Telaga Edukasi, Seni, Tradisi, dan
- Gastronomi Tengger

Sony Sukmawan | M. Andhy Nurmansyah i
Ary Mustofa Achmad | Rahmi Febriani MNC



SODORAN -KARO

Telaga Edukasi, Seni, Tradisi, dan
Gastronomi Tengger

© 2020

Penulis

Sony Sukmawan

M. Andhy Nurmansyah
Ary Mustofa Achmad
Rahmi Febriani

Desain Cover & Penata Isi
Tim MNC Publishing

Cetakan I, Agustus 2020
Diterbitkan oleh :
Media Nusa Creative
Anggota IKAPI (162/]T1/2015)
Bukit Cemara Tidar H5 No. 34, Malang

Telp. : 0812 3334 0088
M NC E-mail : mncpublishing.layout@gmail.com

rmecsooswmessson - Website : www.mnepublishing.com

ISBN 978-602-462-443-9

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak atau
memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk apapun, secara
elektronis maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau dengan teknik
perekaman lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 19
Tahun 2000 tentang Hak Cipta, Bab XII Ketentuan Pidana, Pasal 72, Ayat (1), (2),
dan (6)




PENGANTAR PAKAR

TENGGER YANG TAK PERNAH USAI

Nanang Endaryanto
Fakultas [lmu Budaya, Universitas Brawijaya

Secara garis besar, buku ini mencoba menggambarkan
kekayaan seni budaya masyarakat Tengger dalam berbagai
upacara tradisional baik yang terkait siklus tahapan hidup
manusia maupun yang terkait tata kehidupan masyarakat. Secara
khusus, buku ini menawarkan deskripsi mengenai pertunjukan
Sodoran dalam Upacara Karo di masyarakat Tengger. Setidaknya,
ada dua  hasil tentatif dari proses penelitian yang
melatarbelakangi buku ini. Pertama, buku ini memberikan temuan
lebih terperinci dan barangkali relatif baru berupa deskripsi
tentang pertunjukan Sodoran. Taruhlah, misalnya, apabila kita
bandingkan dengan catatan pendek yang pernah ditulis Robert W.
Hefner (Hefner 1985: 23) di tahun 1970an atas tari Sodoran.
Kedua, buku ini membuka tawaran pendekatan. Berlatar belakang
kajian sastra, upaya para penulis yang terbiasa dengan kajian
tekstual dengan melakukan studi lapangan riset pertunjukan dan
sastra lisan masyarakat Tengger adalah uji coba metodologis yang
menantang. Tentu saja, upaya seperti ini tidak pernah mudah dan
turun ke lapangan berpotensi hanya menambahi data/
interpretasi kajian teks semata. Walaupun demikian, setidaknya
tiap upaya riset memberikan kesempatan untuk lebih memahami
permasalahan yang sedang terjadi dan berefleksi. Dalam
pengantar ini, ada baiknya, kita menilik problematika metodologis
ini dan mencermati permasalahan yang masih menempel di buku
ini.

Mengapa Tengger? Istilah “Tengger”, “ritual”, “tradisi”, “seni
pertunjukan”, dan “budaya” tampak berterima begitu saja dalam
buku ini. Alasan konseptualnya barangkali istilah-istilah tersebut



tidak menjadi masalah riset yang tertuju pada dokumentasi
Sodoran dan obyek material (upakarta) dalam perayaan Karo.
Objek analisis tentu saja bisa kita argumentasikan adalah pilihan
peneliti berdasarkan minat dan latar disiplin ilmunya. Namun
demikian, setiap permasalahan riset tidak pernah hadir dalam
kekosongan. Ada sekian banyak gagasan konseptual, baik yang
disadari atau tidak, yang telah berkelindan dengan objek analisis
yang kita pilih!. Masalah penelitian yang baik selalu diharapkan
memberikan dampak, apakah memperluas, memodifikasi, atau
menantang pemahaman yang kaprah. Jamak terjadi bahwa
Tengger seringkali didekati tidak hanya berbeda (difference) dari
masyarakat Jawa umumnya namun sebuah entitas masyarakat
Jawa yang liyan (the Javanese other) dan berbeda secara esensial.
Sebagai ilustrasi, pada kurun periode 1970an, Robert W. Hefner
mencatat bahwa kepopuleran lereng gunung Tengger dan
masyarakatnya adalah posisinya sebagai kelompok masyarakat
yang relatif ‘asli’ Jawa bagi mahasiswa (di luar Indonesia) yang
belajar peradaban Asia Tenggara. Ini terkait pandangan bahwa
Tengger adalah pewaris yang masih tersisa dari kebudayaan
Majapahit yang bercorak Hindu dan Budha dalam konteks besar
masyarakat Jawa modern yang bercorak Islam. Tentu saja para
peneliti tidaklah naif dalam arti menerima bahwa, mengutip
pernyataan Hefner sekali lagi, kategorisasi ini tidak selalu
membantu di lapangan. “Ethnographic information on Tengger
culture, however, has sometimes left unclear the question as to
whether Tengger are in fact Hindu, Buddhist, animist, or kejawen
“Javanist”. Indeed, some report have indicated that in modern
times Tengger have converted to Islam (Hefner 1985: 3)".

1 Selain dua buku Robert W. Hefner, Hindu Javanese: Tengger Tradition
and Islam (1985) dan The Political Economy of Mountain Java: An
Interpretive History (1990), UB Press sendiri sekurangnya telah
menerbitkan dua buah buku berasal dari disertasi terkait Tengger yakni
Perubahan Ekologis dan Strategi Adaptasi Masyarakat di Wilayah
Pegunungan Tengger (2011) hasil penelitian Yayuk Yuliati, dan
Rekonstruksi Politik Hukum Pangan: Dari Ketahanan Pangan ke
Kedaulatan Pangan (2013) hasil penelitian Rachmat Safa’at.

iv



Namun demikian, model pengetahuan yang mencari asal-
usul Jawa yang berujung pada tradisi Hindu/Budha dan
sementara dinilai mulai memudar/terdegradasi  seiring
perkembangan Islam adalah kerangka berpikir yang terhubung
dengan warisan kajian semenjak periode kolonial Belanda.
Tengger menjadi seolah laboratorium “rumah kaca” yang cukup
steril, miniatur Jawa asli yang masih bertahan dan murni terutama
karena kedekatannya dengan ekosistem alamnya. Sementara
masyarakat Jawa ngare (bukan pegunungan) adalah sebentuk
masyarakat yang telah terkontaminasi. Perhatikan bias pemikiran
Romantik dan fantasi ala Eropa dalam memandang kosmis alam di
sini, yang berlainan dengan cara pandang kosmis seturut Upacara
Karo dan Kasada di Tengger itu sendiri. Menggunakan istilah
Richard Schechner (1993), tanpa mencoba merumuskan alternatif
penjelasan lain mengenai keterkaitan konsepsi Tengger dengan
istilah ritual dan tradisi, sebuah penelitian terjebak dalam
“normative expectation”? yakni menerima begitu saja konstruksi
diskursif sebagai kenyataan empirik di lapangan.

Bagaimana memahami Sodoran dalam perayaan Karo di
Tengger? Secara implisit pendekatan buku ini dekat dengan model
penelitian folklor dan sastra lisan. James Danandjaja (1998)3
membedakan tiga pendekatan dalam kajian folklor di Indonesia:
humanistis, antropologis, dan modern. Apabila pendekatan

2 Istilah ‘normative expectation’ disematkan oleh Richard Schechner atas
apa yang menjadi “normalitas” dalam pertunjukan wayang. Ini berupa
konvensi, lisan dan tak terucapkan, di antara seniman, cendekiawan,
penerbit, birokrat, patron, pembelajar, dan penonton (beberapa individu
termasuk dalam lebih dari satu kategori) untuk mempertahankan jenis
pergelaran tertentu di mana semua perhatian diinvestasikan dalam
menunjukkan korespondensi antara apa yang mereka anggap sebagai
asli Jawa dan otoritatif (ditulis dalam artikel ilmiah berjudul Wayang
Kulit in the Colonial Margin, TDR (1988-), Vol. 34, No. 2 (Summer, 1990),
hal. 25-61).

3 Lebih lanjut, periksa “Pendekatan Folklor dalam Penelitian bahan-
bahan Tradisi Lisan” (hal. 53-66) dalam buku Metodologi Kajian Tradisi
Lisan (1998) terbitan Yayasan Obor dan Yayasan ATL.

\Y



humanistis lebih memfokuskan pada aspek lore, pendekatan
antropologis cenderung berfokus pada aspek folk. Pendekatan
modern “memperhatikan kedua aspek tersebut, yakni baik folk
maupun lore dari folklor yang diteliti (Danandjaja 1998: 57)".
Sebagai model pendekatan modern, James Danandjaja,
mengemukakan pendekatan Sutarto dalam penelitian mengenai
legenda Kasada dan Karo Orang Tengger Lumajang. Penelitian
disertasi Sutarto (1997) ini menggunakan tiga pendekatan utama,
yakni (1) pendekatan historis-geografis, untuk menyusun ulang,
menentukan tempat dan tanggal bentuk dasar sebuah cerita
rakyat dengan perbandingan secara sistematis semua versi yang
ada, yang tertulis maupun belum, (2) pendekatan morfologis dari
Vladimir Propp, yang mengubah perhatian studi dari analisis
diakronis menjadi analisis sinkronis, dan (3) pendekatan
etnografis, yang memperluas deskripsi cerita dan penceritanya
dalam kerangka masyarakat dan kebudayaan. Buku ini tidak
secara eksplisit menjelaskan pendekatan yang digunakan dalam
proses penelitiannya. Sebagai sebuah temuan, dari studi lapangan,
penelitian ini menunjukkan bahwa pasangan penari Sodoran bisa
terdiri dari para muda-mudi yang dalam catatan Hefner (1970an)
kedua-duanya adalah laki-laki dewasa, di mana ciri perempuan
hanya dimungkinkan dengan atribut pakaian saja. Secara historis,
buku ini akan lebih informatif apabila para peneliti bersedia
mencoba melacak perubahan ini secara terperinci dan
menunjukkan perbedaan dinamisasi tari Sodoran di kawasan
Tengger yang berbeda serta berusaha menyusun ulang struktur
tari Sodoran dari tiap waktu dan lokasi yang beragam di Tengger.

Terkait deskripsi seni pertunjukan, termasuk di sini adalah
tari Sodoran, Sal Murgiyanto (1998)* menuntut dua hal dari
peneliti agar deskripsi yang dihasilkan “enak dibaca”, yakni
kemampuan (1) mengidentifikasikan unsur-unsur gerak, dan (2)
kemampuan mengungkapkan gagasan, pengalaman, dan

4 Lebih lanjut, periksa “Mengenai Kajian Pertunjukan” (hal. 6-24) dalam
buku Metodologi Kajian Tradisi Lisan (1998) terbitan Yayasan Obor dan
Yayasan ATL.

Vi



pengamatan gerak lewat kata kata (Murgiyanto 1998: 6).
Murgiyanto menyatakan peneliti bisa memulai deskripsi gerak
dengan memperhatikan Kklasifikasi yang dilakukan oleh Tadeusz
Kowzan (1968, 1975) dan daftar pertanyaan yang disusun oleh
Patrice Pavis (1985). Perhatikan penggambaran tari Sodoran
dalam buku ini yang sebenarnya cukup informatif sebagai berikut.

Gerak tari pada sesi pertama diawali dengan gerak kaki
kanan, yakni dengan posisi kaki kanan sedikit dilekukkan.
Ujung kaki kanan dirapatkan ke kaki kiri dan sedikit
dilekukkan sehingga ruang antara kaki kanan dan kaki kiri
membentuk segitiga. Bersamaan dengan itu, para penari
mengayunkan tangannya ke samping kiri dengan posisi
tangan Kkiri lurus (sejajar dengan bahu) dan tangan kanan di
letakkan di dada. Kedua telapak tangan terbuka menghadap
ke arah kiri. Begitu pula dengan posisi kepala para penari
ditengokkan ke arah samping kiri. Jika gerakan menghadap
kiri sudah dilakukan, maka secara otomatis penari akan
mengubah posisi gerak tari ke gerakan kaki kiri. Pada posisi
ini, kaki kiri yang dilekukkan dan posisi tangan serta kepala
menghadap ke kanan. Dalam setiap gerakan, para penari
melakukan dua kali gerakan menurunkan setengah
badannya dengan menekukkan lutut lebih rendah.
Kemudian, akhir dari gerakan untuk satu posisi ini ditandai
dengan suara dungjesss yang berasal dari alat musik yang
dimainkan. Keseluruhan deskrispi di atas adalah tahapan
papakan. Tahap awal tari setelah sungkem ini
menggambarkan  pertemuan antara laki-laki dan
perempuan (hal. 84-85).

Deskripsi di atas akan lebih “tebal” apabila rambu-rambu
Kowzan dan Pavis lebih diperhatikan semisal menampilkan
deskripsi tentang mimik wajah para penari, keadaan panggung,
pencahayaan yang ada, pengaruh bunyi dan musik, bagaimana
respon para penonton, serta memberikan penjelasan apa yang
tidak bisa diungkapkan melalui tanda-tanda dan makna di
panggung.

Terakhir kali, bagaimanakah strategi buku ini dalam
melakukan interpretasi atas Sodoran di perayaan Karo? Sebagai
contoh, untuk menentukan apakah arti dari tiap gerakan tari

vii



Sodoran yang diulang sebanyak tiga kali, penulis buku ini
kemudian memilih konteks asal-usul manusia dalam istilah
sangkan paraning dumadi sebagai konteks interpretasinya.

Tafsiran lain yang mirip tentang simbol-simbol tiga gerakan
tari sodoran adalah trilogi kehidupan: kelahiran-kehidupan-
dan kematian. Meskipun deskripsi simbolis kehidupan
manusia tampak dominan disajikan dalam rangkaian tarian,
pesan pentingnya adalah pemahaman sangkan paran atau
asal dan tujuan kehidupan. Sangkan paraning dumadi
merupakan falsafah hidup Jawa sebagai rujukan untuk
mengungkapkan pandangan terhadap manusia, Tuhan,
serta lingkungan alam oleh masyarakat Jawa. Dalam karya
seni, falsafah ini berbentuk pralogis, metafisk, simbolik, dan

penuh teka-teki yang misterius (hal. 88).

Dalam buku kedua yang terbit pada tahun 1990, The
Political Economy of Mountain Java: An Interpretive History, Hefner
mengingatkan akan isu melekat dalam kajian interpretatif.
Mengutip peringatan Geertz (1973), Hefner merangkumya
sebagai berikut, “the danger that cultural analysis . . . will lose
touch with the hard surfaces of life-with political, economic,
stratificatory realities within which men are everywhere
contained (Hefner 1990: xiii)”. Kawasan Bromo-Tengger-Semeru
(BTS) ditetapkan oleh pemerintah sebagai Destinasi Pariwisata
Prioritas (DPP) dalam upaya menciptakan “Bali Baru”. Perlu kita
catat bahwa selain potensi ekonomi yang dimunculkan,
permasalahan terkait pariwisata dan ekologi politik masyarakat
adat mengemuka dalam situasi terakhir di Indonesia. Pada bulan
Juli 2020, misalnya, masyarakat Suku Baduy, Banten, menyatakan
terganggu dengan kehadiran banyak wisatawan ke daerahnya.
Pemimpin adat mereka menulis surat terbuka kepada presiden
Joko Widodo agar menghapus wilayah adat sebagai destinasi
wisata. Selayaknya, dinamika ekologi-politik seperti ini menjadi
konteks penting sebuah pengkajian seni pertunjukan terkait
Tengger. Pertanyaannya, mengapa pendekatan budaya yang
interpretatif cenderung mengabaikan konteks yang terkait isu-isu
relasi kuasa, konflik kepentingan dan ekonomi, atau perubahan

viii



sejarah tetapi lebih cenderung berusaha memberikan deskripsi
seperinci mungkin dari sudut pandang para pelaku (emik)? Ada
berbagai alasan yang mungkin baik yang bersifat akademik
maupun praktis. Satu hal, di Indonesia, istilah budaya sering
berlaku sebagai konsep penjelas yang berkesan netral (apolitik),
demokratis, dan berterima karena bisa mengatasi sekian
perbedaan dan ketegangan terkait suku, agama, gender, adat
istiadat, kelas sosial, dan kepentingan antargolongan di seantero
Indonesia.

Terlepas dari permasalahan metodologis di atas, penulis
buku ini memiliki niatan baik dan semangat tulus untuk terus-
menerus menyampaikan apa yang terjadi di Kawasan Tengger.
Kekayaan gagasan dan praktek budaya di Tengger tidak pernah
berhenti. Perhatian pada aspek metodologis, sekali lagi menjadi
penting, agar kita tidak terlibat lagi pada ketidakadilan cara
deskripsi tentang Tengger yang sebenarnya peneliti juga tidak
inginkan atau bahkan kritik.

Malang, 10 Juli 2020



KATA SAMBUT

Hong Ulun Basuki Langgeng

Dengan tulus saya menyambut gembira atas terbitnya buku
Sodoran-Karo: Telaga Edukasi, Seni, Tradisi, dan Gastronomi
Tengger. Buku ini memaparkan tentang bagaimana laku hidup
Wong Tengger dan bagaimana kami, selaku Wong Tengger
memaknai tarian sakral yang berkisah tentang sangkan paraning
dumadi, yakni tari Sodoran.

Sejak dahulu, Wong Tengger telah melakukan tradisi dan
budayanya dengan baik. Para leluhur kami telah merealisasikan
ajaran budaya tersebut dalam aktivitas hidup sehari-hari.
Selanjutnya, kami dengan taat dan patuh meneruskan tradisi dan
ajaran budaya yang diwariskan sebagai bagian dari rutinitas
kehidupan pula, sehingga tidak sedikit di antara kami yang lebih
memilih menitiluri tanpa bertanya lebih jauh tentang hakikat
sebuah tradisi.

Namun di masa sekarang, khususnya generasi muda yang
terpelajar justru kerap kali merasa tidak puas hanya dengan
mempersembahkan tradisi dan budaya. Mereka cenderung
memiliki rasa keingintahuan yang lebih terhadap hal tersebut,
sehingga muncul pertanyaan tentang makna sesungguhnya di
balik tradisi dan ajaran budaya yang mereka laksanakan selama
ini. Itulah sebabnya, perlu diterbitkan buku-buku yang
memberikan pemaparan secara lebih mendalam atas tradisi dan
budaya yang ada di Tengger. Tentunya, buku ini akan benar-benar
menjadi telaga (baca:referensi) bagi generasi muda yang haus
akan pengetahuan.

Saya berharap buku ini bukan hanya bermanfaat bagi
masyarakat Tengger yang saya cintai, melainkan juga bagi siapa
saja yang ingin mengerti dan mendalami kehidupan
religiokultural orang Tengger. Akhirnya, saya ucapkan banyak
terima kasih kepada Bapak Sony Sukmawan, dkk. yang telah

X



meluangkan waktu untuk menulis buku ini. Bapak Sony
Sukmawan, dkk. merupakan peneliti tradisi dan budaya yang
memiliki kepedulian besar terhadap tradisi Tengger. Semoga yang
bersangkutan tidak pernah berhenti menemani dan mencintai
Wong Tengger.

Langgeng Basuki

Telogosari, 12 Juli 2020
Dukun Pandita Desa Tosari

Eko Warnoto

Xi



PENGANTAR PENULIS

Dengan mengucap Alhamdulilahirobbil’alamin buku yang
berikhtiar mengulas serpihan anggun kekuasaan Allah SWT
berupa lanskap saujana Tengger ini dapat terwujud. Kepada para
pemangku adat, para pihak (stake holder) dan masyarakat
Tengger selayaknya disampaikan ucapan terima kasih yang
mendalam atas segala ilmu dan pengalaman yang telah
disampaikan. Ucapan terima kasih secara khusus dan tulus
dialamatkan kepada yang Mulia Romo Eko Warnoto (dukun
Pandita Tosari-Telogosari), Romo Puja Pramana (Dukun Pandita
Ngadiwono), dan Romo Sukarji (Dukun Pandita Mororejo).
Semoga Sanghyang Widi Wasa menjaga Panjengan sebagaimana
Beliau menjaga Tengger dan masyarakatnya. Ucapan terima kasih
juga disampaikan kepada Universitas Brawijaya, LPPM UB, dan
FIB yang memberikan fasilitas Hibah Penelitian Unggulan (HPU)
2020 sehingga menjadi jalan bagi penulis untuk belajar.

Buku yang bertajuk Sodoran Karo: Telaga Edukasi, Seni,
Tradisi, dan Gastronomi Tengger ini memuat delapan (8) Bab
berisi uraian tentang tradisi Karo dan tari Sodoran. Bab 1
membahas ringkas fungsi religius, sosial, dan kultural ritual
Tengger. Bab 2 membahas kategorisasi ritual Tengger
berdasarkan pelaksanaannya, periode waktu, dan kaitannya
dengan siklus kehidupan. Bab 3 memaparkan titiluri Tengger
sebagai langkah mengikuti dan meneruskan agama, kepercayaan,
dan adat istiadat nenek moyang secara turun-menurun.
Aktualisasi tradisi ini sekaligus menjadi jalan konservasi
kebudayaan Tengger. Bab 4 membahas prinsip Desakalapatra.
Prinsip ini menuntun masyarakat Tengger terbuka dalam
memahami dan menerima segala jenis perbedaan, toleran, hidup
rukun, dan apresiatif terhadap perbedaan pandangan, keyakinan,
kepercayaan, dan tata laku adat. Aktualisasi prinsip ini tampak
dalam sebagian besar pelaksanaan tradisi.

Xii



Potensi kekayaan seni tradisi sakral dan khas yang bernama
tari Sodoran diuraikan dalam Bab 5. Tarian Sodoran mengandung
nilai filosofis yang sangat mendalam tentang asal mula terjadinya
kehidupan. Selanjutnya, Bab 6 membahas salah satu sastra lisan
kategori teka-teki lisan yang bernama Cangkriman Kertijoyo.
Tradisi bersastra lisan ini digelar dalam konteks upacara suci
Karo sehingga pembacaannya tidak sembarangan dilakukan tanpa
dilatarbelakangi oleh konteks ritual.

Bab 7 membahas ringkas cangkriman dan narasi Sodoran
sebagai tradisi lisan dengan karakteristik sastra lisan yang kuat.
Kedua teks ini dinilai sebagai sastra lisan karena memiliki aspek
pementasan, menampilkan teks, memiliki audien dan
mengetengahkan para penampil. Bab 8 memaparkan bagaimana
keragaman dan keunikan hidangan Tengger sebagai bagian kecil
dari kompleksitas gastroritual. Akhirnya, Bab 9 membahas
muatan nilai-nilai positif tentang kehidupan dalam Sodoran. Bab
akhir ini juga mendeskripsi berbagai sarana dan prasarana ritual
yang sarat akan nilai-nilai filosofis; makna gerak sebagai lukisan
perjalanan kehidupan yang memberikan pemahaman tentang
sangkan paran; dan relevansinya sebagai sarana edukasi intromisi
bagi generasi muda Tengger melalui jalan titiluri.

Malang, 28 Juni 2020

Penulis

Xiii



DAFTAR ISI

PENGANTAR PAKAR. .. ssssssssssssssssssasssssssss iii
KATA SAMBUTAN ...cocosnnmmmmsmsmsmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssases X
PENGANTAR PENULIS ...uociirriinsnssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssasssas xii
DAFTAR ISL...iosccssismssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss xiv
BAB 1 RITUAL TENGGER .....couotrrrrisnssnsssnssssssssmsssssssssssssssssssssssssssssases 1
Slametan Tengger: Warisan dan Keselarasan.........coumisinins 2
Ritual Slametan Tengger: Kepercayaan dan Penghormatan...3
Dukun Adat: Otoritas dan DediKasi ......oummsmsmsmsssssssisssssssssssssanes 4
Slametan dan Harmonisasi KonfliK.......cm. 5
BAB 2 RAGAM RITUAL TENGGER ......cconmmmmmmmmmmsmsmsssssssssssssssssssssases 7
Slametan: Aktualisasi TItiluri ....—————— 8
Ritual Periodik......cmmmmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssas 8
Ritual Santi atau Dederek. 8
Roahan Kasada 9
Pujan Kapat 10
Mayu Desa/Mayu Bumi/Unan-Unan 10
Barikan 11
Ngembak Geni 12
Ritual Kelahiran ... 12
Neloni. 12
Mitoni 13
Kekerik 14
Among-Among atau Selapan 14
Ritual Personal dan Insidental ... 14
Semeninga/semeningan 14
Entas-Entas. 15
Mbeduduk 15
Rakantawang/rakatawang 16
Nambak Lelakon 16
Ngepras Sodoran 17

Xiv



BAB 3 NITILURI TRADISI RITUAL: MENAATI DAN

MELINDUNGI....oociismcsmsmmsssssssssmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 19
Titiluri : Kepatuhan dan Penghormatan........cou 20
Praktik Titiluri pada Tradisi Ritual Tengger .........cccuumresesrnnsens 20
Konservasi Budaya melalui Aktualisasi Tradisi Titiluri......... 22
BAB 4 DESAKALAPATRA DALAM TRADISI TENGGER.......ccce.u.. 25
Desakalapatra: Kemajemukan dan Toleransi.......c.. 26
Aktualisasi Desakalapatra dalam Tradisi Tengger ........c.cu.e... 26
Momen Pembacaan Cangkriman .......vscssmsmsssssssssssssssssssens 27
Kelengkapan Sesaji Blarak’i S0doran ... 28
Persyaratan dan Busana Penari S0doran...........nn. 29
Pelaksanaan Ritual Bawahan ... 30
Pembaca Mantra Ritual Ngayu ... 32
Ritual Entas-entas ... 33
Desakalapatra: Harmoni dalam Keragaman Budaya............... 34
BAB 5 TARI SODORAN DALAM SLAMETAN HARI RAYA KARO 37
Hakikat dan Kategori Seni Tari....u s 38
Tari Sakral 38
Tari Hiburan 39
Seni Tari di Tengger. 39
Asal Mula Tari SOdoran ... 40
BAB 6 SASTRA PENTAS SODORAN- CANGKRIMAN ........oovererrunes 43
Penari SOAdoran... . ssss—————— 44
Cangkriman, Sastra Lisan, dan Ritual Tengger .........c.cocoeverunenens 44
Sastra Pentas Sodoran-CangRriman ... 47
Runtut Peristiwa 47
Aktor 50
Lokasi 50
Durasi Penghentian 51
BAB 7 CANGKRIMAN DAN NARASI SODORAN ......coovssnsisessssnsnsanns 53
Cangkriman-Narasi Sodoran: Tradisi, Tradisi Lisan, dan
SaStra LiSan ... 54
Makna, Simbol, dan Filosofi Teka-Teki Kertijoyo dan Narasi
Y07 (1) s 1 60
BAB 8 GASTRORITUAL KARO .....cconeirsismsssmssssssssmsssssssssssssssassssssanss 65
Sajian SIametan Karo ........sssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens 66
Pengabadian Sesaji Tengger dalam Cangkriman ............ccccuseu. 69

XV



Teroka Seni, Sosial-Budaya, Sejarah, dan Ilmu Pengetahuan

melalui Teropong GastromoONi......osmsssssssmsmsesmssssssssssssssss 71
Mengungkap Simbol Budaya 71
Menguak Kohesi Sosial....... 72
Merambah Sejarah 73
Membaca Illmu Pengetahuan....... 74
Gastrosofi Sesaji TeNGEET ... 75
BAB 9 SODORAN DAN PENDIDIKAN REMAJA ....conmmmmnmnssssssssesens 79
Sodoran: Tarian Sakral Sarat Nilai Edukasi ... 80
Simbolisasi InStrumen Tari ......mmmm————— 82
Sesaji Ritual Blarak’i Sodoran Karo...........osns 83
Atribut Penari ... 85
Tahapan Tari Sodoran, Lukisan Perjalanan..........cccoemnmnnsnnenens 88
Makna Gerak Tari Sebagai Pesan Eduseks........ccuunnsnsnnisinsesnnns 92
DAFTAR RUJUKAN ...ovnmmmsmssmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssens 97
BIODATA PENULIS......ccontminsmssmssmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasass 101

XVi



BABI

RITUAL TENGGER

Bab 1 membahas ringkas fungsi religius, sosial, dan kultural ritual
Tengger. Pelaksanaan ritual di Tengger ditengarai sebagai bagian
dari adat tradisi suku Tengger yang dalam pelaksanaannya tidak
hanya melibatkan sekelompok masyarakat tertentu, melainkan
masyarakat Tengger secara umum. Lebih jauh, ritus slametan
menjadi ruang bagi masyarakat Tengger dalam membina
kerukunan di dalam masyarakatnya. Ritual yang dilaksanakan
oleh masyarakat Tengger terbagi ke dalam dua kategori, yakni
yang sifatnya personal dan yang diperuntukkan bagi kepentingan
komunal. Ritual yang bersifat personal dibagi ke dalam bagian
yang lebih kecil lagi berdasar pada siklus kehidupan manusia.
Pada dasarnya, pelaksanaan ritual merupakan sebuah
permohonan keselamatan sekaligus ucapan rasa syukur dan
terima kasih wong Tengger yang dihaturkan kepada leluhur.
Selain itu, pelaksanaan ritual juga merupakan sebuah
pengendalian atau bahkan pencegahan konflik dengan alam.



Slametan Tengger: Warisan dan Keselarasan

Pelaksanaan ritual di Tengger ditengarai sebagai bagian dari adat
tradisi suku Tengger yang dalam pelaksanaannya tidak hanya
melibatkan sekelompok masyarakat tertentu, melainkan
masyarakat Tengger secara umum. Lebih jauh, ritus slametan
menjadi ruang bagi masyarakat Tengger dalam membina
kerukunan di dalam masyarakatnya. ritual mengungkap nilai-nilai
yang dirasakan paling mendalam oleh orang Jawa—termasuk
Tengger—, yaitu nilai kebersamaan, ketetanggaan, dan kerukunan
(Suseno, 1993:15). Hal ini menunjukkan bahwa ritus slametan
merupakan modal yang sangat penting bagi masyarakat Tengger
dalam membangun integrasi sosial. Slametan dianggap sebagai
identitas wong Tengger sebagai warisan nenek moyang atau
leluhur, maka slametan perlu untuk dilaksanakan oleh seluruh
masyarakat Tengger sebagai upaya nyata dalam pelestarian
tradisi.

Ritual yang dilaksanakan oleh masyarakat Tengger terbagi
ke dalam dua kategori, yakni yang sifatnya personal dan yang
diperuntukkan bagi kepentingan komunal. Ritual yang bersifat
personal dibagi ke dalam bagian yang lebih kecil lagi berdasar
pada siklus kehidupan manusia. Pertama, ritual slametan yang
dilakukan berkaitan dengan kelahiran, baik itu pada saat pra
melahirkan maupun pasca melahirkan. Selanjutnya, ritual
slametan yang dilaksanakan berkaitan dengan keberlangsungan
kehidupan seseorang, seperti slametan wetonan (memperingati
hari kelahiran), tugel kuncung (khitanan) bagi remaja laki-laki,
walagara (pernikahan). Kemudian, ritual yang berkaitan dengan
kematian yaitu puja pitara (ritual pada hari ke-3, ke-7, ke-40
setelah kematian seseorang) dan entas-entas. Selain ritual yang
bersifat personal, ada pula ritual yang bersifat komunal, yakni
diperuntukkan bagi keseluruhan masyarakat Tengger. Ritual
Slametan tersebut di antaranya pujan kapat, pujan kawolu, pujan
kasanga, pujan kasada, barikan setiap bulan pada jum’at legi, hari
raya Karo, slametan desa, unan-unan.

2 | Sodoran-Karo



Tidak kurang dari 20 ritual yang dilaksanakan oleh
Masyarakat Tengger setiap tahunnya. Masyarakat Tengger yakin
dan percaya bahwa ritual slametan tidak hanya mampu
menyelaraskan kehidupan dengan makhluk ‘tak kasat’, melainkan
juga mampu menyelaraskan kehidupan sosial di dalam
masyarakat itu sendiri. Lebih jauh, pelaksanaan ritual yang
konsisten dan berkelanjutan tersebut telah mempertajam
keintiman relasi antar masyarakatnya, baik itu relasi personal
maupun komunal.

Ritual Slametan Tengger: Kepercayaan dan
Penghormatan

Kehidupan masyarakat Tengger tidak dapat dipisahkan
sepenuhnya dari kepercayaan terhadap roh leluhur. Hampir
dalam segala aspek, kehadiran leluhur selalu menjadi bagian
terpenting untuk turut dilibatkan dan dipertimbangkan.
Sukmawan (2017c) menyebutkan bahwa danyang, pepunden,
baureksa, atau leluhur adalah sosok gaib yang sangat dihormati
(bukan ditakuti) oleh masyarakat Tengger karena menjadi
pengayom kehidupan lahir-batin mereka. Adapun, ritual
merupakan representasi dari keyakinan sebagai bentuk
penghormatan terhadap leluhur. Lebih jauh, Sukmawan
(2016:118) menegaskan bahwa keyakinan terhadap kekuatan tak
kasat tersebut dapat bersifat integratif karena orang Jawa—
termasuk Tengger—menghubungkan kekuatan-kekuatan alam
yang beraneka ragam dengan roh-roh.

Perangai masyarakat Tengger dikenal luas akan kejujuran
dan ketulusannya. Jika ditelaah secara mendalam, kepribadian
tersebut tidak terlepas dari kepercayaan mereka terhadap
leluhur. Kehadiran sosok leluhur yang dihormati dan juga disegani
telah membentuk kepribadian masyarakat Tengger untuk
senantiasa berhati-hati dalam berucap. Selain itu, di Tengger
terdapat pula istilah yang mereka yakini, yakni “Sabdo pendito
ratu” bahwa segala sesuatu yang kita ucapkan tidak bisa ditarik
kembali. Perspektif masyarakat Tengger yang demikian telah

Ritual Tengger | 3



membuat interaksi sosial di dalam masyarakatnya berlangsung
harmonis.

Kepercayaan terhadap leluhur terepresentasi dalam
pelaksanaan ritual slametan. Menurut Sukmawan (2017b) ritual
jenis apapun pada akhirnya merupakan wujud penghormatan
terhadap kekuatan gaib dunia nirskala. Selain melanjutkan ajaran
leluhur tentang adat tradisi, masyarakat Tengger juga
melaksanakan slametan sebagai upaya untuk meraih
ketenteraman, ketenangan secara lahiriah maupun batiniah. Pada
dasarnya, pelaksanaan slametan merupakan sebuah permohonan
(keselamatan) sekaligus ucapan rasa syukur dan terima kasih
wong Tengger yang dihaturkan kepada leluhur. Oleh karena itu,
wong Tengger akan merasa tidak tenteram—tidak ‘pas’—
hidupnya jika belum melaksanakan suatu slametan tertentu.

Dukun Adat: Otoritas dan Dedikasi

Kehidupan masyarakat Tengger tidak dapat dipisahkan
sepenuhnya dari kepercayaan terhadap roh leluhur. Slametan juga
dimaknai sebagai perwujudan dari titiluri, yang berarti mengikuti
jejak para leluhur atau meneruskan agama, kepercayaan dan adat-
istiadat nenek moyang secara turun-temurun. Dalam hal ini,
Dukun memiliki peranan yang sangat penting untuk memegang
kendali penuh pada saat pelaksanaan slametan. Dukun bertugas
untuk menghaturkan sesaji kepada leluhur melalui pembacaan
japa mantra. Tidak saja penting dalam hal pelaksanaan slametan,
Dukun juga menempati posisi yang strategis dalam pewarisan
pengetahuan adat Tengger secara sosio-kultural (Sukmawan,
2017b).

Tidak kurang dari dua puluh ritual yang dilaksanakan oleh
Masyarakat Tengger setiap tahunnya. Dalam satu bulan bahkan
bisa mencapai sepuluh orang yang melaksanakan ritual slametan,
sedang dalam pelaksanaannya setiap ritual slametan rata-rata
lebih dari satu hari. Pelaksanaan tersebut tidak terlepas dari
peran seorang dukun dan stafnya. Oleh karena itu, seorang dukun
harus tetap prima baik jasmani maupun rohaninya untuk

4 | Sodoran-Karo



memimpin pelaksanaan ritual. Tidak saja berperan penting dalam
pelaksanaan ritual, seorang dukun juga harus selalu siap sedia
melayani masyarakatnya kapan pun ia dibutuhkan.

Keikhlasan pengabdian seorang dukun tampak ketika ia
harus mengesampingkan ego personalnya demi kepentingan
masyarakat. Bahkan, seorang dukun rela tidak bekerja ke ladang
demi melayani masyarakat dan menyerahkan semua urusan
rezeki kepada Sang Hyang Widi. Dalam konteks ini, dukun
Tengger menjalani hidup sederhana, konsisten dalam laku serta
selaras antara perkataan dan perbuatannya. Perlu digarisbawabhi,
bahwa upaya yang dilakukan oleh dukun di Tengger memeroleh
legitimasi dari masyarakat setempat. Masyarakat memerlukan
dukun untuk menunaikan kewajiban melaksanakan ritual. Di
samping itu, masyarakat di Tengger juga menjadi saksi hidup laku
dukun. Pada setiap bulan kapitu, dukun Tengger akan melakukan
megeng atau mutih, yang berarti seorang dukun akan berpuasa
selama satu bulan penuh. Ia tidak boleh makan atau minum segala
sesuatu yang memiliki rasa. Di sini, masyarakat menunjukkan
partisipasinya dengan memberikan nasi lembut kepada dukun.

Slametan dan Harmonisasi Konflik

Kepatuhan terhadap adat tidak hanya membentuk suatu
masyarakat yang mengedepankan nilai toleransi dan prinsip
hidup bergotong-royong. Tetapi juga telah membentuk sebuah
masyarakat yang harmoni dan seimbang. Keadaan tersebut
memungkinkan masyarakat Tengger untuk hidup jauh dari
konflik  yang  berpotensi  memecah-belah  kebersatuan
masyarakatnya. Setiawan (2008:136) dalam penelitiannya
menemukan bahwa antarwilayah ataupun antarwarga di Tengger
dapat dibilang tidak pernah terjadi pertikaian dan konflik yang
menjurus pada kekerasan fisik.

Pelaksanaan ritual slametan  merupakan sebuah
pengendalian atau bahkan pencegahan konflik sedini mungkin.
Jikapun konflik itu ada, wong Tengger mempunyai mekanisme
tersendiri dalam meredam konflik dan mengembalikan suasana

Ritual Tengger | 5



masyarakat serta alam kembali ke dalam keadaan ‘netral’.
Mekanisme tersebut dilakukan dengan melaksanakan slametan.

Konflik personal yang menyebabkan ketidakseimbangan
alam juga perlu dipulihkan melalui mekanisme ritual slametan.
Hal ini dilakukan dengan tujuan untuk membersihkan desa dari
hal-hal negatif sekaligus mengembalikan ketidakseimbangan pada
keselarasan. Demikian juga dengan konflik sosial lainnya, sebagai
contoh, erupsi Gunung Bromo tidak dimaknai sebagai bencana
alamiah. Melainkan, sebagai bentuk ‘peringatan’ dari leluhur
bahwa telah terjadi ketidakseimbangan dalam kehidupan sosial
sehingga berdampak pada alam. Jika sudah demikian, masyarakat
Tengger—dipimpin oleh dukun adat—akan melaksanakan
slametan untuk membuat keadaan kembali dalam keadaan
seimbang atau selamat.

6 | Sodoran-Karo



BAB2

RAGAM RITUAL TENGGER

Bab 2 membahas Kkategorisasi ritual Tengger berdasarkan
pelaksanaannya, periode waktu, dan kaitannya dengan siklus
kehidupan. Jika diklasifikasikan secara umum, jenis-jenis ritual di
atas dapat dibagi atas pelaksanaan (i) ritual periodik, meliputi
Santi, Roahan Kasada, Pujan Kapat, Mayu Desa/Unan-Unan/Mayu
Bumi, Bari’an, Nglukat, Ngembak Geni; (ii) ritual Kkelahiran
meliputi Neloni, Mitoni, Kekerik, Among-Among atau Selapan; dan
(iii) ritual personal dan insidental terdiri atas Semeninga, Entas-
Entas, Mbeduduk, Rakantawang, Ngepras Sodoran, dan Ritual
Nambak Lelakon. Berdasarkan periode waktu, ritual Tengger ada
yang bersifat bulanan, tahunan, dan lima tahunan. Sementara itu,
berdasarkan titik-titik siklus kehidupan, ritual Tengger dapat
berwujud ritual kelahiran, pernikahan, dan kematian.



Slametan: Aktualisasi Titiluri

Memberikan persembahan kepada dewa yadnya (dewa), resi
yadnya (resi), pitara/petra yadnya (leluhur) dan buta yadnya
adalah sesuatu yang sewajar (lumrah) dilakukan untuk upacara
atau ritual apapun di Tengger. Hal ini adalah wujud titiluri ajaran
leluhur. Bagian ini mengulas sejumlah ritual yang dilakukan oleh
masyarakat Tengger di bawah pimpinan para pandita sebagai
pewaris aktif tradisi. Ritual yang dimaksudkan yaitu Santi atau
Dederek, Roahan Kasada, Ritual Nambak Lelakon, Mayu Desa,
Pujan Kapat, Semeninga, Entas-Entas, Neloni, Mitoni, Kekerik,
Among-Among Atau Selapan, Ngembak Geni, Ngepras Sodoran,
Bari’an, Nglukat, Unan-Unan/Mayu Bumi, Mbeduduk, dan
Rakantawang.

Jika diklasifikasikan secara umum, jenis-jenis ritual di atas
dapat dibagi atas pelaksanaan (i) ritual periodik, meliputi Santi,
Roahan Kasada, Pujan Kapat, Mayu Desa/Unan-unan/Mayu Bumi,
Bari’an, Nglukat, Ngembak Geni; (ii) ritual kelahiran meliputi
Neloni, Mitoni, Kekerik, Among-Among atau Selapan; dan (iii) ritual
personal dan insidental terdiri atas Semeninga, Entas-entas,
Mbeduduk, Rakantawang, Ngepras Sodoran, dan Ritual Nambak
Lelakon. Hal ini tidak berbeda jauh dengan kategorisasi
Sukmawan (2018:156) bahwa tradisi warisan leluhur berbasis
lisan yang masih dilestarikan hingga sekarang oleh Wong Tengger
dapat dibagi berdasarkan pelaksananya, periode waktu, dan siklus
kehidupan. Kategori ritual berdasarkan pelaksananya terbagi atas
tradisi ritual personal dan ritual komunal. Berdasarkan periode
waktu, ritual Tengger ada yang bersifat bulanan, tahunan, dan
lima tahunan. Sementara itu, berdasarkan titik-titik siklus
kehidupan, ritual Tengger dapat berwujud ritual kelahiran,
pernikahan, dan kematian.

Ritual Periodik

Ritual Santi atau Dederek
Ritual santi atau dederek dapat dilakukan setelah upacara Karo.
Ritual ini merupakan salah satu upacara khas masyarakat Tengger

8 | Sodoran-Karo



yang memiliki arti memuliakan para leluhur sesuai kepercayaan
mereka, yaitu Roro Anteng dan Joko Seger serta kerabat yang
telah meninggal. Hakikat santi adalah mengundang, memberikan
sesaji, dan menyilahkan makan kepada roh-roh leluhur keluarga.
Dilanjutkan dengaan berbakti. Maksudnya, mendoakan agar
arwah leluhur tenang. Tahap akhir adalah nundung (untuk
leluhur) atau (memberi) oleh-oleh (untuk para Dewa). Ritual santi
memberi persembahan panca yatsna kepada dewa yadnya (dewa),
resi yadnya (resi), pitara/petra yadnya (leluhur), buta yadnya, dan
manusia yadnya. Kelima persembahan itu harus dilakukan saat
ritual santi. Namun ada satu persembahan yang terkesan ‘unik’,
yaitu manusia yadnya. ]Jika memberikan persembahan kepada
dewa yadnya (dewa), resi yadnya (resi), pitara/petra yadnya
(leluhur) dan buta yatsna adalah sesuatu yang sudah memang
sewajarnya (lumrah) dilakukan untuk upacara atau ritual apapun.
Dalam ritual santi memberikan persembahan kepada manusia
maksudnya adalah memberikan raratan atau ater-ater. Tidak
hanya memberikan persembahan panca yadnya, saat ritual santi
juga memberikan persembahan kepada alam/ibu pertiwi melalui
leliwet di dalam mantra yang dirapalkan oleh Dukun Pandita.

Roahan Kasada

Roahan adalah sejenis sesaji yang nantinya akan dilarung di
kawah Bromo. Selamatan Roahan diadakan setiap tahun. Tujuan
selamatan ini adalah untuk ‘nylameti’ ongkek, agar anak cucu
semuanya mendapatkan keselamatan. Arti dari kata ongkek
adalah kembang layu. Layu dapat berarti langgeng, langgeng
keselamatannya serta kehidupannya. Ongkek adalah sebuah
sesajen yang diberikan untuk memperingati kasada. Istilah lain
dari ongkek yang disebut dalam japa mantra ialah kembang layu
yang berarti ‘bakal kembang (mekar)’. Dalam setiap kasada
terdapat pras raka genep dan roahan, hal ini bertujuan untuk
semeninga atau memberitahu kepada leluhur bahwa masyarakat
telah membuat ongkek untuk persembahan kepada leluhur.

Pada dasarnya ritual Roahan harus diikuti oleh semua
warga. Karena adanya kesibukan masing-masing warga yang tidak

Ragam Ritual Tengger | 9



dapat ditinggal maka dibolehkan tidak meaksanakan jika sudah
ada yang mewakili.

Pujan Kapat

Pujan Kapat dilaksanakan bulan ke empat penanggalan Tengger.
Inti pelaksanaan Pujan Kapat adalah selamatan api (nylameti
geni), air (banyu), kayu, angin, dan bumi. Selain bulan ini bisa
dilakukan upacara selamatan bumi, air, api, angin, dan kayu.
Namun, selamatan ini bersifat pribadi. Sesaji Pujan Kapat lebih
dari sepuluh jenis, di antaranya adalah pras pertiwi, pras
sesa/gangga, dan pras pertula. Bumi diberi sesaji berupa pras
pertiwi, air diberi sesaji berupa pras sesa/gangga, dan udara
diberi sesaji berupa pras pertula.

Mayu Desa/Mayu Bumi/Unan-Unan

Upacara Unan-unan atau mayu bumi adalah upacara lima tahunan
yang dilaksanakan oleh suku Tengger. Unan-unan artinya nguna
atau mengurangi yang bertujuan untuk nylameti hari, bulan,
tahun, dan windu (windu dalam kalender Tengger berjumlah lima
tahun) sak lumahing bumi sak kurepe langit. Sukmawan, dkk.
(2020:63) menjelaskan bahwa Unan-unan berasal dari kata
una/nguna yang berarti kurang. Tujuan Unan-unan adalah untuk
mengupacarai bulan-bulan yang dikurangi/hal-hal yang kurang
agar dapat sempurna kembali. Ritual lima tahunan ini berfungsi
sebagai pengabsahan kebudayaan dan alat pendidikan. Dikatakan
demikian karena ritual ini mampu melegitimasi perilaku teradat
sebagai bentuk titiluri ajaran leluhur untuk menyempurnakan
yang kurang agar alam berada dalam keadaan seimbang.
Menghormati leluhur dan memedulikan alam merupakan nilai
edukatif yang penting (Sukmawan, dkk., 2020:66)

Dalam pelaksanaannya, upacara unan-unan mulai
dipersiapkan sejak tiga hari sebelum hari pelaksanaan upacara.
Pada hari pertama, persiapan dimulai dengan kegiatan bethek-
sinoman di balai desa. Nasi, juadah, tetelan, dan pembuatan
bambu (sudang) untuk mengambil tirta di Gua Semar, Balidono,

10 | Sodoran-Karo



Wanamerta, Ngadiwono, Ketuwon (Banyu Songo), Banyu Meneng,
Banyu Petung.

Unan-unan biasanya juga diselenggarakan bersamaan
dengan Mayu Desa. Pelaksanaan Unan-unan ditetapkan oleh ketua
dukun Paruman se-Tengger. Unan-unan dilaksanakan pada
pertengahan bulan kapat kedua dalam kalender Tengger. Unan-
unan diselenggarakan selama dua hari. Pada hari pertama,
dilaksanakan mbeduduk dengan menyembelih satu ekor kerbau.
Setiap pelaksanaan Unan-unan pada tahun ke-25, kerbau yang
disembelih adalah kerbau bule atau kerbau berwarna kuning.

Setelah pelaksanaan Unan-unan, digelar tradisi Mayu Desa.
Mayu Desa di Desa Ngadiwana diikuti oleh seluruh masyarakat
desa tanpa terkecuali. Mayu Desa selain diselenggarakan setelah
pelaksanaan Unan-unan juga bisa dilaksanakan saat Tutupan Karo.
Tahap pelaksanaan Mayu Desa secara umum sama seperti tahap
pelaksanaan Unan-unan yaitu, (i) melaksanakan ritual
rakatawang, (ii) mengundang roh leluhur, (iii) menghaturkan
sesaji, (iv) memohon kebersihan dan keselamatan desa.
Pelaksanaan puncak Unan-unan dilakukan di Punden, sedangkan
Mayu Desa dilaksanakan di balai desa. Meskipun sebagian
masyarakat ada pula yang melaksanakannya di punden. Hal ini
bergantung kepada kebiasaan setiap desa. Untuk pelaksanaan
Unan-unan, balai desa menjadi tempat untuk ‘transit’ para leluhur
yang pada hari kedua akan diundang pada pelaksanaan Unan-
unan di Punden.

Barikan

Slametan Barikan dilaksanakan setiap bulan sekali pada hari
Jumat pasaran Legi. Ritual ini dilaksanakan dalam rangka
meminta pelindungan dan keselamatan kosmis. Biasanya, ritual
ini diawali dengan membuat sesaji/bebanten yang disebut roahan
pada Jumat legi jam 8.00. Selain dibuat roahan, dibuat pula
(te)tamping. Tetamping ini akan dikirim (dibagi-bagi) pada malam
jumat legi ke beberapa tempat, di antaranya adalah tegal/ladang,
pura, sumber mata air, pepunden, dan lain-lain. Esok harinya,

Ragam Ritual Tengger | 11



sekitar jam 9.00 pagi, ritual barikan digelar di pura. Bebanten atau
sesajen barikan yang dikirim ke pura meliputi sega kabuli, sego
golong, jenang abang-putih, jenang kambang, dan tumpeng ketan
(pras tanpasepura).

Sukmawan (2017a) mengungkapkan bahwa ritual barikan
adalah ritus permohonan keselamatan bagi unsur-unsur kosmis
kepada Sang Maha Pencipta yang mereksa unsur-unsur kosmis
tersebut. Ruang dan waktu dimohonkan keselamatan dan
perlindungan melalui ritus simbolik yang didukung dengan
seperangkat ritual sebagai pelengkap sekaligus penyempurna
upacara ritual.

Ngembak Geni

Upacara ngembak geni adalah upacara yang dilaksanakan setelah
melakukan prosesi penutupan Karo. Upacara ngembak geni
dilaksanakan di Pura. Dalam upacara ini, para warga yang hadir
akan saling berjabat tangan untuk bermaaf-maafan (dalam istilah
Islam dinamakan halal bi halal). Tradisi saling memaafkan
semacam ini merupakan wujud sikap toleran sebagai inti
kesatuan dalam keragaman. Sukmawan dan Febriani (2018:748)
menyimpulkan bahwa tradisi-tradisi Tengger, termasuk ritual
ngembak geni, merepresentasikan semangat kesatuan dalam
kemanunggalan. Membaca teks ini berarti membaca teks ke-
Bhineka Tunggal lka-an dan belajar bagaimana seharusnya
berkehidupan bersama dalam masyarakat berbudaya majemuk.

Ritual Kelahiran

Neloni

Pelaksanaan neloni tidak wajib dilakukan di masyarakat Tengger,
neloni akan dilakukan apabila dalam usia kandungan 1-3 bulan
mengalami gangguan dan posisi bayi yang tidak semestinya.
Dalam ritual neloni ada beberapa piranti atau ubo rampen yang
dibuat oleh dukun alit, lalu dihaturkan pada Yang Maha Kuasa.
Dalam ritual neloni tidak terdapat sesajen khusus, cukup dengan
menyiapkan 3 piring nasi putih beserta lauknya (lauk seadanya)

12 | Sodoran-Karo



kemudian dibacakan mantra setelah itu dibagikan kepada
tetangga (1 piring nasi untuk 1 rumah).

Ritual awal adalah neloni (pada saat usia kehamilan 3
bulan), saat pelaksanaan neloni tidak menggunakan atau tidak
membuat sesajen apapun. Namun membuat 3 piring yang
kemudian dibagikan pada tetangga di sekitarnya (1 rumah 1
piring), 3 piring tersebut isinya meliputi, nasi, lauk pauk
(seadanya), iring beralaskan daun pisang sebagai wadahnya,
jenang abang dan jenang putih (untuk nyemurepi), dan gedhang
ayu.

Upacara neloni bertujuan agar kandungan yang rewel tidak
rewel lagi dan kandungan akan selalu sehat hingga waktu
kelahiran tiba. Membuat 3 piring untuk dibagikan kepada
tentangga, 3 piring tersebut menyimbolkan bahwa kandungan
memasuki atau berusia 3 bulan.

Mitoni

Dalam pelaksanaan mitoni atau sayud ada beberapa piranti yang
dibuat oleh dukun allit seperti pras tingkepan. Pras tingkepan
memiliki makna yang beragam mulai dari simbol antara bapak
(bopo’), ibu (biyung), dan bumi pertiwi. Dalam sesajen/pras yang
dibuat selalu memanfaatkan dan menggunakan alam sekitar
sebagai penunjang ritual, seperti penggunaan daun pisang dan
daun sirih sebagai upaya untuk konservasi alam. Setiap ritual
yang dilaksanakan oleh masyarakat Tengger, yang berkaitan
dengan ritual kelahiran memiliki nilai moral (mengatur hubungan
manusia dengan Tuhan Yang Maha Esa) selain sebagai tradisi
yang harus dilaksanakan untuk kewajiban, tetapi juga dapat
beraati sebagai permohonan keselamatan, memintakan doa,
menyucikan bapak dan ibu dan jabang bayi, serta memanjatkan
syukur atas kelahiran si jabang bayi. Tak hanya itu ritual kelahiran
juga mengandung nilai sosial (mengantur hubungan manusia
dengan manusia), misalnya saat pelaksanaan ritual adanya
perjamuan atau makan-makan, lalu membantu yang punya

Ragam Ritual Tengger | 13



hajatan untuk persiapan acara sebagai biodo dan sinoman
(bethek’an).

Kekerik

Saat tali pusar bayi sudah lepas atau dalam masyarakat Tengger
disebut cuplak puser akan diadakan ritual kekerik. Ritual ini
dilakukan untuk membuka jalan bagi sang bayi agar tidak takut
dalam melangkah. Ritual ini dilakukan tergantung pada keinginan
keluarga kapan mau melaksanakannya. Bahkan biasanya bisa juga
dilakukan bersamaan dengan ritual among-among, atau terserah
dari kelurga bisa digabung menjadi satu atau sendiri-sendiri.
Biasanya setelah melahirkan melakukan puja dan diharuskan
terlebih dahulu untuk melakukan ritual kekerik, karena upacara
tersebut membutuhkan biaya yang sangat banyak. Untuk kekerik
wadahnya menggunakan tampah atau tampih.

Among-Among atau Selapan

Ritual among-among dilakukan saat usia bayi sudah berumur 40
hari. Saat ritual among-among atau selapan ada pras among dan
pras petulak, yang membedakan diantara keduanya adalah jumlah
dan maknanya. Pras among maknanya adalah memintakan doa
dan menyucikan untuk bapak ibu dan keluarga besar (kakek
nenek, paman bibi dari dua belah pihak dan sebagainya) dari si
jabang bayi (terkadang jumlah yang harus dikeluarkan sesuai
dengan jumlah keluarga yang masih hidup). Pras petulak untuk
mendoakan atau memanjatkan syukur dan untuk menyucikan si
jabang bayi dan tanah air kelahirannya (ibu pertiwi). Ritual
among-among ini bersifat wajib atau harus dilakukan, jika tidak
maka ada konsekuensinya.

Ritual Personal dan Insidental

Semeninga/semeningan

Semeninga adalah ritual pemberitahuan atau permohonan izin
kepada leluhur atau baureksa untuk melakukan/melaksanakan
sesuatu. Semeninga Kasodo misalnya, diawali dari perjalanan
menuju Bukit Mungal. Pada bukit tersebut para dukun melakukan
ritual Semeninga. Semeninga adalah ritual meminta izin untuk

14 | Sodoran-Karo



lewat dan akan melakukan ritual Kasodo. Ritual ini tidak
memakan waktu lama karena hanya menyampaikan sesaji secara
sederhana. Pelaksanaannya dilakukan oleh masing-masing dukun
saat mereka tiba di Bukit Mungal.

Entas-Entas

Ritual Entas-entas adalah salah satu tradisi milik masyarakat
Tengger. Ritual tersebut merupakan upacara selamatan kematian
leluhur yang menjadi ciri khas atau indentitas masyarakat
Tengger. Upacara Entas-entas mempunyai makna membayar
hutang kepada orangtua. Selain itu, tujuan ritual ini adalah untuk
memperjelas status, artinya apabila roh leluhur di alam langgeng
yang tidak layak diupayakan agar segera diangkat dan dilayakkan
di surga. Jika hendak bereinkarnasi atau menitis, maka arwah
leluhur diharapankan juga agar dapat segera menitis kembali.

Secara umum ada tiga tahapan (hari) pelaksanaan Entas-
entas. Tahap pertama/hari pertama dilaksanakan ritual rangkan
tawang, epek, mekakat mepek jajan, dan mekakat mepek sega.
Tahap kedua/hari kedua dilaksanakan mbeduduk dan prepekan
agung. Jika ritual ini dijadikan satu pelaksanaan dengan ritual
adat walagara maka ada acara nemoen. Tahap ketiga/hari ketiga
dilaksanakan ritual nglukat. Ritual ini diawali dengan pembacaan
mantra, kayopan alit, pemenyanan, ngasep padupan, prasen, basen,
kayopan alit, kayopan agung, purwobumi, kibanyak dalang, puja,
sraining pujo, nundung dan diakhiri dengan ritual persautan
bawahan.

Mbeduduk

Ritual mbeduduk ada dalam bagian upacara Entas-entas yang
dilakukan oleh Suku Tengger. Tujuan mbeduduk untuk
menyucikan roh binatang agar sempurna. Ritual ini pada intinya
adalah pelaksanaan penyembelihan hewan. Hewan yang akan
disembelih diikat dengan daun tlotok. Daun ini selain sarat simbol
juga mudah untuk digunakan dan lebih kuat dibandingkan dengan
daun yang lainnya. Semakin kering daun tlotok akan semakin kuat.
Daun tersebut biasanya diambil dari hutan atau pekarangan

Ragam Ritual Tengger | 15



warga. Selain menggunakan daun tlotok, dalam ritual mbeduduk
juga digunakan bambu sebagai ancak karena nilai praktisnya
dibandingkan dengan jenis kayu yang lain.

Yang bertugas menyembelih hewan adalah Pak Legen.
Sebelum menyembelih hewan, Pak legen mengucapkan mantra
yang bertujuan meminta izin untuk menyembelih hewan. Selesai
mengucapkan mantra, Pak Legen dan Pak Sepuh ngayap atau
menghaturkan sesajen yang ada, yaitu berupa pisang ayu dan pras
among.

Rakantawang/rakatawang

Rakantawang merupakan proses memberitahukan kepada para
dewa dan leluhur apabila akan mengadakan suatu acara. Makna
rakantawang yakni ‘membuka pintu’. Rakantawang berasal dari
kata tawang yang berarti nawangen, maksudnya agar leluhur
tidak menemui suatu halangan untuk membuka pintu. Upacara ini
sekaligus menyucikan pintu-pintu yang akan dilewati oleh para
leluhur. Upacara ini pada dasarnya untuk ‘membuka pintu’, oleh
karena itu pelaksanaan upacaranya di depan pintu. Dalam ritual
Unan-unan misalnya, rakantawang dilaksanakan dua hari
sebelum pelaksanaan Unan-unan. Rakantawang bertujuan untuk
menurunkan leluhur di sanggar tawang supaya menyaksikan
upacara-upacara.

Nambak Lelakon

Nambak Lelakon adalah salah satu upacara di Tengger
yang menggunakan sarana sesaji untuk memohon agar butakala
(pageblug /wabah) menyingkir dengan diberikan bekal agar tidak
membawa korban. Upacara ini dilakukan dengan kesepakatan
bersama masyarakat. Nambak bermakna membendung lelaku
yang tidak kelihatan dari alam atau yang maha kuasa. Nambak
juga bermakna “menghentikan”, yakni menghentikan segala
wabah, taun, atau musibah yang tengah terjadi. Lelakon dipahami
sebagai sesuatu yang tidak Kkelihatan. Pageblug misalnya,
diangggap sebagai lelaku yang tidak kasat mata. Upacara ini bisa
secara khusus dilakukan di gua Widodaren. Rangkaian upacara ini

16 | Sodoran-Karo



bertujuan meminta maaf atas kesalahan anak cucu di Tengger.
Namun, jika pageblug tersebut merupakan kehendak alam
(kehendak yang Mahakuasa), upacara ini memiliki harapan lain
agar wabah yang menyerang tidak menganggu rencana kehidupan
anak cucu.

Ngepras Sodoran

Upacara Ngepras merupakan solusi adat bagi penari yang tidak
dapat menyelesaikan tugasnya selama tujuh tahun berturut-turut.
Ngepras diartikan sebagai Ngepras Malangan (terbebas dari
malang sukerta). Ngepras bertujuan agar anak—tersebut penari
terlepas dari kemalangan (segala-gala hal yang buruk) atau
permohonan maaf kepada sang pencipta, apabila terdapat
kekurangan dan kelebihan dalam menjadi penari Sodoran. Alasan
penari tidak dapat melanjutkan tanggungjawabnya biasanya
karena sudah rampung menarikan sebanyak tujuh kali sehingga
mengharuskan pergantian dengan penari yang lebih muda. Jika
melewati tujuh kali penampilan akan diadakan ritual Ngepras. Jika
ada penari yang sudah empat kali dan tidak dapat melanjutkan,
penari tersebut harus melanjutkan satu kali antara tiga, lima
sampai tujuh dari angka-angka ganjil. Penari tidak harus
melanjutkan selama tujuh kali dikarena bisa saja dalam kurun
waktu tersebut mereka memiliki anak (hamil dan menyusui) yang
mau tidak mau maka akan Ngepras.

Tahapan-tahapan Ngepras dilakukan di rumah dengan sesaji
jenang abang (merah), puteh (putih), golong galang roahan, dan
pras tampasepura. Pras tanpa sepura diartikan sebagai
permohonan maaf atas kekurangan, kelebihan, kesalahan dalam
bentuk apapun. Ngepras memiliki mantra atau doa khusus yang
diawali dengan padupan dan prasen. Mantra Ngepras termasuk
mantra rahasia. Perlengkapan untuk Ngepras selalu lengkap di
antaranya sampet. Penari yang akan melakukan ritual ini harus
berpakaian rapi dan bersih diri. Pembacaan mantra inti
dinamakan mantra palapas mala, yang berarti permohonan
ampun (orang yang disucikan). Proses Ngepras berakhir jika
mantra telah dibacakan, diakhir akan diboreh atau disucikan.

Ragam Ritual Tengger | 17



18 | Sodoran-Karo



BAB3

NITILUR/ TRADISI RITUAL: MENAATI
DAN MELINDUNGI

Bab 3 memaparkan titiluri Tengger sebagai langkah mengikuti
dan meneruskan agama, kepercayaan, dan adat istiadat nenek
moyang secara turun-menurun. Bagi masyarakat Tengger,
penurutan jejak leluhur ini sekaligus penerusan keyakinan dan
tradisi masa lalu guna menanamkan nilai-nilai luhur pada
generasi masa Kkini. Titiluri adalah implementasi kepatuhan
masyarakat Tengger terhadap para leluhur. Jejak kepatuhan,
ketakziman, dan penghormatan terhadap leluhur serta
perlindungan terhadap keselamatan anak cucu dan alam Tengger
tecermin dalam tujuan setiap upacara. Yang tidak kalah penting
dalam setiap perhelatan ritual adalah nitiluri penghormatan
terhadap kebesaran alam ciptaan Tuhan. Titiluri merupakan
aktualisasi tradisi mengikuti jejak leluhur secara turun temurun.
Aktualisasi tradisi ini sekaligus menjadi jalan konservasi
kebudayaan Tengger, yakni menanamkan, memanfaatkan,
melestarikan, dan memepelajari budaya Tengger. Pada
hakikatnya, menanamkan nilai budaya, memanfaatkan tradisi
untuk aktualisasi pandangan hidup, dan melestarikan tradisi
dengan melaksanakannya secara turun temurun, merupakan
bentuk pembelajaran budaya. Proses belajar dan mempelajari
tradisi yang dilakukan secara ajeg akan menjamin konservasi
budaya Tengger berjalan utuh dan berkesimbangan.



Titiluri : Kepatuhan dan Penghormatan

Titiluri dipahami oleh masyarakat Jawa dalam pengertian
mengikuti jejak para leluhur, meneruskan agama, kepercayaan,
dan adat istiadat nenek moyang secara turun-menurun (Warsaa,
2019). Tidak terkecuali bagi masyarakat Tengger, penurutan jejak
leluhur ini sekaligus penerusan keyakinan dan tradisi masa lalu
guna menanamkan nilai-nilai luhur pada generasi masa Kini.
Sukmawan dan Febriani (2018:739) menjelaskan bahwa Wong
Tengger secara konsisten dan berkelanjutan mewujudkan titiluri
melalui pelaksanaan ritual adat. Terdapat keyakinan bahwa
dengan mengikuti jejak leluhur dalam bentuk meneruskan adat
akan dimudahkan semua urusan dan akan dikabulkan semua
harapan oleh Yang Maha Kuasa. Semua ini akan terwujud atas
restu dari leluhur. Titiluri adalah implementasi kepatuhan
masyarakat Tengger terhadap para leluhur.

Secara umum, kepatuhan dalam tradisi Jawa dikenal dengan
istilah manut. Padan istilah dalam ilmu psikologi sosial adalah
obedience, yaitu sikap patuh seseorang terhadap orang lain yang
memiliki kekuatan lebih (Milgran dalam Sarwono &Meinarno,
2009). Sikap obedience akan terwujud apabila seseorang
dihadapkan pada sebuah otoritas yang mampu menjadikannya
sebagai model untuk dipatuhi. Kepatuhan yang bernilai positif
dihasilkan oleh otoritas yang baik sedangkan kepatuhan bernilai
negatif dibuahkan dari otoritas yang buruk (Baron dan Byrne,
[2005] dalam Adab dkk. [2013: 408]). Kepatuhan masyarakat
adat Tengger terhadap ajaran leluhur dalam meneruskan agama,
kepercayaan, dan adat istiadat merupakan aktualisasi konsep
titiluri.

Praktik 7itiluri pada Tradisi Ritual Tengger

Menuruti jejak laku para leluhur secara turun-temurun sebagai
wujud kepatuhan, ketakziman, dan penghormatan merupakan
konsep titiluri. Meneruskan agama, kepercayaan, dan adat-istiadat
merupakan implementasi sesanti ini. Jadi, setiap wupacara
dilakukan tanpa perubahan, persis seperti yang dilaksanakan oleh

20 | Sodoran-Karo



para leluhurnya berabad-abad yang lalu. Meneruskan apa yang
sudah ada sebelumnya bukan berarti menjalankan apa adanya.
Masyarakat Tengger memahami bahwa apa yang (telah) ada
memiliki pesan dan wewarah. Menjalankan ajaran leluhur
berimplikasi kepada pemahaman terhadapnya, sebab pemahaman
inilah yang akan seturut dengan proses transmisi kepada anak
cucu Tengger nantinya.

Jejak kepatuhan, ketakziman, dan penghormatan terhadap
leluhur serta perlindungan terhadap keselamatan anak cucu dan
alam Tengger tecermin dalam tujuan setiap upacara. Ritual santi
atau dederek adalah pemuliaan Roro Anteng dan Joko Seger serta
kerabat yang telah meninggal. Demikian pula upacara Entas-entas,
wujud balas jasa kepada pada orang tua dengan cara mengangkat
jiwa agar layak di surga. Santi dan Entas-entas adalah ritual
pemuliaan leluhur, ritual Rakantawang pasti dilakukan untuk
memberitahukan pelaksanaan ritual kepada para dewa dan
leluhur.

Pada sisi yang lain, perlindungan terhadap anak dan sanak
juga diupayakan dalam ritual neloni, kekerik, among-among, dan
roahan Kasada.

Neloni, kekerik, dan among-among mengupayakan kepada
Tuhan YME anugerah kesehatan bagi anak selama dalam
kandungan hingga dilahirkan dan kesehatan bagi ayah-ibu dan
keluarganya juga. Roahan Kadasa tidak jauh berbeda, yakni
mendoakan keselamatan anak cucu Tengger. Yang unik adalah
pelaksanaan Ngepras. Tradisi tolak bala ini dimaksudkan untuk
melepaskan kemalangan anak cucu kepada Sang Pencipta karena
halangan menunaikan kewajiban adat. Dalam konteks yang
serupa, Nambak Lelakon juga memohon tolak pageblug dan
wabah sehingga tidak membawa korban.

Yang tidak kalah penting dalam setiap perhelatan ritual
adalah nitiluri penghormatan terhadap kebesaran alam ciptaan
Tuhan. Pujan Kapat misalnya, mengupayakan keselamatan unsur
alam berupa api, air, kayu, angin, dan bumi. Unan-unan juga

Nitiluri Tradisi Ritual sebagai ... | 21



dilaksanaakan untuk nitiluri nylameti hari, bulan, tahun, dan
windu. Unsur alam lainnya yang diupayakan selamat adalah
binatang. Melalui ritual mbeduduk, roh binatang disucikan agar
sempurna.

Titiluri merupakan aktualisasi tradisi mengikuti jejak
leluhur secara turun temurun. Aktualisasi tradisi ini sekaligus
menjadi  jalan konservasi kebudayaan Tengger, yakni
menanamkan, memanfaatkan, melestarikan, dan memelajari
budaya Tengger. Pada hakikatnya, menanamkan nilai budaya,
memanfaatkan tradisi untuk aktualisasi pandangan hidup, dan
melestarikan tradisi dengan melaksanakannya secara turun
temurun, merupakan bentuk pembelajaran budaya. Proses belajar
dan memelajari tradisi yang dilakukan secara ajeg akan menjamin
konservasi budaya Tengger berjalan utuh dan berkesimbangan.

Konservasi Budaya melalui Aktualisasi Tradisi Titiluri

Istilah konservasi umumnya dipahami dalam kerangka
lingkungan. Bagaimana budaya dapat dipahami sebagai bentuk
sebuah konservasi merupakan pembahasan yang menarik. Dalam
konteks ini, Rahman (2012) memahami konservasi sebagai upaya
menjaga, melestarikan, serta menerima suatu pembangunan atau
perubahan yang terjadi secara alami, bukan perubahan yang
radikal. Konservasi bertujuan agar identitas dan sumber daya
lingkungan dapat tetap terjaga dan aspek-aspek untuk memenuhi
kebutuhan arus modernitas dan kaulitas hidup yang lebih baik
dapat dikembangkan.

Dalam konteks budaya, konservasi merupakan upaya
mengelola perubahan menuju pelestarian nilai dan warisan
budaya yang lebih baik dan berkesinambungan melalui upaya
menanam, memanfaatkan, melestarikan dan mempelajari budaya
(Rahman, 2012). Keempat langkah konservasi tersebut memiliki
makna yang lebih mendalam dibandingkan dengan konservasi
pada bidang lingkungan. Secara nonfisik, menanam dapat
diartikan meletakkan nilai-nilai fundamental dan luhur yang telah
mengkristal menjadi pedoman atau pandangan hidup. Nilai-nilai

22| Sodoran-Karo



fundamental tersebut berasal dari nilai-nilai luhur yang disepakati
bersama oleh masyarakat.

Pada dasarnya, budaya memiliki nilai-nilai luhur yang
senantiasa diwariskan, ditafsirkan dan dilaksanakan seiring
dengan proses perubahan sosial. Pewarisan dan penafsiran secara
turun-temurun dan terus-menerus sepanjang kehidupan manusia
yang niscaya berubah menjadi jalan hidup sebuah kebudayaan.
Kebudayaan hidup dan menghidupkan kehidupan melalui
pemahaman terhadap jalinan keseluruhan makna dalam simbol
yang ditransmisikan. Kebudayaan adalah pola dari pengertian-
pengertian atau makna yang terjalin secara menyeluruh dalam
simbol-simbol yang ditransmisikan secara historis, suatu sistem
mengenai konsepsi-konsepsi yang diwariskan dalam bentuk-
bentuk simbolik yang dengan cara tersebut manusia
berkomunikasi, melestarikan dan mengembangkan pengetahuan
dan sikap mereka terhadap kehidupan (Geertz [1992:5] dalam
Yunus [2013]). Pendapat ini menekankan bahwa kebudayaan
merupakan hasil karya manusia yang dapat mengembangkan
sikap mereka terhadap kehidupan dan diwariskan dari satu
generasi ke generasi berikutnya melalui proses komunikasi dan
belajar agar generasi yang diwarisi memiliki karakter yang
tangguh dalam menjalankan kehidupan.

Proses berbudaya yang dilakukan secara turun-menurun
sejalan dengan konsep titiluri pada masyarakat Tengger. Titiluri
merupakan aktualisasi tradisi mengikuti jejak leluhur secara
turun temurun. Aktualisasi tradisi ini sekaligus menjadi jalan
konservasi kebudayaan Tengger. Empat nilai konservasi yang
termuat dalam tradisi titiluri secara terperinci akan dijelaskan
berikut ini. Pertama, Menanamkan Budaya. Menanam dapat
diartikan meletakkan nilai-nilai fundamental dan luhur yang telah
mengkristal menjadi pedoman atau pandangan hidup dan dasar
berkehidupan. Nilai-nilai luhur yang disepakati oleh masyarakat
Tengger adalah menghormati leluhur. Menanamkan kepatuhan
atau keakziman kepada leluhur merupakan langkah awal dari
lahirnya proses turun-temurun atau menurunkan budaya yang

Nitiluri Tradisi Ritual sebagai ... | 23



ada. Kedua, Memanfaatkan Budaya. Nilai yang disemai akan
tumbuh menjadi pedoman, petunjuk, dan aturan dalam bertutur
kata, berperilaku, dan berbuat dalam hidup dan berhubungan satu
sama lain. Pada proses memanfaatkan budaya dapat disebut juga
dengan pengaplikasian budaya yang telah dipelajari oleh suatu
masyarakat di dalam daerahnya. Bentuk pelaksanaanya dapat
berupa sebuah tingkah laku, kegiatan keagamaan, dan lain
sebagainya. Prinsip titiluri mendasari setiap pelaksanaan tradisi
Tengger. Pelaksanaan tradisi ini merupakan bentuk pemanfaatan
instrumen budaya untuk meneguhkan dan menguatkan nilai
kepatuhan atau ketakziman terhada leluhur sebagi prinsip dasar
titiluri. Ketiga, Melestarikan Budaya. Pelestarian sebagai
kegiatan atau yang dilakukan secara terus- menerus, terarah dan
terpadu guna mewujudkan tujuan tertentu yang mencerminkan
adanya sesuatu yang tetap dan abadi, bersifat dinamis, luwes, dan
selektif (Nahak, 2019: 71-72). Pelestarian budaya adalah upaya
untuk mempertahankan nilai-nilai seni budaya, nilai tradisional
dengan mengembangkan perwujudan yang bersifat dinamis,
luwes dan selektif, serta menyesuaikan dengan situasi dan kondisi
yang selalu berubah dan berkembang (Widjaja dalam Ranjabar,
2006:56). Pelaksanana tradisi titiluri merupakan bentuk
pelestraian nilai sekaligus pelestari budaya Tengger. Upaya
pelestarian budaya Tengger ini diharapkan mampu
menumbuhkan daya tahan budaya terhadap tekanan-tekanan
modernisasi. Keempat, Memelajari Budaya. Belajar budaya
berarti juga membaca fenomena budaya. Menanamkan,
memanfaatkan, dan melestarikan budaya adalah fenomena
budaya. Pada hakikatnya, menanamkan nilai budaya,
memanfaatkan tradisi untuk aktualisasi pandangan hidup, dan
melestarikan tradisi dengan melaksanakannya secara turun
temurun, merupakan bentuk pembelajaran budaya. Proses belajar
dan mempelajari tradisi yang dilakukan secara ajeg akan
menjamin konservasi budaya berjalan utuh dan berkesimbangan.

24 | Sodoran-Karo



BAB4

DESAKALAPATRADALAM TRADISI
TENGGER

Bab 4 membahas prinsip Desakalapatra. Prinsip ini menuntun
masyarakat Tengger terbuka dalam memahami dan menerima
segala jenis perbedaan, toleran, hidup rukun, dan apresiatif
terhadap perbedaan pandangan, keyakinan, kepercayaan, dan tata
laku adat. Aktualisasi prinsip ini tampak dalam sebagian besar
pelaksanaan tradisi, di antaranya adalah pemahaman terhadap
perbedaan-perbedaan dalam (i) pembacaan Cangkriman Kertijoyo,
(ii) ragam maupun jumlah sesaji Blarak’i, (iii) persyaratan penari
Sodoran dan busana yang dikenakan, (iii) dasar pelaksanaan ritual
Bawahan, (iv) pendaras mantra, dan (v) pemakluman terhadap
tingkatan upacara. Desakalapatra merupakan wujud kesadaran
multikultural masyarakat Tengger. Konteks ritual
mayu/selamatan desa dan ritual besar Tengger lainya menjadi
salah satu contoh terbaik praktik multikulturalisme. Tradisi
anjangsana, simakrama, dan bethek-sinoman secara faktual
menjadi ruang dialog dan komunikasi yang penuh toleransi
sebagai perekat harmoni sosial pada masyarakat Tengger yang
multikultural.



Desakalapatra: Kemajemukan dan Toleransi

Desakalapatra adalah suatu ajaran agama Hindu yang dianut oleh
mayoritas suku Tengger. Pada dasarnya konsepsi Desakalapatra
tersusun atas tiga aspek, yaitu desa yang berarti ‘tempat’, kala
yang berarti ‘waktu’, dan patra yang berarti ‘keadaan’. Secara
keseluruhan Desakalapatra dapat dimaknai sebagai kelenturan
interpretasi masyarakat pada suatu wilayah dalam kurun waktu
tertentu yang disesuaikan dengan keadaan tertentu. Menurut
Oetomo (2015) konsep ini mengacu pada proses munculnya local
genius yang bersifat khas pada lokalitas daerah, namun konsep
dasarnya mengacu pada ajaran pokok. Berdasarkan ajaran ini
masyarakat Hindu Tengger mampu menerima segala perbedaan
dan menjadikannya sebagai suatu kebanggaan yang unik dan
menarik untuk dilestarikan.

Desakalapatra merupakan suatu konsepsi yang dijadikan
sebagai acuan sosial dalam tradisi masyarakat Tengger. Konsepsi
ini berperan sebagai pedoman dalam memperluas pemahaman
masyarakat mengenai cara pandang yang berbeda yang dimiliki
oleh masing-masing individu. Desakalapatra mengajarkan
masyarakat suku Tengger untuk lebih terbuka dalam memahami
dan menerima segala jenis perbedaan yang terjadi di sekitarnya.
Konsepsi kemajemukan ini mendasari dan membentuk
masyarakat Tengger sebagai komunitas yang toleran, hidup
rukun, dan apresiatif terhadap perbedaan pandangan, keyakinan,
kepercayaan, dan tata laku adat yang dijalankan oleh masyarakat
suku Tengger secara keseluruhan. Hal itu, menjadikan Tengger
layaknya sebuah miniatur keberagaman. Hidup dalam beragam
keyakinan dan kekayaan upacara adat, namun mampu tinggal
berdampingan secara harmonis dan rukun dengan toleransi.

ARktualisasi Desakalapatra dalam Tradisi Tengger

Adanya perbedaan dalam pelaksanaan tradisi di Tengger, baik
perbedaan pelaksanaan antarwilayah maupun antardesa dalam
satu wilayah, disebabkan oleh berbedanya Guru Nabe dari
masing-masing romo dukun pandita. Guru Nabe adalah

26 | Sodoran-Karo



pendamping, pembimbing, sekaligus pengajar spiritual maupun
kultural para calon dukun pandita atau para dukun muda pandita.
Guru Nabe para dukun pandita Tengger Brang Kulon saat ini di
antaranya adalah Romo Hardjo Broto, Romo Giman, dan Romo
Cokro. Setiap Guru Nabe memiliki wawasan yang berbeda.
Perbedaan wawasan inilah yang membentuk prinsip, sikap,
keyakinan, dan kebijakan masing-masing dukun pandita dalam
menjalankan tradisi. Lebih jauh, hal ini menyebabkan berbedanya
aktualisasi tradisi, baik dari segi tata sesaji dan tata cara
pelaksanaanya.

Momen Pembacaan Cangkriman

Cangkriman merupakan kata-kata yang disusun secara teratur,
makna atau isinya mengandung maksud untuk dijawab
(Subalidinata, 1994:13). Cangkriman atau tekai-teki Tengger yang
lazim disebut Cangkriman Kertijoyo, ditampilkan dalam sebuah
ritual khusus tahunan, yakni tari Sodoran dalam rangka perayaan
Karo. Penampil teka-teki khas ini adalah dukun pandita dan
stafnya. Sukmawan (2018:126) menjelaskan bahwa Cangkriman
Kertijoyo  dibawakan (dibacakan) oleh dukun pandita
berdampingan dengan salah-satu pembantu dukun. Dinamai
Cangkriman Kertijoyo karena nama salah satu karakter
penampilnya adalah Kertijoyo. Karakter/tokoh Kertijoyo
diperankan oleh salah satu asisten dukun (legen, sepuh, atau
sanggar). Sementara itu, dukun pandita memerankan tokoh
Ardijoyo. Ardijoyo bertindak sebagai ‘pelempar’ teka-teki,
Kertijoyo bertindak sebagai penjawab teka-teki.

Pembacaan Cangkriman Kertijoyo di setiap daerah berbeda-
beda. Di Dusun Tosari misalnya, teka-teki sakral yang berjumlah
15 buah ini dibacakan sepasang demi sepasang (tanya-jawab).
Setiap kali selesai dibacakan, dilaksanakan tari Sodoran. Berbeda
dengan di Dusun Ngadiwono, Cangkriman Kertijoyo dibaca
terlebih dahulu dan disisakan dua pasang bacaan pada dua tarian
di akhir. Perbedaan ini dipengaruhi oleh banyaknya kelompok
penari yang tampil. Pada pembukaan Karo di Dusun Tosari, lebih
kurang terdapat enam belas kelompok penari yang berasal dari

Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 27



dusun-dusun di Kecamatan Tosari, di antaranya adalah Dusun
Keduwung, Balidono, Wonokitri, Sedaeng, Podokoyo, Jetak, Tosari,
Kalitejo, Mororejo, Kandang sari, Telogosari, dan Dusun Purwono.
Jadi, jumlah penari bergantung kepada jumlah dusun yang
mengirimkan duta tarinya. Sementara itu, di Dusun Ngadiwono,
jumlah penarinya adalah dua kelompok.

Kelengkapan Sesaji Blarak’i Sodoran

Blarak’i adalah ritual untuk membuka selamatan Karo. Upacara
Karo diawali dengan ritual Blarak’i. Ritual ini dimulai pada waktu
dini hari dan berakhir hingga jam 6.00 pagi (Sukmawan, 2018:78).
Ritual pembukaan Karo ini berisi dua aktivitas, yaitu pembacaan
mantra dan penampilan tarian Sodoran. Pembacaan mantra
dilakukan oleh dukun pandita yang ditunjuk didampingi oleh
dukun pandita Dusun Keduwung. Tarian Sodoran Blarak’i Karo
ditampilkan oleh sesepuh.

Pendampingan dukun pandita Keduwung (Dusun Tengger
di Utara daerah Penanjakan) adalah suatu keharusan. Diyakini
bahwa dusun tersebut menjadi tempat tinggal dukun tertua,
sehingga ritual Blarak’i harus dilakukan oleh dukun pandita
Keduwung. Dukun daerah Tengger yang lainnya bergantian
menemani.

Sebagai kelengkapan sebuah ritual tentu selalu ada sesaji.
Demikian pula ritual Blarak’i, selalu menghadirkan sesaji untuk
dihaturkan kepada leluhur. Jumlah sesaji yang dihaturkan
umumnya sesuai dengan yang disebutkan dalam pendarasan
mantra. Namun, tetap ada perbedaan ragam maupun jumlahnya
sebagai bentuk aktualisasi Desakalapatra. Dusun Ngadiwono
memiliki sesaji Blarak’i yang lebih lengkap dibandingkan dengan
Desa Tosari. Prinsip penghaturan sesaji di Dusun Ngadiwono
adalah kelengkapan dan keutuhan, artinya sesaji yang dihaturkan
selengkap sesaji yang dituturkan dalam mantra, tanpa
mengurangi jumlah maupun ukuran selazimnya. Sementara itu, di
Dusun Tosari, kelengkapan tetap menjadi prinsip, namun masih
dapat disesuaikan.

28| Sodoran-Karo



Sesaji ritual Blarak’i Sodoran biasanya terdiri atas gedhang
ayu, degan, jajanan, gubahan, dan degan. Degan merupakan
simbol air wasuhpada/pembersih. Sesaji ini ditutup dengan daun
beringin. Daun ini menyimbolkan pengayoman. Gubahan berisi
daun senikir, tanlayu, genjret, putihan, dan daun tlotok. Gubahan
digunakan sebagai media Blarak’i Sodoran.

Persyaratan dan Busana Penari Sodoran

Tari Sodoran hanya boleh dipentaskan pada saat Hari Raya
Karo. Tari sakral ini berisi gerak tari yang sederhana dan tidak
rumit. Meskipun demikian, nilai-nilai ihwal eksistensi manusia
terkemas secara simbolik-eufemistis di dalam kesederhanaan
gerak tersebut. Tari Sodoran menyimbolkan pertemuan pria dan
wanita untuk menebar benih kehidupan. Karena itu, tari Sodoran
juga bisa dikatakan sebagai tari sangkan paran (asal-usul manusia
di dunia) Sukmawan (2017a:366). Tari Sodoran dibawakan oleh
kelompok penari yang berbeda, baik dari segi usia maupun
kepentingan tradisi. Penari Sodoran pada momen Blarak’i
umumnya adalah para sesepuh. Sebagai sesepuh, para penari ini
dipercaya sebagai pembuka ritual. Penari Sodoran pada momen
pasca-Blarak’i adalah para generasi muda Tengger yang terpilih.
Sebelum mementaskan tari sangkan paran, para pengantin
Sodoran ini diarak terlebih dahulu dalam sebuah karnaval
inaugurasi. Para penari muda sebagai wakil generasinya ini
memerankan fungsi pewaris dan pelanjut tongkat estafet tradisi
Tengger, khususnya tradisi Sodoran.

Dapat dikatakan bahwa penari Sodoran terdiri atas dua
kategori, yaitu penari sepuh dan pengantin Sodoran. Penari
Sodoran dalam bahasan ini adalah kemanten Sodoran. Di dukun
Ngadiwono, penari Sodoran berjumlah dua kelompok penari.
Sementara itu, di dukun Tosari, terdapat 13-16 kelompok penari
yang berasal dari berbagai Dusun. Dua kelompok penari di
Ngadiwono dan 13-16 pasang penari di Tosari merupakan bagian
dari Desamawacara. Perbedaan persyaratan penarinya pun
termasuk dalam ketentuan Desamawacara. Sebenarnya,

Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 29



persyaratan penari Sodoran berlaku sama di semua daerah, yakni
para penari wajib melaksanakannya berturut-turut selama tujuh
kali dan mereka harus perawan/perjaka. Persyaratan
keperawanan/keperjakaan ini dianggap penting karena tari
Sodoran sendiri bermakna kemanten (pengantin). Namun, di
Tosari, persyarakatan keperawanan/keperjakaan bukan sesuatu
yang utama. Yang dipentingkan adalah melaksanakan tarian
secara berturut-turut tujuh kali. Jika dalam perjalanannya,
seorang penari Sodoran tidak bisa menjalankan tugas dan
tanggung jawabnya, akan dilakukan ritual Ngepras.

Dari aspek busana, selempang (selendang) penari sodor
Dusun Tosari dikenakan dari kanan ke kiri. Berbeda dengan
kebiasaan di Dusun Mororejo, selempang dikenakan secara
berbeda oleh perempuan dan laki-laki. Hal itu merupakan
perwujudan Desakalapatra.

Selempang penari Sodoran berwarna kuning. Warna kuning
merupakan sampet sejati. Dalam sejarah Tengger, selempang
kuning digunakan pendeta dalam pemujaan. Penari Sodoran
menggunakan selempang yang tidak bersilang dua sebagaimana
yang dikenakan pandita. Selempang kuning atau sampet bersilang
dua yang digunakan dukun pandita merupakan simbol dari
menutup babahan hawa nawa sanga. Hal ini berbeda dengan
selempang bersilang satu yang dikenakan oleh penari Sodoran. Di
Dusun Mororejo, selempang laki-laki menyilang dari kanan ke kiri.
Sementara itu, selempang perempuan dipasang menyilang dari
kiri ke kanan. Silang kanan bermakna bahwa laki-laki tidak boleh
dikiwo atau dilawan dalam rumah tangga. Selempang kiri
menandakan bahwa penari masih suci.

Pelaksanaan Ritual Bawahan

Ritual penutupan Karo biasanya disebut Bawahan. Secara umum
ritual ini dilaksanakan dengan runtutan: berkumpul bersama,
pelaksanaan ritual inti, dan pembagian air anugerah
(kembang/sekar boreh). Dalam pelaksanaannya, ritual ini diiringi
pembacaan mantra secara berturut-turut, yaitu mantra

30 | Sodoran-Karo



pamenyanan, padupan, prasen, kebaseng, babahan lima, dan
mantra inti untuk Bawahan. Sesaji ritual akhir upacara Karo ini
tidak sebesar pada pembukaan Karo, hanya ada gedhang ayu,
jenang apem, jenang putih, sega galang, sega roahan, pras among,
tamping, dan masing-masing warga membawa sesaji seadanya.
Umumya mereka membawa sega roahan yang berisi sepiring nasi,
sepiring kue, dan tamping. Tamping yang berisi nasi, lauk, kue
Tengger, juadah, tanlayu, putihan, deribah/maribahan ini akan
kembali dibawa ke rumah masing-masing.

Sejalan dengan prinsip Desakalapatra, ritual Bawahan ada
kalanya  dilaksanakan  berdasarkan  kesepakatan  atau
berlandaskan keumuman. Secara kesepakatan, ritual Bawahan
dilaksanakan setelah selesai upacara santi. Dusun di Tosari dan
sekitarnya serta Dusun Ngadiwono melaksanakan berdasarkan
kesepakatan ini. Namun, landasan umumnya adalah bahwa
pelaksanaan Bawahan pasti di Dusun Wonokitri. Setelah ritual
Bawahan dilaksanakan secara seremonial di Wonokitri, tidak ada
(tidak boleh) lagi ritual sejenis dilaksanakan di tempat lain.

Pelaksanaan Bawahan berbeda-beda menurut waktu dan
keadaan desa. Setelah selesai santi di Dusun terakhir (biasanya
dilaksanakan di beberapa Dusun dalam beberapa hari),
dilangsungkan ritual Bawahan (tutupan). Di Ngadiwono, tutupan
dilaksanakan berbeda dengan di Tosari. Tosari melaksanakan
ritual ini secara sederhana, sebaliknya Ngadiwono menggelar
secara besar-besaran. Tutupan di Ngadiwono dibarengi dengan
pentas tari sakral Sodoran, tayuban, dan berbagai hiburan
kesenian. Tutupan di Wonokitri juga dilaksanakan secara meriah
setelah semua desa di Tengger Brang Kulon selesai. Jika masih ada
yang belum selesai tutupan Bawahan, Wonokitri belum akan
melaksanakan. Kebijakan masing-masing desa sebagai wujud
Desakalapatra direspon oleh Wonokitri dengan menunggu atau
memberikan kesempatan untuk menyelesaikan hajatan penutup
di masing-masing desa.

Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 31



Pembaca Mantra Ritual Ngayu

Ngayu berhubungan dengan upacara FEntas-entas. Upacara
nyuwarga ake leluhur ini merupakan metasimbolik dari simbol-
simbol arkeologis ritual penyucian roh sebagaimana terpahat
pada dinding candi Jago. Dalam pahatan tersebut digambarkan
roh-roh yang bersemayam di segala ruang dan baru dapat
dinaikkan ke kahyangan atau surga setelah roh-roh tersebut
disucikan di ‘Gomukha’ (Sukmawan, 2018:121).

Menebang kayu atau bambu tidak boleh dilakukan pada
sembarangan waktu. Untuk kepentingan upacara Entas-entas
minimal pada satu bulan buku atau dua bulan buku sebelum acara
itu dilaksanakan harus sudah mempersiapkan. Termasuk
penyiapan kayu sebagai bahan bakar.

Ritual Ngayu dilakukan satu-dua bulan sebelum hajatan
dilaksanakan. Pada dasarnya, langsung memotong dan membakar
kayu tanpa melakukan ritual tidak menjadi masalah. Namun,
untuk lebih sakral, upacara perlu dilakukan sebagai bentuk
permohonan izin kepada ibu pertiwi. Karena kayu berasal dari
bumi, sebelum memotong hendaknya harus memohon izin
terlebih dahulu kepada bumi. Permohonan ijin tersebut
dilantarkan melalui pembacaan mantra semeningah. Prinsip
pembacaan mantra adalah memberitahukan jenis ritual dan
waktu pelaksanaannya, serta permohonan keselamatan.

Ritual pemotongan kayu ini didahului oleh wupacara
rakatawang (buka pintu). Sesaji upacara ini meliputi gedhang ayu,
pras among, pras rakatawang, inuman/unjukan, tedan. Biasanya,
upacara pemberitahuan leluhur ini dilaksanakan pada sore hari.
Pada pagi harinya, kayu bisa ditebang. Yang mengatur sarana
ritual adalah pak sepuh. Sementara itu, pembacaan japa dilakukan
oleh rama dukun pandita. Namun demikian, pembacaan mantra
bukan hanya bisa dilakukan oleh rama dukun pandita. Ada
kalapatra bahwa dukun-dukun alit (kecil) juga bisa melakukanya.
Mantra upacara ngayu juga bisa didaraskan oleh staf dukun
pandita. Sesaji Ngayu dapat dikatakan sederhana karena hanya

32 | Sodoran-Karo



memberikan tamping dan boreh. Tamping berisi beras, nasi,
pisang dalam ukuran kecil/jumlah sedikit, ditambah dengan
boreh. Boreh berisi bunga telon (bunga tiga warna).

Ritual Entas-entas

Toleransi terhadap perbedaan dapat dilihat dalam pelaksanaan
ritual Entas-entas. Desa Mororejo memiliki perbedaan tingkatan
upacara. Tingkatan ini bergantung kepada permintaan orang yang
punya hajat. Perbedaan tingkatan hajat ritual ini tidak lebih
penting dari tujuan pelaksanaan ritual, yakni menyucikan arwah
leluhur. Tingkatan hajat dapat dikategorikan ke dalam nestaq,
madya, dan utama. Nesta merupakan hajat kecil, madya hajat
sedang, dan utama merupakan hajat yang tinggi dan utama. Setiap
tingkat hajatan memiliki perbedaan dari segi lama waktu
pelaksanaan dan jumlah sesaji yang dibutuhkan.

Hajat utama dimulai dengan ritual ngayu, semeningah. Pada
hari pertama hajatan dilakukan slametan gong, slametan terop,
lalu upacara rangkantawang, nabuh bendik, mepek merniti, isen-
isen, dilanjutkan dengan menghanturkan sesaji, dhaharan dan
kayupan alit kepada leluhur. Upacara hari pertama ditutup
dengan ritual munggah kulak .

Upacara hari kedua diawali dengan upacara pasrah padok
perkemit ke tempat yang ditempati jenengan (leluhur). Kemudian
diadakan upacara adang tumpeng untuk jenengan. Setelah itu
dilaksanakan upacara menyembelih binatang yang bisa disebut
mbeduduk (wedhus). Penyembelihan binatang ini akan digunakan
dalam wupacara ngulak, ngelukat, atman, siti darma. Setelah
upacara mbeduduk dengan iringan suara gong, dilaksanakan
ngirim leluhur di tempat jenengan atau petra. Hari kedua upacara
ditutup dengan upacara mekakat.

Hari ketiga dimulai dengan ngembang petra ke rumah yang
ditempati dengan iringan musik baleganjur atau ketipung.
Dilanjutkan dengan upacara nurunen leluhur di sanggar bale terti,
bale banjar sari, acara mukul bende, menurunkan semua kulak,
dan acara makan-makan. Upacara disambung dengan ritual

Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 33



kayopan alit, dan kayopan agung, kemudian menghaturkan
ampras yang ada di pawon (dapur). Setelah menghaturkan ampras
dilaksanakan upacara ngelukat, ngeruwat atman. Tahap
berikutnya adalah upacara nyelumuti leluhur yang akan
disurgakan. Nyelumuti tersebut merupakan upacara yang di
dalamnya terdapat ayam dan kambangan, dilakukan oleh 5 atau 7
orang yang duduk dan diberi kain putih. Kemudian orang-orang
tersebut akan lari dan memecah degan ijo (kelapa muda) yang
disiram air. Upacara dilanjutkan dengan memberi makan leluhur
yang akan dipulangkan ke alamnya. Selanjutnya, diadakan
nundung siti derma dan upacara amras boga. Leluhur yang
disimbolkan dengan boneka petra lantas diiring dan kemudian
dibakar. Pembakaran tersebut menandakan leburnya segala dosa-
mala-nya dengan sastra mojageni.

Pada upacara ditingkatan nesta, semua aspek tadi tetap ada,
namun dipersingkat menjadi satu hari satu malam dan tidak
memakai meru. Meru adalah singgasana roh-roh leluhur yang
akan disurgakan. Pembakaran petra pada tahapan terakhir Entas-
entas hampir sama dengan ngaben yang ada di Bali. Jika pada
upacara ngaben yang dibakar adalah manusianya, pada upacara
Entas-entas di Tengger yang dibakar adalah simbolisasinya, yakni
boneka ritual berupa petra.

Desakalapatra: Harmoni dalam Keragaman Budaya

Desakalapatra merupakan wujud kesadaran multikultural
masyarakat Tengger. Multikultural secara bahasa dapat diartikan
sebagai keragaman budaya. Aspek keragaman ini merupakan inti
dari multikultural yang kemudian berkembang menjadi suatu
ideologi yang disebut dengan multikulturalisme (Yaqin, 2005: 9).
Multikulturalisme juga bisa dipahami sabagai gerakan yang bukan
sekedar menuntut pengakuan terhadap segala perbedaan yang
ada, tetapi bagaimana perbedaan dan keragaman yang ada dapat
diperlakukan sama. Dalam pengertian ini tidak ada perbedaan
yang mendasar yang menyebabkan adanya perbedaan perlakuan.
Konteks ritual mayu/selamatan desa Tengger menjadi salah satu

34 | Sodoran-Karo



contoh terbaik praktik (gerakan) multikulturalisme. Tanpa
melihat latar belakang keyakinan, profesi, dan status sosial, asal
mengaku sebagai wong Tengger, bisa hadir dan guyub rukun di
punden desa. Dipimpin oleh dukun pandita yang bersanding
dengan modin dusun, selamatan desa digelar dengan sangat
meriah. Tua, muda, anak-anak, perempuan, laki-laki berkumpul
bersama membawa makanan dan jajanan. Pedagang kaki lima
yang menjual makanan, minuman, camilan, dan mainan juga hadir
meramaikan acara. Tidak terkecuali seniman lokal, yaitu pemusik
baleganjur, pengrawit, dan pesinden tayub turut mengiringi ritual
sekaligus menghibur khalayak. Kerukunan dalam perbedaan ini
jelas meproyeksikan ide dan praktik kemajemukan budaya.

Tidak lantas karena tradisi ini dimiliki wong Tengger,
masyarakat luar Tengger atau yang memeluk agama selain Hindu
tidak dilibatkan. Etnis Tengger bukan masyarakat dengan
kebudayaan tunggal, satu, dan seragam. Etnis yang menghuni
pegunungan Tengger ini menjadikan Desakalapatra sebagai
landasan praktik kehidupan sosial-budaya mereka. Ungkapan-
ungkapan budaya yang berbeda-beda dipandang setara. Dalam
sejumah perayaan tardisi Tengger, beraneka ragam kesenian, baik
yang asli Tengger (tari ujung dan Sodoran misalnya) berbaur
dengan kesenian dari luar Tengger (tayub, ludruk, campursari,
drum band, bantengan, dan barongsai). Dalam kasus kesenian ini,
pengayaan budaya justru terjadi melalui pengadopsian unsur-
unsur budaya dari luar (bandingkan dengan Suparlan, 2002:10).
Adopsi unsur-unsur budaya ini sekaligus menjadi bentuk
legitimasi terhadap kemajemukan budaya (Irhandayaningsih,
2012:9) dan wujud kesadaran adanya keberbeda-bedaan
kebudayaan yang karenanya harus dihormati (Rifa’i, 2016:121).

Desakalapatra jelas melandasi corak kehidupan masyarakat
Tengger, sebagaimana konsep bhineka tunggal ika yang melandasi
corak struktur masyarakat Indonesia. Bhineka tunggal ika dan
Desakalapatra sama-sama memberikan pengakuan akan
kesamaan derajat fenomena budaya yang beragam, berbeda-beda
tetapi tetap satu jua. Bhineka tunggal ika dan Desakalapatra

Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 35



sebagai satu prinsip yang sama makna tapi beda kata. Dwi tunggal
ini mengisyaratkan suatu kemauan yang kuat untuk mengakui
perbedaan sekaligus memelihara kesatuan atas dasar memelihara
keragaman, bukan dengan menghapuskannya atau
mengingkarinya. Perbedaan dihargai dan dipahami sebagai
realitas kehidupan, hal ini merupakan asumsi dasar yang juga
melandasi paham multikultralisme.

Masyarakat multikultural merupakan masyarakat yang
kelompok budayanya berada dalam kesetaraan derajat dan
toleransi. Dalam hal ini, watak masyarakat multikultural adalah
toleran. Mereka hidup dalam semangat hidup berdampingan
secara damai. Setiap entitas sosial dan budaya masih tetap
membawa serta jati dirinya, tidak melebur kemudian menghilang,
tetapi juga tidak diperlihatkan sebagai kebanggaan melebihi
penghargaan terhadap entitas lain. Dalam  perspektif
multikulturalisme, baik individu maupun kelompok dari berbagai
entitas etnik dan budaya hidup dalam kohesi sosial tanpa
kehilangan identitas etnik dan kultur mereka. Masyarakat bersatu
dalam ranah sosial tetapi antar-entitas tetap ada jarak. Jarak
tersebut harus dijaga dengan dialog, komunikasi, dan toleransi
yang kreatif (Suardipa, 2018:64). Tradisi anjangsana, simakrama,
dan bethek-sinoman secara faktual menjadi ruang dialog dan
komunikasi yang penuh toleransi sebagai perekat harmoni sosial
pada masyarakat Tengger yang multikultural.

36 | Sodoran-Karo



BAB>S

TARI SODORANDALAM SLAMETAN
HARI RAYA KARO

Bab 5 menguraikan potensi kekayaan seni tradisi khas yang
bernama tari Sodoran. Selain kaya akan pelaksanaan upacara adat,
Tengger juga kaya akan seni tradisi. Salah satu seni tradisi sakral
adalah tari Sodoran. Tarian ini mengandung nilai filosofis yang
sangat dalam tentang cikal bakal ‘asal mula’ terjadinya kehidupan
hingga kembalinya kehidupan. Tari Sodoran dipentaskan hanya
dalam upacara Karo, baik di bagian pembukaan maupun
penutupan. Karo yang bermakna nylameti wong loro, yakni
memohon keselamatan bagi laki-laki dan perempuan
dilaksanakan pada bulan Karo berdasarkan kalender Tengger.
Makna tersebut tidak terlepas dari legenda Karo. tari Sodoran
secara gamblang membingkai pengetahuan lokal tentang siklus
kehidupan manusia mulai dari awal hingga akhir melalui sebuah
proses yang disimbolkan oleh pusaka Sarutama. Sebuah proses
yang saru ‘tabu’ untuk diucapkan, tetapi menjadi aspek tama
‘utama’ dalam melangsungkan keturunan.



Hakikat dan Kategori $eni Tari

Seni tari merupakan ekspresi jiwa yang diwujudkan melalui gerak
tubuh yang indah dan harmonis dengan memerhatikan unsur
ruang dan waktu. Artinya, setiap tari yang dipentaskan memiliki
maksud dan tujuan tertentu bergantung di mana dan kapan tari
tersebut dipentaskan. Sehubungan dengan hal tersebut, tarian di
Indonesia memiliki jenis tari yang beragam karena berkaitan
dengan daerah dan kebudayaan yang hidup di dalamnya. Menurut
Khutniah dan Iryanti (2012:11) hidup dan tumbuhnya tari sangat
erat berkaitan dengan citra masing-masing kebudayaan itu,
bahwa tari diciptakan dan digiati dalam lingkungan tertentu,
sehingga nilai kehadirannya pun tergantung pada lingkungan
tersebut.

Secara umum, tari dibedakan menjadi tiga jenis, yaitu tari
tunggal, tari berpasangan, dan tari kelompok. Tari tunggal dapat
dilakukan secara berkelompok, seperti tari Gambyong, tari
Bondan, tari Pendet, dan tari Panjisemirang. Begitu juga dengan
tari berpasangan dapat dilakukan secara berkelompok, seperti
tari Tani, tari Payung, dan tari Beksan Lawung. Contoh tari
kelompok murni yaitu tari Bedaya dan tari Gending Sriwijaya
(Muryanto, 2019: 25-26).

Selain itu, seni tari juga memiliki fungsi yang bermacam-
macam, di antaranya sebagai sarana ritual, hiburan, kritik sosial,
dan pendidikan. Dari fungsi tersebut dapat dikelompokkan
menjadi dua kategori, yaitu tari yang bersifat sakral dan tari yang
bersifat menghibur.

Tari Sakral

Tari sakral adalah tari yang dipentaskan dalam sebuah upacara
atau ritual adat. Dalam konteks ini, fungsi tari merupakan sarana
yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta atau dengan
kata lain alam manusia yang terlihat (skala) dan alam manusia
yang tidak terlihat (nirskala). Sementara itu, upacara yang
melibatkan tari dibagi menjadi dua macam, yakni upacara yang
bersifat sakral/keagamaan dan upacara adat atau tradisi di suatu

38| Sodoran-Karo



daerah (Muryanto, 2019). Tarian yang dipentaskan dalam upacara
keagamaan, contohnya tari Shanghyang, tari Gabos, dan tari
Pendet. Sedangkan tari yang dipentaskan dalam upacara adat atau
tradisi, contohnya tari Ketuk Tilu dalam upacara syukuran panen
padi di Jawa Barat, tari Buyung dalam upacara seren taun di Jawa
Barat, dan tari Sodoran dalam upacara Karo di Suku Tengger.

Tari Hiburan

Berbeda dengan tari yang bersifat sakral, tari yang bersifat
menghibur tidak terikat oleh pakem-pakem keagamaan dan adat
secara mutlak. Tari hiburan memiliki fungsi sebagai hiburan
semata bagi siapa pun yang menontonnya. Dalam istilah lain, tari
hiburan juga disebut sebagai tari yang bersifat sosial (social
dance) karena fungsinya sebagai media pergaulan dalam
kehidupan sosial. Jika tarian jenis ini kerap hadir pada upacara,
maka kedudukannya sebagai wahana saja, dalam kata lain tidak
identik dengan upacara itu sendiri (Sujana, 2007:263).

Seni Tari di Tengger

Selain kaya akan pelaksanaan upacara adat, Tengger juga kaya
akan seni tradisi. Salah satu seni tradisi yang selalu hadir dalam
hampir setiap peristiwa penting adalah seni tari. Seni tari di
Tengger juga cukup beragam; ada tari yang bersifat sakral dan ada
pula tari yang bersifat hiburan. Salah satu tari yang bersifat sakral,
yaitu tari Sodoran. Dikatakan sakral karena tari ini memiliki
sejumlah pakem-pakem yang harus ditaati, baik dari segi waktu
pelaksanaan, tempat, penari, hingga koreografi. Pakem-pakem
tersebut harus ditaati karena berkaitan dengan filosofi atau
makna tarian. Pembahasan lebih lanjut mengenai tari Sodoran
akan dipaparkan dalam subbab berikutnya.

Sementara itu, tarian yang bersifat hiburan tetapi masih
berkaitan erat dengan pelaksanaan upacara, yaitu tayub. Tayub
merupakan tari yang dilaksanakan untuk menghibur para tamu
undangan. Namun demikian, tidak semua tayub dapat
dikelompokkan ke dalam tari hiburan. Pada beberapa upacara,
tayub menjadi bagian dari persembahan kepada para leluhur

Tari Sodoran dalam Slametan Hari Raya Karo | 39



sehingga dikatakan sakral. Oleh karena itu, hanya tayub yang
dipentaskan di panggung dan di luar dari rangkaian upacara saja
yang merupakan tayub sebagai tari hiburan.

Asal Mula Tari Sodoran

Tari Sodoran atau Sodor merupakan salah satu tarian sakral khas
Tengger. Tarian ini mengandung nilai filosofis yang sangat dalam
tentang cikal bakal ‘asal mula’ terjadinya kehidupan hingga
kembalinya kehidupan. Tari Sodoran dipentaskan hanya dalam
upacara Karo, baik di bagian pembukaan maupun penutupan.
Menilik legendanya, Karo dan tari Sodoran adalah paket yang
tidak dapat dipisahkan. Karena itu, tari Sodoran hanya
dilaksanakan dalam upacara Karo.

Karo yang bermakna nylameti wong loro, yakni memohon
keselamatan bagi laki-laki dan perempuan dilaksanakan pada
bulan Karo berdasarkan kalender Tengger. Makna tersebut tidak
terlepas dari legenda Karo yang mengisahkan dua orang kawula
Ajisaka yang bernama Setya dan Setuhu. Setya dan Setuhu diberi
mandat yang sama beratnya oleh Ajisaka. Setya diminta untuk
menjaga cundrik di Pulau Majesti. Cundrik dalam hal ini adalah
pusaka Sarutama. Ajisaka berpesan bahwa tidak boleh seorang
pun memegang pusaka tersebut. Sementara itu, Setuhu diminta
untuk mengambil cundrik yang tengah dijaga oleh Setya. Di sinilah
awal mula perselisihan, Setya tetap setia akan penjagaannya dan
Setuhu benar-benar tuhu dalam menjalankan perintah Ajisaka.
Perang pun tidak terelakkan. Kedua kawula yang sama-sama sakti
ini berperang dengan sengit. Hingga akhirnya, pada musim
ketujuh (naga) mereka saling memberi dan menerima bagiannya.
Makna saling memberi dan menerima bagiannya dimaknai
sebagai mati sampyuh.

Secara simbolik, Setya dan Setuhu merupakan simbol dari
laki-laki dan perempuan. Setya adalah simbol laki-laki dan Setuhu
adalah simbol perempuan. Dalam penafsiran lebih lanjut, yang
dimaksud dengan peperangan antara Setya dan Setuhu
merupakan simbol dari proses yang dilakukan oleh laki-laki dan

40 | Sodoran-Karo



perempuan dalam menjaga dan melangsungkan keturunan.
Dengan demikian, Karo adalah upacara yang dilaksanakan untuk
memohon keselamatan terhadap laki-laki dan perempuan karena
berkaitan dengan asal mula terjadinya kehidupan atau sangkan
paraning dumadi.

Pada versi legenda yang lain, disebutkan bahwa Setya dan
Setuhu bukan berwujud manusia melainkan berwujud pusaka.
Nama pusaka tersebut adalah Sarutama. Dalam hal ini, Setya
merupakan pusaka sebagai simbolisasi lak-laki, sedangkan Setuhu
merupakan warangka sebagai simbolisasi perempuan. Filosofi
tersebut sekaligus menjadi simbolisasi penciptaan manusia.
Bahwasanya, manusia berasal dari dua unsur yang berbeda.

Selanjutnya, pengetahuan sangkan paraning dumadi
disimbolisasikan ke dalam bentuk tarian agar manusia Tengger
dapat memahami dan terus mengingat tentang bagaimana
kehidupan ini bermula dan akan ke mana kembalinya. Tarian
tersebut dinamakan tari Sodoran. Tari Sodoran menggambarkan
proses pertemuan antara laki-laki dan perempuan, mulai dari
perjumpaan, perkenalan, hingga pernikahan (Sukmawan, Rizal,
dan Nurmansyah, 2018:78). Dengan demikian, tari Sodoran secara
gamblang membingkai pengetahuan lokal tentang siklus
kehidupan manusia mulai dari awal hingga akhir melalui sebuah
proses yang disimbolkan oleh pusaka Sarutama. Sebuah proses
yang saru ‘tabu’ untuk diucapkan, tetapi menjadi aspek tama
‘utama’ dalam melangsungkan keturunan.

Tari Sodoran dalam Slametan Hari Raya Karo | 41



42 | Sodoran-Karo



BAB6

SASTRA PENTAS SODORAN-
CANGKRIMAN

Bab 6 membahas salah satu (mungkin satu-satunya) sastra lisan
kategori teka-teki lisan yang bernama Cangkriman Kertijoyo.
Tradisi bersastra lisan ini digelar dalam konteks upacara suci
Karo sehingga pembacaannya tidak begitu saja dilakukan tanpa
dilatarbelakangi oleh konteks ritual. Secara faktual, pementasan
Cangkriman Kertijoyo-tarian Sodoran adalah genre sastra lisan
yang tidak sangat terbuka. Dari jaman ke jaman, instrumen yang
mengiringi dan irama yang didendangkan relatif tidak berubabh.
Improvisasi dalam penuturan pun sulit dilakukan karena tradisi
pembacaan era literasi. Pendek kata, sejumlah aspek teknis yang
memungkinkan sebuah genre sastra lisan bertahan, tidak
memungkinkan dilakukan dalam pementasan Cangkriman
Kertijoyo. Dengan demikian, terdapat faktor penentu
kebertahanan tradisi penuturan cangkriman selain faktor teknis.
Faktor tersebuat adalah keyakinan melaksanakan dan menerima
tradisi leluhur. Keyakinan yang membatin (menginternalisasi) ini
membimbing dan mempertemukan citra estetis antara penampil
dan khalayak, sekaligus mempertemukan citra mistis antara
penampil-khalayak-Tuhan, pada waktu dan tempat yang sama.



Penari Sodoran

Tari Sodoran merupakan tarian sakral yang memiliki pakem-
pakem tertentu yang tidak boleh dilanggar. Terdapat sejumlah
Prasyarat yang harus dipenuhi oleh para penari Sodor.
Persyaratan tersebut terkat dengan jumlah penari dan siapa saja
yang dapat menjadi penari Sodoran. Ketentuan jumlah kelompok
dan persyaratan persona pelaksana berlaku wajib pada satu
tempat, namun bisa jadi bukan sebuah keharusan pada tempat
yang lain.

Tari Sodoran merupakan tari berpasangan yang dilakukan
secara berkelompok. Jumlah penari dalam setiap pementasan
harus berjumlah genap, mulai dari dua orang, empat orang, enam
orang, maupun lebih. Namun, masyarakat Tengger lazim
mementaskan tari Sodoran lebih dari satu pasangan atau dua
orang saja. Adapun jumlah genap merupakan simbol dari
pasangan laki-laki dan perempuan. Karena itu, pasangan penari
Sodoran disebut sebagai pengantin Sodor sebab berkaitan dengan
filosofi tarian tersebut. Namun demikian, dalam pelaksanaannya
tari Sodoran dapat ditarikan oleh laki-laki dan perempuan, laki-
laki saja, atau perempuan saja, tetapi tetap berjumlah genap.

Lalu, siapakah yang dapat menjadi penari Sodoran? Orang
yang dapat menjadi penari Sodoran adalah orang yang sudah
memenuhi sejumlah syarat sebagai penari Sodoran. Syarat utama
yang harus dipenuhi untuk menjadi penari Sodoran adalah
menarikan Sodoran secara berturut-turut sebanyak tujuh kali.
Jika selama tujuh kali tersebut terdapat satu pementasan yang
tidak dilakukan secara berturut karena alasan tertentu, maka
orang tersebut harus melakukan upacara Ngepras. Upacara ini
dilakukan secara mandiri orang calon penari yang dipimpin
langsung oleh Dukun Pandita. Setelah itu, baru dapat menjadi
penari Sodoran.

Cangkriman, Sastra Lisan, dan Ritual Tengger

Sastra lisan adalah wacana nir-aksara yang bersifat komunikatif,
partisipatoris, bermedium bahasa, berfungsi etis dan estetis, serta

44 | Sodoran-Karo



tidak terlepas dari nilai-nilai yang hidup dan berkembang dalam
masyarakat (Astika dan Yasa, 2014: 2-5). Salah satu genre sastra
lisan adalah cangkriman. Cangkriman atau teka-teki adalah
kalimat atau ungkapan yang disampaikan melalui Bahasa tertentu
dan menuntut orang lain menebak sesuatu yang ditanyakan. Teka-
teki hidup dalam masyarakat tertentu dan disampaikan melalui
bahasa masyarakat (daerah) tempat teka-teki tersebut hidup.
Teka-teki umumnya memproyeksikan pola pikir, khazanah
budaya, dan nilai. Dalam konteks masyarakat Jawa, teka-teki
dapat dimanfaatkan untuk (i) mengisi waktu luang, (ii)
menciptakan keakraban, (iii) menghibur diri atau orang lain, (iv)
unjuk kemampuan dalam lingkup masyarakat sebudaya, (V)
wacana pengantar tidur anak, dan (vi) untuk kegiatan sambilan
saat menggembala (Sukatman, 2009:15-16).

Secara khusus, Cangkriman Kertijoyo ditampilkan dalam
konteks upacara suci Karo, tepatnya pada tahap tarian penutupan
(dan atau pembukaan), sehingga pembacaannya tidak semena-
mena dilakukan tanpa dilatarbelakangi oleh konteks ritual.
Konteks ritual inilah yang membentuk kekhasan. Sastra lisan
Tengger memiliki karakteristik yang khas. Kekhasan ini terlihat
pada nafas kosmosentris-spiritual yang terlahir dari
sinkretisasi/adaptasi yang harmonis antara spiritualitas Tengger
dan mistisisme Hindu-Budha (Sukmawan, 2017b). Praksis
sinkretisasi/adaptasi ini menunjukkan sekaligus membuktikan
adanya kesadaran sosiokultural tentang kemajemukan budaya.
Karena itu, meskipun pembacaannya (penyampaiannya) yang
dilakukan pada sembarangan waktu dapat menghilangkan
konteks ritual dan makna pentas, pesan kultural cangkriman tidak
terikat oleh ruang dan waktu (Sukmawan, 2017).

Cangkriman Kertijoyo menjadi khas justru karena ketidak-
umuman penuturannya. Umumnya, teka-teki dituturkan dalam
kegiatan macapatan, lawakan punawakan dalam pertunjukan
wayang kulit, pertunjukan ludruk, campursari, lawak, dan lain-
lain. Beberapa konteks penuturan yang disebutkan sebelumnya
bersifat popular, aktual, profan, sehingga penampilannya

Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 45



cenderung dinamis dan kreatif. Berbeda dengan konteks
penuturan Cangkriman Kertijoyo, konteks sakral upacara Karo
membuat penuturannya cenderung simbolis, statis, dan sesuai
pakem.

Apapun dan bagaimanapun konteksnya, penuturan
‘pertunjukan’ menjadi salah satu Prasyarat sebuah teks disebut
sebagai sastra lisan. Membicarakan sastra lisan adalah
membicarakan sastra yang dihadirkan secara lisan dalam sebuah
pertunjukan; ia dikarang, digubah, dan disampaikan secara lisan.
Intinya adalah pertunjukan. Di sana penampil dan khalayak
bertemu, baik dalam makna fisik maupun dalam makna estetik.
Teks (sastra) menjadi ranah pertemuan estetis penampil dan
khalayak (Amir, 2013:4). Dalam perkembangannya, tradisi
penuturan Cangkriman Kertijoyo beralih ke tradisi pembacaan
sehingga hampir tidak dijumpai penggubahan teks. Menariknya,
kondisi yang tidak menyediakan ruang luas berimprovisasi ini
tidak lantas mematikan atau memunahkan tradisi penuturan
Cangkriman. Amir (2013:6) menuturkan bahwa dari berbagai
genre sastra lisan, yang masih hidup (tidak punah) adalah genre
yang masih menyediakan ruang berimprovisasi dengan kekinian
masyarakat dan genre yang terbuka dari sejumlah sisi, misalnya
instrumen, irama pendendangannya, dan teks yang diselipkan
lagu-lagu populer.

Dalam kenyataannya, pementasan Cangkriman Kertijoyo-
tarian Sodoran adalah genre sastra lisan yang tidak sangat
terbuka. Dari jaman ke jaman, instrumen yang mengiringi dan
irama yang didendangkan relatif tidak berubah. Improvisasi
dalam penuturan pun sulit dilakukan karena tradisi pembacaan
era literasi. Pendek kata, sejumlah aspek teknis yang
memungkinkan sebuah genre sastra lisan bertahan, tidak
memungkinkan dilakukan dalam pementasan Cangkriman
Kertijoyo. Dengan demikian, terdapat faktor penentu
kebertahanan tradisi penuturan cangkriman selain faktor teknis.
Faktor tersebuat adalah keyakinan melaksanakan dan menerima
tradisi leluhur. Keyakinan yang membatin (menginternalisasi) ini
46 | Sodoran-Karo



membimbing dan mempertemukan citra estetis antara penampil
dan Kkhalayak, sekaligus mempertemukan citra mistis antara
penampil-khalayak-Tuhan, pada waktu dan tempat yang sama.

Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman

Runtut Peristiwa

Pentas Sodoran terdiri atas sejumlah tahapan peristiwa yaitu
Rakantawang, ritual Blarak’i, pembacaan Cangkriman Kertijoyo
bagian pertama, pagelaran tari Sodoran tahap satu, pembacaan
cangkriman bagian kedua, pagelaran tari Sodoran tahap dua
(desamawacara Ngadiwono).

Peristiwa 1: Pelaksanaan Ritual Rakantawang Sebelum
Pertunjukan Sodoran

Ritual merupakan suatu bentuk upacara yang berhubungan
dengan beberapa kepercayaan atau agama dengan ditandai oleh
sifat khusus yang menimbulkan rasa hormat yang luhur dalam arti
merupakan pengalaman suci (O Dea, 1995:5-36). Upacara ritual
dilaksanakan pada waktu yang khusus, tempat yang khusus dan
perlakuan yang luar biasa dengan dilengkapi berbagai peralatan
ritus yang bersifat sakral, dalam bahasa Jawa disebut ubarampen
sesaji. Dalam pertunjukan Sodoran, ritual berfungsi untuk
memberitahukan kepada danyang banyu dan Leluhur Tengger
bahwa keesokan harinya akan dibuka hari raya Karo.

Peristiwa 2: Pelaksanaan Ritual Blarak’i Sebelum
Pertunjukan Sodoran

Ritual adalah bentuk dari menciptakan dan memelihara
mitos, juga adat, sosial dan agama. Ritual dapat dilakukan secara
pribadi atau berkelompok. Wujud ritual berupa doa, tarian,
drama, kata-kata, dan sebagainya. Ritual juga dapat diartikan
sebagai serangkaian kegiatan yang dilaksanakan terutama untuk
tujuan simbolis. Ritual dilaksanakan berdasarkan suatu agama
atau bisa juga berdasarkan tradisi dari suatu komunitas tertentu.
Kegiatan-kegiatan dalam ritual biasanya sudah diatur dan
ditentukan, dan tidak dapat dilaksanakan secara sembarangan.

Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 47



Dalam pertunjukan Sodoran, ritual Blarak’i berfungsi membuka
hari raya Karo sekaligus membuka pentas Sodoran.

Di Tengger, dukun yang bertugas Blarak’i adalah dukun
yang berasal dari dusun Keduwung. Dusun Keduwung, yang
terletak di sebelah Utara Penanjakan, diyakini menjadi tempat
tinggal dukun tertua, sehingga ritual Blarak’i dilakukan oleh
dukun Keduwung. Dukun tempat yang lainnya secara bergantian
menemani dukun Keduwung pada saat prosesi Blarak’i.Ritual ini
dimulai pada waktu dini hari dan berakhir hingga jam 6 pagi.
Lebih kurang 2 jam gelaran tari Sodoran dilaksanakan.

Peristiwa 3: Pembacaan Cangkriman Kertijoyo

Cangkriman Kertijoyo umumnya disampaikan oleh dukun pandita
berdampingan dengan salah-satu pembantu dukun. Dinamai
Cangkriman Kertijoyo karena nama salah satu karakter
penampilnya adalah Kertijoyo. Karakter/tokoh Kertijoyo
diperankan oleh salah satu asisten dukun (legen, sepuh, atau
sanggar). Sementara itu, dukan pandita memerankan tokoh
Ardijoyo. Ardjoyo bertindak sebagai ‘pelempar’ teka-teki,
Kertijoyo bertindak sebagai penjawab teka-teki. Cangriman
Kertijoyo mengiringi atau tepatnya mengawali pementasan tari
Sodoran pada perayaan hari raya Karo.

Cangkriman ini menjadi semacam penanda bahwa
pertunjukan tari dimulai, sekaligus penanda bahwa pertunjukan
tari diakhiri. Ketika sebuah pertunjukan tari diakhiri dan sebelum
rombongan penari keluar pentas, rombongan penari berikutnya
naik ke pentas dan siap menggantikan rombongan penari
berikutnya.

Lima belas teka-teki dalam Cangkriman Kertijoyo
mengarahkan jawaban kepada seperangkat sesaji wajib dalam
ragam ritual apapun dalam tradisi Tengger. Seperangkat sesaji
tersebut berturut-turut diawali dengan (1) lemek, (2) damar, (3)
godong ajang, (4) sego, (5) tumpeng, (6) bero, (7) panggang ayam,
(8) takir kurung, (9) pepes, (10) juadah, (11) jenang koleh, (12)
tetelan, (13) pisang ayu, dan (14) suruh. Sesaji atau sesajen pada

48 | Sodoran-Karo



dasarnya adalah sebuah simbol-simbol orang Jawa mengenai
kehidupan, dan hubungan manusia dengan Tuhannya yang
disimbolkan dalam berbagai makanan yang dikombinasikan
sedemikian rupa antara satu sama lain. Sesaji dan ritual biasanya
dilakukan beriringan karena keduanya mempunyai keterkaitan.

Peristiwa 4: Pagelaran Tari Sodor

Tari Sodoran atau Tari sangkan paran dumadi adalah sebuah
tarian sakral yang menceritakan kisah asal usul manusia.
Sukmawan (2017a:366) menyatakan bahwa tarian sakral yang
hanya boleh dipentasan saat hari raya Karo ini berisi gerak tari
yang sederhana dan tidak rumit. Meskipun demikian, nilai-nilai
ikhwal eksistensi manusia terkemas secara simbolik-eufemistis di
dalam  kesederhanaan gerak tersebut. Tari  Sodoran
menyimbolkan pertemuan pria dan wanita untuk menebar benih
kehidupan. Karena itu, tari Sodoran juga bisa dikatakan sebagai
tari sangkan paran (asal-usul manusia di dunia).

Sepasang dari empat hingga enam pasang penari Sodor
mewakili laki-laki dan perempuan yang menjadi perantara Tuhan
menciptakan manusia. Adegan demi adegan di dalamnya
menegaskan relasi manusia mulai dari pertemuan, perkenalan,
hingga pernikahan. Singkatnya, sebagian siklus kehidupan
manusia dinarasikan dalam tarian sakral tersebut. Gerak tari yang
terkesan monoton tidak menghilangkan pesan dan makna
mendalam tentang kehidupan, kebersamaan, dan penghormatan
kepada orang tua dan para leluhur. Secara khusus, relasi biologis
pria-wanita disajikan dengan sangat halus, anggun, indah, dan
bermartabat.

Pada awal dan di sela-sela tarian Sodoran, dukun pandita
bersama pembantu dukun akan membacakan cangkriman.
Cangkriman ini menjadi semacam penanda bahwa pertunjukan
tari dimulai, sekaligus penanda bahwa pertunjukan tari diakhiri.
saat sebuah penampilan tari berakhir dan sebelum kelompok
penari turun panggung, kelompok penari selanjutnya siap
menggantikan.

Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 49



Aktor

Aktor merupakan faktor utama yang terdapat dalam sebuah
pementasan. Dalam Sodoran terdapat dua jenis aktor, yaitu aktor
inti dan aktor pendukung. Aktor inti merupakan aktor yang
berperan aktif dalam setiap peristiwa. Aktor inti dalam
pementasan ini adalah Ardi Joyo, Kertijoyo, dan sejumlah penari
Sodor. Mereka merupakan tokoh aktif yang melengkapi alur cerita
dalam Pentas Sodoran. Penari Sodoran harus dewasa. Batasan
dewasa adalah masa puber atau sudah menikah. Pada masa
cuntaka (masa menstruasi), perempuan tidak diperbolehkan
menari Sodoran. Penari Sodoran berjumlah 6 pasang penari laki-
laki dan perempuan. Sehingga jumlah totalnya adalah 12 orang.
Enam pasang mewakil mewakili Sedulur papat, pancer dan Tuhan.
Dua belas hari adalah waktu bagi adman atau roh untuk lepas. Dua
belas hari pula waktu yang dibutuhkan untuk menciptakan ihwal
hidup pasca ‘penanaman benih’.

Sementara itu, dukun pandita memerankan Ardijoyo dan
staf dukun memerankan Kertijoyo. Aktor yang lainnya merupakan
aktor pendukung yang berfungsi untuk memperlancar
pertunjukan. Dalam petunjukan Sodoran aktor pendukungnya
adalah pendamping penari atau pelandang.

Lokasi

Lokasi dalam sastra pentas setidak-tidaknya dibagi menjadi dua
kategori, yaitu lokasi faktual dan lokasi dalam konteks cerita
(Darihastining, 2016:74). Lokasi yang pertama adalah lokasi
pementasan pertunjukan. Pada hari raya Karo, pementasan
Sodoran dilaksanakan di balai desa. Bali desa menjadi lokasi yang
lumrah ditempati berbagai kegiatan keagamaan, kegiatan
kesenian, hajatan personal maupun sosial warga. Dalam konteks
cerita, lokasi Sodoran tidak bersifat nir-ruang atau deksripsi ruang
yang tidak jelas sebagaimana umumnya lokasi pentas sastra lisan.
Lokasi Sodoran adalah ruang masa kini yang selalu kontekstual
meskipun pentas Sodoran sudah dilaksanakan sepanjang sejarah
peradaban Tengger.

50 | Sodoran-Karo



Durasi Penghentian

Penghentian dalam pertunjukan Sodoran adalah berhentinya
pementasan karena adanya suatu alasan tertentu. Alasan yang
dimaksudkan adalah karena adanya pergantian naik dan turun
panggung sejumlah pasangan penari. Alasan lainnya adalah
karena adanya pembacaan Cangkriman Kertijoyo di sela-sela
tarian. Penghentian karena pergantian penari dilaksanakan sekali
selama pertunjukan. Sementara itu, penghentian karena
keperluan pembacaan Cangkriman Kertijoyo dilaksanakan lebih
dari sekali.

Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 51



52 | Sodoran-Karo



BAB7

CANGKRI/MANDAN NARASI
SODORAN

Bab 7 membahas ringkas cangkriman dan narasi Sodoran sebagai
tradisi lisan dengan karakteristik sastra lisan yang kuat. Kedua
teks ini dinilai sebagai sastra lisan karena memiliki aspek
pementasan, menampilkan teks yang beragam namun
membentuk keutuhan, memiliki audien yang menyaksikan
pementasan, dan mengetengahkan para penampil. Dalam teks
cangkriman, para penampil sastra pentas cangkriman adalah
Ardijoyo dan Kertijoyo. Dalam narasi pentas Sodoran,
penampilnya adalah pembaca narasi. Di samping itu terdapat pula
sejumlah penampil yang lain, yakni para kemanten sodor, para
wiyaga, dan pelandang. Bagian isi narasi Sodoran merupakan
eksplanasi Sodoran sebagai tari sangkan paran yang
menggambarkan atau melambangkan terjadinya manusia.
Ekspalansi tersebut berupa dawuh (perintah) leluhur Tengger,
dua versi Legenda Ajisaka beserta sejarah huruf Jawa, dan
sejumlah kitab agama Hindu. Pada sisi yang lain, isi Cangkriman
Kertijoyo adalah seperangkat sesaji utama ritual tengger.



Canghkriman-Narasi Sodorar: Tradisi, Tradisi Lisan, dan
Sastra Lisan

Cangkriman dan narasi Sodoran adalah jenis tradisi lisan khas
Tengger yang tradisi penuturannya tidak bisa dilepaskan dari
konteks tari Sodoran yang ditampilkan pada saat Hari Raya Karo.
Tadisi pembacaan saat tari Sodoran ini telah dilakukan secara
turun-temurun sejak lama. Sebagai bentuk tradisi lisan, kedua
teks ini bersifat anonim dan sangat kuat karakter kelisanannya
meskipun saat ini sudah distabilkan dalam teks tulis.

Dalam banyak sisi, kedua teks ini bersesuaian dengan
karakteristik sastra lisan. Tradisi lisan jenis teka-teki tradisional
dan narasi pentas ini layak dinilai sebagai sastra lisan karena
adanya ciri pementasan, teks yang dipentaskan, audien yang
menyaksikan pementasan, dan tentunya para penampil. Dalam
teks cangkriman, para penampil sastra pentas cangkriman adalah
Ardijoyo dan Kertijoyo. Dalam narasi pentas Sodoran,
penampilnya adalah seorang narator. Narator ini pada sejumlah
kesempatan disampaikan oleh seorang tokoh pemuda Tengger.
Karena tidak bisa dipisahkan dengan pementasan Sodoran pada
momen yang sama, maka para penari sodor (kemanten sodor),
para wiyaga/niyaga/nayaga (pemusik/pengrawit/penabuh bale
ganjur, gamelan khas Tengger), dan pelandang (pendamping
penari) dapat dikategorikan sebagai para penampil.

Teks sastra pentas cangkriman terdiri atas lima belas
pasang pertanyaan dan jawaban. Aktor pelempar pertanyaan
adalah Ardijoyo sedangkan aktor penjawab pertanyaan adalah
Kertijoyo. Ardijoyo selalu dibawakan oleh dukun pandita,
sedangkan Kertijoyo diperankan oleh staf dukun pandita.
Pertanyaan yang disampaikan oleh Ardijoyo bukan pertanyaan
literal melainkan pertanyaan kontekstual yang memberikan
konteks secara tidak langsung terhadap arah jawaban Kertijoyo.

Pada sisi yang lain, teks narasi Sodoran yang diberi judul
Tentang Adat Kebiasaan Sodoran di Daerah Tengger yang
Diperingati atau Diselenggarakan dalam Perayaan Karo

54 | Sodoran-Karo



menjelaskan Kkonteks tari Sodoran dan hari raya Karo dalam

perspektif etimologis, filosofis,

historis, dan filologis.

Pada

sejumlah kesempatan disinggung pula keterkaitan Sodoran-Karo

dengan legenda Ajisaka. Berikut ini tabel rincian teka-teki dan

narasi pentas Sodoran.

Cangkriman Kertijoyo

No Pertanyaan Ardijoyo Jawaban Kertijoyo

1 | Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman kang 0 inggih, katenan
dipun batang mangke
Wonten tiyang mlampah dalu mboten mawi obor 0 inggih wonten
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature ndemek-ndemek
Kerti joyo sampun kedahar mboten kengeng sae katur sae mboten
kebabar maleh ngaturaken lemek
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh
kang dipun batang

2 | Wonten bayi mular ing sak tengahe dalu 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng Wonten melek dalu
kebabar maleh Sae katur sae mboten
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh Ngaturaken damar
kang dipun batang

3 | Sakkilene wonorejo sak wetane kenongo 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih teng mriki
kebabar maleh wonten nggedhangan
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh Sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken godong

ajang malang

4 | Wonten griyo alit kathah tiyange 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0, inggih wonten
kebabar maleh sesek-sesek
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh Sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken sego

5 | Wonten lembu alit sungune nginggil 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng Sae katur sae mboten
kebabar maleh ngaturaken tumpeng
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh
kang dipun batang

6 | Wonten peksi miber mboten mangki pencoan 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih wonten
kebabar maleh miber-miber
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh Sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken bero

7 | Sakkidule puspo sak lere bale dono 0 inggih, katenan

Cangkriman dan Narasi Sodoran | 55




Kerti joyo sak mangke kula pundut ature

Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng
kebabar maleh

Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh
kang dipun batang

mangke

0 inggih teng mriku
wonten watu panggang
sate

Sae katur sae mboten
ngaturaken panggang
ayam

8 | Sak wetane mungal sak kulone ngijo 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih wonten
kebabar maleh gunung wowong
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh Sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken takir
kurung
9 | Saklere sepedang sak kidule pakel 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih wonten
kebabar maleh posong tepes
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh Sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken pasung
pepes
10 | Wonten tiyang sepuh tolong bayi 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih wonten
kebabar maleh ndadah
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh sae katur sae mboten
kang dipun batang Ngaturaken juadah
11 | Wonten tiyang dugi peken oleh-oleh 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih wonten oleh-
kebabar maleh oleh
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken jenang
koleh
12 | Wonten lembu paibeman 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih wonten
kebabar maleh tumbuk-tumbukan
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken tetelan
13 | Wonten tiyang estri rupane ayu 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih sae katur sae
kebabar maleh mboten ngaturaken
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh gedhang ayu
kang dipun batang
14 | Sak wetane Bangil sak kilene Ngopak 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangkekula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih teng mriku

kebabar maleh
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh
kang dipun batang

wonten Pasuruan
sae katur sae mboten
ngaturaken soroh

56 | Sodoran-Karo




15 | Sak wetane Suroboyo sak kilone Pasuruan 0 inggih, katenan
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature mangke
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 0 inggih teng mriku
kebabar maleh wonten Sidoarjo
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh sae katur sae mboten
kang dipun batang ngaturaken sido rejo
Narasi Sodoran

Tentang Adat Kebiasaan “Sodoran” Di Daerah Tengger yang
Diperingati atau Diselenggarakan dalam Perayaan Karo

Orang boleh mengatakan bahwa masyarakat Tengger mayoritas
memeluk kepercayaan agama Hindu Dharma, Tetapi apakah itu namanya
Hindu Dharma, Hindu Bali, atau Hindu Jawa, yang nyata pengaruh adat
kebiasaan masing-masing daerah. Besar juga peranannya dalam
pengejawantahan kepercayaan itu. Untungnya adat kebiasaan itu
berdasar, besarnya rasa mituhu kepada Tuhan Yang Maha Kuasa,
walaupun sering sukar diterima oleh akal.

Kehalusan perasaan, yang menentukan wujud suatu
etika/kesopanan dan lain sebagainya, sering bertentangan dengan
berfikir, orang yang menamakan dirinya moderen. Dan bagi yang
percaya tak begitu memperdulikan yang disebut modern itu. Sebab bagi
yang percaya sudah merasa menyaksikan apa yang tersirat dalam
kepercayaan itu.

Demikian pulalah mengenai kebiasaan peringatan “Karo” yang
diberi ciri khas tari Sodor atau “Sodoran”.

Kehalusan perasaan nenek moyang yang terikat oleh
“udanegara” dan tata kesopanan menyebarkan pengertian “Sangkan-
Paran” atau asal manusia dan kemana manusia, dengan perlambang atau
simbolis, makin pandai seseorang, makin halus perasaannya, makin
luhur dan indah perlambangan untuk untuk menyebarkan sesuatu
pengertian apalagi yang gegayutan dengan kesopanan.

Tetapi menurut nenek moyang dulu, sangkan atau mana atau
bagaimana terjadinya manusia, amat tidak patut atau tidak sopan
dijelaskan dengan blak-blakan, karena terlalu sopannya, sampai-sampai
danggap tabu untuk memperucapkannya. Akhirnya pengertian yang
disebarkan dengan bungkus perlambang yang indah dan unsur itu makin
kabur.

Kalau pada penganut kepercayaan itu sendiri bisa menjadi
maknanya, apalagi tafsiran orang lain hanya berdasarkan logikanya,
dengan rasionya yang melupakan wunsur kepercayaan yang
menumbuhkan kebiasaan itu menjadi sangat berbeda-beda “kemantas”
menjadi cara yang tak dapat dihindarkan lagi.

Cangkriman dan Narasi Sodoran | 57




Untuk tidak makin kabur, saya berusaha mengumpulkan
ceritera-ceritera dari semua fihak, terutama orang tua-tua di Tengger ini.

Bagaimanapun perbedaan-perbedaan pengantarnya, tetapi
akhirnya dapat disimpulkan, bahwa tari Sodoran adalah tari sangkan-
paran, yang menggambarkan/melambangkan terjadinya manusia,
bebranakannya manusia, semua itu atas kehendak Sang Hyang Widi
Wasa.

Dalam mewujudkan kehendak “Nggelah jagad saisinya” ini, Yang
Maha Kuasa menggunakan warna dan sarana, warna dan sarananya juga
apa yang diciptakannya. Semua warna dan sarana itu harus patuh,
petunjuk-petunjuk yang diturunkan dan yang berhubungan dengan
penciptaan manusia, timbulah dawuh-dawuh melalui manusia yang
sinuci, yang berhasul mendekat kepada Tuhan, sebagai berkut:

Hingsun Nitahake Cahya Rasa Karsa
Dumadi Titising Sariro Wawadi laksono
Pantya Dawuhing Jagat nyekti nyawiji
Marmane Gatya Binuka Kuku Ngakasa

Dawuh itu di dalam bahasa Indonesia kurang lebih begini:

Kami menciptakan cahya, rasa dan karsa.

Terjadi dari penjelmaan sarinya rasa.

Yang terlaksana dengan kerahasiaannya.

Lima unsur tercipta menjadi satu.

Karenanya jadilah tumbuh di dunia.

Perlambang pencipta huruf Jawa, Ajisaka yang kalau betul manusia
adalah benar-benar manusia yang pinilih oleh Hyang Widi Wasa. Ajisaka
yang berarti tiang mencipta huruf Jawa yang gancaranya berbunyi:

Hana Caraka

Data Sawala

Padha Jayana

Maga Bathanga
Yang berarti:

Ana Utusan

Tidak ingkar dari perentah

Sama-sama Sakti

Pada musim ketujuh prajurit itu saling memberi bagian.

Kalau disebut-sebut utusan Sang Ajisaka mempunyai dua orang
pengawal atau prajurit, atau Ya Kawula bernama: Setya dan Setuhu.

Setya diserahi menjaga cundrik di Pulau Majethi dengan pesan
Sang Ajisaka, tak boleh siapapun memegangnya senjata itu, senjata
Ajisaka pribadi. Di saat lain Sang Ajisaka menyuruh Setuhu untuk
mengambilnya.

Inilah  pangkal perselisihan, Setya tetap setya akan
penjagaannya. Setuhu benar-benar tuhu menjalankan perentah.
Beperanglah prajurit yang sama-sama sakti itu, akhirnya dalam musim
ketujuh (naga) mereka saling memberi dan menerima bagiannya.

Setya dan Setuhu adalah lambang kawula wanita dan pria.

58 | Sodoran-Karo



Naga Bathanga: umumnya ditafsirkan sama-sama mati (mati
sampyuh)

Tetapi kalau kita buka bausatra susunan: S. Prawiratmojo:

Naga berasal dari bahasa Jawa Kuno yang berarti nama musim
atau bulan ketujuh.

Batha dari bahasa sangsekerta/kawi yang berarti prajurit.

Nga adalah akar kata yang membentuk kata-kata yang

mengandung arti memberi.
Saya condong memberi arti demikian, karena kalau yang telah diartikan
oleh umum itu, sampyuh, mati, menjadi bathang, dalam huruf Jawa
ditulis “Gecak” sedang huruf carakan Jawa itu semuanya “Legono” tidak
bersandangan.

Semua itu pulang kembali kepada pentapsir. Tetapi saya sekadar
menyampaikan makna, bahwa kedua prajurit itu adalah perlambang
wanita dan pria. Sedang yang dimaksut dengan perang, berarti:
perangnya wanita dan pria yang diwajipkan menjaga dan
melangsungkan keturunannya.

Sementara itu ada juga peparikan yang berlainan dengan
pengetahuan sangkan paraning dumadi: sebagai berikut; (warah werang
wareh walah waleh linuwing ladu tur angkoro kapituning si ing

Kembali ke inti pokok semua: hanacaraka datasawala padajayana

magabathanga: artinya adalah sebagai berikut:

Hanacaraka, artinya ada utusan

Datasawala artinya sama beradu kekuatan

Padajayana artinya sama-sama kuatnya

Magabathanga artinya sama-sama mati
Dari arti Hanacaraka Datasawala Padajayana Magabhatanga yang artinya
ada utusan sama-sama berkelahi, sama kuatnya kemudian matilah ia
berdua. Lebih lanjut diterangkan dalam sajen Jenang Gulo sebagai
simbolis dari penciptaan. Inilah sumber terpenting yang terungkap
dalam kitab Upanisad dan lebih khusus dalam Brahma Arainaka dalam
penciptaaan dunia, Pada awalnya adalah kosong melompong yang dalam
bahasa mantra Tengger berbunyi “Kawitane sejati ora ono opo-opo, wasih
awang-awang uwung-uwung” belum ada benih satupun kecuali yang ada
hanyalah pribadi sejati Hyang Maha Sejati yang dalam sinar suci yang
kita kenal Dia dalam bahasa Sansekerta, yang lebih lanjut jadi kehidupan
asal kehidupan yang kita kenal kemudian menjadi Atman. Kemudian
dijelaskan di dalam Smerti sebagai wahyu suci bahwa ciptaan ini
sesungguhnya hanya seperempat krida-Nya.

Pada kesempatan ini kami sampaikan pula Karo dalam bagian

japa mantra Tengger KA RO NO yang kami kutip dalam bagian “Hong
tirto jati tumibo ing rong, sejati ngalapan gelah-gelah tan telutuh
ilangaken duro, KA, RO, NO sengkolo kariyo ...” Dalam kutipian ini dapat
dilihat bahwa upacara Karo bukan berarti pada bulan kedua kalender

Cangkriman dan Narasi Sodoran | 59



Tengger, melainkan arti sejatinya adalah upacra menghilangkan segala
dua sengkala, kejahatan dan kemunafikan.

Selanjutnya pakaian yang digunakan dalam tarian Sodoran
“Slempang kuning linggar jati ..” dan seterusnya, sesungguhnya ini
bukan hanya pakaian belaka yang pakaian ini juga digunakan dalam
pemujaan. Sulinggih yang sesungguhnya. Dalam wujud itu dapat
dijelaskan dalam kata selanjutnya yaitu “arco patung panggonaniro,”
dalam tulisan yang terakhir ini adalah wujud pemujaan yang pada tempo
dulu diwujudkan dalam bentuk bangunan berlubang yang ada sejenis
tugu di atasnya. Menarik bagi kami karena sesungguhnya setelah diteliti
adalah Lingga Yoni sebagai tempat pemujaan Hindu Kuno. Lingga Yoni
inilah simbol Purusa Pradana yang sangat kental dengan Karo, Jenang
dan Sodoran. Jadi bukan tidak mungkin para leluhur kita dulu membuat
kata-kata simbul, tari dan pawono sari tanpa arti, hanya kita yang kurang
mengerti sendiri.

Selanjutnya ada tertulis dalam kitab Mahabarata, bagian upacara
melapas kuda, ada tertulis dengan putra Jaka Seger dan Rara Anteng
yang 25, nama ini sesuai dengan jumlah takir Karo yang juga 25. Ini
memberikan keyakinan kita yang lebih percaya, bahwa antara cerita
Karo dan Gunung Bromo atau Kasada yang katanya hanya cerita lokal
Tengger ternyata ada keterkaitan dengan Mahabarata, ini sebagai bukti
sekali lagi bahwa apa yang ada dan hidup di Tengger adalah ada dan
hidup di jaman Mahabarata dan ini adalah bagian dari ajaran Hindu yang
lebih menarik, ternyata yang hdup dan tertinggal di Tengger lebih
mendekati jaman filsafat. Banggalah dengan menjadi Hindu Tengger.

Makna, Simbol, dan Filosofi Teka-Teki Kertijoyo dan
Narasi Sodoran

Cangkriman Kertijoyo terdiri atas pasang pertanyaan dan jawaban
sebanyak 15 buah. Jawaban atas cangkriman yang pertama,
adalah ndemek-ndemek yang merujuk kepada perangkat ritual
berupa lemek (alas/tikar). Lemek artinya alas, apapun jenis sajen
pasti menggunakan lemek. Lemek memiliki filosofi bahwa setiap
yang ada di alam, pasti ada dasarnya. Bisa dikatakan bahwa lemek
adalah simbolisasi bumi. Jawabannya atas pertanyaan kedua
adalah dalu. Dalu secara ritmik berkaitan dengan damar. Damar
berarti lampu untuk penerangan. Damar adalah simbolisasi

60 | Sodoran-Karo



penerang hidup. Kehidupan yang terang akan memudahkan
manusia mencari nafkah atau rezeki. Pada sisi yang lain, Damar
adalah simboli pikiran yang diterangi dengan pengetahuan-
pengetahuan positif yang berguna untuk memisahkan hal baik
dan hal buruk. Ketiga, jawaban teka-tekinya adalah ajang malang.
Ajang malang adalah sejenis dandanan/banten/sajen. Maksudnya
bahwa dalam setiap kehidupan pasti ada aral melintang.
Kehidupan tidak pernah berjalan lurus, pasti terdapat lika-liku
dalam mengarunginya. Ajang malang bermakna harapan kepada
Yang Maha Kuasa agar dihindarkan dari segala rintangan hidup.

Jawaban keempat teka-teki adalah sesek-sesekan yang
berselaras bunyi awal kata dengan sego. Sego atau nasi adalah
simbolisasi kemudahan dalam mencari nafkah. Yang kelima,
jawabannya adalah tumpeng. Tumpeng berbeda dengan nasi.
Tumpeng dibuat kerucut sebagai perlambangan gunung. Di
gunung terdapat Kkesejahteraan dan kemakmuran, karena di
dalamnya tersimpan sumber mata air dan berbagai jenis
kehidupan. Yang keenam adalah berah. Berah merupakan unsur
dari biji-bijian, sedangkan kulup adalah unsur dari daun. Biji-
bijlan yang dimaksudkan adalah biji-biji kehidupan. Biji
kehidupan merupakan aspek kunci untuk keberlangsungkan
kehidupan. Jawaban ketujuh, adalah panggang ayam (bukan
semata ayam panggang atau ayam yang dipanggang). Panggang
ayam merupakan simbol kerukunan. Ada perbedaan antara
panggang ayam dan ayam panggang. Pada panggang ayam, sayap,
kepala dan kaki ditata sedemikian rupa hingga bertemu menjadi
satu. Panggang ayam adalah simbol prinsip tidak membeda-
bedakan manusia, baik latar belakang sosial, ekonomi, pendidikan,
kepercayaan atau keyakinan. Bahkan, semua makhluk hidup
adalah sama sebagai ciptaan Tuhan.

Jawaban atas pertanyaan kedelapan adalah takir kawung.
Bahwa orang zaman dulu saat membuat takir pasti menatanya
terlebih dahulu. Maknanya adalah ketika akan mengeluarkan
kata-kata (ucapan) sebaiknya ditata agar terarah. Takir kawung
juga berarti keseluruhan. Ketika menata pikiran, seluruhnya harus

Cangkriman dan Narasi Sodoran | 61



diteliti agar tidak gegabah dan salah dalam bertindak. Selanjutnya,
Jawaban atas pertanyaan kesembilan adalah pasung pipis. Pasung
pipis merupakan lambang dari lingga dan yoni (kelamin laki-laki
dan perempuan). Jawaban pertanyaan kesepuluh adalah juadah
yang menyimbolkan penciptaan.

Pada cangkriman kesebelas disampaikan jawaban jenang
koleh. Jenang koleh bermakna ndang-ndang oleh (segera
mendapatkan yang dibutuhkan). Saat akan diselenggarakan
upacara biasanya jenang koleh dibuat terlebih dahulu agar segera
mendapatkan kebutuhan yang digunakan sehingga rezeki dapat
datang dengan lancar. Jenang koleh biasa dibuat sebagai awalan.
Sebelum membuat jajanan yang lain, jenang koleh didahulukan
untuk dibuat. Saat upacara Karo misalnya, dua minggu
sebelumnya sudah ada yang mulai membuat jenang koleh.
Kemudian, jawaban kedua belas adalah tetelan. Tetelan adalah
simbol persaudaraan dan pertemanan yang erat antarsesama.
Jawaban ketiga belas adalah gedhang ayu. Gedhang ayu
merupakan simbol tempat duduk leluhur atau pelinggih. Terdapat
kata sulinggih dan Pelinggih yang keduanya memiliki makna
berbeda. Sulinggih adalah nama-nama orang yang disucikan
sedangkan pelinggih adalah tempat duduk leluhur. Pelinggih bisa
juga digunakan untuk menyebut tempat yang Maha Kuasa, semua
itu bergantung kepada kegunaan dan siapa yang dihadirkan dalam
ritual. Contohnya, dalam ritual Entas-entas, gedhang ayu
disediakan sebagai pelinggih leluhur. Gedhang Ayu sebagai simbol
tempat duduk atau linggih karena sifat buah ini yang sebelum
berbuah tidak akan mati. Gedhang ayu secara filosofis
menggambarkan bentuk pengorbanan untuk kemanfaatan hidup
orang lain. Sebagaimana buah pohon pisang, dalam hidupnya,
manusia harus memberikan makna kepada orang lain. Secara
implisit disampaikan bahwa sebelum meninggal manusia harus
meninggalkan jejak-jejak baik. Sebelum meninggalkan kehidupan
dunia, manusia harus meninggakan kebaikan.

Jawaban atas cangkriman keempat belas adalah Jambi atau
Jambe suruh. Jambe adalah simbol penciptaan, sedangkan sirih
62 | Sodoran-Karo



merupakan simbol pemeliharaan. Hal ini lekat dengan Trimurti
atau karakter Brahma, Wisnu, dan Siwa. Sirih lambang
pemeliharaan (Wisnu), Jambe atau pinang adalah lambang
penciptaan (Brahma), sedangkan kapur adalah lambang pralina
atau kematian (Siwa). Akhirnya, pertanyaan kelima belas dijawab
dengan Sido rejo. Jika semua kewajiban (termasuk menjalankan
tradisi) dilakukan dengan tulus dan ikhlas, maka orang yang
melakukan akan mendapatkan keraharjaan, kerahayuan,
keselamatan, dan kebahagiaan abadi.

Pada sisi yang lain, narasi Sodoran memuat penjelasan tari
Sodoran sebagai tari asal-usul kehidupan manusia. Pada bagian
awal narasi dijelaskan prinsip Desakalapatra sebagai wujud
kepatuhan kepada Tuhan YME dan adanya penegasan bahwa
tradisi Karo dengan ciri khas tari Sodorannya merupakan
perwujudan kehalusan rasa manusia Tengger. Sodoran contohnya,
adalah simbolisasi yang indah tentang asal kehidupan manusia.

Bagian isi narasi Sodoran merupakan eksplanasi Sodoran
sebagai tari sangkan paran yang menggambarkan atau
melambangkan terjadinya manusia atas kehendak Sang Hyang
Widi Wasa. Eksplanasi tersebut terangkum dalam komposisi yang
terdiri atas dawuh (perintah) leluhur Tengger, Legenda Ajisaka
dan sejarah huruf Jawa beserta penjelasannya, kitab Upanisad dan
Brahma Arainaka, simbolisasi lingga-yoni, dan kitab Mahabarata.

Cangkriman dan Narasi Sodoran | 63



64 | Sodoran-Karo



BABS8

GASTRORITUAL KARO

Bab 8 memaparkan bagaimana keragaman dan keunikan
hidangan Tengger sebagai bagian kecil dari kompleksitas
gastroritual. Sejauh ini belum banyak ditemukan kajian
komprehensif yang berfokus pada gastro di Tengger, lebih-lebih
kajian yang menyoroti gastro dalam ritual Tengger. Paparan ini
terfokus kepada bagaimanakah gastronomi ritual Karo
mengungkapkan aspek seni, estetik, sosial-budaya, sejarah, dan
ilmu pengetahuan. Dengan menggunakan perspektif gastronomi
sastra, bahasan dalam bab ini menjelaskan bahwa hidangan
tradisional Tengger distabilkan kesakralannya melalui sastra lisan
Cangkriman. Sastra lisan kategori teka-teki ini menjadi satu
bagian utuh dengan pentas tari Sodoran. Tari Sodoran pun
menjadi bagian tak terpisahkan dengan perayaan Karo. Simbol
kemurahan, kedermawanan, Kketelitian, Kkedetilan, dan
penghormatan leluhur ditampakkan dalam penyiapan dan
penyajian makanan ritual (sesaji) dan makanan santapan (nasi,
lauk, dan jajanan) pada rangkaian Karo. Tata sesaji Karo juga
mencerminkan sebuah estetika boga yang khas. Proses peramuan
dan penyajian masakan dan jajanan oleh institusi bethek-sinoman
menunjukan sebuah aktivitas sosial yang penuh nilai kegotong-
royongan. Secara khusus, sejarah geneologi dan embrologi
manusia Tengger disimbolkan dalam kue pepes dan pasung.



Sajian Slametan Karo

Karo merupakan salah satu ritual penting tahunan di Tengger.
Dikatakan penting karena (i) merefleksikan sejarah dan jati diri
Tengger, (ii) merupakan satu-satunya hari raya yang dimiliki
masyarat Tengger yang multi-agama, (iii) penyelenggaraannya
paling lama, simultan, dan paling meriah, (iv) struktur ritual
paling kompleks, dan (v) menyajikan hidangan/makanan secara
lengkap. Masyarakat Tengger menyebut Karo sebagai hari raya
(riaya) mereka, terlepas dari perbedaan latar belakang
kepercayaan. Dini hari pada hari pertama Karo dilakukan ritual
rakantawang yang bertujuan memberitahukan kepada leluhur
bahwa perayaan hari raya Karo segera dimulai. Berikutnya, tradisi
Blarak’i akan membuka secara simbolis hari raya yang
dilaksanakan meriah selama dua minggu secara terus-menerus.

Sebelum perayaan Karo, lazim dibuat aneka sesaji atau
hidangan yang cukup kompleks. Juru masak lokal yang diandakan
untuk menyiapkan aneka masakan adalah bethek-sinoman. Para
profesional lokal ini bekerja secara bergotong-royong dan
sukarela. Kegiatan bethek- sinoman dilaksanakan dengan berbagi
waktu. Aktivitas bethek dimulai pada pagi hari karena harus
memasak sampai sekitar jam 9 malam, sedangkan untuk sinoman
dimulai pada sore hari untuk melekan sampai pagi.

Keragaman, kekhasan, dan kelengkapan hidangan yang
disiap-sajikan bethek-sinoman dapat dimaklumi karena hari raya
Karo dilangsungkan setiap tahun sekali. Contoh yang
merepresentasikan keragaman, kekhasan, dan kelengkapan
hidangan Karo adalah sesaji yang bernama Seroa Selawe. Seroa
selawe adalah sesaji lengkap dan khas yang ada dalam Karo
(ditemui dalam ritual walagara). Seroa selawe tersusun atas lima
regen yang masing-masingnya tersusun atas lima takir. Takir pada
seroa selawe dibuat dari daun aren (janur aren). Adapun isi dari
seroa selawe adalah juwadah, ketan wilingan, pisang, ricikan,
pasung, pipis, tetelan, dan jenang koleh, yang masing-masing
berjumlah 25 buah. Adapun makna dari kata selawe (dua puluh

66 | Sodoran-Karo



lima) adalah sebagai perlambang jumlah putra leluhur Tengger,
Roro Anteng dan Joko Seger.

Keragaman dan keunikan hidangan Tengger sebagaimana
diuraikan adalah bagian kecil dari kompleksitas gastroritual.
Sejauh ini belum banyak ditemukan kajian komprehensif yang
berfokus pada gastro di Tengger, lebih-lebih kajian yang
menyoroti gastro dalam ritual Tengger. Fokus umum tulisan,
kajian, dan penelitian terbatas pada ritual dan tradisi. Dapat
dikatakan bahwa kajian gastro-ritual Tengger menjadi area
penelitian yang kaya, sangat terbuka, dan menantang.

Sesungguhnya, makanan dalam sebuah tradisi ritual bukan
sekadar yang tampak secara fisik, materi, melainkan metafisik.
Selain terkait dengan ritual dan metafisik, makanan juga terkait
dengan estetika dan seni. Pengamatan yang baik akan
mengungkap bahwa di sekitar makanan terdapat tari, seni drama,
lukisan, patung, sastra, arsitektur dan musik (Endraswara,
2018:4). Dalam Ritual Karo, dijumpai seni tari, seni drama, seni
sastra puitik, seni suara, seni oratorio naratif, seni musik, seni
kerajinan, seni anyam, dan seni tata boga. Keseluruhan kategori
seni ini menjadi satu kesatuan tonggak yang menopang tegaknya
tradisi Karo secara khusus dan menyangga kokohnya tradisi
Tengger secara umum.

Pada tahap awal, kajian gastronomi digunakan untuk
memahami kompleksitas hidangan dalam ritual Karo-Sodoran
sebagai bagian dari kebudayaan Tengger (Bandingkan dengan
Fossali, PB, 2008; Montanari, 2002). Karena aspek sastrawi
perayaan Karo juga penting dikaji, pada tahap lanjut gastronomi
sastra digunakan sebagai pendekatan. Gastronomi sastra
mencakupi apresiasi (memahami), ekspresi (mencipta), dan studi
gastro (menganalisis) karya sastra bernafas boga, kuliner,
makanan. Pendek kata, kajian ini merupakan studi gastronomi
sastra karena berikhtiar menganalisis makanan sebagai subjek
sekaligus objek garap estetis, sebagai simbol persemaian
kehidupan (Bandingkan dengan Endraswara, 2018:2-3), sekaligus

Gastroritual Karo | 67



pula, memahami simbol-simbol natural makanan dan makna
filosofis makanan dalam sastra pentas Sodoran (Bandingkan
dengan Endraswara, 2018:4)

Berdasarkan pemaparan di atas, permasalahan dalam
bahasan ini terfokus kepada bagaimanakah gastronomi ritual
Karo mengungkapkan aspek seni, estetik, sosial-budaya, sejarah,
dan ilmu pengetahuan. Sementara itu, kajian gastronomi sastra
terhadap rangkaian ritual Karo dalam uraian ini mencakupi tiga
ruang lingkup, yaitu gastronomi sastra lisan, gastronomi sastra
seni, dan gastronomi sastra mitos (bandingkan dengan
Endraswara, 2018: 12-13). Ruang kajian gastronomi sastra lisan
disasar karena ritual utama perayaan Karo (tari Sodoran dan
pembacaan Cangkriman) adalah bentuk sastra lisan. Semua
karaktersitik sastra lisan terpenuhi dalam ritual Karo (khususnya
ritual Sodoran) di antaranya adalah ada wujudnya (exist), ada
pengwujudnya (bearer), dan khalayak (audience). Wujudnya
(exist) adalah pagelaran pentas tari, pengwujudnya (bearer,
senimannya) adalah penari, pengrawit, pelandang, pembaca
Cangkriman, dan pembaca narasi Karo. Selanjutnya,
masyarakatnya, pemilik, penikmat, khalayak (audience) terdiri
atas penduduk lokal, tokoh atau pejabat undangan, dan awak
media massa (Bandingkan dengan Amir, 2013).

Ruang lingkup kajian gastronomi sastra seni juga dirambah
karena karya sastra Sodoran terekspresi dalam sebuah
pertunjukan. Bisa dikatakan, tari Sodoran adalah sebuah
sendratari, sebuah drama simbolis asal muasal dan tujuan
kehidupan manusia. Sementara itu, gastronomi sastra mitos
menjadi ruang lingkup kajian karena pentas sastra Sodoran
sesungguhnya adalah tahapan penting pelaksanaan ritual. Pentas
Sodoran adalah visualisai simbolis legenda Karo. Sebuah legenda
yang yang sangat berpengaruh terhadap kepercayaan, prinsip
hidup, dan jati diri wong Tengger, di samping legenda Jaka Seger
dan Rara Anteng (Legenda Kasada).

68 | Sodoran-Karo



Pengabadian Sesaji Tengger dalam Cangkriman

Meminjam perspektif Foucault tentang wacana sebagai fiksasi dan
stabilisasi relitas ke dalam teks tulis, sesaji tengger dapat
dianggap sebuah realitas yang dihentikan dan distabilkan dalam
teks tradisi perayaan Karo, secara Kkhusus tradisi penuturan
cangkriman. Dalam pelaksanaannya, cangkriman adalah salah satu
(bahkan satu-satunya) teks sakral Tengger yang tidak boleh
dihafalkan, dibandingkan dengan puluhan mantera Tengger yang
harus dihapal terus-menerus oleh semua dukun pandita mulai
dari inaugurasi dukun adat dalam malam Kasada (mulunan)
hingga sepanjang mengemban jabatannya. Dapat dipahami bahwa
larangan penghafalan teks sakral cangkriman direspon dengan
merekamnya ke dalam tulisan.

Ingatan (hapalan-kelisanan) dan bacaaan (tulisan-
keberaksaraan) memiliki posisi yang istimewa dalam masing-
masing era. Mantra misalnya, teknologi memorisasi peradaban
lisan manusia mampu menciptakan dan merawat kesakralannya
hingga kini. Sementara itu, cangkriman dalam konteks ritual
Tengger, justru dijaga kesakralannya melalui teknologi cetak.
Tidak seperti mantra-mantra sakral Tengger yang keberadaan
dan perkembangannya dapat dilacak mulai dari jaman pra-Hindu
(Prasasti Walandit), cangkriman masih belum terunut asal
muasalnya, meskipun ada spekulasi bahwa penciptanya adalah Ki
Dada Putih, leluhur Tengger yang seorang pendeta dari Majapahit
(Hefner, 1985), Raja diraja para danyang, leluhur desa, dan
pepunden di wilayah Tengger (Sukmawan, 2017)

Empat belas (14) dari lima belas (15) teka-teki dalam
Cangkriman Kertijoyo mengarahkan jawaban kepada seperangkat
sesaji wajib dan prasarananya dalam ragam ritual apapun pada
tradisi Tengger. Seperangkat sesaji tersebut berturut-turut
diawali dengan (1) lemek, (2) damar, (3) godong ajang, (4) sego,
(5) tumpeng, (6) bero, (7) panggang ayam, (8) takir kurung, (9)
pepes, (10) juadah, (11) jenang koleh, (12) tetelan, (13) pisang ayu,

Gastroritual Karo | 69



dan (14) suruh. (Sukmawan, 2018:132 ). Seperangkat sesaji dan
prasarana sesaji di antaranya dijelaskan sebagai berikut.

Jawaban pertanyaan untuk teka-teki pertama adalah
ndemek-ndemek lemek (menyentuh alas). Lemek artinya alas,
apapun jenis sajen pasti ada lemek. Penjelasan filosofisnya adalah
bahwa setiap yang ada di alam pasti memiliki dasar. Bisa
dikatakan lemek adalah simbol bumi. Jawaban atas pertanyaan
kedua adalah dalu atau damar. Damar berarti lampu untuk
penerangan. Penerangan diperlukan agar kehidupan bisa terang
atau lancar, yakni lancar dalam mendapatkan nafkah sehingga
rezeki dapat diperoleh lebih mudah. Demikian pula dengan
pikiran manusia diharapkan dapat diterangi oeh pengetahuan-
pengetahuan yang berguna untuk memisahkan hal baik dan hal
buruk. Ketiga, jawabannya adalah ajang malang. Ajang malang
adalah sejenis dandanan/banten/sesaji. Maknanya adalah bahwa
dalam setiap kehidupan pasti ada aral melintang. Kehidupan
selalu diwarnai dengan lika-liku. Manusia tentu akan menghadapi
hal demikian dalam kehidupan. Untuk itu, ia berharap
dimudahkan atau dihindarkan dari rintangan hidup.

Selanjutnya secara berturut-turut disampaikan jawaban (i)
sego yang berarti nasi, maksudnya adalah agar manusia mudah
dalam mencari nafkah; (ii) tumpeng, bentuk kerucutnya
menyerupai gunung sebagai simbol kesejahteraan dan
kemakmuran; (iii) berah, unsur dari biji-bijian, melambangkan biji
kehidupan atau kelangsungan kehidupan, (iv) panggang ayam
sebagai simbol kerukunan. Pada panggang ayam, sayap, kepala,
kaki bertemu menjadi satu. Jadi tidak membeda-bedakan antara
orang kaya dengan yang papa, atasan maupun bawahan. Agar
ayam atau ayem, semua harus disamakan; (v) takir kawung,
berarti keseluruhan. Ketika menata pikiran, semua harus diteliti
dan jangan gegabah; (vi) pasung- pipis, melambangkan lingga dan
yoni; (vii) juadah yang menyimbolkan penciptaan.

70 | Sodoran-Karo



Teroka Seni, Sosial-Budaya, Sejarah, dan Ilimu
Pengetahuan melalui Teropong Gastromoni

Memahami prosesi ritual Karo melalui perspektif gastronomi
sastra bermakna mengungkap seni, estetika, simbol budaya,
aktivitas sosial, bahkan ilmu pengetahuan (Bandingkan dengan
Endraswara, 2018:3). Dengan perspektif ini pula dapat diungkap
aspek historis melalui makanan (Endraswara, 2018: 28-29). Pada
hakikatnya aspek yang diungkap melalui pendekatan Gastronomi
sastra sangat sulit berdiri sendiri. Setiap aspek adalah sebuah
jejaring makna yang membangun pengertian secara interkonektif
dan utuh. Deskripsi masing-masing aspek diuraikan di bawah ini.

Mengungkap Simbol Budaya

Simbol budaya yang berupa kehalusan rasa ditunjukkan dalam
gerak simbolik penari sodor. Adegan tari Sodoran terdiri atas
papakan, adu sodor, dan salipan. Gerakan Papakan
menggambarkan pertemuan laki-laki dan perempuan. Gerakan
adu sodor menyimbolkan hubungan intim manusia. Sementara itu,
gerakan  salipan  menggambarkan  perjalanan = manusia.
Keseluruhan gerakan sederhana tersebut dibawakan dengan
segenap rasa. Bahkan, pada bagian pecah sodor, luapan segala rasa
yang bercampur baur antara sedih, haru, dan gembira, meledak
bersama tangisan para penari. Gerakan-gerakan sederhana yang
penuh perasaan itu menampilkan nilai-nilai ihwal eksistensi
manusia yang terkemas secara simbolik-eufemistis.

Simbol kemurahan dan kedermawanan hati ditampakkan
dalam penyiapan dan penyajian makanan ritual (sesaji) dan
makanan santapan (nasilauk, dan jajanan) pada rangkaian Karo,
mulai dari Blarak’i, Santi, leliwet, dan bawahan. Sesaji yang dapat
disantap manusia adalah sesaji manusia yatnya. Secara khusus,
suguhan sesaji menunjukkan ketelitian, kedetilan, kepenuh-
perhatian dalam meramunya. Ada beberapa nama untuk
menyebutkan  kelompok-kelompok  sesajen  berdasarkan
komposisinya. Pada bagian ini, deskripsi difokuskan pada makna
sesajen golongan pras. Sesajen golongan pras terdiri atas lima jenis

Gastroritual Karo | 71



yaitu, pras goreh, pras petula, pras tebusan, pras among, dan pras
semoa.

Setiap jenis pras, pada dasarnya memiliki komposisi unsur
penyusun yang sama. Komposisi tersebut biasanya terdiri atas
tumpeng, pasung, pipis, bera, kulup, tetelan, wilingan, juwadah
abang, putih, ireng, pangkon, serta panggang ayam. Kelima pras
tersebut merupakan dasarnya. Adapun yang menjadi pembedanya
adalah pada jumlah masing-masing komposisi yang terdapat di
masing-masing tempeh serta penambahan unsur lain seperti
kembang gubahan dan juga ucet yang hanya terdapat pada pras
tertentu saja.

Menguak Kohesi Sosial

Tengger adalah sebuah pusaka saujana (cultural landscape) yang
hidup dengan nilai-nilai luhur yang dianut oleh masyarakat
Tengger dan diejawantahkan melalui pelaksanaan ritual adat. Di
dalamnya termuat semangat, nilai, dan pesan-pesan pluralisme,
multikulturalisme, toleransi, kegotong-royongan, persatuan dan
keutuhan (unity) dalam bermasyarakat. Di balik kebersatuan
masyarakatnya, terdapat keberagaman yang menjadi pilar
penyangga keutuhan masyarakat Tengger. Keberagaman tersebut
di antaranya ditopang oleh kekayaan ritual adat (slametan),
keberagaman agama yang dianut, serta profesi yang digeluti
masyarakat Tengger.

Namun demikian, keberagaman tersebut tidak lantas
menjadi penghalang dalam menggalang keguyuban untuk
membangun solidaritas yang kuat di dalam masyarakatnya.
Wirutomo, dkk (2012:18) menyebutkan bahwa kemajemukan
(dan atau keberagaman) seringkali memantik perhatian karena
dikaitkan dengan masalah konflik antar kelompok maupun
disintegrasi sosial. Artinya, keberagaman di dalam masyarakat
sangat rentan memicu konflik, baik itu konflik personal maupun
konflik komunal. Berbeda halnya dengan masyarakat Tengger,
hingga saat ini keutuhan dan kebersatuan serta solidaritas dalam
masyarakatnya masih terpelihara dengan baik. Keberagaman

72 | Sodoran-Karo



tidak dimaknai sebagai sumber ketidakadilan, tetapi dipandang
sebagai sesuatu yang harus dipersatukan dan dipertahankan.

Pelaksanaan slametan di Tengger merupakan bagian dari
adat tradisi suku Tengger yang dalam pelaksanaannya tidak hanya
melibatkan sekelompok masyarakat tertentu saja, melainkan
masyarakat Tengger secara keseluruhan. Lebih jauh, ritus
slametan menjadi ruang bagi masyarakat Tengger dalam membina
kerukunan di dalam masyarakatnya. Hal ini selaras dengan
pendapat Suseno (1993:15) yang menyatakan bahwa dalam
slametan terungkap nilai-nilai yang dirasakan paling mendalam
oleh orang Jawa—termasuk Tengger—, yaitu nilai kebersamaan,
ketetanggaan, dan kerukunan. Ini menunjukkan bahwa ritus
slametan merupakan modal yang sangat penting bagi masyarakat
Tengger dalam membangun integrasi sosial.

Merambah Sejarah

Secara etnogeneologi, silsilah etnis Tengger ditarik dari garis
keturunan Ajisaka, leluhur Tengger yang menaklukkan Dewata
Cengkar dan mengambil takhta Medang Kamulan dalam Legenda
Karo. Hari raya Karo sesungguhnya merupakan proyeksi
penghormatan terhadap jasa dan kepahlawanan leluhur Tengger.
Masyarakat Tengger meyakini bahwa Ajisaka dan dua abdinya:
setya dan setuhu tidak hanya ada dan hidup di dalam Legenda
Karo, tetapi pernah ada dan hidup di wilayah Tenger pada masa
lalu. Mereka adalah cikal bakal yang menurunkan garis silsilah
etnis Tengger (di samping Joko Seger-Roro Anteng). Selanjutnya,
secara grafogeneologi, 20 huruf Jawa adalah lantunan baris-baris
puisi Ajisaka sebagai penghormatan terhadap Kkesetiaan,
kesungguhan, dan pengorban-an Setya dan Setuhu. Hanacaraka
“ada utusan’, datasawala ‘saling berselisih’, padajayanya ‘sama-
sama digdaya”, magabatanga ‘gugur keduanya’.

Secara embriologi, mengkaji ritual Karo bermakna
mengungkap asal muasal kejadian manusia, bukan hanya manusia
Tengger. Pertempuran setya dan setuhu merebut dan
mempertahakan pusaka Sarutama dalam Legenda Karo/Legenda

Gastroritual Karo | 73



Ajisaka adalah simbolisasi intromisi (persebadanan). Setya
melambangkan manusia laki-laki dan Setuhu menggabarkan
manusia perempuan. Secara Kkhusus, tari Sodoran adalah
simbolisasi eufemistik proses bertemunya sel telur dan
spermatozoa melalui intromisi.

Sejarah geneologi dan embriologi di atas setidak-tidaknya
juga disimbolkan dalam jajanan khas Tengger, yakni kue pepes
dan pasung. Kedua kue sakral ini selalu ada dalam sesajen pada
ritual apapun. Dikatakan sakral karena pembuatannya hanya
boleh pada momen pelaksanaan ritual. Pada hari-hari biasa, kue
yang menjadi metasimbolik yoni dan lingga ini tidak
diperkenankan dibuat.

Membaca llmu Pengetahuan

Pertanyaan teresterial Cangkriman Kertijoyo menggambarkan
kesadaran kosmologi manusia Tengger terhadap empat sisi ruang
untuk  memahami realitas: Barat-Timur, Utara-Selatan.
Penyebutan 18 nama tempat (kota, kecamatan, desa, dan wilayah)
yakni Wonorejo, Kenongo, Nggedhangan, Puspo, Baledono, Watu
Panggang Mungal, Ngijo, Gonong Wowong, Sepedang, Pakel,
Posong Tepes, Bangil, Ngopak, Pasuruan, Surabaya, dan Sidoarjo
secara meyakinkan menunjukkan bahwa pengetahuan dan
pemahaman geografis mendasari munculnya sastra lisan. Dengan
kata lain, sastra lisan pada gilirannya menyimpan pengetahuan
geografis. Cangkriman Kertijoyo pada hakikatnya adalah deskripsi
kecil pertanyaan sains sosial. Pemahaman akan lokalitas
diterjemahkan dengan sangat konkret, sederhana, aktual, dan
konteksual.

Selain sains sosial, ilmu tata saji makanan terdapat dalam
teknik penempatan sesaji. Ayam mancawarna, caru mancasata,
liwet, cecepan caru, dan tumpeng kuning misalnya, diposisikan
pada tempat tersendiri. Banyu kurung, gedhang ayu tayupan isor,
gedhang ayu tayupan nduwur, pras semoa sayut, ajang malang,
galang, roahan, dan pras petula diletakkan di hadapan dukun

74 | Sodoran-Karo



pandita. Sementara itu, gedhang ayu rowahan diletakkan di sisi
kanan dan kiri dukun pandita.

Hal ini berbeda dengan penempatan pras among. Sesaji yang
dimaksudkan untuk among-among ‘menjaga’ jiwa dan badan
manusia ini ditempatkan di sanggar surya bersama dengan pras
goreh, petra pesaksi, beras pitrah, wakul, suruh agung, suruhan,
sudang, pras tebusan, dan manden. Lantas, pras sesa pertiwi,
bentung piti, ajang tlewer dan pras sesa gangga disinggahkan di
sanggar surya bawah. Lain lagi dengan penempatan takir jangan,
sega lungguh, tumpeng, sega lungguh ketan, dan takir janur,
sejumlah sesaji ini diletakkan di bale banjaran sari.

Gastrosofi Sesaji Tengger

Bagaimana dengan fungsi dan makna sesaji? Melalui pembacaan
gastrosofi, yakni pemahaman terhadap filosofi makanan dalam
berbagai kebutuhan hidup manusia, termasuk kebutuhan
menjalankan ritual (Endraswara, 2018:118), dideskripsikan
makna dan fungsi sebagai berikut. Pertama pras tebusan. Pras
tebusan memiliki fungsi sebagai sajian untuk menebus segala
kesalahan. Kedua pras goreh. Pras goreh difungsikan sebagai
sajian yang sengaja dipersembahkan untuk leluhur penunggu
mata air. Komposisi pras goreh ini selalu ditambahkan unsur
pendukung pras yang lain, yaitu kembang gubahan. Ketiga pras
among. Pras among oleh masyarakat Tengger dipercaya sebagai
sajian yang digunakan untuk menjaga leluhur yang diundang saat
dilaksanakannya ritual agar mereka tetap tenang di acara ritual.

Selanjutnya, panggang ayam. Pada praktiknya keberadaan
panggang ayam dapat digantikan oleh panggang mas. Bentuk dari
unsur pras yang satu ini adalah ayam yang dipanggang atau telur
ayam kampung yang didadar. Penggantian ayam dengan telur
memiliki makna moral berupa pemanfaatan barang pengganti
yang lebih murah sebagai jalan untuk meminimalisasi tekanan
akan suatu keharusan. Makna filosofis panggang ayam adalah
sebagai lambang pengantar atau penghatur pras yang telah dibuat.
Boleh menggunakan telur sebagai pengganti ayam karena adanya

Gastroritual Karo | 75



kepercayaan bahwa nantinya telur tersebut akan tetap mampu
menjadi ayam ketika telah dihaturkan.

Berikutnya, pasung. Pasung adalah sejenis kue basah yang
terbuat dari tepung beras dan dibentuk dalam sebuah kerucut
dari daun pisang. Di masyarakat Tengger pasung memiliki makna
filosofis “kalau sudah ‘pas’ diusung”. Artinya seseorang yang
dalam kehidupan waktunya/saatnya sudah pas/sudah tiba, maka
saatnya untuk ‘diusung ke makam’. Setelah pasung, terdapat Bera
dan Kulup. Bera dan kulup selalu bersandingan. Bera merupakan
sejenis masakan dengan komposisi utama berupa sayuran isi
buncis/ucet berukuran besar. Sementara itu, kulup adalah sejenis
masakan dengan komposisi utama daun kubis. Secara filosofis
keduanya memiliki makna yang sama yaitu sebagai makanan yang
ditujukan untuk menolak gangguan dari Buta Kala.

Penjelasan makna filosofis lainnya adalah sajian tetelan.
Makanan yang terbuat dari beras ketan yang ditumbuk halus ini
memiliki makna utuh dan bulat, perlambang sikap kepatuhan
terhadap apa yang telah diperintahkan. Pada sisi lain, wilingan
adalah unsur pras yang merupakan pasangan dari tetelan.
Wilingan terbuat dari beras ketan putih yang di-kepel dan
dibungkus dengan daun pisang. Secara filosofis wilingan memiliki
makna yang diambil dari bahasa Jawa welingan/wilingan (Jawa)
yang berarti nasihat atau pitutur. Setelah wilingan, terdapat kue
juwadah. Pada tatanan pras selalu terdapat tiga jenis juwadah
dengan warna yang berbeda, yaitu abang, putih, ireng. Juwadah
abang terbuat dari tepung jagung putih kemudian diwarnai
merah. Ia memiliki makna filosofis sebagai perlambang ibu. Lalu
juwadah putih terbuat dari tepung jagung putih tanpa tambahan
pewarna dan memiliki makna sebagai perlambang ayah.
Sementara itu, juwadah ireng juga terbuat dari bahan yang sama
hanya perbedaannya terletak pada pemberian warna biru
kehitaman. Terakhir adalah pangkon. Pangkon adalah sejumlah
pisang yang masih menyatu dengan pangkalnya. Secara filosofis
pangkon bermakna sebagai pemangku, atau yang memangku

76 | Sodoran-Karo



tatanan sesaji dalam sebuah wadah bernama tempeh dan letaknya
berada di bagian depan tempeh.

Selain makna yang dikaitkan dari nama dan bentuk unsur-
unsur penyusun pras, terdapat pula makna yang berkaitan dengan
jumlah tiap-tiap unsur pras dalam satu tampah. Jumlah 2
menggambarkan penciptaan segala sesuatu di bumi yang
berpasang-pasangan dan memiliki dua sisi. Jumlah 9
menggambarkan sembilan lubang pada diri manusia yang
merupakan sumber hawa nafsu. Maka dari itu untuk
menyelamatkan segala hawa nafsu dari sembilan lubang tersebut
dibuatkanlah pras tebusan untuk menebus. Jumlah 3
menggambarkan pemeliharaan kebenaran berpikir, berbicara,
dan bertindak.

Hidangan tradisional Tengger distabilkan kesakralannya
melalui sastra lisan Cangkriman. Sastra lisan kategori teka-teki ini
menjadi satu bagian utuh dengan pentas tari Sodoran. Tari
Sodoran pun menjadi bagian tak terpisahkan dengan perayaan
Karo. Simbol kemurahan, kedermawanan, ketelitian, kedetilan,
dan penghormatan leluhur ditampakkan dalam penyiapan dan
penyajian makanan ritual (sesaji) dan makanan santapan (nasi,
lauk, dan jajanan) pada rangkaian Karo. Tata sesaji Karo juga
mencerminkan sebuah estetika boga yang khas. Proses peramuan
dan penyajian masakan dan jajanan oleh institusi bethek-sinoman
menunjukan sebuah aktivitas sosial yang guyub penuh nilai
kegotong-royongan. Secara Kkhusus, sejarah geneologi dan
embriologi manusia Tengger disimbolkan dalam jajanan khas
Tengger, yakni kue pepes dan pasung. Pendek kata, makanan
Tengger dapat memproyeksikan seni, estetika, sosial-budaya,
sejarah, dan ilmu pengetahuan.

Telaah gasronomi Tengger dapat menjadi jalan untuk
memperkenalkan identitas makanan lokal Tengger, khususnya
makanan yang bersangkut-paut dengan ritual; memunculkan
kebanggan identitas bangsa, serta membuka wawasan kehidupan

Gastroritual Karo | 77



yang luas dalam cipta sastra bernuansa makanan dan manfaatnya
bagi kehidupan manusia.

78 | Sodoran-Karo



BAB9
SODORANDAN PENDIDIKAN REMAJA

Bab 9 membahas muatan nilai-nilai positif tentang kehidupan
dalam Sodoran. Jika kebanyakan seni tradisi memberikan impresi
meriah dan suka cita, maka Sodoran adalah seni yang merangkum
khalayaknya dalam atmosfer sakral dan penuh haru. Dikatakan
demikian karena tarian ini sarat akan makna tentang siklus
kehidupan, yakni dari mana-bagaimana-dan akan ke mana
kehidupan ini. Tarian ini potensial untuk dijadikan sebagai sarana
edukasi intromisi. Oleh Kkarena itu, bahasan bab ini akan
mendeskripsikan secara komprehensif Sodoran untuk penajaman
dan penguatan pengetahuan dan pemahaman generasi muda
Tengger terhadap Karo dan Sodoran. Bagian ini juga menjelaskan
utuh berbagai sarana dan prasarana ritual yang sarat akan nilai-
nilai filosofis; makna gerak sebagai lukisan perjalanan kehidupan
yang memberikan pemahaman tentang sangka paran; dan
relevansinya sebagai sarana edukasi intromisi bagi generasi muda
Tengger melalui jalan titiluri.



Sodoram: Tarian Sakral $Sarat Nilai Edukasi

Sodoran Tengger merupakan tradisi tahunan yang utama dalam
perayaan Hari Raya Karo. Tradisi berbalut seni ini dilaksanakan
secara ajeg pada pembukaan hari Raya Karo. Selain Sodoran, Hari
raya Karo juga dimeriahkan dengan kehadiran beragam tampilan
kesenian daerah baik yang khas Tengger maupun berasal dari luar
Tengger. Bantengan, kuda lumping, drum band, dan barongsai
adalah contoh seni luar Tengger yang turut meramaikan acara.
Sementara itu, tari ujung, tayub, dan sudah barang tentu tari
Sodoran adalah seni khas Tengger yang tidak pernah absen
mengisi tahapan tertentu dalam perayaan hari raya.

Tari Sodoran adalah seni khas dan unik dibandingkan
dengan berbagi jenis kesenian yang telah disebutkan sebelumnya.
Jika berbagai jenis seni sebelumnya direspon dengan meriah dan
penuh kebahagiaan, seni Sodoran dibawakan dan disaksikan
dengan penuh kekhususkan, bahkan keharuan. Suasana sakral
dibangun dari awal pagelaran mulai dari puja japa pandita, ritual
pengantar/pembuka di pura bagi para penarinya, hingga berbagai
piranti ritual sakral yang mengiringinya. Sejumlah piranti
pengiring antara lain bebunyian ritmis gamelan pengiring,
tebaran asap dupa dan aneka sesaji leluhur, serta bambu sodor
yang suci dan kaya makna simbolik.

Sejatinya, kekayaan makna simbolik hanya ternyatakan
implisit dalam piranti ritual. Bahkan, keseluruhan tahapan
upacara Karo dan keseluruhan tahapan prosesi ritual sodoraan
masing-masing mengandung kekayaan makna simbolik. Makna
simbolik Karo dan Sodoran terkait dengan nilai-nilai kebajikan
hidup bagi manusia dan semesta. Nilai-nilai positif tersebut
terbentang dari sisi moral personal, ekologis, sosial-budaya,
politik, ekonomi, religius, hingga nilai pendidikan dan
pembelajaran remaja.

Pendidikan remaja lazimnya dilakukan melalui jalur sosial,
baik secara informal (keluarga) maupun nonformal (pembekalan,
sosialisasi). Jalur kebudayaan belum banyak dioptimalkan. Jalur

80 | Sodoran-Karo



ini lebih menjanjikan diterapkan dalam masyarakat yang masih
memegang (memercayai) tradisi dan adat istiadat, termasuk
masyarakat Tengger. Pendekatan kebudayaan dalam pendidikan
generasi muda Tengger sangat prospektif mengingat tiga hal.
Pertama, tradisi dan seni menjadi pengikat masyarakat. Kedua,
tidak sedikit ditemukan kasus menikah usia dini karena kasus
hamil di luar nikah. Ketiga, masyarakat Tengger memiliki tradisi
yang sarat dengan nilai pendidikan remaja (Sodoran), namun,
dalam studi pendahuluan diketahui bahwa belum banyak generasi
muda yang memahami tradisi utama ini secara komprehensif.
Secara umum, titiluri menjadi dasar keyakinan mereka. Titiluri
merupakan sebuah prinsip kepatuhan kultural terhadap segala
sesuatu yang telah diajarkan dan dilaksanakan para leluhur.
Kepatuhan tanpa syarat ini menjadi motif begitu kuatnya
internalisasi tradisi, meskipun difusi kepatuhan adat ini terbatas
jangkauannya. Titiluri seharusnya dimaknai secara utuh sebagai
tindakan sekaligus pengertian. Dengan cara ini, ketahanan tradisi
bisa terpelihara secara intensif maupun ekstensif.

Demikian pula mengenai kebiasaan peringatan Karo yang berciri
khas tari Sodor atau “Sodoran”. Kehalusan perasaan nenek
moyang yang terikat oleh “udanegara” dan tata kesopanan
menyebarkan pengertian “Sangkan Paran” yakni asal muasal
dan tujuan perjalanan hidup manusia, dengan perlambangan
atau simbolisasi untuk menyebarkan sesuatu pengertian, apalagi
yang bergayut dengan kesopanan. Namun demikian, menurut
nenek moyang, sangkan atau dari mana atau bagaimana
terjadinya manusia, amat tidak patut atau tidak sopan dijelaskan
dengan blak-blakan, karena demikian sopannya sehinggga
dianggap tabu untuk memperbincangkannya. Akhirnya,
pengertian yang disebarkan dengan bungkus perlambang yang
indah dan unsur itu makin kabur. Kalau para penganut
kepercayaan itu sendiri saja bisa maknanya, apalagi tafsiran
orang lain yang hanya berdasarkan logika tentu akan melupakan
unsur kepercayaan yang menumbuhkan kebiasaan itu.
Pemahaman yang sangat berbeda-beda “kemantas” menjadi hal
yang tak dapat dihindarkan lagi. Untuk tidak makin kabur,
dihimpunlah cerita dan kisah dari semua pihak, terutama para
tetua di TENGEET N e seesessses s sssesssessssssssseseanes

(Narasi Pentas Sodoran)

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 81



Membangun pengertian yang lebih komprehensif tentang
Sodoran dari para tetua Tengger untuk kepentingan ekstensifikasi
pesan dan makna diharapkan berdampak terhadap penggenapan,
penajaman dan penguatan pemahaman generasi muda Tengger
terhadap tradisi mereka. Pemahaman ini penting sebagai wahana
reaktualisasi tradisi lokal kehidupan kontemporer abad milenial.
Tradisi harus mampu menyambut tantangan perubahan global
sekaligus mampu menguatkan diri sendiri agar tetap bertahan
Tradisi dituntut menyesuaikan diri dengan perubahan,
memanajemennya, dan memimpinnya dengan jati diri yang
otentik.

Simbolisasi Instrumen Tari

Instrumen yang menonjol dalam tarian Sodoran adalah kecrek
atau bambu sodor. Disebut kecrek karena alat tersebut
mengeluarkan bunyi 'crek” saat dihentakkan penari. Dikatakan
pula sebagai sodor karena digunakan untuk nyodor ‘menyerahkan
atau memasrahkan diri’. Siapa saja boleh mengambil bahan-bahan
dari hutan sebagai bahan dasar pembuatan kecrek atau sodor.
Selain itu, tidak ada ketentuan khusus siapa yang harus
membuatnya. Pembuatnya bisa Pak Sepuh atau Pak Legen.

Gambar 5. Kecrek atau bambu Sodor

Bahan yang diperlukan dalam pembuatan kecrek atau
bambu sodor antara lain bambu wuluh, penjalin (rotan sebagai tali

82 | Sodoran-Karo



untuk mengikat) atau blanding (serutan bambu), sepet (sabut
kelapa), janur, dan pala wiji. Cara pembuatannya sederhana yaitu
() memotong bambu wuluh sepanjang 150 cm, (ii) melilitkan
janur sepanjang bambu, (iii) memasukkan biji-bijian ke bagian
atas dan bawah ruas bambu, (iv) menutup dengan sepet lubang
bagian atas dan bawah bambu, termasuk bagian tengah, dengan
cara diikat menggunakan rotan atau branding.

Bambu wuluh merupakan simbol dari wolu, loro, sepuluh.
Wong Tengger punya Dasawara, bahwa orang harus bisa nglakoni.
Dasawara tersebut terdiri atas sabar, nrima, bening (hati dan
pikiran), eling, titi ngerti, geming, ati-ati, ila-ila (larangan),
nglakoni. Sepet merupakan simbol dari rasa senang, susah, dan
sedih. Pada keterangan lain sepet juga bisa menjelaskan keadaam
sebat, ketidaknyamanan, tidak menyenangkan. Sementara ini,
bambu wuluh menggambarkan sisi yang menyenangkan. la adalah
simbol senjata lingga (alat kelamin jantan). Pendek kata, Bambu
wuluh dan sepet merupakan sebuah simbolisasi bahwa perjalanan
kehidupan itu ada pasang surutnya yang dinamis. Selanjutnya,
janur menggambarkan kesucian dan kesakralan cinta.

Sesaji Ritual Blarak’i Sodoran Karo

Sesaji ritual Blarak’i Sodoran meliputi gubahan atau kembang
gubahan (senikir, tanlayu, genjret, putihan, dan tlotok), jajanan
pasar, gedhang ayu, segelas air putih, dan segelas kopi. Kembang
gubahan adalah sejenis sesaji yang nantinya akan diletakkan di
tempat-tempat yang mengandung air. Sesaji yang berisi beragam
bunga ini dihaturkan kepada dewata yang bertugas menjaga mata
air, terutama penjaga empat mata air (banyu macapat) yaitu
Utara, Timur, Selatan, dan Barat. Biasanya selain diletakkan di
sumber mata air yang ada di desa, kembang gubahan juga
diletakkan di kamar mandi atau tempat penampungan air yang
ada di rumah. Tumbuhan yang digunakan untuk kembang
gubahan biasanya didapatkan di area sekitar ladang (liar) ataupun
memang sengaja ditanam.

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 83



Daun tlotok bermakna telu thok ‘hanya tiga’ (yang utama),
yakni lahir, hidup, mati. Tlotok juga memiliki makna bahwa
manusia harus benar dalam tiga hal: berpikir, berbicara dan
berbuat. Daun senikir memiliki makna berpikir (menimbang-
nimbang) mengenai hal-hal yang baik dan buruk. Tanlayu
memiliki makna kelanggengan atau keabadian.

L

Gambar 6 Sesaji Blarak’i Sodoran

Di Ngadiwono, pelaksanaan Sodoran sebagai ritual
nyepasari Karo harus dilengkapi dengan sesaji yang tempatnya
terbuat dari takir janur sejumlah 25 buah, takir godong 25 buah,
tumpeng 25 buah, tempat lauk 25 bauh, sega galang, sega roahan,
gedhang ayu, pras pertula, dan pras among sanding. Sarana
lainnya adalah bambu wuluh sebagai alat yang dipakai untuk
pentas dan degan yang dimasukkan ke dalam tempayan dan
gayung sebagai simbol untuk ‘menggayung’ air suci.

Dalam setiap proses ritual apapun gedhang ayu wajib ada
karena menyimbolkan tempat duduk untuk para leluhur yang
diundang. Gedhang ayu juga untuk duduk roh halus, lelembut, dan
baureksa. Itu mengapa tempatnya selalu di atas. Gedhang ayu
umumnya dibalut kain ider-ider. Komposisi sesaji gedhang ayu
secara lengkap tediri atas sisir, bedak tabur, kaca, rokok klobot,
dan cok bakal satu takir.

84 | Sodoran-Karo



Gambar 8. Gedhang Ayu

Selain sesaji, sarana ritual juga disiapkan, meliputi
gayung/jodan untuk menyucikan semesta; degan sebagai simbol
air wasuhpada/pembersih yang ditutup dengan daun beringi
sebagai simbol pengayoman; dan jimat klontong. Jimat Klontong
atau baju Ontokusumo adalah busana yang tanpa jahitan dan
diyakini menyatu dengan kulit. Dalam legenda Desa Tengger,
Eyang Tunggak dan Eyang Tompo mendapatkan pusaka ini
setelah melakukan semedi. Pusaka sakti ini akan dibuka dari
tempat penyimpannya setelah ritual Blarak’i dan seusai tari
Sodoran dilakukan.

Atribut Penari

Para penari, baik laki-laki maupun perempuan dalam pementasan
tari Sodoran (Pembukaan dan Penutupan Karo) mengenakan
udeng Tengger, baju kemeja putih yang berlogo di atas sakunya,
memakai selendang berwarna kuning, (semacam) ikat pinggang,
keris yang diselipkan ke dalam ikat pinggang dengan posisi di
belakang, jarik, dan celana dengan panjang 3.

Selanjutnya pakaian yang digunakan dalam tarian Sodoran
“Slempang kuning linggar jati ..” dan seterusnya,
sesungguhnya ini bukan hanya pakaian belaka. Pakaian ini
digunakan dalam pemujaan. Pakaian ini menyimbolkan
Sulinggih yang sesungguhnya. Hal dapat dijelaskan melalui

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 85



ungkapan mantra. Selanjutnya, yaitu “arco patung

panggonaniro,” Ungkapan yang terakhir ini adalah wujud
pemujaan yang pada tempo dulu diwujudkan dalam
bentuk bangunan berlubang yang memiliki sejenis tugu di
atasnya. Bangunan ini adalah Lingga Yoni sebagai tempat
pemujaan Hindu Kuno. Lingga Yoni inilah simbol Purusa
Pradana yang sangat kental dengan Karo, Jenang dan
Sodoran.

(Narasi pentas Sodoran)

Gambar 7. Keris Penari Sodor

86 | Sodoran-Karo



Udheng

Slempang
‘?{L‘ s ! 5 Kemeja Putih

Keris - '
Sabuk

Jarik
Celana pendek
hitam

Gambar 8. perlengkapan Penari

Pakaian untuk penari tidak boleh berwarna merah, karena
warna merah dekat dengan warna cahaya dan langit, jadi dekat
dengan alam lain. Variasi yang disarankan adalah kuning-kuning
dan putih-kuning. Namun yang lebih baik adalah putih-hitam.
Kemejanya berwarna putih, celananya berwarna hitam. Putih
bermakna langit dan hitam berarti pertiwi. Slempang kuning
merupakan sampet sejati. Dalam sejarah Tengger, slempang
kuning digunakan pendeta dalam pemujaan. Slempang adalah
simbolisasi ikatan kesucian jiwa. Saat menghaturkan ritual atau
bersemedi, seorang pandita akan diikat dan dislempang jiwanya
dalam kesucian.

Penari Sodor menggunakan slempang yang tidak bersilang
dua sebagaimana yang digunakan pandita. Slempang kuning atau

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 87



sampet yang digunakan dukun pandita merupakan simbol dari
menutup babahan hawa nawa sanga. lIstilah lainnya, ngempet.
Kuning diibaratkan dengan warna emas yang bermakna
keindahan. Berbeda dengan slempang yang dikenakan penari
sodor yang bersilang satu. Slempang laki-laki menyilang dari
kanan ke kiri, dan perempuan dari kiri ke kanan. Silang kanan
bermakna bahwa laki-laki tidak boleh dikiwo atau dilawan dalam
rumah tangga. Slempang kiri menandakan penari masih suci.
Selanjutnya, ikatan kepala dengan udeng bisa bervariasi model
akhirnya, namun pola atau cara mengikatnya harus ikat moncopat
dan dilanjutkan dengan lipatan segitiga. Udeng yang tidak
berbentuk moncopat tidak boleh digunakan, contohnya udeng
Bali. Udeng merupakan simbol mengikat pikiran.

Tahapan Tari Sodoran, Lukisan Perjalanan

Dini hari sekitar pukul 03.00-05.30 WIB, pada pembukaan Hari
Raya Karo dilaksanakan ritual Blarak’i. Pada rangkaian ritual
Blarak’i terdapat pembacaan Cangkriman Kertijoyo dan
pementasan Tari Sodoran. Cangkriman Kertijoyo merupakan teka-
teki yang berisi pertanyaan sekaligus jawabannya. Cangkriman
Kertijoyo dibacakan oleh Dukun pandita Ada dan seorang staf
dukun. Dukun pandita bertugas membaca pertanyaan dan staf
dukun membacakan jawabannya. Sebelum dilakukan pembacaan
Cangkriman Kertijoyo, seseorang akan memandu penari Sodoran
untuk naik ke panggung. Pemandu penari Sodoran ini disebut
pelandang. Penari Sodoran berjumlah genap, mulai dari empat
orang, delapan orang, hingga dua belas orang. Pada siang hari saat
puncak ritual pembukaan Karo, Tari Sodoran dilakukan oleh
penari perempuan, laki-laki atau campuran. Berbeda dengan tari
Sodoran pada permulaan ritual Karo (Blarak’i), jenis kelamin
penari didominasi oleh laki-laki yang merupakan sesepuh.

Sesepuh mengawali pembukaan Karo dengan tari Sodoran
karena sejumlah hal. Selain faktor regenerasi kultural
dimungkinkan juga karena waktu pelaksanaan. Pelaksanan tari
pada dini hari tanggal 15 sasi Karo dinilai lebih tepat dibawakan

88 | Sodoran-Karo



oleh penari laki-laki dan dewasa. Para remaja, khususunya remaja
putri sudah mendapatkan bagian untuk tampil pada siang hari
pada tanggal yang sama.

Gambar 9. Prosesi Blarak’i

Penari Sodoran muda Tengger dan tetua adat kini telah
berpikir pentingnya organisasi. Mereka membentuk perkumpulan
atau dikumpulkan sebagai kelompok penari jauh hari
Penghimpunan jauh hari ini dimaksudkan untuk mempersiapkan
diri penari secara lahir dan batin, mental dan fisik, spiritual dan
teknis. Mengingat ada sejumlah tahapan yang harus mereka lalui
sebelum sah dan memenuhi syarat membawakan tarian sakral
Karo ini.

Melalui aba-aba Sang pelandang, dua belas penari muda
Sodoran menuju panggung. Setelah berada di panggung, dan
Cangkriman Kertijoyo dibacakan, salah satu staf dukun akan
melakukan gerakan simbolik mengisi gentong air dengan alat
khusus yang diamakan jodan. Setelah itu, gong akan ditabuh dan
gamelan mulai dimainkan. Penari Sodoran pun mulai menari.

Secara teknis, gerakan dalam Tari Sodoran terbilang
sederhana, namun padat makna. Sebagaimana tari tradisional
rakyat umumnya, tari Sodoran dibentuk oleh musiknya atau
gendingnya karena pola gending dan kendangan sudah ada
terlebih dahulu, maka gerak tari mengikuti musik (Minarto, 2008:
196).

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 89



Tarian sakral yang hanya boleh dipentasan saat hari raya
Karo ini berisi gerak tari yang sederhana dan tidak rumit.
Meskipun demikian, nilai-nilai ikhwal eksistensi manusia
terkemas secara simbolik-eufemistis di dalam kesederhanaan
gerak tersebut (Sukmawan, 2017:366). Mula-mula, para penari
saling berhadapan dalam posisi duduk menyembah. Secara
berlahan kemudian mereka berdiri dan mulai menari. Sambil
terus menari, satu sama lain akan saling mendekat.

Gambar 2. Posisi Sembah/Sungkem

Gerak tari pada sesi pertama diawali dengan gerak kaki
kanan, yakni dengan posisi kaki kanan sedikit dilekukkan. Ujung
kaki kanan dirapatkan ke kaki kiri dan sedikit dilekukkan
sehingga ruang antara kaki kanan dan kaki kiri membentuk
segitiga. Bersamaan dengan itu, para penari mengayunkan
tangannya ke samping kiri dengan posisi tangan kiri lurus (sejajar
dengan bahu) dan tangan kanan di letakkan di dada. Kedua
telapak tangan terbuka menghadap ke arah kiri. Begitu pula
dengan posisi kepala para penari ditengokkan ke arah samping
kiri. Jika gerakan menghadap kiri sudah dilakukan, maka secara
otomatis penari akan mengubah posisi gerak tari ke gerakan kaki
kiri. Pada posisi ini, kaki kiri yang dilekukkan dan posisi tangan
serta kepala menghadap ke kanan. Dalam setiap gerakan, para

90 | Sodoran-Karo



penari melakukan dua kali gerakan menurunkan setengah
badannya dengan menekukkan lutut lebih rendah. Kemudian,
akhir dari gerakan untuk satu posisi ini ditandai dengan suara
dungjesss yang berasal dari alat musik yang dimainkan.
Keseluruhan deskrispi di atas adalah tahapan papakan. Tahap
awal tari setelah sungkem ini menggambarkan pertemuan antara
laki-laki dan perempuan.

Setelah itu, setiap penari akan diberi bambu wuluh yang
berisi palawiji (jagung, ketang, ucet) oleh pelandang dibantu staf
Dukun. Setelah masing-masing penari memegang satu bambu
wuluh, bambu tersebut dipegang dengan tangan kanan dan posisi
bambu berdiri (vertikal). Sementara itu, tangan kiri diletakkan di
dada dengan posisi telapak tangan terbuka menghadap ke kanan.
Pada momen ini, penari bersiap menunggu instrumen musik
memberi tanda bahwa gerak tari selanjutnya dimulai. Saat musik
telah memberi tanda bahwa tari dimulai, para penari mulai
mengambil kuda-kuda untuk melakukan gerakan kaki tangan
dengan alat, yakni dengan melekukkan kaki kanan. Sementara itu,
bambu yang dipegang dengan tangan kanan diposisikan secara
horizontal. Kemudian, tangan kanan dan kepala menghadap ke
arah Kiri.

Gerakan selanjutnya adalah gerak kaki kiri dengan alat,
yaitu menghadap ke depan dengan posisi tangan kiri diletakkan di
dada dan kepala menghadap ke depan. Dalam setiap gerakan,
bambu dihentak-hentakkan sebanyak tiga kali sehingga
menimbulkan bunyi ‘kecrek”. Seusai melakukan gerakan dengan
alat ini, para penari bertemu di tengah panggung dan melakukan
gerak tari selanjutnya yakni mengadu bambu. Gerakan adu bambu
dilakukan dengan membungkukkan badan, kaki kiri lurus ke
depan dan kaki kanan di belakang sebagai penumpu badan. Pada
saat yang sama, bambu disodorkan ke depan. Kemudian, ujung
bambu dipukul-pukulkan ke telapak tangan kiri. Setelah gerak adu
bambu. Para penari kembali melakukan gerak tari seperti semula,
dengan posisi saling membelakangi untuk kembali ke tempat
semula. Kemudian, mengulangi gerak tari sesi bambu wuluh dari

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 91



awal sampai akhir sebanyak tiga kali. Akhirnya, penampil terakhir
adalah penghancuran bambu wuluh dengan cara dipukul-
pukulkan ke lantai hingga palawiji di dalamnya berhamburan.
Setelah itu, bambu wuluh kembali diambil oleh pelandang dan staf
Dukun. Deskripsi rinci gerakan tari dengan alat di atas adalah
tahap kedua tarian sodor yang dinamakan adu sodor.

Tahap ketiga tarian setelah papakan dan adu sodor adalah
tahap salipan. Dalam tahap ini, para penari melakukan gerak tari
persis seperti tahap satu (salipan), tetapi para penari tidak
bertemu di tengah, melainkan saling bersilangan dan terus menari
sampai berada di posisi ‘penari lawan’. Lalu, menarik diri kembali
sampai berada di posisi semula. Gerakan ini diulangi sebanyak 3
kali.

Setiap gerakan dalam Tari Sodoran dilakukan sebanyak 12
langkah dalam 3 kali balikan, sehingga jika ditotal akan berjumlah
9 kali gerakan. Sembilan ini melambangkan sembilan hawa nafsu
dalam diri manusia. Adapun, secara filosofis, Tari Sodoran sangat
sarat akan makna. Tari Sodoran merupakan tarian simbolis cikal-
bakal adanya manusia. Dalam istilah lain, Tari Sodoran juga
disebut sebagai tarian sangkan paran atau asal-usul keberadaan
manusia di dunia. Tari Sodoran menyimbolkan pertemuan pria
dan wanita untuk menebar benih kehidupan. Karena itu, tari
Sodoran juga bisa dikatakan sebagai tari sangkan paran (asal-usul
manusia di dunia) (Sukmawan, 2018).

Makna Gerak Tari Sebagai Pesan Eduseks

Gerak di dalam tari merupakan elemen baku yang paling
mendasar (Soedarsono, 1972:4). Gerak tersebut dipergunakan
sebagai media untuk mengungkapkan ekspresi, dan mediumnya
adalah tubuh manusia. Ungkapan ekspresi melalui gerak tersebut
merupakan suatu pernyataan imajinatif yang dituangkan dalam
bentuk simbol-simbol (Minarto, 2013: 73). Simbol gerak tentu
menyiratkan makna. Makna gerakan pada 3 kali balikan pertama
tari Sodoran adalah proses perkenalan antara laki-laki dan
perempuan yang masih malu-malu (gerakan papakan/petukan).

92 | Sodoran-Karo



Pada gerakan ini, para penari menari hingga mereka bertemu di
tengah-tengah panggung, kemudian bergerak mundur ke tempat
semula. Begitu seterusnya hingga 3 kali.

Gambar 3 Gerak Papakan/Petukan
Selanjutnya, 3 kali balikan kedua saling bersalipan tari

Sodoran merupakan simbol bahwa pemuda-pemudi tersebut
sudah lebih kenal (menikah). Kemudian, 3 kali balikan ketiga,
seluruh penari bertemu di tengah-tengah panggung. Pada gerakan
ini, penari membawa bambu wuluh yang merupakan simbol
belajar berumah tangga dengan ego yang saling berbenturan. Lalu,
3 kali balikan keempat dengan membawa bambu, para penari
saling bersalipan. Ini merupakan simbol dari rumah tangga yang
sudah matang atau sudah lebih dewasa. Kemudian, pada tahap
selanjutnya adalah pemecahan bambu. Gerakan ini merupakan
simbol penebaran benih atau membuat keturunan (gerakan adu
sodor). Setelah itu, melakukan tarian kembali, 3 kali bertemu di
tengah dan 3 kali bersalipan. Gerakan ini merupakan simbol dari
rumah tangga yang sudah lengkap (gerakan salipan).

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 93



Gerak 4. Salipan

Tafsiran lain yang mirip tentang simbol-simbol tiga gerakan
tari Sodoran adalah trilogi kehidupan: kelahiran-kehidupan-dan
kematian. Meskipun deskripsi simbolis kehidupan manusia
tampak dominan disajikan dalam rangkaian tarian, pesan
pentingnya adalah pemahaman sangkan paran atau asal dan
tujuan kehidupan. Sangkan paraning dumadi merupakan falsafah
hidup Jawa sebagai rujukan untuk mengungkapkan pandangan
terhadap manusia, Tuhan, serta lingkungan alam oleh masyarakat
Jawa. Dalam karya seni, falsafah ini berbentuk pralogis, metafisk,
simbolik, dan penuh teka-teki yang misterius. Dalam tari Bedoyo
dan Serimpi misalnya, disampaikan makna tentang asal-usul
manusia (Hartono, 2000)

Setelah semua proses tarian selesai, dukun pandita
membacakan mantra untuk air suci supaya bibit-bibit itu tumbuh
dengan subur dan tidak ada gangguan apa pun. Setelah itu, para
penari diberikan air suci tersebut. Setiap kali dipentaskan, tarian
Sodoran selalu dibawakan dengan gerak serempak yang selaras
dengan musik dan sepenuh penjiwaan. Gerak tubuh, musik, dan
penghayatan, dalam konsep Jawa, dikenal dengan wiraga, wirama,
dan wirasa. Wiraga adalah gerak tubuh yang dilakukan oleh
penari, Wirama adalah gerak tubuh penari dan irama iringan tari,
dan Wirasa adalah penjiwaan atau penghayatan. Gerak tari,

94 | Sodoran-Karo



iringan musik, dan penghayatan adalah satu kesatuan yang
menjelmakan sebuah nilai keindahan (Sari, 2015:11)

Setiap malam, sebelum para penari melakukan tarian esok
harinya, mereka akan berkumpul di Sanggar Pamujan dan
diberikan wejangan oleh dukun pandita. Wejangan tersebut di
antaranya adalah filosofi dari setiap gerakan yang dilakukan
dalam tari Sodoran. Bahwasanya, tari Sodoran adalah tari sangkan
paran. Lugas dibahas bahwa Tari Sodoran menyiratkan edukasi
seks (eduseks) bagi pelaksananya (penarinya) terutama dan bagi
generasi muda umumnya. Hasil kajian Utomo dkk (dalam Pakasi
dkk, 2013) menuturkan bahwa meskipun tidak terdapat mata
pelajaran khusus pendidikan seksualitas, tetapi hal ini telah
terintegrasi dalam mata pelajaran Penjaskesor, Biologi, Ilmu
Pengetahuan Sosial, dan Pendidikan Agama. Namun demikian,
pendidikan seksualitas yang telah diberikan di sekolah tampak
masih lemah.

Pendidikan seksualitas yang diberikan di sekolah belum
cukup memberdayakan remaja untuk memahami seksualitasnya
dan menghindari perilaku seks yang berisiko bagi kesehatan
reproduksi dan seksualitasnya. Seharusnya, pendidikan
seksualitas bagi remaja memberikan informasi terkait
perlindungan diri bagi remaja dan seksualitasnya. Maka dari itu,
diperlukan pendidikan informal sebagai sarana meletakkan
pemahaman tentang pendidikan seksualitas secara lebih
memadai. Seni merupakan instrumen kebudayaan yang bisa
dimanfaatkan untuk menyampaikan pesan edukatif secara
informal. Tari Sodoran bahkan tidak sekadar memuat pesan
edukatif. Tari sakral ini memenuhi empat fungsi tari sekaligus,
yaitu sarana upacara, hiburan, pertunjukan, dan media
pendidikan (Jazuli: 1994). Sebagai sarana upacara, Sodoran
merupakan media persembahan atau pemujaan untuk
mendapatkan keselamatan atau kebahagiaan. Sebagai media
hiburan, Sodoran  dimaksudkan untuk memeriahkan atau
merayakan hari raya Sodoran. Sebagai pertunjukan, Sodoran
selalu memberikan pengalaman estetis sekaligus reigius kepada

Sodoran dan Pendidikan Remaja | 95



penonton. Yang tidak kalah penting, sebagai media pendidikan,
Sodoran menyaampaikan pendidikan seks secara sublim.

Harus diakui bahwa norma dalam masyarakat menganggap
bahasan seks masih tabu untuk dibicarakan secara transparan.
Konsumsi bahasan ini umumnya juga terbatas pada mereka yang
dewasa. Tari Sodoran merupakan jalan masuk untuk
menyampaikan nilai-nilai penting sangkan paran yang selaras
dengan norma kesantunan, sesuai dengan karakteristik dan minat
remaja, dan sejalan dengan kebijakan pemerintah terkait dengan
pemajuan kebudayaan.

96 | Sodoran-Karo



DAFTAR RUJUKAN

Adab, Gugus dkk. 2013. Bahagiakah Kalau Manut: Studi Kepatuhan
pada Masyarakat Jawa. (online),
(https://publikasiilmiah.ums.ac.id/ xmlui/
bitstream/handle/11617/3956/D3.pdf?sequence=1&isAllo
wed=y), dikases 27 Mei 2020Hartono. 2000. Seni Tari
Dalam Persepsi Masyarakat Jawa. Harmonia: Jurnal
Pengetahuan dan Pemikiran Seni, vol. 1, no. 2, 2000, hlm. 52.

Amir, Adriyetti. 2013. Sastra Lisan Indonesia. Penerbit ANDI:
Yogyakarta.

Astika, I Made dan Yasa, I Nyoman. 2014. Sastra Lisan: Teori dan
Penerapannya. Yogyakarta: Graha Ilmu.

Darihastining, Susi. 2016. Etnopuitika Sastra Pentas Jidor Sentulan.
Malang: Aditya Media.

Endraswara, Suwardi. 2018. Metodologi Penelitian Gastronomi
Sastra. Yogyakarta: Textium.

Fossali, PB. 2008. Seven Conditions for The Gastronomic Sciences.
Gastronomic Sci, 4 (8):54-86.

Hefner, Robert W. 1985. Hindu Javanse: Tengger Tradition and
Islam. New Jersey: Princeton University Press.

Irhandayaningsih, Ana. 2012. Kajian Filosofis terhadap
Multikuturalisme di Indonesia, (online),
(https://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika/article/
view/3988), dikases 3 Juni 2020.

Jazuli M. 1994. Telaah Teoritis Seni Tari. Semarang: IKIP Semarang
Press.

Minarto, Soerjo Wido. 2013. Pemahaman Teknik Sebagai Dasar
Pengembangan Tari Tradisional. Jurnal TEROB, 4.1 halm.
72-94.

Minarto, Soerjo Wido. 2008. Struktur Simbolik Dramatari Wayang
Topeng pada Dramatari Wayang Topeng Malang Di Dusun
Kedungmonggo Desa Karangpandan Kecamatan Pakisaji
Kabupaten Malang. Tesis tidak diterbitkan. Magister
Pendidikan Seni di UNNES Semarang. Montanari, Massimo.
2002. Food is Culture. New York: Columbia University Press.



Nahak, Hildigardis M. 1. 2019. Upaya Melestarikan Budaya
Indonesia Di Era Globalisasi, (online),
(https://www.researchgate.net/  publication/334000831
_UPAYA_MELESTARIKAN_BUDAYA_
INDONESIA_DI_ERA_GLOBALISASI), diakses 27 Mei 2020.

Oetomo, Boedy Setyo. 2015. Strategi Akomodatif Komunitas
Tengger dalam Mempertahankan Identitas Keagamaannya
(online), (https://blasemarang.
kemenag.go.id/journal/index.php/smart/article/view/227)
, dikases_3 Juni 2020.

Pakasi, Diana Teresa dan Reni Kartikawati. 2013. Antara
Kebutuhan dan Tabu: Pendidikan Seksualitas dan Kesehatan
Reproduksi bagi Remaja di SMA. 17(2): 79-87. Makara Seri
Kesehatan. (online). (http://www.academia.edu/ download/
33338531/3030-5679-1-SM.pdf) Diakses pada tanggal 21
Mei 2020.

Rahman, Maman. 2012. Konservasi Nilai dan Warisan Budaya
(online),
(https://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/ijc/article/view
/2062), diakses 27 Mei 2020.

Ranjabar, Jacobus. 2006. Sistem Sosial Budaya Indonesia: Suatu
Pengatar. Bandung: Ghalia Indonesia.

Rifa’i, K.M. 2016. Internalisasi Nilai-Nilai Religius Berbasis
Multikultural dalam Membentuk Insan Kamil, (online),
(http://jurnalpai.uinsby.ac.id/index.php/
jurnalpai/article/view/78), dikases 3 Juni 2020

Sari, Mey Kartika. 2015. Biografi Tri Broto Wibisono, Konsep dan
Pandangan Terhadap Seni Tari, (online),
(https://jurnalmahasiswa.unesa.ac.id/ index.php/ apron/
article/view/12356), diakses 25 Mei 2020.

Sarwono, S.W. dan Meinarno, E.A. 2009. Psikologi Sosial. Jakarta:
Salemba Humanika.

Soedarsono. 1972. Djawa dan Bali, Dua Pusat Perkembangan
Drama Tari Tradisional di Indonesia. Yogyakarta: Gajah
Mada University Press.

Suardipa, I Putu. 2018. Problematika Segmentasi dalam
Multikultur dalam Masyarakat Hindu Bali, (online),

98 | Sodoran-Karo



(http://jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/bhuwana
/article/view/35/33), diakses 3 Juni 2020/

Subalidinata. 1994. Sarining Kasusastran Djawa, Yogyakarta:
Djaker.

Sukatman. 2009. Butir-butir Tradisi Lisan Indonesia: Pengantar
Teori dan Pembelajarannya. Yogyakarta: LaksBang
PRESSindo

Sukmawan, Sony. 2017a. Pesan-Pesan Lingkungan dalam Folklor
Tengger dan Relevansinya bagi Pendidikan Karakter.
Makalah, disajikan dalam Seminar Internasional ECKLL VI
Unitomo, Surabaya, 23 Agustus 2017,

Sukmawan, Sony dkk. 2017b. Kearifan Ekologi dalam Sastra Lisan
Tengger dan Pemanfaatannya Sebagai Sarana Mitigasi
Bencana. Jurnal lImiah Edukasi dan Sosial, Volume 8, Nomor
8, September 2017.

Sukmawan, Sony. 2017c. Leluhur Tengger: Kehadiran Psikis Sang
Penjaga Gerbang Kosmis. Makalah disajikan dalam Seminar
Nasional Kesusastraan ATL Jatim-Universitas Trunojoyo,
Madura, 14 Oktober 2017.

Sukmawan, Sony. 2018. Sesajen Tengger dalam Perspektif
Arkeologis, Folkloristik dan Sastra Lisan. Prosiding Seminar
Internasional ECKLL VI, 12 Juli 2018, Unitomo Surabaya.

Sukmawan, Sony dan Rahmi Febriani. 2018. Folklor Tengger:
Literasi Harmoni Budaya, Instrumen Pendidikan,
Konservasi, dan Kewirausahaan. Makalah, disajikan dalam
Seminar Internasional Riksa Bahasa XII UPI, Bandung, 3
November

Sukmawan, Sony, E. Setiawati, M.S. Rizal, R. Febriani. 2020.
Dimensi Ekologi Folklor Unan-unan Tengger, (online),
(http://jiesjournal.com/index.php /jies/article/view/224),
diakses 27 Mei 2020.

Suparlan, Parsudi. 2002. Multikulturalisme, (online),
(https://jurnal.ugm.ac.id/jkn/article/ view/22069/14727),
dikase 3 Juni 2020.

Suseno, Franz Magnis. 1993. Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi
tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama.

Daftar Rujukan | 99



Warsaa, Yogi Widya Saka. 2019. Visualisasi Upacara Tawur Agung
Kesanga dalam Film Dokumenter “Di Balik Awan Tengger,
(online), (http://journal.isi.ac.id/index.php/invensi/article/
download/2671/1032), diakses 27 Mei 2020.

Wirutomo, Paulus, dkk. 2012. Sistem Sosial Indonesia. ]akarta:
Universitas Indonesia Press.

Yaqin, Ainul. 2005. Pendidikan Multikultural. Yogyakarta: Pilar
Media.

Yunus, Rasid. 2013. Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai
Upaya Pembangunan Karakter Bangsa (Penelitian Studi
Kasus Budaya Huyula Di Kota Gorontalo), (online),
(https://ejournal.upi.edu/index.php/JER/ article
/view/3508), diakses 27 Mei 2020.

100 | Sodoran-Karo



BIODATA PENULIS

Sony  Sukmawan, dosen Prodi
Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia
di Jurusan Pendidikan Bahasa FIB ini
aktif meneliti, menulis jurnal ilmiah,
menyajikan makalah, dan melaksanakan
pengadian kepada masyarakat. Sejumlah
penelitiannya antara lain: Strategi
Budaya dalam Konservasi Alam dan
Mitigasi Bencana melalui Kajian Kearifan
Lingkungan Perempuan Tengger dalam
Folklor (2017-2018), Efek Penggunaan Materi Otentik
terhadap Kemampuan Menulis Esai dalam Tingkat
Kecakapan Berbahasa yang Berbeda dalam kaitanya dengan
Penguatan Karakter Bangsa (2019), Model Mitigasi Bencana
Berbasis Tradisi Lisan (2019), Pengetahuan Tradisional
tentang Ekologi dalam Sastra Anak-Anak (2019), dan
Penanaman Pendidikan Karakter di Sekolah melalui Teks
Media Luar Ruang di Kota Malang Sebagai Upaya
Mengurangi Permasalahan Sosial Remaja (2019). Jurnal yang
telah terpublikasi diantaranya, yaitu Kearifan Ekologi dalam
Sastra Lisan Tengger dan Pemanfaatannya bagi Mitigasi
Bencana (2017), Environmental Wisdom In Oral Literature of
Arjuna Slopes People (2018), Perempuan-Perempuan
Pemeluk Erat Adat: Studi Etnografi Perempuan Tengger
(2018), Kampung Kulservasi (Kuliner dan Konservasi)
Wanamerta, Tengger: Konsep Pariwisata Hijau (2018), dan
Using Environmental Issues to Trigger The Students’ Critical
Thinking in Essay Writing Class (2019). Makalah yang telah
disajikan meliputi Sesajen Tengger Dalam Perspektif
Arkeologis, Folkloristik dan Sastra Lisan (2018), Folklor
Tengger Sebagai Sumber Penciptaan Desain Kemasan
Makanan Olahan (2018), Folklor Tengger: Literasi Harmoni
Budaya, Instrumen Pendidikan, Konservarsi, dan
Kewirausahaan (2018), Folklor Unan-unan Tengger:
Membentang Kearifan Ekologis, Mewujud Keselarasan Kosmis




(2019), dan Mengamati teliti membangun Peduli: Kajian
Ekokritik Cerita Anak Majalah Penjebar Semangat (2019).
Sejumah PKM yang dilaksanakan tiga tahun terakhir di
antaranya, yaitu Revitalisasi Seni Pertunjukan Jaranan Sekar
Melati Sebagai Basis Pengembangan Ekonomi Kreatif di Desa
Toyomarto Kecamatan Singosari (2016), Revitalisasi Seni
Tradisi Masyarakat Torongrejo, Pujon (2017), Komodifikasii
Seni Pertunjukan Jaranan Pujon (2018), dan Pemanfaatan
Terong Belanda Sebagai Kuliner Olahan Alternatif Khas
Tengger Guna Menunjang Wanawerta Sebagai Desa Wisata
Saujana Tengger, Kabupaten Pasuruan (2018).

M. Andhy Nurmansyah, dosen Prodi Sastra
Inggris di Jurusan Bahasa dan Sastra FIB ini
aktif meneliti, menulis jurnal ilmiah,
menyajikan makalah, dan melaksanakan
pengabdian kepada masyarakat. Sejumlah
penelitiannya antara lain: Strategi Preservasi
Seni Tradisi; Studi Kasus Kesenian Lengger di
Kabupaten Jember (2010), Kajian Narasi
Lokal sebagai motif Batik Tulis di Kabupaten
Trenggalek, Sampang dan Tuban (2014), Kajian Folklor Narasi dan

Ritual Besar Masyarakat Tengger Tahap (2016), Kajian
Masyarakat Tengger dan Globalisasi (2017), Kajian Narasi dan
Diskursus Film Mainstrean dan Sidestream Indonesia (2018), dan
Diskursus Nasionalisme dalam Film Biografis Indonesia (2019).
Jurnal yang telah terpublikasi di antaranya adalah
Mendayagunakan Genre Sastra Flash Fiction untuk Menulis Teks
Argumentasi (2015), Kudus and Its Sweet Soya Sauces Stories in
Mediating Multicultural Learning (2016), SWOT Analysis to
Enhance Productivity of Batik Industri Centre in East Java Province
Indonesia (2017), Manifestasi Kearifan Ekologis dalam Karo dan
Kasada: Sebuah Perspektif Ekokritik (2018), dan Menjaga Nilai,
Menyemai Kepariwisataan Global yang Berkekuatan Lokal (2020).
Makalah yang telah disajikan meliputi Ruko Serbu di Kota Malang
dan Konstruksi Gaya Hidup Konsumtif (2011), Globalisasi dan Seni

102 | Sodoran-Karo



Tradisi: Lengger Hibrid dan Potensi Seni Pariwisata Seni
Tradisional (2011), Desain Batik Dalam Balutan Narasi Lokal: Reka
Ulang Budaya Lokal dan Jiwa Wira usaha untuk Memperkuat
Karakter Bangsa (2014), dan Tayub Dance within the Realm of
Karo Ritual (2019). Sejumah PKM yang dilaksanakan tiga tahun
terakhir di antaranya, yaitu Pelatihan Strategi Pembelajaran High
Order Skills bagi Guru di SMA Brawijaya Smart School Malang
(2013), Lokakarya Penulisan Teks Argumentasi dengan Flash
Fiction bagi Mahasiswa Pendidikan Bahasa Inggris STKIP PGRI
Pasuruan (2015), dan Bahasa Inggris untuk Profesi Driver UB
(2016).

Ary Mustofa Achmad, dosen jurusan
Keteknikan Pertanian (TEP) di FTP ini aktif
meneliti, menulis jurnal ilmiah, menyajikan
makalah, serta melaksanakan pengabdian
kepada masyarakat. Sejumlah penelitiannya
antara lain Uji Kinerja Mower untuk Mesin
Pemanenan Padi (2015), dan Efek Variasi
Kepadatan Benih Pada Media Persemaian

Terhadap Peformansi Rice Transplanter Tipe
Indo Jarwo (2016). Jurnal yang telah terpublikasi diantaranya,
yaitu Rancang Bangun Sistem Penyerap Karbondioksida (CO;) pada
Aliran Biogas dengan Menggunakan Larutan Ca(OH); (2013),
Aplikasi Sludge Bio-Digester Kotoran Sapi Sebagai Pupuk Organik
Terhadap Hasil Produksi Tanaman Jagung di Lahan Kering (2013),
Uji Performansi Alat “Digital Formaldehyde Meter” Pendeteksi
Kandungan Formalin pada Makanan (2014), Uji Performansi Alat
“Digital Formaldehyde Meter” Pendeteksi Kandungan Formalin
pada Makanan (2014), EfektifitasPengaplikasianSludge Biogas
Pada Tanamanjagung di Lahan Kering (2014), Pengaruh Teknik
Pemberian Pupuk Organik dari Sludge Bio-Digester terhadap
Pertumbuhan Jagung (Zea mays L.) Varietas Bima pada Fase
Vegetatif (2015). Makalah yang telah disajikan meliputi The
Impotance of Marketing Accompaniment in Sustainable Community
Empowerment in Emerging Market (Case Study in Wonorejo Trisulo

Biografi Penulis | 103



Village, Kediri Regency) (2019), dan Feasibility Study on Irrigation
Management System of Water Pump Grant from Indonesian
Goverment to Support Sustainable Local Farming in Malang District
(2019). Sejumah PKM yang dilaksanakan tiga tahun terakhir di
antaranya, yaitu Pemateri pada Kegiatan “Penyuluhan Pembuatan
Pupuk Organik Cair” yang diselenggarakan oleh SD Islam Sabililah
Malang (2017), Sebagai Pemateri Budidaya Pertanian Organik di
Gabungan Kelompok Tani (Gapoktan) Desa Semen (2017),
Pengembangan Kawasan Agrowisata Terpadu Di Malang Selatan
Dalam Mendukung Segitiga Emas Wisata (Batu, Bromo, Malang
Selatan (2017), Tenaga Pengajar Pelatihan Smart Training Center
(STC) Oisca Banyuwangi (2018), Memberikan Penyuluhan Terkait
Tanah dan Hama Penyakit Tanaman pada Kegiatan Kuliah Kerja
Mahasiswa Berprestasi (KKN MAPRES) (2018), Penanganan
Pascapanen Buah Sirsak dan Optimalisasi Pemasaran Produk
Sirsak di Desa Wonorejo Trisulo, Kecamatan Plosoklaten,
Kabupaten Kediri (2018), Pengenalan Rumah Pengering Singkong
untuk Peningkatan Usaha Tepung Cassava di Pondok Pesantren
Nurul Huda Desa Pajaran Kabupaten Malang (2019), dan Inisiasi
dan Pengembangan Agro Techno Park (ATP) Terpadu Berbasis
Produk Hortikultura di Kecamatan Plosoklaten Kabupaten Kediri
(2019).

Rahmi Febriani, terlahir di Garut pada 20
Februari 1998. Kebiasaan didongengi
dengan teknik membaca nyaring (read
aloud) oleh Ibunda Kayawati telah
memapah minatnya dalam dunia sastra dan
public speaking. Selanjutnya, minat tersebut
diperdalam dengan mengambil konsentrasi
jurusan sastra pada program studi

Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia di
Fakultas [lmu Budaya, Universitas Brawijaya. Selain fokus dalam
dunia akademisi, ia juga aktif sebagai master of ceremony (MC) di
antaranya pernah menjadi MC dalam Seminar Nasional
Kebudayaan II (2018) dan Seminar Nasional Kebudayaan III

104 | Sodoran-Karo



(2019) yang diselenggarakan FIB UB, ICEL (International
Conference on Advances in Humanities, Education and Language
2019) FIB UB, dan BICMST (Brawijaya International Conference on
Multidisciplinary Sciences and Technology 2020). Di samping itu,
sejumlah karya ilmiah dengan fokus kajian sastra telah berhasil
dipublikasikan, baik dalam jurnal maupun seminar ilmiah. Karya
tersebut, antara lain Perempuan-perempuan Pemeluk Erat Adat:
Studi Etnografi Perempuan Tengger (2018), Slametan Tengger
sebagai Mekanisme dalam Menjaga Tradisi dan Membangun
Integrasi (2018), Folklor Tengger: Literasi Harmoni Budayaq,
Konservasi, dan Kewirausahaan (2018), Folklor Unan-unan
Tengger: Membentang Kearifan Ekologis, Mewujud Keselaran
Kosmis (2019), Dimensi Ekologis Folklor Unan-unan Tengger
(2020).

Selain itu, ia juga menjadi kontributor dalam buku
Kumpulan Cerita Pendek Marianne dengan judul cerpen Merakit
Bulan Sabit (2018) dan kumpulan puisi Romansa Sepotong Malam
dengan judul esai Catatan Tentang Duka: Mengarung Duka Melalui
Kata (2019). Sejumlah prestasi juga berhasil diraih di antaranya
terpilih sebagai Duta Kebudayaan FIB (2017), lolos pendanaan
proposal penelitian dalam Program Kreativitas Mahasiswa (PKM)
yang diselenggarakan oleh DIKTI (2018), masuk dalam juara 5
besar lomba esai nasional di Universitas Udayana (2018), dan
juara 1 dalam lomba esai nasional di Universitas Brawijaya
(2018).

Biografi Penulis | 105



s Media Nusa Creative
_,n Anggota IKAPI (162/JT1/2015)
Bukit Cemara Tidar H5 No. 34 Malang

Telp : 0812 3334 0088
MNC Email : mncpublishing.layout@gmail.com
e \Website : www.mncpublishing.com

ISBN 978-602-462-443-9

786024

624439






