
Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



ii 

SODORAN -KARO 
Telaga Edukasi, Seni, Tradisi, dan 

Gastronomi Tengger 
© 2020 

Penulis  

Sony Sukmawan 

M. Andhy Nurmansyah

Ary Mustofa Achmad

Rahmi Febriani

Desain Cover & Penata Isi 

Tim MNC Publishing 

Cetakan I,  Agustus 2020 

Diterbitkan oleh : 

Media Nusa Creative  
Anggota IKAPI (162/JTI/2015) 
Bukit Cemara Tidar H5 No. 34, Malang 
Telp. : 0812 3334 0088 
E-mail : mncpublishing.layout@gmail.com
Website : www.mncpublishing.com

ISBN  978-602-462-443-9 

Hak Cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak atau 
memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ke dalam bentuk apapun, secara 
elektronis maupun mekanis, termasuk fotokopi, merekam, atau dengan teknik 
perekaman lainnya, tanpa izin tertulis dari Penerbit. Undang-Undang Nomor 19 
Tahun 2000 tentang Hak Cipta, Bab XII Ketentuan Pidana, Pasal 72, Ayat (1), (2), 
dan (6) 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



iii 

PENGANTAR PAKAR 

TENGGER YANG TAK PERNAH USAI 

Nanang Endaryanto 

Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Brawijaya 

Secara garis besar, buku ini mencoba menggambarkan 

kekayaan seni budaya masyarakat Tengger dalam berbagai 

upacara tradisional baik yang terkait siklus tahapan hidup 

manusia maupun yang terkait tata kehidupan masyarakat. Secara 

khusus, buku ini menawarkan deskripsi mengenai pertunjukan 

Sodoran dalam Upacara Karo di masyarakat Tengger. Setidaknya, 

ada dua hasil tentatif dari proses penelitian yang 

melatarbelakangi buku ini. Pertama, buku ini memberikan temuan 

lebih terperinci dan barangkali relatif baru berupa deskripsi 

tentang pertunjukan Sodoran. Taruhlah, misalnya, apabila kita 

bandingkan dengan catatan pendek yang pernah ditulis Robert W. 

Hefner (Hefner 1985: 23) di tahun 1970an atas tari Sodoran. 

Kedua, buku ini membuka tawaran pendekatan. Berlatar belakang 

kajian sastra, upaya para penulis yang terbiasa dengan kajian 

tekstual dengan melakukan studi lapangan riset pertunjukan dan 

sastra lisan masyarakat Tengger adalah uji coba metodologis yang 

menantang. Tentu saja, upaya seperti ini tidak pernah mudah dan 

turun ke lapangan berpotensi hanya menambahi data/ 

interpretasi kajian teks semata. Walaupun demikian, setidaknya 

tiap upaya riset memberikan kesempatan untuk lebih memahami 

permasalahan yang sedang terjadi dan berefleksi. Dalam 

pengantar ini, ada baiknya, kita menilik problematika metodologis 

ini dan mencermati permasalahan yang masih menempel di buku 

ini.  

Mengapa Tengger? Istilah “Tengger”, “ritual”, “tradisi”, “seni 

pertunjukan”, dan “budaya” tampak berterima begitu saja dalam 

buku ini. Alasan konseptualnya barangkali istilah-istilah tersebut 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



iv 

tidak menjadi masalah riset yang tertuju pada dokumentasi 

Sodoran dan obyek material (upakarta) dalam perayaan Karo. 

Objek analisis tentu saja bisa kita argumentasikan adalah pilihan 

peneliti berdasarkan minat dan latar disiplin ilmunya. Namun 

demikian, setiap permasalahan riset tidak pernah hadir dalam 

kekosongan. Ada sekian banyak gagasan konseptual, baik yang 

disadari atau tidak, yang telah berkelindan dengan objek analisis 

yang kita pilih1. Masalah penelitian yang baik selalu diharapkan 

memberikan dampak, apakah memperluas, memodifikasi, atau 

menantang pemahaman yang kaprah. Jamak terjadi bahwa 

Tengger seringkali didekati tidak hanya berbeda (difference) dari 

masyarakat Jawa umumnya namun sebuah entitas masyarakat 

Jawa yang liyan (the Javanese other) dan berbeda secara esensial. 

Sebagai ilustrasi, pada kurun periode 1970an, Robert W. Hefner 

mencatat bahwa kepopuleran lereng gunung Tengger dan 

masyarakatnya adalah posisinya sebagai kelompok masyarakat 

yang relatif ‘asli’ Jawa bagi mahasiswa (di luar Indonesia) yang 

belajar peradaban Asia Tenggara. Ini terkait pandangan bahwa 

Tengger adalah pewaris yang masih tersisa dari kebudayaan 

Majapahit yang bercorak Hindu dan Budha dalam konteks besar 

masyarakat Jawa modern yang bercorak Islam. Tentu saja para 

peneliti tidaklah naif dalam arti menerima bahwa, mengutip 

pernyataan Hefner sekali lagi, kategorisasi ini tidak selalu 

membantu di lapangan. “Ethnographic information on Tengger 

culture, however, has sometimes left unclear the question as to 

whether Tengger are in fact Hindu, Buddhist, animist, or kejawen 

“Javanist”. Indeed, some report have indicated that in modern 

times Tengger have converted to Islam (Hefner 1985: 3)”.  

1 Selain dua buku Robert W. Hefner, Hindu Javanese: Tengger Tradition 
and Islam (1985) dan The Political Economy of Mountain Java: An 
Interpretive History (1990), UB Press sendiri sekurangnya telah 
menerbitkan dua buah buku berasal dari disertasi terkait Tengger yakni 
Perubahan Ekologis dan Strategi Adaptasi Masyarakat di Wilayah 
Pegunungan Tengger (2011) hasil penelitian Yayuk Yuliati, dan 
Rekonstruksi Politik Hukum Pangan: Dari Ketahanan Pangan ke 
Kedaulatan Pangan (2013) hasil penelitian Rachmat Safa’at. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



v 

Namun demikian, model pengetahuan yang mencari asal-

usul Jawa yang berujung pada tradisi Hindu/Budha dan 

sementara dinilai mulai memudar/terdegradasi seiring 

perkembangan Islam adalah kerangka berpikir yang terhubung 

dengan warisan kajian semenjak periode kolonial Belanda. 

Tengger menjadi seolah laboratorium “rumah kaca” yang cukup 

steril, miniatur Jawa asli yang masih bertahan dan murni terutama 

karena kedekatannya dengan ekosistem alamnya. Sementara 

masyarakat Jawa ngare (bukan pegunungan) adalah sebentuk 

masyarakat yang telah terkontaminasi. Perhatikan bias pemikiran 

Romantik dan fantasi ala Eropa dalam memandang kosmis alam di 

sini, yang berlainan dengan cara pandang kosmis seturut Upacara 

Karo dan Kasada di Tengger itu sendiri. Menggunakan istilah 

Richard Schechner (1993), tanpa mencoba merumuskan alternatif 

penjelasan lain mengenai keterkaitan konsepsi Tengger dengan 

istilah ritual dan tradisi, sebuah penelitian terjebak dalam 

“normative expectation”2 yakni menerima begitu saja konstruksi 

diskursif sebagai kenyataan empirik di lapangan. 

Bagaimana memahami Sodoran dalam perayaan Karo di 

Tengger? Secara implisit pendekatan buku ini dekat dengan model 

penelitian folklor dan sastra lisan. James Danandjaja (1998)3 

membedakan tiga pendekatan dalam kajian folklor di Indonesia: 

humanistis, antropologis, dan modern. Apabila pendekatan 

2 Istilah ‘normative expectation’ disematkan oleh Richard Schechner atas 
apa yang menjadi “normalitas” dalam pertunjukan wayang. Ini berupa 
konvensi, lisan dan tak terucapkan, di antara seniman, cendekiawan, 
penerbit, birokrat, patron, pembelajar, dan penonton (beberapa individu 
termasuk dalam lebih dari satu kategori) untuk mempertahankan jenis 
pergelaran tertentu di mana semua perhatian diinvestasikan dalam 
menunjukkan korespondensi antara apa yang mereka anggap sebagai 
asli Jawa dan otoritatif (ditulis dalam artikel ilmiah berjudul Wayang 
Kulit in the Colonial Margin, TDR (1988-), Vol. 34, No. 2 (Summer, 1990), 
hal. 25-61). 

3 Lebih lanjut, periksa “Pendekatan Folklor dalam Penelitian bahan-
bahan Tradisi Lisan” (hal. 53-66) dalam buku Metodologi Kajian Tradisi 
Lisan (1998) terbitan Yayasan Obor dan Yayasan ATL. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



vi 

humanistis lebih memfokuskan pada aspek lore, pendekatan 

antropologis cenderung berfokus pada aspek folk. Pendekatan 

modern “memperhatikan kedua aspek tersebut, yakni baik folk 

maupun lore dari folklor yang diteliti (Danandjaja 1998: 57)”. 

Sebagai model pendekatan modern, James Danandjaja, 

mengemukakan pendekatan Sutarto dalam penelitian mengenai 

legenda Kasada dan Karo Orang Tengger Lumajang. Penelitian 

disertasi Sutarto (1997) ini menggunakan tiga pendekatan utama, 

yakni (1) pendekatan historis-geografis, untuk menyusun ulang, 

menentukan tempat dan tanggal bentuk dasar sebuah cerita 

rakyat dengan perbandingan secara sistematis semua versi yang 

ada, yang tertulis maupun belum, (2) pendekatan morfologis dari 

Vladimir Propp, yang mengubah perhatian studi dari analisis 

diakronis menjadi analisis sinkronis, dan (3) pendekatan 

etnografis, yang memperluas deskripsi cerita dan penceritanya 

dalam kerangka masyarakat dan kebudayaan. Buku ini tidak 

secara eksplisit menjelaskan pendekatan yang digunakan dalam 

proses penelitiannya. Sebagai sebuah temuan, dari studi lapangan, 

penelitian ini menunjukkan bahwa pasangan penari Sodoran bisa 

terdiri dari para muda-mudi yang dalam catatan Hefner (1970an) 

kedua-duanya adalah laki-laki dewasa, di mana ciri perempuan 

hanya dimungkinkan dengan atribut pakaian saja. Secara historis, 

buku ini akan lebih informatif apabila para peneliti bersedia 

mencoba melacak perubahan ini secara terperinci dan 

menunjukkan perbedaan dinamisasi tari Sodoran di kawasan 

Tengger yang berbeda serta berusaha menyusun ulang struktur 

tari Sodoran dari tiap waktu dan lokasi yang beragam di Tengger.  

Terkait deskripsi seni pertunjukan, termasuk di sini adalah 

tari Sodoran, Sal Murgiyanto (1998)4 menuntut dua hal dari 

peneliti agar deskripsi yang dihasilkan “enak dibaca”, yakni 

kemampuan (1) mengidentifikasikan unsur-unsur gerak, dan (2) 

kemampuan mengungkapkan gagasan, pengalaman, dan 

4 Lebih lanjut, periksa “Mengenai Kajian Pertunjukan” (hal. 6-24) dalam 
buku Metodologi Kajian Tradisi Lisan (1998) terbitan Yayasan Obor dan 
Yayasan ATL. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



vii 

pengamatan gerak lewat kata kata (Murgiyanto 1998: 6). 

Murgiyanto menyatakan peneliti bisa memulai deskripsi gerak 

dengan memperhatikan klasifikasi yang dilakukan oleh Tadeusz 

Kowzan (1968, 1975) dan daftar pertanyaan yang disusun oleh 

Patrice Pavis (1985). Perhatikan penggambaran tari Sodoran 

dalam buku ini yang sebenarnya cukup informatif sebagai berikut. 

Gerak tari pada sesi pertama diawali dengan gerak kaki 
kanan, yakni dengan posisi kaki kanan sedikit dilekukkan. 
Ujung kaki kanan dirapatkan ke kaki kiri dan sedikit 
dilekukkan sehingga ruang antara kaki kanan dan kaki kiri 
membentuk segitiga. Bersamaan dengan itu, para penari 
mengayunkan tangannya ke samping kiri dengan posisi 
tangan kiri lurus (sejajar dengan bahu) dan tangan kanan di 
letakkan di dada. Kedua telapak tangan terbuka menghadap 
ke arah kiri. Begitu pula dengan posisi kepala para penari 
ditengokkan ke arah samping kiri. Jika gerakan menghadap 
kiri sudah dilakukan, maka secara otomatis penari akan 
mengubah posisi gerak tari ke gerakan kaki kiri. Pada posisi 
ini, kaki kiri yang dilekukkan dan posisi tangan serta kepala 
menghadap ke kanan. Dalam setiap gerakan, para penari 
melakukan dua kali gerakan menurunkan setengah 
badannya dengan menekukkan lutut lebih rendah. 
Kemudian, akhir dari gerakan untuk satu posisi ini ditandai 
dengan suara dungjesss yang berasal dari alat musik yang 
dimainkan. Keseluruhan deskrispi di atas adalah tahapan 
papakan. Tahap awal tari setelah sungkem ini 
menggambarkan pertemuan antara laki-laki dan 
perempuan (hal. 84-85). 

Deskripsi di atas akan lebih “tebal” apabila rambu-rambu 

Kowzan dan Pavis lebih diperhatikan semisal menampilkan 

deskripsi tentang mimik wajah para penari, keadaan panggung, 

pencahayaan yang ada, pengaruh bunyi dan musik, bagaimana 

respon para penonton, serta memberikan penjelasan apa yang 

tidak bisa diungkapkan melalui tanda-tanda dan makna di 

panggung. 

Terakhir kali, bagaimanakah strategi buku ini dalam 

melakukan interpretasi atas Sodoran di perayaan Karo? Sebagai 

contoh, untuk menentukan apakah arti dari tiap gerakan tari 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



viii 

Sodoran yang diulang sebanyak tiga kali, penulis buku ini 

kemudian memilih konteks asal-usul manusia dalam istilah 

sangkan paraning dumadi sebagai konteks interpretasinya. 

Tafsiran lain yang mirip tentang simbol-simbol tiga gerakan 
tari sodoran adalah trilogi kehidupan: kelahiran-kehidupan-
dan kematian. Meskipun deskripsi simbolis kehidupan 
manusia tampak dominan disajikan dalam rangkaian tarian, 
pesan pentingnya adalah pemahaman sangkan paran atau 
asal dan tujuan kehidupan. Sangkan paraning dumadi 
merupakan falsafah hidup Jawa sebagai rujukan untuk 
mengungkapkan pandangan terhadap manusia, Tuhan, 
serta lingkungan alam oleh masyarakat Jawa. Dalam karya 
seni, falsafah ini berbentuk pralogis, metafisk, simbolik, dan 
penuh teka-teki yang misterius (hal. 88). 

Dalam buku kedua yang terbit pada tahun 1990, The 

Political Economy of Mountain Java: An Interpretive History, Hefner 

mengingatkan akan isu melekat dalam kajian interpretatif. 

Mengutip peringatan Geertz (1973), Hefner merangkumya 

sebagai berikut, “the danger that cultural analysis . . . will lose 

touch with the hard surfaces of life-with political, economic, 

stratificatory realities within which men are everywhere 

contained (Hefner 1990: xiii)”. Kawasan Bromo-Tengger-Semeru 

(BTS) ditetapkan oleh pemerintah sebagai Destinasi Pariwisata 

Prioritas (DPP) dalam upaya menciptakan “Bali Baru”. Perlu kita 

catat bahwa selain potensi ekonomi yang dimunculkan, 

permasalahan terkait pariwisata dan ekologi politik masyarakat 

adat mengemuka dalam situasi terakhir di Indonesia. Pada bulan 

Juli 2020, misalnya, masyarakat Suku Baduy, Banten, menyatakan 

terganggu dengan kehadiran banyak wisatawan ke daerahnya. 

Pemimpin adat mereka menulis surat terbuka kepada presiden 

Joko Widodo agar menghapus wilayah adat sebagai destinasi 

wisata. Selayaknya, dinamika ekologi-politik seperti ini menjadi 

konteks penting sebuah pengkajian seni pertunjukan terkait 

Tengger. Pertanyaannya, mengapa pendekatan budaya yang 

interpretatif cenderung mengabaikan konteks yang terkait isu-isu 

relasi kuasa, konflik kepentingan dan ekonomi, atau perubahan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



ix 

sejarah tetapi lebih cenderung berusaha memberikan deskripsi 

seperinci mungkin dari sudut pandang para pelaku (emik)? Ada 

berbagai alasan yang mungkin baik yang bersifat akademik 

maupun praktis. Satu hal, di Indonesia, istilah budaya sering 

berlaku sebagai konsep penjelas yang berkesan netral (apolitik), 

demokratis, dan berterima karena bisa mengatasi sekian 

perbedaan dan ketegangan terkait suku, agama, gender, adat 

istiadat, kelas sosial, dan kepentingan antargolongan di seantero 

Indonesia. 

Terlepas dari permasalahan metodologis di atas, penulis 

buku ini memiliki niatan baik dan semangat tulus untuk terus-

menerus menyampaikan apa yang terjadi di Kawasan Tengger. 

Kekayaan gagasan dan praktek budaya di Tengger tidak pernah 

berhenti. Perhatian pada aspek metodologis, sekali lagi menjadi 

penting, agar kita tidak terlibat lagi pada ketidakadilan cara 

deskripsi tentang Tengger yang sebenarnya peneliti juga tidak 

inginkan atau bahkan kritik. 

Malang, 10 Juli 2020 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



x 

KATA SAMBUT 

Hong Ulun Basuki Langgeng 

Dengan tulus saya menyambut gembira atas terbitnya buku 

Sodoran-Karo: Telaga Edukasi, Seni, Tradisi, dan Gastronomi 

Tengger. Buku ini memaparkan tentang bagaimana laku hidup 

Wong Tengger dan bagaimana kami, selaku Wong Tengger 

memaknai tarian sakral yang berkisah tentang sangkan paraning 

dumadi, yakni tari Sodoran. 

Sejak dahulu, Wong Tengger telah melakukan tradisi dan 

budayanya dengan baik. Para leluhur kami telah merealisasikan 

ajaran budaya tersebut dalam aktivitas hidup sehari-hari. 

Selanjutnya, kami dengan taat dan patuh meneruskan tradisi dan 

ajaran budaya yang diwariskan sebagai bagian dari rutinitas 

kehidupan pula, sehingga tidak sedikit di antara kami yang lebih 

memilih menitiluri tanpa bertanya lebih jauh tentang hakikat 

sebuah tradisi. 

Namun di masa sekarang, khususnya generasi muda yang 

terpelajar justru kerap kali merasa tidak puas hanya dengan 

mempersembahkan tradisi dan budaya. Mereka cenderung 

memiliki rasa keingintahuan yang lebih terhadap hal tersebut, 

sehingga muncul pertanyaan tentang makna sesungguhnya di 

balik tradisi dan ajaran budaya yang mereka laksanakan selama 

ini. Itulah sebabnya, perlu diterbitkan buku-buku yang 

memberikan pemaparan secara lebih mendalam atas tradisi dan 

budaya yang ada di Tengger. Tentunya, buku ini akan benar-benar 

menjadi telaga (baca:referensi) bagi generasi muda yang haus 

akan pengetahuan. 

Saya berharap buku ini bukan hanya bermanfaat bagi 

masyarakat Tengger yang saya cintai, melainkan juga bagi siapa 

saja yang ingin mengerti dan mendalami kehidupan 

religiokultural orang Tengger. Akhirnya, saya ucapkan banyak 

terima kasih kepada Bapak Sony Sukmawan, dkk. yang telah 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xi 

meluangkan waktu untuk menulis buku ini. Bapak Sony 

Sukmawan, dkk. merupakan peneliti tradisi dan budaya yang 

memiliki kepedulian besar terhadap tradisi Tengger. Semoga yang 

bersangkutan tidak pernah berhenti menemani dan mencintai 

Wong Tengger. 

Langgeng Basuki 

Telogosari, 12 Juli 2020 

Dukun Pandita Desa Tosari 

Eko Warnoto 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xii 

PENGANTAR PENULIS 

Dengan mengucap Alhamdulilahirobbil’alamin buku yang 

berikhtiar mengulas serpihan anggun kekuasaan Allah SWT 

berupa lanskap saujana Tengger ini dapat terwujud. Kepada para 

pemangku adat, para pihak (stake holder) dan masyarakat 

Tengger selayaknya disampaikan ucapan terima kasih yang 

mendalam atas segala ilmu dan pengalaman yang telah 

disampaikan. Ucapan terima kasih secara khusus dan tulus 

dialamatkan kepada yang Mulia Romo Eko Warnoto (dukun 

Pandita Tosari-Telogosari), Romo Puja Pramana (Dukun Pandita 

Ngadiwono), dan Romo Sukarji (Dukun Pandita Mororejo). 

Semoga Sanghyang Widi Wasa menjaga Panjengan sebagaimana 

Beliau menjaga Tengger dan masyarakatnya. Ucapan terima kasih 

juga disampaikan kepada Universitas Brawijaya, LPPM UB, dan 

FIB yang memberikan fasilitas Hibah Penelitian Unggulan (HPU) 

2020 sehingga menjadi jalan bagi penulis untuk belajar. 

Buku yang bertajuk Sodoran Karo: Telaga Edukasi, Seni, 

Tradisi, dan Gastronomi Tengger ini memuat delapan (8) Bab 

berisi uraian tentang tradisi Karo dan tari Sodoran. Bab 1 

membahas ringkas fungsi religius, sosial, dan kultural ritual 

Tengger. Bab 2 membahas kategorisasi ritual Tengger 

berdasarkan pelaksanaannya, periode waktu, dan kaitannya 

dengan siklus kehidupan. Bab 3 memaparkan titiluri Tengger 

sebagai langkah mengikuti dan meneruskan agama, kepercayaan, 

dan adat istiadat nenek moyang secara turun-menurun. 

Aktualisasi tradisi ini sekaligus menjadi jalan konservasi 

kebudayaan Tengger. Bab 4 membahas prinsip Desakalapatra. 

Prinsip ini menuntun masyarakat Tengger terbuka dalam 

memahami dan menerima segala jenis perbedaan, toleran, hidup 

rukun, dan apresiatif terhadap perbedaan pandangan, keyakinan, 

kepercayaan, dan tata laku adat. Aktualisasi prinsip ini tampak 

dalam sebagian besar pelaksanaan tradisi.  

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xiii 

Potensi kekayaan seni tradisi sakral dan khas yang bernama 

tari Sodoran diuraikan dalam Bab 5. Tarian Sodoran mengandung 

nilai filosofis yang sangat mendalam tentang asal mula terjadinya 

kehidupan. Selanjutnya, Bab 6 membahas salah satu sastra lisan 

kategori teka-teki lisan yang bernama Cangkriman Kertijoyo. 

Tradisi bersastra lisan ini digelar dalam konteks upacara suci 

Karo sehingga pembacaannya tidak sembarangan dilakukan tanpa 

dilatarbelakangi oleh konteks ritual. 

Bab 7 membahas ringkas cangkriman dan narasi Sodoran 

sebagai tradisi lisan dengan karakteristik sastra lisan yang kuat. 

Kedua teks ini dinilai sebagai sastra lisan karena memiliki aspek 

pementasan, menampilkan teks, memiliki audien dan 

mengetengahkan para penampil. Bab 8 memaparkan bagaimana 

keragaman dan keunikan hidangan Tengger sebagai bagian kecil 

dari kompleksitas gastroritual. Akhirnya, Bab 9 membahas 

muatan nilai-nilai positif tentang kehidupan dalam Sodoran. Bab 

akhir ini juga mendeskripsi berbagai sarana dan prasarana ritual 

yang sarat akan nilai-nilai filosofis; makna gerak sebagai lukisan 

perjalanan kehidupan yang memberikan pemahaman tentang 

sangkan paran; dan relevansinya sebagai sarana edukasi intromisi 

bagi generasi muda Tengger melalui jalan titiluri. 

Malang, 28 Juni 2020 

Penulis 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xiv 

DAFTAR ISI

PENGANTAR PAKAR.............................................................................. iii 

KATA SAMBUTAN .................................................................................... x 

PENGANTAR PENULIS ..........................................................................xii 

DAFTAR ISI .............................................................................................. xiv 

BAB 1 RITUAL TENGGER ....................................................................... 1 

Slametan Tengger: Warisan dan Keselarasan ............................... 2 
Ritual Slametan Tengger: Kepercayaan dan Penghormatan ... 3 
Dukun Adat: Otoritas dan Dedikasi .................................................. 4 
Slametan dan Harmonisasi Konflik ................................................... 5 

BAB 2 RAGAM RITUAL TENGGER ....................................................... 7 

Slametan: Aktualisasi Titiluri ............................................................. 8 
Ritual Periodik.......................................................................................... 8 
Ritual Santi atau Dederek ...................................................................................... 8 

Roahan Kasada ........................................................................................................... 9 

Pujan Kapat ................................................................................................................10 

Mayu Desa/Mayu Bumi/Unan-Unan ..............................................................10 

Barikan .........................................................................................................................11 

Ngembak Geni ...........................................................................................................12 

Ritual Kelahiran .................................................................................... 12 
Neloni.............................................................................................................................12 

Mitoni ............................................................................................................................13 

Kekerik ..........................................................................................................................14 

Among-Among atau Selapan ..............................................................................14 

Ritual Personal dan Insidental ........................................................ 14 
Semeninga/semeningan .......................................................................................14 

Entas-Entas .................................................................................................................15 

Mbeduduk ....................................................................................................................15 

Rakantawang/rakatawang ................................................................................16 

Nambak Lelakon ......................................................................................................16 

Ngepras Sodoran ......................................................................................................17 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xv 

BAB 3 NITILURI TRADISI RITUAL: MENAATI DAN 

MELINDUNGI ........................................................................................... 19 

Titiluri : Kepatuhan dan Penghormatan ....................................... 20 
Praktik Titiluri pada Tradisi Ritual Tengger .............................. 20 
Konservasi Budaya melalui Aktualisasi Tradisi Titiluri ......... 22 

BAB 4 DESAKALAPATRA DALAM TRADISI TENGGER ................ 25 

Desakalapatra: Kemajemukan dan Toleransi ............................ 26 
Aktualisasi Desakalapatra dalam Tradisi Tengger .................. 26 
Momen Pembacaan Cangkriman ..................................................... 27 
Kelengkapan Sesaji Blarak’i Sodoran ............................................ 28 
Persyaratan dan Busana Penari Sodoran ..................................... 29 
Pelaksanaan Ritual Bawahan ........................................................... 30 
Pembaca Mantra Ritual Ngayu ......................................................... 32 
Ritual Entas-entas ................................................................................. 33 
Desakalapatra: Harmoni dalam Keragaman Budaya............... 34 

BAB 5 TARI SODORAN DALAM SLAMETAN HARI RAYA KARO 37 

Hakikat dan Kategori Seni Tari ........................................................ 38 
Tari Sakral .................................................................................................................. 38 

Tari Hiburan .............................................................................................................. 39 

Seni Tari di Tengger ............................................................................................... 39 

Asal Mula Tari Sodoran ....................................................................... 40 

BAB 6 SASTRA PENTAS SODORAN- CANGKRIMAN ...................... 43 

Penari Sodoran ....................................................................................... 44 
Cangkriman, Sastra Lisan, dan Ritual Tengger .......................... 44 
Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman ............................................... 47 
Runtut Peristiwa ...................................................................................................... 47 

Aktor .............................................................................................................................. 50 

Lokasi ............................................................................................................................ 50 

Durasi Penghentian ................................................................................................ 51 

BAB 7 CANGKRIMAN DAN NARASI SODORAN ............................... 53 

Cangkriman-Narasi Sodoran: Tradisi, Tradisi Lisan, dan 
Sastra Lisan ............................................................................................. 54 
Makna, Simbol, dan Filosofi Teka-Teki Kertijoyo dan Narasi 
Sodoran ..................................................................................................... 60 

BAB 8 GASTRORITUAL KARO ............................................................ 65 

Sajian Slametan Karo ........................................................................... 66 
Pengabadian Sesaji Tengger dalam Cangkriman ...................... 69 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xvi 

Teroka Seni, Sosial-Budaya, Sejarah, dan Ilmu Pengetahuan 
melalui Teropong Gastromoni ......................................................... 71 
Mengungkap Simbol Budaya ..............................................................................71 

Menguak Kohesi Sosial ..........................................................................................72 

Merambah Sejarah ..................................................................................................73 

Membaca Ilmu Pengetahuan..............................................................................74 

Gastrosofi Sesaji Tengger .................................................................. 75 

BAB 9 SODORAN DAN PENDIDIKAN REMAJA .............................. 79 

Sodoran: Tarian Sakral Sarat Nilai Edukasi ................................ 80 
Simbolisasi Instrumen Tari .............................................................. 82 
Sesaji Ritual Blarak’i Sodoran Karo ................................................ 83 
Atribut Penari ........................................................................................ 85 
Tahapan Tari Sodoran, Lukisan Perjalanan ................................ 88 
Makna Gerak Tari Sebagai Pesan Eduseks .................................. 92 

DAFTAR RUJUKAN ................................................................................ 97 

BIODATA PENULIS .............................................................................. 101 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 1 
RITUAL TENGGER 

Bab 1 membahas ringkas fungsi religius, sosial, dan kultural ritual 

Tengger. Pelaksanaan ritual di Tengger ditengarai sebagai bagian 

dari adat tradisi suku Tengger yang dalam pelaksanaannya tidak 

hanya melibatkan sekelompok masyarakat tertentu, melainkan 

masyarakat Tengger secara umum. Lebih jauh, ritus slametan 

menjadi ruang bagi masyarakat Tengger dalam membina 

kerukunan di dalam masyarakatnya. Ritual yang dilaksanakan 

oleh masyarakat Tengger terbagi ke dalam dua kategori, yakni 

yang sifatnya personal dan yang diperuntukkan bagi kepentingan 

komunal. Ritual yang bersifat personal dibagi ke dalam bagian 

yang lebih kecil lagi berdasar pada siklus kehidupan manusia. 

Pada dasarnya, pelaksanaan ritual merupakan sebuah 

permohonan keselamatan sekaligus ucapan rasa syukur dan 

terima kasih wong Tengger yang dihaturkan kepada leluhur. 

Selain itu, pelaksanaan ritual juga merupakan sebuah 

pengendalian atau bahkan pencegahan konflik dengan alam. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



2 | Sodoran-Karo 

Slametan Tengger: Warisan dan Keselarasan 

Pelaksanaan ritual di Tengger ditengarai sebagai bagian dari adat 

tradisi suku Tengger yang dalam pelaksanaannya tidak hanya 

melibatkan sekelompok masyarakat tertentu, melainkan 

masyarakat Tengger secara umum. Lebih jauh, ritus slametan 

menjadi ruang bagi masyarakat Tengger dalam membina 

kerukunan di dalam masyarakatnya. ritual mengungkap nilai-nilai 

yang dirasakan paling mendalam oleh orang Jawa—termasuk 

Tengger—, yaitu nilai kebersamaan, ketetanggaan, dan kerukunan 

(Suseno, 1993:15). Hal ini menunjukkan bahwa ritus slametan 

merupakan modal yang sangat penting bagi masyarakat Tengger 

dalam membangun integrasi sosial. Slametan dianggap sebagai 

identitas wong Tengger sebagai warisan nenek moyang atau 

leluhur, maka slametan perlu untuk dilaksanakan oleh seluruh 

masyarakat Tengger sebagai upaya nyata dalam pelestarian 

tradisi. 

Ritual yang dilaksanakan oleh masyarakat Tengger terbagi 

ke dalam dua kategori, yakni yang sifatnya personal dan yang 

diperuntukkan bagi kepentingan komunal. Ritual yang bersifat 

personal dibagi ke dalam bagian yang lebih kecil lagi berdasar 

pada siklus kehidupan manusia. Pertama, ritual slametan yang 

dilakukan berkaitan dengan kelahiran, baik itu pada saat pra 

melahirkan maupun pasca melahirkan. Selanjutnya, ritual 

slametan yang dilaksanakan berkaitan dengan keberlangsungan 

kehidupan seseorang, seperti slametan wetonan (memperingati 

hari kelahiran), tugel kuncung (khitanan) bagi remaja laki-laki, 

walagara (pernikahan). Kemudian, ritual yang berkaitan dengan 

kematian yaitu puja pitara (ritual pada hari ke-3, ke-7, ke-40 

setelah kematian seseorang) dan entas-entas. Selain ritual yang 

bersifat personal, ada pula ritual yang bersifat komunal, yakni 

diperuntukkan bagi keseluruhan masyarakat Tengger. Ritual 

Slametan tersebut di antaranya pujan kapat, pujan kawolu, pujan 

kasanga, pujan kasada, barikan setiap bulan pada jum’at legi, hari 

raya Karo, slametan desa, unan-unan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ritual Tengger | 3 

Tidak kurang dari 20 ritual yang dilaksanakan oleh 

Masyarakat Tengger setiap tahunnya. Masyarakat Tengger yakin 

dan percaya bahwa ritual slametan tidak hanya mampu 

menyelaraskan kehidupan dengan makhluk ‘tak kasat’, melainkan 

juga mampu menyelaraskan kehidupan sosial di dalam 

masyarakat itu sendiri. Lebih jauh, pelaksanaan ritual yang 

konsisten dan berkelanjutan tersebut telah mempertajam 

keintiman relasi antar masyarakatnya, baik itu relasi personal 

maupun komunal. 

Ritual Slametan Tengger: Kepercayaan dan 
Penghormatan 

Kehidupan masyarakat Tengger tidak dapat dipisahkan 

sepenuhnya dari kepercayaan terhadap roh leluhur. Hampir 

dalam segala aspek, kehadiran leluhur selalu menjadi bagian 

terpenting untuk turut dilibatkan dan dipertimbangkan. 

Sukmawan (2017c) menyebutkan bahwa danyang, pepunden, 

baureksa, atau leluhur adalah sosok gaib yang sangat dihormati 

(bukan ditakuti) oleh masyarakat Tengger karena menjadi 

pengayom kehidupan lahir-batin mereka. Adapun, ritual 

merupakan representasi dari keyakinan sebagai bentuk 

penghormatan terhadap leluhur. Lebih jauh, Sukmawan 

(2016:118) menegaskan bahwa keyakinan terhadap kekuatan tak 

kasat tersebut dapat bersifat integratif karena orang Jawa—

termasuk Tengger—menghubungkan kekuatan-kekuatan alam 

yang beraneka ragam dengan roh-roh. 

Perangai masyarakat Tengger dikenal luas akan kejujuran 

dan ketulusannya. Jika ditelaah secara mendalam, kepribadian 

tersebut tidak terlepas dari kepercayaan mereka terhadap 

leluhur. Kehadiran sosok leluhur yang dihormati dan juga disegani 

telah membentuk kepribadian masyarakat Tengger untuk 

senantiasa berhati-hati dalam berucap. Selain itu, di Tengger 

terdapat pula istilah yang mereka yakini, yakni “Sabdo pendito 

ratu” bahwa segala sesuatu yang kita ucapkan tidak bisa ditarik 

kembali. Perspektif masyarakat Tengger yang demikian telah 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



4 | Sodoran-Karo 

membuat interaksi sosial di dalam masyarakatnya berlangsung 

harmonis. 

Kepercayaan terhadap leluhur terepresentasi dalam 

pelaksanaan ritual slametan. Menurut Sukmawan (2017b) ritual 

jenis apapun pada akhirnya merupakan wujud penghormatan 

terhadap kekuatan gaib dunia nirskala. Selain melanjutkan ajaran 

leluhur tentang adat tradisi, masyarakat Tengger juga 

melaksanakan slametan sebagai upaya untuk meraih 

ketenteraman, ketenangan secara lahiriah maupun batiniah. Pada 

dasarnya, pelaksanaan slametan merupakan sebuah permohonan 

(keselamatan) sekaligus ucapan rasa syukur dan terima kasih 

wong Tengger yang dihaturkan kepada leluhur. Oleh karena itu, 

wong Tengger akan merasa tidak tenteram—tidak ‘pas’—

hidupnya jika belum melaksanakan suatu slametan tertentu. 

Dukun Adat: Otoritas dan Dedikasi 

Kehidupan masyarakat Tengger tidak dapat dipisahkan 

sepenuhnya dari kepercayaan terhadap roh leluhur. Slametan juga 

dimaknai sebagai perwujudan dari titiluri, yang berarti mengikuti 

jejak para leluhur atau meneruskan agama, kepercayaan dan adat-

istiadat nenek moyang secara turun-temurun. Dalam hal ini, 

Dukun memiliki peranan yang sangat penting untuk memegang 

kendali penuh pada saat pelaksanaan slametan. Dukun bertugas 

untuk menghaturkan sesaji kepada leluhur melalui pembacaan 

japa mantra. Tidak saja penting dalam hal pelaksanaan slametan, 

Dukun juga menempati posisi yang strategis dalam pewarisan 

pengetahuan adat Tengger secara sosio-kultural (Sukmawan, 

2017b). 

Tidak kurang dari dua puluh ritual yang dilaksanakan oleh 

Masyarakat Tengger setiap tahunnya. Dalam satu bulan bahkan 

bisa mencapai sepuluh orang yang melaksanakan ritual slametan, 

sedang dalam pelaksanaannya setiap ritual slametan rata-rata 

lebih dari satu hari. Pelaksanaan tersebut tidak terlepas dari 

peran seorang dukun dan stafnya. Oleh karena itu, seorang dukun 

harus tetap prima baik jasmani maupun rohaninya untuk 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ritual Tengger | 5 

memimpin pelaksanaan ritual. Tidak saja berperan penting dalam 

pelaksanaan ritual, seorang dukun juga harus selalu siap sedia 

melayani masyarakatnya kapan pun ia dibutuhkan.  

Keikhlasan pengabdian seorang dukun tampak ketika ia 

harus mengesampingkan ego personalnya demi kepentingan 

masyarakat. Bahkan, seorang dukun rela tidak bekerja ke ladang 

demi melayani masyarakat dan menyerahkan semua urusan 

rezeki kepada Sang Hyang Widi. Dalam konteks ini, dukun 

Tengger menjalani hidup sederhana, konsisten dalam laku serta 

selaras antara perkataan dan perbuatannya. Perlu digarisbawahi, 

bahwa upaya yang dilakukan oleh dukun di Tengger memeroleh 

legitimasi dari masyarakat setempat. Masyarakat memerlukan 

dukun untuk menunaikan kewajiban melaksanakan ritual. Di 

samping itu, masyarakat di Tengger juga menjadi saksi hidup laku 

dukun. Pada setiap bulan kapitu, dukun Tengger akan melakukan 

megeng atau mutih, yang berarti seorang dukun akan berpuasa 

selama satu bulan penuh. Ia tidak boleh makan atau minum segala 

sesuatu yang memiliki rasa. Di sini, masyarakat menunjukkan 

partisipasinya dengan memberikan nasi lembut kepada dukun. 

Slametan dan Harmonisasi Konflik 

Kepatuhan terhadap adat tidak hanya membentuk suatu 

masyarakat yang mengedepankan nilai toleransi dan prinsip 

hidup bergotong-royong. Tetapi juga telah membentuk sebuah 

masyarakat yang harmoni dan seimbang. Keadaan tersebut 

memungkinkan masyarakat Tengger untuk hidup jauh dari 

konflik yang berpotensi memecah-belah kebersatuan 

masyarakatnya. Setiawan (2008:136) dalam penelitiannya 

menemukan bahwa antarwilayah ataupun antarwarga di Tengger 

dapat dibilang tidak pernah terjadi pertikaian dan konflik yang 

menjurus pada kekerasan fisik.  

Pelaksanaan ritual slametan merupakan sebuah 

pengendalian atau bahkan pencegahan konflik sedini mungkin. 

Jikapun konflik itu ada, wong Tengger mempunyai mekanisme 

tersendiri dalam meredam konflik dan mengembalikan suasana 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



6 | Sodoran-Karo 

masyarakat serta alam kembali ke dalam keadaan ‘netral’. 

Mekanisme tersebut dilakukan dengan melaksanakan slametan. 

Konflik personal yang menyebabkan ketidakseimbangan 

alam juga perlu dipulihkan melalui mekanisme ritual slametan. 

Hal ini dilakukan dengan tujuan untuk membersihkan desa dari 

hal-hal negatif sekaligus mengembalikan ketidakseimbangan pada 

keselarasan. Demikian juga dengan konflik sosial lainnya, sebagai 

contoh, erupsi Gunung Bromo tidak dimaknai sebagai bencana 

alamiah. Melainkan, sebagai bentuk ‘peringatan’ dari leluhur 

bahwa telah terjadi ketidakseimbangan dalam kehidupan sosial 

sehingga berdampak pada alam. Jika sudah demikian, masyarakat 

Tengger—dipimpin oleh dukun adat—akan melaksanakan 

slametan untuk membuat keadaan kembali dalam keadaan 

seimbang atau selamat. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 2 
RAGAM RITUAL TENGGER 

Bab 2 membahas kategorisasi ritual Tengger berdasarkan 

pelaksanaannya, periode waktu, dan kaitannya dengan siklus 

kehidupan. Jika diklasifikasikan secara umum, jenis-jenis ritual di 

atas dapat dibagi atas pelaksanaan (i) ritual periodik, meliputi 

Santi, Roahan Kasada, Pujan Kapat, Mayu Desa/Unan-Unan/Mayu 

Bumi, Bari’an, Nglukat, Ngembak Geni; (ii) ritual kelahiran 

meliputi Neloni, Mitoni, Kekerik, Among-Among atau Selapan; dan 

(iii) ritual personal dan insidental terdiri atas Semeninga, Entas-

Entas, Mbeduduk, Rakantawang, Ngepras Sodoran, dan Ritual

Nambak Lelakon. Berdasarkan periode waktu, ritual Tengger ada

yang bersifat bulanan, tahunan, dan lima tahunan. Sementara itu,

berdasarkan titik-titik siklus kehidupan, ritual Tengger dapat

berwujud ritual kelahiran, pernikahan, dan kematian.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



8 | Sodoran-Karo 

Slametan: Aktualisasi Titiluri 

Memberikan persembahan kepada dewa yadnya (dewa), resi 

yadnya (resi), pitara/petra yadnya (leluhur) dan buta yadnya 

adalah sesuatu yang sewajar (lumrah) dilakukan untuk upacara 

atau ritual apapun di Tengger. Hal ini adalah wujud titiluri ajaran 

leluhur. Bagian ini mengulas sejumlah ritual yang dilakukan oleh 

masyarakat Tengger di bawah pimpinan para pandita sebagai 

pewaris aktif tradisi. Ritual yang dimaksudkan yaitu Santi atau 

Dederek, Roahan Kasada, Ritual Nambak Lelakon, Mayu Desa, 

Pujan Kapat, Semeninga, Entas-Entas, Neloni, Mitoni, Kekerik, 

Among-Among Atau Selapan, Ngembak Geni, Ngepras Sodoran, 

Bari’an, Nglukat, Unan-Unan/Mayu Bumi, Mbeduduk, dan 

Rakantawang.  

Jika diklasifikasikan secara umum, jenis-jenis ritual di atas 

dapat dibagi atas pelaksanaan (i) ritual periodik, meliputi Santi, 

Roahan Kasada, Pujan Kapat, Mayu Desa/Unan-unan/Mayu Bumi, 

Bari’an, Nglukat, Ngembak Geni; (ii) ritual kelahiran meliputi 

Neloni, Mitoni, Kekerik, Among-Among atau Selapan; dan (iii) ritual 

personal dan insidental terdiri atas Semeninga, Entas-entas, 

Mbeduduk, Rakantawang, Ngepras Sodoran, dan Ritual Nambak 

Lelakon. Hal ini tidak berbeda jauh dengan kategorisasi 

Sukmawan (2018:156) bahwa tradisi warisan leluhur berbasis 

lisan yang masih dilestarikan hingga sekarang oleh Wong Tengger 

dapat dibagi berdasarkan pelaksananya, periode waktu, dan siklus 

kehidupan. Kategori ritual berdasarkan pelaksananya terbagi atas 

tradisi ritual personal dan ritual komunal.  Berdasarkan periode 

waktu, ritual Tengger ada yang bersifat bulanan, tahunan, dan 

lima tahunan. Sementara itu, berdasarkan titik-titik siklus 

kehidupan, ritual Tengger dapat berwujud ritual kelahiran, 

pernikahan, dan kematian. 

Ritual Periodik 

Ritual Santi atau Dederek 
Ritual santi atau dederek dapat dilakukan setelah upacara Karo. 

Ritual ini merupakan salah satu upacara khas masyarakat Tengger 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ragam Ritual Tengger | 9 

yang memiliki arti memuliakan para leluhur sesuai kepercayaan 

mereka, yaitu Roro Anteng dan Joko Seger serta kerabat yang 

telah meninggal. Hakikat santi adalah mengundang, memberikan 

sesaji, dan menyilahkan makan kepada roh-roh leluhur keluarga. 

Dilanjutkan dengaan berbakti. Maksudnya, mendoakan agar 

arwah leluhur tenang. Tahap akhir adalah nundung (untuk 

leluhur) atau (memberi) oleh-oleh (untuk para Dewa). Ritual santi 

memberi persembahan panca yatsna kepada dewa yadnya (dewa), 

resi yadnya (resi), pitara/petra yadnya (leluhur), buta yadnya, dan 

manusia yadnya. Kelima persembahan itu harus dilakukan saat 

ritual santi. Namun ada satu persembahan yang terkesan ‘unik’, 

yaitu manusia yadnya. Jika memberikan persembahan kepada 

dewa yadnya (dewa), resi yadnya (resi), pitara/petra yadnya 

(leluhur) dan buta yatsna adalah sesuatu yang sudah memang 

sewajarnya (lumrah) dilakukan untuk upacara atau ritual apapun. 

Dalam ritual santi memberikan persembahan kepada manusia 

maksudnya adalah memberikan raratan atau ater-ater. Tidak 

hanya memberikan persembahan panca yadnya, saat ritual santi 

juga memberikan persembahan kepada alam/ibu pertiwi melalui 

leliwet di dalam mantra yang dirapalkan oleh Dukun Pandita.  

Roahan Kasada 
Roahan adalah sejenis sesaji yang nantinya akan dilarung di 

kawah Bromo. Selamatan Roahan diadakan setiap tahun. Tujuan 

selamatan ini adalah untuk ‘nylameti’ ongkek, agar anak cucu 

semuanya mendapatkan keselamatan. Arti dari kata ongkek 

adalah kembang layu. Layu dapat berarti langgeng, langgeng 

keselamatannya serta kehidupannya. Ongkek adalah sebuah 

sesajen yang diberikan untuk memperingati kasada. Istilah lain 

dari ongkek yang disebut dalam japa mantra ialah kembang layu 

yang berarti ‘bakal kembang (mekar)’. Dalam setiap kasada 

terdapat pras raka genep dan roahan, hal ini bertujuan untuk 

semeninga atau memberitahu kepada leluhur bahwa masyarakat 

telah membuat ongkek untuk persembahan kepada leluhur. 

Pada dasarnya ritual Roahan harus diikuti oleh semua 

warga. Karena adanya kesibukan masing-masing warga yang tidak 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



10 | Sodoran-Karo 

dapat ditinggal maka dibolehkan tidak meaksanakan jika sudah 

ada yang mewakili. 

Pujan Kapat 
Pujan Kapat dilaksanakan bulan ke empat penanggalan Tengger. 

Inti pelaksanaan Pujan Kapat adalah selamatan api (nylameti 

geni), air (banyu), kayu, angin, dan bumi. Selain bulan ini bisa 

dilakukan upacara selamatan bumi, air, api, angin, dan kayu. 

Namun, selamatan ini bersifat pribadi. Sesaji Pujan Kapat lebih 

dari sepuluh jenis, di antaranya adalah pras pertiwi, pras 

sesa/gangga, dan pras pertula. Bumi diberi sesaji berupa pras 

pertiwi, air diberi sesaji berupa pras sesa/gangga, dan udara 

diberi sesaji berupa pras pertula.  

Mayu Desa/Mayu Bumi/Unan-Unan 
Upacara Unan-unan atau mayu bumi adalah upacara lima tahunan 

yang dilaksanakan oleh suku Tengger. Unan-unan artinya nguna 

atau mengurangi yang bertujuan untuk nylameti hari, bulan, 

tahun, dan windu (windu dalam kalender Tengger berjumlah lima 

tahun) sak lumahing bumi sak kurepe langit. Sukmawan, dkk. 

(2020:63) menjelaskan bahwa Unan-unan berasal dari kata 

una/nguna yang berarti kurang. Tujuan Unan-unan adalah untuk 

mengupacarai bulan-bulan yang dikurangi/hal-hal yang kurang 

agar dapat sempurna kembali. Ritual lima tahunan ini berfungsi 

sebagai pengabsahan kebudayaan dan alat pendidikan. Dikatakan 

demikian karena ritual ini mampu melegitimasi perilaku teradat 

sebagai bentuk titiluri ajaran leluhur untuk menyempurnakan 

yang kurang agar alam berada dalam keadaan seimbang. 

Menghormati leluhur dan memedulikan alam merupakan nilai 

edukatif yang penting (Sukmawan, dkk., 2020:66) 

Dalam pelaksanaannya, upacara unan-unan mulai 

dipersiapkan sejak tiga hari sebelum hari pelaksanaan upacara. 

Pada hari pertama, persiapan dimulai dengan kegiatan bethek-

sinoman di balai desa. Nasi, juadah, tetelan, dan pembuatan 

bambu (sudang) untuk mengambil tirta di Gua Semar, Balidono, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ragam Ritual Tengger | 11 

Wanamerta, Ngadiwono, Ketuwon (Banyu Songo), Banyu Meneng, 

Banyu Petung. 

Unan-unan biasanya juga diselenggarakan bersamaan 

dengan Mayu Desa. Pelaksanaan Unan-unan ditetapkan oleh ketua 

dukun Paruman se-Tengger. Unan-unan dilaksanakan pada 

pertengahan bulan kapat kedua dalam kalender Tengger. Unan-

unan diselenggarakan selama dua hari. Pada hari pertama, 

dilaksanakan mbeduduk dengan menyembelih satu ekor kerbau. 

Setiap pelaksanaan Unan-unan pada tahun ke-25, kerbau yang 

disembelih adalah kerbau bule atau kerbau berwarna kuning. 

Setelah pelaksanaan Unan-unan, digelar tradisi Mayu Desa. 

Mayu Desa di Desa Ngadiwana diikuti oleh seluruh masyarakat 

desa tanpa terkecuali. Mayu Desa selain diselenggarakan setelah 

pelaksanaan Unan-unan juga bisa dilaksanakan saat Tutupan Karo. 

Tahap pelaksanaan Mayu Desa secara umum sama seperti tahap 

pelaksanaan Unan-unan yaitu, (i) melaksanakan ritual 

rakatawang, (ii) mengundang roh leluhur, (iii) menghaturkan 

sesaji, (iv) memohon kebersihan dan keselamatan desa. 

Pelaksanaan puncak Unan-unan dilakukan di Punden, sedangkan 

Mayu Desa dilaksanakan di balai desa. Meskipun sebagian 

masyarakat ada pula yang melaksanakannya di punden. Hal ini 

bergantung kepada kebiasaan setiap desa. Untuk pelaksanaan 

Unan-unan, balai desa menjadi tempat untuk ‘transit’ para leluhur 

yang pada hari kedua akan diundang pada pelaksanaan Unan-

unan di Punden. 

Barikan 
Slametan Barikan dilaksanakan setiap bulan sekali pada hari 

Jumat pasaran Legi. Ritual ini dilaksanakan dalam rangka 

meminta pelindungan dan keselamatan kosmis. Biasanya, ritual 

ini diawali dengan membuat sesaji/bebanten yang disebut roahan 

pada Jumat legi jam 8.00. Selain dibuat roahan, dibuat pula 

(te)tamping. Tetamping ini akan dikirim (dibagi-bagi) pada malam 

jumat legi ke beberapa tempat, di antaranya adalah tegal/ladang, 

pura, sumber mata air, pepunden, dan lain-lain. Esok harinya, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



12 | Sodoran-Karo 

sekitar jam 9.00 pagi, ritual barikan digelar di pura. Bebanten atau 

sesajen barikan yang dikirim ke pura meliputi sega kabuli, sego 

golong, jenang abang-putih, jenang kambang, dan tumpeng ketan 

(pras tanpasepura). 

Sukmawan (2017a) mengungkapkan bahwa ritual barikan 

adalah ritus permohonan keselamatan bagi unsur-unsur kosmis 

kepada Sang Maha Pencipta yang mereksa unsur-unsur kosmis 

tersebut. Ruang dan waktu dimohonkan keselamatan dan 

perlindungan melalui ritus simbolik yang didukung dengan 

seperangkat ritual sebagai pelengkap sekaligus penyempurna 

upacara ritual. 

Ngembak Geni 
Upacara ngembak geni adalah upacara yang dilaksanakan setelah 

melakukan prosesi penutupan Karo. Upacara ngembak geni 

dilaksanakan di Pura. Dalam upacara ini, para warga yang hadir 

akan saling berjabat tangan untuk bermaaf-maafan (dalam istilah 

Islam dinamakan halal bi halal). Tradisi saling memaafkan 

semacam ini merupakan wujud sikap toleran sebagai inti 

kesatuan dalam keragaman. Sukmawan dan Febriani (2018:748) 

menyimpulkan bahwa tradisi-tradisi Tengger, termasuk ritual 

ngembak geni, merepresentasikan semangat kesatuan dalam 

kemanunggalan. Membaca teks ini berarti membaca teks ke-

Bhineka Tunggal Ika-an dan belajar bagaimana seharusnya 

berkehidupan bersama dalam masyarakat berbudaya majemuk. 

Ritual Kelahiran 

Neloni 
Pelaksanaan neloni tidak wajib dilakukan di masyarakat Tengger, 

neloni akan dilakukan apabila dalam usia kandungan 1-3 bulan 

mengalami gangguan dan posisi bayi yang tidak semestinya. 

Dalam ritual neloni ada beberapa piranti atau ubo rampen yang 

dibuat oleh dukun alit, lalu dihaturkan pada Yang Maha Kuasa. 

Dalam ritual neloni tidak terdapat sesajen khusus, cukup dengan 

menyiapkan 3 piring nasi putih beserta lauknya (lauk seadanya) 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ragam Ritual Tengger | 13 

kemudian dibacakan mantra setelah itu dibagikan kepada 

tetangga (1 piring nasi untuk 1 rumah). 

Ritual awal adalah neloni (pada saat usia kehamilan 3 

bulan), saat pelaksanaan neloni tidak menggunakan atau tidak 

membuat sesajen apapun. Namun membuat 3 piring yang 

kemudian dibagikan pada tetangga di sekitarnya (1 rumah 1 

piring), 3 piring tersebut isinya meliputi, nasi, lauk pauk 

(seadanya), iring beralaskan daun pisang sebagai wadahnya, 

jenang abang dan jenang putih (untuk nyemurepi), dan gedhang 

ayu. 

Upacara neloni bertujuan agar kandungan yang rewel tidak 

rewel lagi dan kandungan akan selalu sehat hingga waktu 

kelahiran tiba. Membuat 3 piring untuk dibagikan kepada 

tentangga, 3 piring tersebut menyimbolkan bahwa kandungan 

memasuki atau berusia 3 bulan. 

Mitoni 
Dalam pelaksanaan mitoni atau sayud ada beberapa piranti yang 

dibuat oleh dukun allit seperti pras tingkepan. Pras tingkepan 

memiliki makna yang beragam mulai dari simbol antara bapak 

(bopo’), ibu (biyung), dan bumi pertiwi. Dalam sesajen/pras yang 

dibuat selalu memanfaatkan dan menggunakan alam sekitar 

sebagai penunjang ritual, seperti penggunaan daun pisang dan 

daun sirih sebagai upaya untuk konservasi alam. Setiap ritual 

yang dilaksanakan oleh masyarakat Tengger, yang berkaitan 

dengan ritual kelahiran memiliki nilai moral (mengatur hubungan 

manusia dengan Tuhan Yang Maha Esa) selain sebagai tradisi 

yang harus dilaksanakan untuk kewajiban, tetapi juga dapat 

beraati sebagai permohonan keselamatan, memintakan doa, 

menyucikan bapak dan ibu dan jabang bayi, serta memanjatkan 

syukur atas kelahiran si jabang bayi. Tak hanya itu ritual kelahiran 

juga mengandung nilai sosial (mengantur hubungan manusia 

dengan manusia), misalnya saat pelaksanaan ritual adanya 

perjamuan atau makan-makan, lalu membantu yang punya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



14 | Sodoran-Karo 

hajatan untuk persiapan acara sebagai biodo dan sinoman 

(bethek’an). 

Kekerik 
Saat tali pusar bayi sudah lepas atau dalam masyarakat Tengger 

disebut cuplak puser akan diadakan ritual kekerik. Ritual ini 

dilakukan untuk membuka jalan bagi sang bayi agar tidak takut 

dalam melangkah. Ritual ini dilakukan tergantung pada keinginan 

keluarga kapan mau melaksanakannya. Bahkan biasanya bisa juga 

dilakukan bersamaan dengan ritual among-among, atau terserah 

dari kelurga bisa digabung menjadi satu atau sendiri-sendiri. 

Biasanya setelah melahirkan melakukan puja dan diharuskan 

terlebih dahulu untuk melakukan ritual kekerik, karena upacara 

tersebut membutuhkan biaya yang sangat banyak. Untuk kekerik 

wadahnya menggunakan tampah atau tampih.  

Among-Among atau Selapan 
Ritual among-among dilakukan saat usia bayi sudah berumur 40 

hari. Saat ritual among-among atau selapan ada pras among dan 

pras petulak, yang membedakan diantara keduanya adalah jumlah 

dan maknanya. Pras among maknanya adalah memintakan doa 

dan menyucikan untuk bapak ibu dan keluarga besar (kakek 

nenek, paman bibi dari dua belah pihak dan sebagainya) dari si 

jabang bayi (terkadang jumlah yang harus dikeluarkan sesuai 

dengan jumlah keluarga yang masih hidup). Pras petulak untuk 

mendoakan atau memanjatkan syukur dan untuk menyucikan si 

jabang bayi dan tanah air kelahirannya (ibu pertiwi). Ritual 

among-among ini bersifat wajib atau harus dilakukan, jika tidak 

maka ada konsekuensinya. 

Ritual Personal dan Insidental 

Semeninga/semeningan 
Semeninga adalah ritual pemberitahuan atau permohonan izin 

kepada leluhur atau baureksa untuk melakukan/melaksanakan 

sesuatu. Semeninga Kasodo misalnya, diawali dari perjalanan 

menuju Bukit Mungal. Pada bukit tersebut para dukun melakukan 

ritual Semeninga. Semeninga adalah ritual meminta izin untuk 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ragam Ritual Tengger | 15 

lewat dan akan melakukan ritual Kasodo. Ritual ini tidak 

memakan waktu lama karena hanya menyampaikan sesaji secara 

sederhana. Pelaksanaannya dilakukan oleh masing-masing dukun 

saat mereka tiba di Bukit Mungal.  

Entas-Entas 
Ritual Entas-entas adalah salah satu tradisi milik masyarakat 

Tengger. Ritual tersebut merupakan upacara selamatan kematian 

leluhur yang menjadi ciri khas atau indentitas masyarakat 

Tengger. Upacara Entas-entas mempunyai makna membayar 

hutang kepada orangtua. Selain itu, tujuan ritual ini adalah untuk 

memperjelas status, artinya apabila roh leluhur di alam langgeng 

yang tidak layak diupayakan agar segera diangkat dan dilayakkan 

di surga. Jika hendak bereinkarnasi atau menitis, maka arwah 

leluhur diharapankan juga agar dapat segera menitis kembali. 

Secara umum ada tiga tahapan (hari) pelaksanaan Entas-

entas. Tahap pertama/hari pertama dilaksanakan ritual rangkan 

tawang, epek, mekakat mepek jajan, dan mekakat mepek sega. 

Tahap kedua/hari kedua dilaksanakan mbeduduk dan prepekan 

agung. Jika ritual ini dijadikan satu pelaksanaan dengan ritual 

adat walagara maka ada acara nemoen. Tahap ketiga/hari ketiga 

dilaksanakan ritual nglukat. Ritual ini diawali dengan pembacaan 

mantra, kayopan alit, pemenyanan, ngasep padupan, prasen, basen, 

kayopan alit, kayopan agung, purwobumi, kibanyak dalang, puja, 

sraining pujo, nundung dan diakhiri dengan ritual persautan 

bawahan. 

Mbeduduk 
Ritual mbeduduk ada dalam bagian upacara Entas-entas yang 

dilakukan oleh Suku Tengger. Tujuan mbeduduk untuk 

menyucikan roh binatang agar sempurna. Ritual ini pada intinya 

adalah pelaksanaan penyembelihan hewan. Hewan yang akan 

disembelih diikat dengan daun tlotok. Daun ini selain sarat simbol 

juga mudah untuk digunakan dan lebih kuat dibandingkan dengan 

daun yang lainnya. Semakin kering daun tlotok akan semakin kuat. 

Daun tersebut biasanya diambil dari hutan atau pekarangan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



16 | Sodoran-Karo 

warga. Selain menggunakan daun tlotok, dalam ritual mbeduduk 

juga digunakan bambu sebagai ancak karena nilai praktisnya 

dibandingkan dengan jenis kayu yang lain.  

Yang bertugas menyembelih hewan adalah Pak Legen. 

Sebelum menyembelih hewan, Pak legen mengucapkan mantra 

yang bertujuan meminta izin untuk menyembelih hewan. Selesai 

mengucapkan mantra, Pak Legen dan Pak Sepuh ngayap atau 

menghaturkan sesajen yang ada, yaitu berupa pisang ayu dan pras 

among. 

Rakantawang/rakatawang 
Rakantawang merupakan proses memberitahukan kepada para 

dewa dan leluhur apabila akan mengadakan suatu acara. Makna 

rakantawang yakni ‘membuka pintu’. Rakantawang berasal dari 

kata tawang yang berarti nawangen, maksudnya agar leluhur 

tidak menemui suatu halangan untuk membuka pintu. Upacara ini 

sekaligus menyucikan pintu-pintu yang akan dilewati oleh para 

leluhur. Upacara ini pada dasarnya untuk ‘membuka pintu’, oleh 

karena itu pelaksanaan upacaranya di depan pintu. Dalam ritual 

Unan-unan misalnya, rakantawang dilaksanakan dua hari 

sebelum pelaksanaan Unan-unan. Rakantawang bertujuan untuk 

menurunkan leluhur di sanggar tawang supaya menyaksikan 

upacara-upacara. 

Nambak Lelakon 
Nambak Lelakon adalah salah satu upacara di Tengger 

yang menggunakan sarana sesaji untuk memohon agar butakala 

(pageblug/wabah) menyingkir dengan diberikan bekal agar tidak 

membawa korban. Upacara ini dilakukan dengan kesepakatan 

bersama masyarakat. Nambak bermakna membendung lelaku 

yang tidak kelihatan dari alam atau yang maha kuasa. Nambak 

juga bermakna “menghentikan”, yakni menghentikan segala 

wabah, taun, atau musibah yang tengah terjadi. Lelakon dipahami 

sebagai sesuatu yang tidak kelihatan. Pageblug misalnya, 

diangggap sebagai lelaku yang tidak kasat mata. Upacara ini bisa 

secara khusus dilakukan di gua Widodaren. Rangkaian upacara ini 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Ragam Ritual Tengger | 17 

bertujuan meminta maaf atas kesalahan anak cucu di Tengger. 

Namun, jika pageblug tersebut merupakan kehendak alam 

(kehendak yang Mahakuasa), upacara ini memiliki harapan lain 

agar wabah yang menyerang tidak menganggu rencana kehidupan 

anak cucu.  

Ngepras Sodoran 
Upacara Ngepras merupakan solusi adat bagi penari yang tidak 

dapat menyelesaikan tugasnya selama tujuh tahun berturut-turut. 

Ngepras diartikan sebagai Ngepras Malangan (terbebas dari 

malang sukerta). Ngepras bertujuan agar anak tersebut penari 

terlepas dari kemalangan (segala-gala hal yang buruk) atau 

permohonan maaf kepada sang pencipta, apabila terdapat 

kekurangan dan kelebihan dalam menjadi penari Sodoran. Alasan 

penari tidak dapat melanjutkan tanggungjawabnya biasanya 

karena sudah rampung menarikan sebanyak tujuh kali sehingga 

mengharuskan pergantian dengan penari yang lebih muda. Jika 

melewati tujuh kali penampilan akan diadakan ritual Ngepras. Jika 

ada penari yang sudah empat kali dan tidak dapat melanjutkan, 

penari tersebut harus melanjutkan satu kali antara tiga, lima 

sampai tujuh dari angka-angka ganjil. Penari tidak harus 

melanjutkan selama tujuh kali dikarena bisa saja dalam kurun 

waktu tersebut mereka memiliki anak (hamil dan menyusui) yang 

mau tidak mau maka akan Ngepras.  

Tahapan-tahapan Ngepras dilakukan di rumah dengan sesaji 

jenang abang (merah), puteh (putih), golong galang roahan, dan 

pras tampasepura. Pras tanpa sepura diartikan sebagai 

permohonan maaf atas kekurangan, kelebihan, kesalahan dalam 

bentuk apapun. Ngepras memiliki mantra atau doa khusus yang 

diawali dengan padupan dan prasen. Mantra Ngepras termasuk 

mantra rahasia. Perlengkapan untuk Ngepras selalu lengkap di 

antaranya sampet. Penari yang akan melakukan ritual ini harus 

berpakaian rapi dan bersih diri. Pembacaan mantra inti 

dinamakan mantra palapas mala, yang berarti permohonan 

ampun (orang yang disucikan). Proses Ngepras berakhir jika 

mantra telah dibacakan, diakhir akan diboreh atau disucikan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



18 | Sodoran-Karo 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 3 
NITILURI  TRADISI RITUAL: MENAATI 

DAN MELINDUNGI  

Bab 3 memaparkan titiluri Tengger sebagai langkah mengikuti 

dan meneruskan agama, kepercayaan, dan adat istiadat nenek 

moyang secara turun-menurun. Bagi masyarakat Tengger, 

penurutan jejak leluhur ini sekaligus penerusan keyakinan dan 

tradisi masa lalu guna menanamkan nilai-nilai luhur pada 

generasi masa kini. Titiluri adalah implementasi kepatuhan 

masyarakat Tengger terhadap para leluhur. Jejak kepatuhan, 

ketakziman, dan penghormatan terhadap leluhur serta 

perlindungan terhadap keselamatan anak cucu dan alam Tengger 

tecermin dalam tujuan setiap upacara. Yang tidak kalah penting 

dalam setiap perhelatan ritual adalah nitiluri penghormatan 

terhadap kebesaran alam ciptaan Tuhan. Titiluri merupakan 

aktualisasi tradisi mengikuti jejak leluhur secara turun temurun. 

Aktualisasi tradisi ini sekaligus menjadi jalan konservasi 

kebudayaan Tengger, yakni menanamkan, memanfaatkan, 

melestarikan, dan memepelajari budaya Tengger. Pada 

hakikatnya, menanamkan nilai budaya, memanfaatkan tradisi 

untuk aktualisasi pandangan hidup, dan melestarikan tradisi 

dengan melaksanakannya secara turun temurun, merupakan 

bentuk pembelajaran budaya. Proses belajar dan mempelajari 

tradisi yang dilakukan secara ajeg akan menjamin konservasi 

budaya Tengger berjalan utuh dan berkesimbangan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



20 | Sodoran-Karo 

Titiluri : Kepatuhan dan Penghormatan 

Titiluri dipahami oleh masyarakat Jawa dalam pengertian 

mengikuti jejak para leluhur, meneruskan agama, kepercayaan, 

dan adat istiadat nenek moyang secara turun-menurun (Warsaa, 

2019). Tidak terkecuali bagi masyarakat Tengger, penurutan jejak 

leluhur ini sekaligus penerusan keyakinan dan tradisi masa lalu 

guna menanamkan nilai-nilai luhur pada generasi masa kini. 

Sukmawan dan Febriani (2018:739) menjelaskan bahwa Wong 

Tengger secara konsisten dan berkelanjutan mewujudkan titiluri 

melalui pelaksanaan ritual adat. Terdapat keyakinan bahwa 

dengan mengikuti jejak leluhur dalam bentuk meneruskan adat 

akan dimudahkan semua urusan dan akan dikabulkan semua 

harapan oleh Yang Maha Kuasa. Semua ini akan terwujud atas 

restu dari leluhur. Titiluri adalah implementasi kepatuhan 

masyarakat Tengger terhadap para leluhur.  

Secara umum, kepatuhan dalam tradisi Jawa dikenal dengan 

istilah manut. Padan istilah dalam ilmu psikologi sosial adalah 

obedience, yaitu sikap patuh seseorang terhadap orang lain yang 

memiliki kekuatan lebih (Milgran dalam Sarwono &Meinarno, 

2009). Sikap obedience akan terwujud apabila seseorang 

dihadapkan pada sebuah otoritas yang mampu menjadikannya 

sebagai model untuk dipatuhi. Kepatuhan yang bernilai positif 

dihasilkan oleh otoritas yang baik sedangkan kepatuhan bernilai 

negatif dibuahkan dari otoritas yang buruk (Baron dan Byrne, 

[2005] dalam Adab dkk., [2013: 408]). Kepatuhan masyarakat 

adat Tengger terhadap ajaran leluhur dalam meneruskan agama, 

kepercayaan, dan adat istiadat merupakan aktualisasi konsep 

titiluri. 

Praktik Titiluri pada Tradisi Ritual Tengger 

Menuruti jejak laku para leluhur secara turun-temurun sebagai 

wujud kepatuhan, ketakziman, dan penghormatan merupakan 

konsep titiluri. Meneruskan agama, kepercayaan, dan adat-istiadat 

merupakan implementasi sesanti ini. Jadi, setiap upacara 

dilakukan tanpa perubahan, persis seperti yang dilaksanakan oleh 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Nitiluri Tradisi Ritual sebagai ... | 21 

para leluhurnya berabad-abad yang lalu. Meneruskan apa yang 

sudah ada sebelumnya bukan berarti menjalankan apa adanya. 

Masyarakat Tengger memahami bahwa apa yang (telah) ada 

memiliki pesan dan wewarah. Menjalankan ajaran leluhur 

berimplikasi kepada pemahaman terhadapnya, sebab pemahaman 

inilah yang akan seturut dengan proses transmisi kepada anak 

cucu Tengger nantinya. 

Jejak kepatuhan, ketakziman, dan penghormatan terhadap 

leluhur serta perlindungan terhadap keselamatan anak cucu dan 

alam Tengger tecermin dalam tujuan setiap upacara. Ritual santi 

atau dederek adalah pemuliaan Roro Anteng dan Joko Seger serta 

kerabat yang telah meninggal. Demikian pula upacara Entas-entas, 

wujud balas jasa kepada pada orang tua dengan cara mengangkat 

jiwa agar layak di surga. Santi dan Entas-entas adalah ritual 

pemuliaan leluhur, ritual Rakantawang pasti dilakukan untuk 

memberitahukan pelaksanaan ritual kepada para dewa dan 

leluhur. 

Pada sisi yang lain, perlindungan terhadap anak dan sanak 

juga diupayakan dalam ritual neloni, kekerik, among-among, dan 

roahan Kasada. 

Neloni, kekerik, dan among-among mengupayakan kepada 

Tuhan YME anugerah kesehatan bagi anak selama dalam 

kandungan hingga dilahirkan dan kesehatan bagi ayah-ibu dan 

keluarganya juga. Roahan Kadasa tidak jauh berbeda, yakni 

mendoakan keselamatan anak cucu Tengger. Yang unik adalah 

pelaksanaan Ngepras. Tradisi tolak bala ini dimaksudkan untuk 

melepaskan kemalangan anak cucu kepada Sang Pencipta karena 

halangan menunaikan kewajiban adat. Dalam konteks yang 

serupa, Nambak Lelakon juga memohon tolak pageblug dan 

wabah sehingga tidak membawa korban. 

Yang tidak kalah penting dalam setiap perhelatan ritual 

adalah nitiluri penghormatan terhadap kebesaran alam ciptaan 

Tuhan. Pujan Kapat misalnya, mengupayakan keselamatan unsur 

alam berupa api, air, kayu, angin, dan bumi. Unan-unan juga 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



22 | Sodoran-Karo 

dilaksanaakan untuk nitiluri nylameti hari, bulan, tahun, dan 

windu. Unsur alam lainnya yang diupayakan selamat adalah 

binatang. Melalui ritual mbeduduk, roh binatang disucikan agar 

sempurna.  

Titiluri merupakan aktualisasi tradisi mengikuti jejak 

leluhur secara turun temurun. Aktualisasi tradisi ini sekaligus 

menjadi jalan konservasi kebudayaan Tengger, yakni 

menanamkan, memanfaatkan, melestarikan, dan memelajari 

budaya Tengger. Pada hakikatnya, menanamkan nilai budaya, 

memanfaatkan tradisi untuk aktualisasi pandangan hidup, dan 

melestarikan tradisi dengan melaksanakannya secara turun 

temurun, merupakan bentuk pembelajaran budaya. Proses belajar 

dan memelajari tradisi yang dilakukan secara ajeg akan menjamin 

konservasi budaya Tengger berjalan utuh dan berkesimbangan. 

Konservasi Budaya melalui Aktualisasi Tradisi Titiluri 

Istilah konservasi umumnya dipahami dalam kerangka 

lingkungan. Bagaimana budaya dapat dipahami sebagai bentuk 

sebuah konservasi merupakan pembahasan yang menarik. Dalam 

konteks ini, Rahman (2012) memahami konservasi sebagai upaya 

menjaga, melestarikan, serta menerima suatu pembangunan atau 

perubahan yang terjadi secara alami, bukan perubahan yang 

radikal. Konservasi bertujuan agar identitas dan sumber daya 

lingkungan dapat tetap terjaga dan aspek-aspek untuk memenuhi 

kebutuhan arus modernitas dan kaulitas hidup yang lebih baik 

dapat dikembangkan. 

Dalam konteks budaya, konservasi merupakan upaya 

mengelola perubahan menuju pelestarian nilai dan warisan 

budaya yang lebih baik dan berkesinambungan melalui upaya 

menanam, memanfaatkan, melestarikan dan mempelajari budaya 

(Rahman, 2012). Keempat langkah konservasi tersebut memiliki 

makna yang lebih mendalam dibandingkan dengan konservasi 

pada bidang lingkungan. Secara nonfisik, menanam dapat 

diartikan meletakkan nilai-nilai fundamental dan luhur yang telah 

mengkristal menjadi pedoman atau pandangan hidup. Nilai-nilai 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Nitiluri Tradisi Ritual sebagai ... | 23 

fundamental tersebut berasal dari nilai-nilai luhur yang disepakati 

bersama oleh masyarakat.  

Pada dasarnya, budaya memiliki nilai-nilai luhur yang 

senantiasa diwariskan, ditafsirkan dan dilaksanakan seiring 

dengan proses perubahan sosial. Pewarisan dan penafsiran secara 

turun-temurun dan terus–menerus sepanjang kehidupan manusia 

yang niscaya berubah menjadi jalan hidup sebuah kebudayaan. 

Kebudayaan hidup dan menghidupkan kehidupan melalui 

pemahaman terhadap jalinan keseluruhan makna dalam simbol 

yang ditransmisikan. Kebudayaan adalah pola dari pengertian-

pengertian atau makna yang terjalin secara menyeluruh dalam 

simbol-simbol yang ditransmisikan secara historis, suatu sistem 

mengenai konsepsi-konsepsi yang diwariskan dalam bentuk-

bentuk simbolik yang dengan cara tersebut manusia 

berkomunikasi, melestarikan dan mengembangkan pengetahuan 

dan sikap mereka terhadap kehidupan (Geertz [1992:5] dalam 

Yunus [2013]). Pendapat ini menekankan bahwa kebudayaan 

merupakan hasil karya manusia yang dapat mengembangkan 

sikap mereka terhadap kehidupan dan diwariskan dari satu 

generasi ke generasi berikutnya melalui proses komunikasi dan 

belajar agar generasi yang diwarisi memiliki karakter yang 

tangguh dalam menjalankan kehidupan.  

Proses berbudaya yang dilakukan secara turun-menurun 

sejalan dengan konsep titiluri pada masyarakat Tengger. Titiluri 

merupakan aktualisasi tradisi mengikuti jejak leluhur secara 

turun temurun. Aktualisasi tradisi ini sekaligus menjadi jalan 

konservasi kebudayaan Tengger. Empat nilai konservasi yang 

termuat dalam tradisi titiluri secara terperinci akan dijelaskan 

berikut ini. Pertama, Menanamkan Budaya. Menanam dapat 

diartikan meletakkan nilai-nilai fundamental dan luhur yang telah 

mengkristal menjadi pedoman atau pandangan hidup dan dasar 

berkehidupan. Nilai-nilai luhur yang disepakati oleh masyarakat 

Tengger adalah menghormati leluhur. Menanamkan kepatuhan 

atau keakziman kepada leluhur merupakan langkah awal dari 

lahirnya proses turun-temurun atau menurunkan budaya yang 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



24 | Sodoran-Karo 

ada. Kedua, Memanfaatkan Budaya. Nilai yang disemai akan 

tumbuh menjadi pedoman, petunjuk, dan aturan dalam bertutur 

kata, berperilaku, dan berbuat dalam hidup dan berhubungan satu 

sama lain. Pada proses memanfaatkan budaya dapat disebut juga 

dengan pengaplikasian budaya yang telah dipelajari oleh suatu 

masyarakat di dalam daerahnya. Bentuk pelaksanaanya dapat 

berupa sebuah tingkah laku, kegiatan keagamaan, dan lain 

sebagainya. Prinsip titiluri mendasari setiap pelaksanaan tradisi 

Tengger. Pelaksanaan tradisi ini merupakan bentuk pemanfaatan 

instrumen budaya untuk meneguhkan dan menguatkan nilai 

kepatuhan atau ketakziman terhada leluhur sebagi prinsip dasar 

titiluri. Ketiga, Melestarikan Budaya. Pelestarian sebagai 

kegiatan atau yang dilakukan secara terus- menerus, terarah dan 

terpadu guna mewujudkan tujuan tertentu yang mencerminkan 

adanya sesuatu yang tetap dan abadi, bersifat dinamis, luwes, dan 

selektif (Nahak, 2019: 71-72). Pelestarian budaya adalah upaya 

untuk mempertahankan nilai-nilai seni budaya, nilai tradisional 

dengan mengembangkan perwujudan yang bersifat dinamis, 

luwes dan selektif, serta menyesuaikan dengan situasi dan kondisi 

yang selalu berubah dan berkembang (Widjaja dalam Ranjabar, 

2006:56). Pelaksanana tradisi titiluri merupakan bentuk 

pelestraian nilai sekaligus pelestari budaya Tengger. Upaya 

pelestarian budaya Tengger ini diharapkan mampu 

menumbuhkan daya tahan budaya terhadap tekanan-tekanan 

modernisasi. Keempat, Memelajari Budaya. Belajar budaya 

berarti juga membaca fenomena budaya. Menanamkan, 

memanfaatkan, dan melestarikan budaya adalah fenomena 

budaya. Pada hakikatnya, menanamkan nilai budaya, 

memanfaatkan tradisi untuk aktualisasi pandangan hidup, dan 

melestarikan tradisi dengan melaksanakannya secara turun 

temurun, merupakan bentuk pembelajaran budaya. Proses belajar 

dan mempelajari tradisi yang dilakukan secara ajeg akan 

menjamin konservasi budaya berjalan utuh dan berkesimbangan. Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 4 
DESAKALAPATRA DALAM TRADISI 

TENGGER 

Bab 4 membahas prinsip Desakalapatra. Prinsip ini menuntun 

masyarakat Tengger terbuka dalam memahami dan menerima 

segala jenis perbedaan, toleran, hidup rukun, dan apresiatif 

terhadap perbedaan pandangan, keyakinan, kepercayaan, dan tata 

laku adat. Aktualisasi prinsip ini tampak dalam sebagian besar 

pelaksanaan tradisi, di antaranya adalah pemahaman terhadap 

perbedaan-perbedaan dalam (i) pembacaan Cangkriman Kertijoyo, 

(ii) ragam maupun jumlah sesaji Blarak’i, (iii) persyaratan penari

Sodoran dan busana yang dikenakan, (iii) dasar pelaksanaan ritual

Bawahan, (iv) pendaras mantra, dan (v) pemakluman terhadap

tingkatan upacara. Desakalapatra merupakan wujud kesadaran

multikultural masyarakat Tengger. Konteks ritual

mayu/selamatan desa dan ritual besar Tengger lainya menjadi

salah satu contoh terbaik praktik multikulturalisme. Tradisi

anjangsana, simakrama, dan bethek-sinoman secara faktual

menjadi ruang dialog dan komunikasi yang penuh toleransi

sebagai perekat harmoni sosial pada masyarakat Tengger yang

multikultural.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



26 | Sodoran-Karo 

Desakalapatra: Kemajemukan dan Toleransi 

Desakalapatra adalah suatu ajaran agama Hindu yang dianut oleh 

mayoritas suku Tengger. Pada dasarnya konsepsi Desakalapatra 

tersusun atas tiga aspek, yaitu desa yang berarti ‘tempat’, kala 

yang berarti ‘waktu’, dan patra yang berarti ‘keadaan’. Secara 

keseluruhan Desakalapatra dapat dimaknai sebagai kelenturan 

interpretasi masyarakat pada suatu wilayah dalam kurun waktu 

tertentu yang disesuaikan dengan keadaan tertentu. Menurut 

Oetomo (2015) konsep ini mengacu pada proses munculnya local 

genius yang bersifat khas pada lokalitas daerah, namun konsep 

dasarnya mengacu pada ajaran pokok. Berdasarkan ajaran ini 

masyarakat Hindu Tengger mampu menerima segala perbedaan 

dan menjadikannya sebagai suatu kebanggaan yang unik dan 

menarik untuk dilestarikan. 

Desakalapatra merupakan suatu konsepsi yang dijadikan 

sebagai acuan sosial dalam tradisi masyarakat Tengger. Konsepsi 

ini berperan sebagai pedoman dalam memperluas pemahaman 

masyarakat mengenai cara pandang yang berbeda yang dimiliki 

oleh masing-masing individu. Desakalapatra mengajarkan 

masyarakat suku Tengger untuk lebih terbuka dalam memahami 

dan menerima segala jenis perbedaan yang terjadi di sekitarnya. 

Konsepsi kemajemukan ini mendasari dan membentuk 

masyarakat Tengger sebagai komunitas yang toleran, hidup 

rukun, dan apresiatif terhadap perbedaan pandangan, keyakinan, 

kepercayaan, dan tata laku adat yang dijalankan oleh masyarakat 

suku Tengger secara keseluruhan. Hal itu, menjadikan Tengger 

layaknya sebuah miniatur keberagaman. Hidup dalam beragam 

keyakinan dan kekayaan upacara adat, namun mampu tinggal 

berdampingan secara harmonis dan rukun dengan toleransi. 

Aktualisasi Desakalapatra dalam Tradisi Tengger 

Adanya perbedaan dalam pelaksanaan tradisi di Tengger, baik 

perbedaan pelaksanaan antarwilayah maupun antardesa dalam 

satu wilayah, disebabkan oleh berbedanya Guru Nabe dari 

masing-masing romo dukun pandita. Guru Nabe adalah 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 27 

pendamping, pembimbing, sekaligus pengajar spiritual maupun 

kultural para calon dukun pandita atau para dukun muda pandita. 

Guru Nabe para dukun pandita Tengger Brang Kulon saat ini di 

antaranya adalah Romo Hardjo Broto, Romo Giman, dan Romo 

Cokro. Setiap Guru Nabe memiliki wawasan yang berbeda. 

Perbedaan wawasan inilah yang membentuk prinsip, sikap, 

keyakinan, dan kebijakan masing-masing dukun pandita dalam 

menjalankan tradisi. Lebih jauh, hal ini menyebabkan berbedanya 

aktualisasi tradisi, baik dari segi tata sesaji dan tata cara 

pelaksanaanya. 

Momen Pembacaan Cangkriman 

Cangkriman merupakan kata-kata yang disusun secara teratur, 

makna atau isinya mengandung maksud untuk dijawab 

(Subalidinata, 1994:13). Cangkriman atau tekai-teki Tengger yang 

lazim disebut Cangkriman Kertijoyo, ditampilkan dalam sebuah 

ritual khusus tahunan, yakni tari Sodoran dalam rangka perayaan 

Karo. Penampil teka-teki khas ini adalah dukun pandita dan 

stafnya. Sukmawan (2018:126) menjelaskan bahwa Cangkriman 

Kertijoyo dibawakan (dibacakan) oleh dukun pandita 

berdampingan dengan salah-satu pembantu dukun. Dinamai 

Cangkriman Kertijoyo karena nama salah satu karakter 

penampilnya adalah Kertijoyo. Karakter/tokoh Kertijoyo 

diperankan oleh salah satu asisten dukun (legen, sepuh, atau 

sanggar). Sementara itu, dukun pandita memerankan tokoh 

Ardijoyo. Ardijoyo bertindak sebagai ‘pelempar’ teka-teki, 

Kertijoyo bertindak sebagai penjawab teka-teki. 

Pembacaan Cangkriman Kertijoyo di setiap daerah berbeda-

beda. Di Dusun Tosari misalnya, teka-teki sakral yang berjumlah 

15 buah ini dibacakan sepasang demi sepasang (tanya-jawab). 

Setiap kali selesai dibacakan, dilaksanakan tari Sodoran. Berbeda 

dengan di Dusun Ngadiwono, Cangkriman Kertijoyo dibaca 

terlebih dahulu dan disisakan dua pasang bacaan pada dua tarian 

di akhir. Perbedaan ini dipengaruhi oleh banyaknya kelompok 

penari yang tampil. Pada pembukaan Karo di Dusun Tosari, lebih 

kurang terdapat enam belas kelompok penari yang berasal dari 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



28 | Sodoran-Karo 

dusun-dusun di Kecamatan Tosari, di antaranya adalah Dusun 

Keduwung, Balidono, Wonokitri, Sedaeng, Podokoyo, Jetak, Tosari, 

Kalitejo, Mororejo, Kandang sari, Telogosari, dan Dusun Purwono. 

Jadi, jumlah penari bergantung kepada jumlah dusun yang 

mengirimkan duta tarinya. Sementara itu, di Dusun Ngadiwono, 

jumlah penarinya adalah dua kelompok. 

Kelengkapan Sesaji Blarak’i Sodoran 

Blarak’i adalah ritual untuk membuka selamatan Karo. Upacara 

Karo diawali dengan ritual Blarak’i. Ritual ini dimulai pada waktu 

dini hari dan berakhir hingga jam 6.00 pagi (Sukmawan, 2018:78). 

Ritual pembukaan Karo ini berisi dua aktivitas, yaitu pembacaan 

mantra dan penampilan tarian Sodoran. Pembacaan mantra 

dilakukan oleh dukun pandita yang ditunjuk didampingi oleh 

dukun pandita Dusun Keduwung. Tarian Sodoran Blarak’i Karo 

ditampilkan oleh sesepuh. 

Pendampingan dukun pandita Keduwung (Dusun Tengger 

di Utara daerah Penanjakan) adalah suatu keharusan. Diyakini 

bahwa dusun tersebut menjadi tempat tinggal dukun tertua, 

sehingga ritual Blarak’i harus dilakukan oleh dukun pandita 

Keduwung. Dukun daerah Tengger yang lainnya bergantian 

menemani. 

Sebagai kelengkapan sebuah ritual tentu selalu ada sesaji. 

Demikian pula ritual Blarak’i, selalu menghadirkan sesaji untuk 

dihaturkan kepada leluhur. Jumlah sesaji yang dihaturkan 

umumnya sesuai dengan yang disebutkan dalam pendarasan 

mantra. Namun, tetap ada perbedaan ragam maupun jumlahnya 

sebagai bentuk aktualisasi Desakalapatra. Dusun Ngadiwono 

memiliki sesaji Blarak’i yang lebih lengkap dibandingkan dengan 

Desa Tosari. Prinsip penghaturan sesaji di Dusun Ngadiwono 

adalah kelengkapan dan keutuhan, artinya sesaji yang dihaturkan 

selengkap sesaji yang dituturkan dalam mantra, tanpa 

mengurangi jumlah maupun ukuran selazimnya. Sementara itu, di 

Dusun Tosari, kelengkapan tetap menjadi prinsip, namun masih 

dapat disesuaikan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 29 

Sesaji ritual Blarak’i Sodoran biasanya terdiri atas gedhang 

ayu, degan, jajanan, gubahan, dan degan. Degan merupakan 

simbol air wasuhpada/pembersih. Sesaji ini ditutup dengan daun 

beringin. Daun ini menyimbolkan pengayoman. Gubahan berisi 

daun senikir, tanlayu, genjret, putihan, dan daun tlotok. Gubahan 

digunakan sebagai media Blarak’i Sodoran. 

Persyaratan dan Busana Penari Sodoran 

Tari Sodoran hanya boleh dipentaskan pada saat Hari Raya 

Karo. Tari sakral ini berisi gerak tari yang sederhana dan tidak 

rumit. Meskipun demikian, nilai-nilai ihwal eksistensi manusia 

terkemas secara simbolik-eufemistis di dalam kesederhanaan 

gerak tersebut. Tari Sodoran menyimbolkan pertemuan pria dan 

wanita untuk menebar benih kehidupan. Karena itu, tari Sodoran 

juga bisa dikatakan sebagai tari sangkan paran (asal-usul manusia 

di dunia) Sukmawan (2017a:366). Tari Sodoran dibawakan oleh 

kelompok penari yang berbeda, baik dari segi usia maupun 

kepentingan tradisi. Penari Sodoran pada momen Blarak’i 

umumnya adalah para sesepuh. Sebagai sesepuh, para penari ini 

dipercaya sebagai pembuka ritual. Penari Sodoran pada momen 

pasca-Blarak’i adalah para generasi muda Tengger yang terpilih. 

Sebelum mementaskan tari sangkan paran, para pengantin 

Sodoran ini diarak terlebih dahulu dalam sebuah karnaval 

inaugurasi. Para penari muda sebagai wakil generasinya ini 

memerankan fungsi pewaris dan pelanjut tongkat estafet tradisi 

Tengger, khususnya tradisi Sodoran. 

Dapat dikatakan bahwa penari Sodoran terdiri atas dua 

kategori, yaitu penari sepuh dan pengantin Sodoran. Penari 

Sodoran dalam bahasan ini adalah kemanten Sodoran. Di dukun 

Ngadiwono, penari Sodoran berjumlah dua kelompok penari. 

Sementara itu, di dukun Tosari, terdapat 13-16 kelompok penari 

yang berasal dari berbagai Dusun. Dua kelompok penari di 

Ngadiwono dan 13-16 pasang penari di Tosari merupakan bagian 

dari Desamawacara. Perbedaan persyaratan penarinya pun 

termasuk dalam ketentuan Desamawacara. Sebenarnya, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



30 | Sodoran-Karo 

persyaratan penari Sodoran berlaku sama di semua daerah, yakni 

para penari wajib melaksanakannya berturut-turut selama tujuh 

kali dan mereka harus perawan/perjaka. Persyaratan 

keperawanan/keperjakaan ini dianggap penting karena tari 

Sodoran sendiri bermakna kemanten (pengantin). Namun, di 

Tosari, persyarakatan keperawanan/keperjakaan bukan sesuatu 

yang utama. Yang dipentingkan adalah melaksanakan tarian 

secara berturut-turut tujuh kali. Jika dalam perjalanannya, 

seorang penari Sodoran tidak bisa menjalankan tugas dan 

tanggung jawabnya, akan dilakukan ritual Ngepras. 

Dari aspek busana, selempang (selendang) penari sodor 

Dusun Tosari dikenakan dari kanan ke kiri. Berbeda dengan 

kebiasaan di Dusun Mororejo, selempang dikenakan secara 

berbeda oleh perempuan dan laki-laki. Hal itu merupakan 

perwujudan Desakalapatra.  

Selempang penari Sodoran berwarna kuning. Warna kuning 

merupakan sampet sejati. Dalam sejarah Tengger, selempang 

kuning digunakan pendeta dalam pemujaan. Penari Sodoran 

menggunakan selempang yang tidak bersilang dua sebagaimana 

yang dikenakan pandita. Selempang kuning atau sampet bersilang 

dua yang digunakan dukun pandita merupakan simbol dari 

menutup babahan hawa nawa sanga. Hal ini berbeda dengan 

selempang bersilang satu yang dikenakan oleh penari Sodoran. Di 

Dusun Mororejo, selempang laki-laki menyilang dari kanan ke kiri. 

Sementara itu, selempang perempuan dipasang menyilang dari 

kiri ke kanan. Silang kanan bermakna bahwa laki-laki tidak boleh 

dikiwo atau dilawan dalam rumah tangga. Selempang kiri 

menandakan bahwa penari masih suci.  

Pelaksanaan Ritual Bawahan 

Ritual penutupan Karo biasanya disebut Bawahan. Secara umum 

ritual ini dilaksanakan dengan runtutan: berkumpul bersama, 

pelaksanaan ritual inti, dan pembagian air anugerah 

(kembang/sekar boreh). Dalam pelaksanaannya, ritual ini diiringi 

pembacaan mantra secara berturut-turut, yaitu mantra 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 31 

pamenyanan, padupan, prasen, kebaseng, babahan lima, dan 

mantra inti untuk Bawahan. Sesaji ritual akhir upacara Karo ini 

tidak sebesar pada pembukaan Karo, hanya ada gedhang ayu, 

jenang apem, jenang putih, sega galang, sega roahan, pras among, 

tamping, dan masing-masing warga membawa sesaji seadanya. 

Umumya mereka membawa sega roahan yang berisi sepiring nasi, 

sepiring kue, dan tamping. Tamping yang berisi nasi, lauk, kue 

Tengger, juadah, tanlayu, putihan, deribah/maribahan ini akan 

kembali dibawa ke rumah masing-masing.  

Sejalan dengan prinsip Desakalapatra, ritual Bawahan ada 

kalanya dilaksanakan berdasarkan kesepakatan atau 

berlandaskan keumuman. Secara kesepakatan, ritual Bawahan 

dilaksanakan setelah selesai upacara santi. Dusun di Tosari dan 

sekitarnya serta Dusun Ngadiwono melaksanakan berdasarkan 

kesepakatan ini. Namun, landasan umumnya adalah bahwa 

pelaksanaan Bawahan pasti di Dusun Wonokitri. Setelah ritual 

Bawahan dilaksanakan secara seremonial di Wonokitri, tidak ada 

(tidak boleh) lagi ritual sejenis dilaksanakan di tempat lain. 

Pelaksanaan Bawahan berbeda-beda menurut waktu dan 

keadaan desa. Setelah selesai santi di Dusun terakhir (biasanya 

dilaksanakan di beberapa Dusun dalam beberapa hari), 

dilangsungkan ritual Bawahan (tutupan). Di Ngadiwono, tutupan 

dilaksanakan berbeda dengan di Tosari. Tosari melaksanakan 

ritual ini secara sederhana, sebaliknya Ngadiwono menggelar 

secara besar-besaran. Tutupan di Ngadiwono dibarengi dengan 

pentas tari sakral Sodoran, tayuban, dan berbagai hiburan 

kesenian. Tutupan di Wonokitri juga dilaksanakan secara meriah 

setelah semua desa di Tengger Brang Kulon selesai. Jika masih ada 

yang belum selesai tutupan Bawahan, Wonokitri belum akan 

melaksanakan. Kebijakan masing-masing desa sebagai wujud 

Desakalapatra direspon oleh Wonokitri dengan menunggu atau 

memberikan kesempatan untuk menyelesaikan hajatan penutup 

di masing-masing desa. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



32 | Sodoran-Karo 

Pembaca Mantra Ritual Ngayu 

Ngayu berhubungan dengan upacara Entas-entas. Upacara 

nyuwarga ake leluhur ini merupakan metasimbolik dari simbol-

simbol arkeologis ritual penyucian roh sebagaimana terpahat 

pada dinding candi Jago. Dalam pahatan tersebut digambarkan 

roh-roh yang bersemayam di segala ruang dan baru dapat 

dinaikkan ke kahyangan atau surga setelah roh-roh tersebut 

disucikan di ‘Gomukha’ (Sukmawan, 2018:121).  

Menebang kayu atau bambu tidak boleh dilakukan pada 

sembarangan waktu. Untuk kepentingan upacara Entas-entas 

minimal pada satu bulan buku atau dua bulan buku sebelum acara 

itu dilaksanakan harus sudah mempersiapkan. Termasuk 

penyiapan kayu sebagai bahan bakar. 

Ritual Ngayu dilakukan satu-dua bulan sebelum hajatan 

dilaksanakan. Pada dasarnya, langsung memotong dan membakar 

kayu tanpa melakukan ritual tidak menjadi masalah. Namun, 

untuk lebih sakral, upacara perlu dilakukan sebagai bentuk 

permohonan izin kepada ibu pertiwi. Karena kayu berasal dari 

bumi, sebelum memotong hendaknya harus memohon izin 

terlebih dahulu kepada bumi. Permohonan ijin tersebut 

dilantarkan melalui pembacaan mantra semeningah. Prinsip 

pembacaan mantra adalah memberitahukan jenis ritual dan 

waktu pelaksanaannya, serta permohonan keselamatan. 

Ritual pemotongan kayu ini didahului oleh upacara 

rakatawang (buka pintu). Sesaji upacara ini meliputi gedhang ayu, 

pras among, pras rakatawang, inuman/unjukan, tedan. Biasanya, 

upacara pemberitahuan leluhur ini dilaksanakan pada sore hari. 

Pada pagi harinya, kayu bisa ditebang. Yang mengatur sarana 

ritual adalah pak sepuh. Sementara itu, pembacaan japa dilakukan 

oleh rama dukun pandita. Namun demikian, pembacaan mantra 

bukan hanya bisa dilakukan oleh rama dukun pandita. Ada 

kalapatra bahwa dukun-dukun alit (kecil) juga bisa melakukanya. 

Mantra upacara ngayu juga bisa didaraskan oleh staf dukun 

pandita. Sesaji Ngayu dapat dikatakan sederhana karena hanya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 33 

memberikan tamping dan boreh. Tamping berisi beras, nasi, 

pisang dalam ukuran kecil/jumlah sedikit, ditambah dengan 

boreh. Boreh berisi bunga telon (bunga tiga warna). 

Ritual Entas-entas 

Toleransi terhadap perbedaan dapat dilihat dalam pelaksanaan 

ritual Entas-entas. Desa Mororejo memiliki perbedaan tingkatan 

upacara. Tingkatan ini bergantung kepada permintaan orang yang 

punya hajat. Perbedaan tingkatan hajat ritual ini tidak lebih 

penting dari tujuan pelaksanaan ritual, yakni menyucikan arwah 

leluhur. Tingkatan hajat dapat dikategorikan ke dalam nesta, 

madya, dan utama. Nesta merupakan hajat kecil, madya hajat 

sedang, dan utama merupakan hajat yang tinggi dan utama. Setiap 

tingkat hajatan memiliki perbedaan dari segi lama waktu 

pelaksanaan dan jumlah sesaji yang dibutuhkan.  

Hajat utama dimulai dengan ritual ngayu, semeningah. Pada 

hari pertama hajatan dilakukan slametan gong, slametan terop, 

lalu upacara rangkantawang, nabuh bendik, mepek merniti, isen-

isen, dilanjutkan dengan menghanturkan sesaji, dhaharan dan 

kayupan alit kepada leluhur. Upacara hari pertama ditutup 

dengan ritual munggah kulak .  

 Upacara hari kedua diawali dengan upacara pasrah padok 

perkemit ke tempat yang ditempati jenengan (leluhur). Kemudian 

diadakan upacara adang tumpeng untuk jenengan. Setelah itu 

dilaksanakan upacara menyembelih binatang yang bisa disebut 

mbeduduk (wedhus). Penyembelihan binatang ini akan digunakan 

dalam upacara ngulak, ngelukat, atman, siti darma. Setelah 

upacara mbeduduk dengan iringan suara gong, dilaksanakan 

ngirim leluhur di tempat jenengan atau petra. Hari kedua upacara 

ditutup dengan upacara mekakat.  

Hari ketiga dimulai dengan ngembang petra ke rumah yang 

ditempati dengan iringan musik baleganjur atau ketipung. 

Dilanjutkan dengan upacara nurunen leluhur di sanggar bale terti, 

bale banjar sari, acara mukul bende, menurunkan semua kulak, 

dan acara makan-makan. Upacara disambung dengan ritual 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



34 | Sodoran-Karo 

kayopan alit, dan kayopan agung, kemudian menghaturkan 

ampras yang ada di pawon (dapur). Setelah menghaturkan ampras 

dilaksanakan upacara ngelukat, ngeruwat atman. Tahap 

berikutnya adalah upacara nyelumuti leluhur yang akan 

disurgakan. Nyelumuti tersebut merupakan upacara yang di 

dalamnya terdapat ayam dan kambangan, dilakukan oleh 5 atau 7 

orang yang duduk dan diberi kain putih. Kemudian orang-orang 

tersebut akan lari dan memecah degan ijo (kelapa muda) yang 

disiram air. Upacara dilanjutkan dengan memberi makan leluhur 

yang akan dipulangkan ke alamnya. Selanjutnya, diadakan 

nundung siti derma dan upacara amras boga. Leluhur yang 

disimbolkan dengan boneka petra lantas diiring dan kemudian 

dibakar. Pembakaran tersebut menandakan leburnya segala dosa-

mala-nya dengan sastra mojageni.  

Pada upacara ditingkatan nesta, semua aspek tadi tetap ada, 

namun dipersingkat menjadi satu hari satu malam dan tidak 

memakai meru. Meru adalah singgasana roh-roh leluhur yang 

akan disurgakan. Pembakaran petra pada tahapan terakhir Entas-

entas hampir sama dengan ngaben yang ada di Bali. Jika pada 

upacara ngaben yang dibakar adalah manusianya, pada upacara 

Entas-entas di Tengger yang dibakar adalah simbolisasinya, yakni 

boneka ritual berupa petra. 

Desakalapatra: Harmoni dalam Keragaman Budaya 

Desakalapatra merupakan wujud kesadaran multikultural 

masyarakat Tengger. Multikultural secara bahasa dapat diartikan 

sebagai keragaman budaya. Aspek keragaman ini merupakan inti 

dari multikultural yang kemudian berkembang menjadi suatu 

ideologi yang disebut dengan multikulturalisme (Yaqin, 2005: 9). 

Multikulturalisme juga bisa dipahami sabagai gerakan yang bukan 

sekedar menuntut pengakuan terhadap segala perbedaan yang 

ada, tetapi bagaimana perbedaan dan keragaman yang ada dapat 

diperlakukan sama. Dalam pengertian ini tidak ada perbedaan 

yang mendasar yang menyebabkan adanya perbedaan perlakuan. 

Konteks ritual mayu/selamatan desa Tengger menjadi salah satu 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Desakalapatra dalam Tradisi Tengger | 35 

contoh terbaik praktik (gerakan) multikulturalisme. Tanpa 

melihat latar belakang keyakinan, profesi, dan status sosial, asal 

mengaku sebagai wong Tengger, bisa hadir dan guyub rukun di 

punden desa. Dipimpin oleh dukun pandita yang bersanding 

dengan modin dusun, selamatan desa digelar dengan sangat 

meriah. Tua, muda, anak-anak, perempuan, laki-laki berkumpul 

bersama membawa makanan dan jajanan. Pedagang kaki lima 

yang menjual makanan, minuman, camilan, dan mainan juga hadir 

meramaikan acara. Tidak terkecuali seniman lokal, yaitu pemusik 

baleganjur, pengrawit, dan pesinden tayub turut mengiringi ritual 

sekaligus menghibur khalayak. Kerukunan dalam perbedaan ini 

jelas meproyeksikan ide dan praktik kemajemukan budaya. 

Tidak lantas karena tradisi ini dimiliki wong Tengger, 

masyarakat luar Tengger atau yang memeluk agama selain Hindu 

tidak dilibatkan. Etnis Tengger bukan masyarakat dengan 

kebudayaan tunggal, satu, dan seragam. Etnis yang menghuni 

pegunungan Tengger ini menjadikan Desakalapatra sebagai 

landasan praktik kehidupan sosial-budaya mereka. Ungkapan-

ungkapan budaya yang berbeda-beda dipandang setara. Dalam 

sejumah perayaan tardisi Tengger, beraneka ragam kesenian, baik 

yang asli Tengger (tari ujung dan Sodoran misalnya) berbaur 

dengan kesenian dari luar Tengger (tayub, ludruk, campursari, 

drum band, bantengan, dan barongsai). Dalam kasus kesenian ini, 

pengayaan budaya justru terjadi melalui pengadopsian unsur-

unsur budaya dari luar (bandingkan dengan Suparlan, 2002:10). 

Adopsi unsur-unsur budaya ini sekaligus menjadi bentuk 

legitimasi terhadap kemajemukan budaya (Irhandayaningsih, 

2012:9) dan wujud kesadaran adanya keberbeda-bedaan 

kebudayaan yang karenanya harus dihormati (Rifa’i, 2016:121). 

Desakalapatra jelas melandasi corak kehidupan masyarakat 

Tengger, sebagaimana konsep bhineka tunggal ika yang melandasi 

corak struktur masyarakat Indonesia. Bhineka tunggal ika dan 

Desakalapatra sama-sama memberikan pengakuan akan 

kesamaan derajat fenomena budaya yang beragam, berbeda-beda 

tetapi tetap satu jua. Bhineka tunggal ika dan Desakalapatra 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



36 | Sodoran-Karo 

sebagai satu prinsip yang sama makna tapi beda kata. Dwi tunggal 

ini mengisyaratkan suatu kemauan yang kuat untuk mengakui 

perbedaan sekaligus memelihara kesatuan atas dasar memelihara 

keragaman, bukan dengan menghapuskannya atau 

mengingkarinya. Perbedaan dihargai dan dipahami sebagai 

realitas kehidupan, hal ini merupakan asumsi dasar yang juga 

melandasi paham multikultralisme.  

Masyarakat multikultural merupakan masyarakat yang 

kelompok budayanya berada dalam kesetaraan derajat dan 

toleransi. Dalam hal ini, watak masyarakat multikultural adalah 

toleran. Mereka hidup dalam semangat hidup berdampingan 

secara damai. Setiap entitas sosial dan budaya masih tetap 

membawa serta jati dirinya, tidak melebur kemudian menghilang, 

tetapi juga tidak diperlihatkan sebagai kebanggaan melebihi 

penghargaan terhadap entitas lain. Dalam perspektif 

multikulturalisme, baik individu maupun kelompok dari berbagai 

entitas etnik dan budaya hidup dalam kohesi sosial tanpa 

kehilangan identitas etnik dan kultur mereka. Masyarakat bersatu 

dalam ranah sosial tetapi antar-entitas tetap ada jarak. Jarak 

tersebut harus dijaga dengan dialog, komunikasi, dan toleransi 

yang kreatif (Suardipa, 2018:64). Tradisi anjangsana, simakrama, 

dan bethek-sinoman secara faktual menjadi ruang dialog dan 

komunikasi yang penuh toleransi sebagai perekat harmoni sosial 

pada masyarakat Tengger yang multikultural. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 5 
TARI SODORAN DALAM SLAMETAN 

HARI RAYA KARO 

Bab 5 menguraikan potensi kekayaan seni tradisi khas yang 

bernama tari Sodoran. Selain kaya akan pelaksanaan upacara adat, 

Tengger juga kaya akan seni tradisi. Salah satu seni tradisi sakral 

adalah tari Sodoran. Tarian ini mengandung nilai filosofis yang 

sangat dalam tentang cikal bakal ‘asal mula’ terjadinya kehidupan 

hingga kembalinya kehidupan. Tari Sodoran dipentaskan hanya 

dalam upacara Karo, baik di bagian pembukaan maupun 

penutupan. Karo yang bermakna nylameti wong loro, yakni 

memohon keselamatan bagi laki-laki dan perempuan 

dilaksanakan pada bulan Karo berdasarkan kalender Tengger. 

Makna tersebut tidak terlepas dari legenda Karo. tari Sodoran 

secara gamblang membingkai pengetahuan lokal tentang siklus 

kehidupan manusia mulai dari awal hingga akhir melalui sebuah 

proses yang disimbolkan oleh pusaka Sarutama. Sebuah proses 

yang saru ‘tabu’ untuk diucapkan, tetapi menjadi aspek tama 

‘utama’ dalam melangsungkan keturunan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



38 | Sodoran-Karo 

Hakikat dan Kategori Seni Tari 

Seni tari merupakan ekspresi jiwa yang diwujudkan melalui gerak 

tubuh yang indah dan harmonis dengan memerhatikan unsur 

ruang dan waktu. Artinya, setiap tari yang dipentaskan memiliki 

maksud dan tujuan tertentu bergantung di mana dan kapan tari 

tersebut dipentaskan. Sehubungan dengan hal tersebut, tarian di 

Indonesia memiliki jenis tari yang beragam karena berkaitan 

dengan daerah dan kebudayaan yang hidup di dalamnya. Menurut 

Khutniah dan Iryanti (2012:11) hidup dan tumbuhnya tari sangat 

erat berkaitan dengan citra masing-masing kebudayaan itu, 

bahwa tari diciptakan dan digiati dalam lingkungan tertentu, 

sehingga nilai kehadirannya pun tergantung pada lingkungan 

tersebut. 

Secara umum, tari dibedakan menjadi tiga jenis, yaitu tari 

tunggal, tari berpasangan, dan tari kelompok. Tari tunggal dapat 

dilakukan secara berkelompok, seperti tari Gambyong, tari 

Bondan, tari Pendet, dan tari Panjisemirang. Begitu juga dengan 

tari berpasangan dapat dilakukan secara berkelompok, seperti 

tari Tani, tari Payung, dan tari Beksan Lawung. Contoh tari 

kelompok murni yaitu tari Bedaya dan tari Gending Sriwijaya 

(Muryanto, 2019: 25-26). 

Selain itu, seni tari juga memiliki fungsi yang bermacam-

macam, di antaranya sebagai sarana ritual, hiburan, kritik sosial, 

dan pendidikan. Dari fungsi tersebut dapat dikelompokkan 

menjadi dua kategori, yaitu tari yang bersifat sakral dan tari yang 

bersifat menghibur. 

Tari Sakral 
Tari sakral adalah tari yang dipentaskan dalam sebuah upacara 

atau ritual adat. Dalam konteks ini, fungsi tari merupakan sarana 

yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta atau dengan 

kata lain alam manusia yang terlihat (skala) dan alam manusia 

yang tidak terlihat (nirskala). Sementara itu, upacara yang 

melibatkan tari dibagi menjadi dua macam, yakni upacara yang 

bersifat sakral/keagamaan dan upacara adat atau tradisi di suatu 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Tari Sodoran dalam Slametan Hari Raya Karo | 39 

daerah (Muryanto, 2019). Tarian yang dipentaskan dalam upacara 

keagamaan, contohnya tari Shanghyang, tari Gabos, dan tari 

Pendet. Sedangkan tari yang dipentaskan dalam upacara adat atau 

tradisi, contohnya tari Ketuk Tilu dalam upacara syukuran panen 

padi di Jawa Barat, tari Buyung dalam upacara seren taun di Jawa 

Barat, dan tari Sodoran dalam upacara Karo di Suku Tengger. 

Tari Hiburan 
Berbeda dengan tari yang bersifat sakral, tari yang bersifat 

menghibur tidak terikat oleh pakem-pakem keagamaan dan adat 

secara mutlak. Tari hiburan memiliki fungsi sebagai hiburan 

semata bagi siapa pun yang menontonnya. Dalam istilah lain, tari 

hiburan juga disebut sebagai tari yang bersifat sosial (social 

dance) karena fungsinya sebagai media pergaulan dalam 

kehidupan sosial. Jika tarian jenis ini kerap hadir pada upacara, 

maka kedudukannya sebagai wahana saja, dalam kata lain tidak 

identik dengan upacara itu sendiri (Sujana, 2007:263).  

Seni Tari di Tengger 
Selain kaya akan pelaksanaan upacara adat, Tengger juga kaya 

akan seni tradisi. Salah satu seni tradisi yang selalu hadir dalam 

hampir setiap peristiwa penting adalah seni tari. Seni tari di 

Tengger juga cukup beragam; ada tari yang bersifat sakral dan ada 

pula tari yang bersifat hiburan. Salah satu tari yang bersifat sakral, 

yaitu tari Sodoran. Dikatakan sakral karena tari ini memiliki 

sejumlah pakem-pakem yang harus ditaati, baik dari segi waktu 

pelaksanaan, tempat, penari, hingga koreografi. Pakem-pakem 

tersebut harus ditaati karena berkaitan dengan filosofi atau 

makna tarian. Pembahasan lebih lanjut mengenai tari Sodoran 

akan dipaparkan dalam subbab berikutnya. 

Sementara itu, tarian yang bersifat hiburan tetapi masih 

berkaitan erat dengan pelaksanaan upacara, yaitu tayub. Tayub 

merupakan tari yang dilaksanakan untuk menghibur para tamu 

undangan. Namun demikian, tidak semua tayub dapat 

dikelompokkan ke dalam tari hiburan. Pada beberapa upacara, 

tayub menjadi bagian dari persembahan kepada para leluhur 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



40 | Sodoran-Karo 

sehingga dikatakan sakral. Oleh karena itu, hanya tayub yang 

dipentaskan di panggung dan di luar dari rangkaian upacara saja 

yang merupakan tayub sebagai tari hiburan. 

Asal Mula Tari Sodoran 

Tari Sodoran atau Sodor merupakan salah satu tarian sakral khas 

Tengger. Tarian ini mengandung nilai filosofis yang sangat dalam 

tentang cikal bakal ‘asal mula’ terjadinya kehidupan hingga 

kembalinya kehidupan. Tari Sodoran dipentaskan hanya dalam 

upacara Karo, baik di bagian pembukaan maupun penutupan. 

Menilik legendanya, Karo dan tari Sodoran adalah paket yang 

tidak dapat dipisahkan. Karena itu, tari Sodoran hanya 

dilaksanakan dalam upacara Karo. 

Karo yang bermakna nylameti wong loro, yakni memohon 

keselamatan bagi laki-laki dan perempuan dilaksanakan pada 

bulan Karo berdasarkan kalender Tengger. Makna tersebut tidak 

terlepas dari legenda Karo yang mengisahkan dua orang kawula 

Ajisaka yang bernama Setya dan Setuhu. Setya dan Setuhu diberi 

mandat yang sama beratnya oleh Ajisaka. Setya diminta untuk 

menjaga cundrik di Pulau Majesti. Cundrik dalam hal ini adalah 

pusaka Sarutama. Ajisaka berpesan bahwa tidak boleh seorang 

pun memegang pusaka tersebut. Sementara itu, Setuhu diminta 

untuk mengambil cundrik yang tengah dijaga oleh Setya. Di sinilah 

awal mula perselisihan, Setya tetap setia akan penjagaannya dan 

Setuhu benar-benar tuhu dalam menjalankan perintah Ajisaka. 

Perang pun tidak terelakkan. Kedua kawula yang sama-sama sakti 

ini berperang dengan sengit. Hingga akhirnya, pada musim 

ketujuh (naga) mereka saling memberi dan menerima bagiannya. 

Makna saling memberi dan menerima bagiannya dimaknai 

sebagai mati sampyuh. 

Secara simbolik, Setya dan Setuhu merupakan simbol dari 

laki-laki dan perempuan. Setya adalah simbol laki-laki dan Setuhu 

adalah simbol perempuan. Dalam penafsiran lebih lanjut, yang 

dimaksud dengan peperangan antara Setya dan Setuhu 

merupakan simbol dari proses yang dilakukan oleh laki-laki dan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Tari Sodoran dalam Slametan Hari Raya Karo | 41 

perempuan dalam menjaga dan melangsungkan keturunan. 

Dengan demikian, Karo adalah upacara yang dilaksanakan untuk 

memohon keselamatan terhadap laki-laki dan perempuan karena 

berkaitan dengan asal mula terjadinya kehidupan atau sangkan 

paraning dumadi. 

Pada versi legenda yang lain, disebutkan bahwa Setya dan 

Setuhu bukan berwujud manusia melainkan berwujud pusaka. 

Nama pusaka tersebut adalah Sarutama. Dalam hal ini, Setya 

merupakan pusaka sebagai simbolisasi lak-laki, sedangkan Setuhu 

merupakan warangka sebagai simbolisasi perempuan. Filosofi 

tersebut sekaligus menjadi simbolisasi penciptaan manusia. 

Bahwasanya, manusia berasal dari dua unsur yang berbeda. 

Selanjutnya, pengetahuan sangkan paraning dumadi 

disimbolisasikan ke dalam bentuk tarian agar manusia Tengger 

dapat memahami dan terus mengingat tentang bagaimana 

kehidupan ini bermula dan akan ke mana kembalinya. Tarian 

tersebut dinamakan tari Sodoran. Tari Sodoran menggambarkan 

proses pertemuan antara laki-laki dan perempuan, mulai dari 

perjumpaan, perkenalan, hingga pernikahan (Sukmawan, Rizal, 

dan Nurmansyah, 2018:78). Dengan demikian, tari Sodoran secara 

gamblang membingkai pengetahuan lokal tentang siklus 

kehidupan manusia mulai dari awal hingga akhir melalui sebuah 

proses yang disimbolkan oleh pusaka Sarutama. Sebuah proses 

yang saru ‘tabu’ untuk diucapkan, tetapi menjadi aspek tama 

‘utama’ dalam melangsungkan keturunan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



42 | Sodoran-Karo 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 6 
SASTRA PENTAS SODORAN- 

CANGKRIMAN 

Bab 6 membahas salah satu (mungkin satu-satunya) sastra lisan 

kategori teka-teki lisan yang bernama Cangkriman Kertijoyo. 

Tradisi bersastra lisan ini digelar dalam konteks upacara suci 

Karo sehingga pembacaannya tidak begitu saja dilakukan tanpa 

dilatarbelakangi oleh konteks ritual. Secara faktual, pementasan 

Cangkriman Kertijoyo-tarian Sodoran adalah genre sastra lisan 

yang tidak sangat terbuka. Dari jaman ke jaman, instrumen yang 

mengiringi dan irama yang didendangkan relatif tidak berubah. 

Improvisasi dalam penuturan pun sulit dilakukan karena tradisi 

pembacaan era literasi. Pendek kata, sejumlah aspek teknis yang 

memungkinkan sebuah genre sastra lisan bertahan, tidak 

memungkinkan dilakukan dalam pementasan Cangkriman 

Kertijoyo. Dengan demikian, terdapat faktor penentu 

kebertahanan tradisi penuturan cangkriman selain faktor teknis. 

Faktor tersebuat adalah keyakinan melaksanakan dan menerima 

tradisi leluhur. Keyakinan yang membatin (menginternalisasi) ini 

membimbing dan mempertemukan citra estetis antara penampil 

dan khalayak, sekaligus mempertemukan citra mistis antara 

penampil-khalayak-Tuhan, pada waktu dan tempat yang sama. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



44 | Sodoran-Karo 

Penari Sodoran 

Tari Sodoran merupakan tarian sakral yang memiliki pakem-

pakem tertentu yang tidak boleh dilanggar. Terdapat sejumlah 

Prasyarat yang harus dipenuhi oleh para penari Sodor. 

Persyaratan tersebut terkat dengan jumlah penari dan siapa saja 

yang dapat menjadi penari Sodoran. Ketentuan jumlah kelompok 

dan persyaratan persona pelaksana berlaku wajib pada satu 

tempat, namun bisa jadi bukan sebuah keharusan pada tempat 

yang lain. 

Tari Sodoran merupakan tari berpasangan yang dilakukan 

secara berkelompok. Jumlah penari dalam setiap pementasan 

harus berjumlah genap, mulai dari dua orang, empat orang, enam 

orang, maupun lebih. Namun, masyarakat Tengger lazim 

mementaskan tari Sodoran lebih dari satu pasangan atau dua 

orang saja. Adapun jumlah genap merupakan simbol dari 

pasangan laki-laki dan perempuan. Karena itu, pasangan penari 

Sodoran disebut sebagai pengantin Sodor sebab berkaitan dengan 

filosofi tarian tersebut. Namun demikian, dalam pelaksanaannya 

tari Sodoran dapat ditarikan oleh laki-laki dan perempuan, laki-

laki saja, atau perempuan saja, tetapi tetap berjumlah genap. 

Lalu, siapakah yang dapat menjadi penari Sodoran? Orang 

yang dapat menjadi penari Sodoran adalah orang yang sudah 

memenuhi sejumlah syarat sebagai penari Sodoran. Syarat utama 

yang harus dipenuhi untuk menjadi penari Sodoran adalah 

menarikan Sodoran secara berturut-turut sebanyak tujuh kali. 

Jika selama tujuh kali tersebut terdapat satu pementasan yang 

tidak dilakukan secara berturut karena alasan tertentu, maka 

orang tersebut harus melakukan upacara Ngepras. Upacara ini 

dilakukan secara mandiri orang calon penari yang dipimpin 

langsung oleh Dukun Pandita. Setelah itu, baru dapat menjadi 

penari Sodoran. 

Cangkriman, Sastra Lisan, dan Ritual Tengger 

Sastra lisan adalah wacana nir-aksara yang bersifat komunikatif, 

partisipatoris, bermedium bahasa, berfungsi etis dan estetis, serta 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 45 

tidak terlepas dari nilai-nilai yang hidup dan berkembang dalam 

masyarakat (Astika dan Yasa, 2014: 2-5). Salah satu genre sastra 

lisan adalah cangkriman. Cangkriman atau teka-teki adalah 

kalimat atau ungkapan yang disampaikan melalui Bahasa tertentu 

dan menuntut orang lain menebak sesuatu yang ditanyakan. Teka-

teki hidup dalam masyarakat tertentu dan disampaikan melalui 

bahasa masyarakat (daerah) tempat teka-teki tersebut hidup. 

Teka-teki umumnya memproyeksikan pola pikir, khazanah 

budaya, dan nilai. Dalam konteks masyarakat Jawa, teka-teki 

dapat dimanfaatkan untuk (i) mengisi waktu luang, (ii) 

menciptakan keakraban, (iii) menghibur diri atau orang lain, (iv) 

unjuk kemampuan dalam lingkup masyarakat sebudaya, (v) 

wacana pengantar tidur anak, dan (vi) untuk kegiatan sambilan 

saat menggembala (Sukatman, 2009:15-16).  

Secara khusus, Cangkriman Kertijoyo ditampilkan dalam 

konteks upacara suci Karo, tepatnya pada tahap tarian penutupan 

(dan atau pembukaan), sehingga pembacaannya tidak semena-

mena dilakukan tanpa dilatarbelakangi oleh konteks ritual. 

Konteks ritual inilah yang membentuk kekhasan. Sastra lisan 

Tengger memiliki karakteristik yang khas. Kekhasan ini terlihat 

pada nafas kosmosentris-spiritual yang terlahir dari 

sinkretisasi/adaptasi yang harmonis antara spiritualitas Tengger 

dan mistisisme Hindu-Budha (Sukmawan, 2017b). Praksis 

sinkretisasi/adaptasi ini menunjukkan sekaligus membuktikan 

adanya kesadaran sosiokultural tentang kemajemukan budaya. 

Karena itu, meskipun pembacaannya (penyampaiannya) yang 

dilakukan pada sembarangan waktu dapat menghilangkan 

konteks ritual dan makna pentas, pesan kultural cangkriman tidak 

terikat oleh ruang dan waktu (Sukmawan, 2017). 

Cangkriman Kertijoyo menjadi khas justru karena ketidak-

umuman penuturannya. Umumnya, teka-teki dituturkan dalam 

kegiatan macapatan, lawakan punawakan dalam pertunjukan 

wayang kulit, pertunjukan ludruk, campursari, lawak, dan lain-

lain. Beberapa konteks penuturan yang disebutkan sebelumnya 

bersifat popular, aktual, profan, sehingga penampilannya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



46 | Sodoran-Karo 

cenderung dinamis dan kreatif. Berbeda dengan konteks 

penuturan Cangkriman Kertijoyo, konteks sakral upacara Karo 

membuat penuturannya cenderung simbolis, statis, dan sesuai 

pakem. 

Apapun dan bagaimanapun konteksnya, penuturan 

‘pertunjukan’ menjadi salah satu Prasyarat sebuah teks disebut 

sebagai sastra lisan. Membicarakan sastra lisan adalah 

membicarakan sastra yang dihadirkan secara lisan dalam sebuah 

pertunjukan; ia dikarang, digubah, dan disampaikan secara lisan. 

Intinya adalah pertunjukan. Di sana penampil dan khalayak 

bertemu, baik dalam makna fisik maupun dalam makna estetik. 

Teks (sastra) menjadi ranah pertemuan estetis penampil dan 

khalayak (Amir, 2013:4). Dalam perkembangannya, tradisi 

penuturan Cangkriman Kertijoyo beralih ke tradisi pembacaan 

sehingga hampir tidak dijumpai penggubahan teks. Menariknya, 

kondisi yang tidak menyediakan ruang luas berimprovisasi ini 

tidak lantas mematikan atau memunahkan tradisi penuturan 

Cangkriman. Amir (2013:6) menuturkan bahwa dari berbagai 

genre sastra lisan, yang masih hidup (tidak punah) adalah genre 

yang masih menyediakan ruang berimprovisasi dengan kekinian 

masyarakat dan genre yang terbuka dari sejumlah sisi, misalnya 

instrumen, irama pendendangannya, dan teks yang diselipkan 

lagu-lagu populer. 

Dalam kenyataannya, pementasan Cangkriman Kertijoyo-

tarian Sodoran adalah genre sastra lisan yang tidak sangat 

terbuka. Dari jaman ke jaman, instrumen yang mengiringi dan 

irama yang didendangkan relatif tidak berubah. Improvisasi 

dalam penuturan pun sulit dilakukan karena tradisi pembacaan 

era literasi. Pendek kata, sejumlah aspek teknis yang 

memungkinkan sebuah genre sastra lisan bertahan, tidak 

memungkinkan dilakukan dalam pementasan Cangkriman 

Kertijoyo. Dengan demikian, terdapat faktor penentu 

kebertahanan tradisi penuturan cangkriman selain faktor teknis. 

Faktor tersebuat adalah keyakinan melaksanakan dan menerima 

tradisi leluhur. Keyakinan yang membatin (menginternalisasi) ini 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 47 

membimbing dan mempertemukan citra estetis antara penampil 

dan khalayak, sekaligus mempertemukan citra mistis antara 

penampil-khalayak-Tuhan, pada waktu dan tempat yang sama. 

Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman 

Runtut Peristiwa 
Pentas Sodoran terdiri atas sejumlah tahapan peristiwa yaitu 

Rakantawang, ritual Blarak’i, pembacaan Cangkriman Kertijoyo 

bagian pertama, pagelaran tari Sodoran tahap satu, pembacaan 

cangkriman bagian kedua, pagelaran tari Sodoran tahap dua 

(desamawacara Ngadiwono). 

Peristiwa 1: Pelaksanaan Ritual Rakantawang Sebelum 

Pertunjukan Sodoran 

Ritual merupakan suatu bentuk upacara yang berhubungan 

dengan beberapa kepercayaan atau agama dengan ditandai oleh 

sifat khusus yang menimbulkan rasa hormat yang luhur dalam arti 

merupakan pengalaman suci (O Dea, 1995:5-36). Upacara ritual 

dilaksanakan pada waktu yang khusus, tempat yang khusus dan 

perlakuan yang luar biasa dengan dilengkapi berbagai peralatan 

ritus yang bersifat sakral, dalam bahasa Jawa disebut ubarampen 

sesaji. Dalam pertunjukan Sodoran, ritual berfungsi untuk 

memberitahukan kepada danyang banyu dan Leluhur Tengger 

bahwa keesokan harinya akan dibuka hari raya Karo. 

Peristiwa 2: Pelaksanaan Ritual Blarak’i Sebelum 

Pertunjukan Sodoran 

Ritual adalah bentuk dari menciptakan dan memelihara 

mitos, juga adat, sosial dan agama. Ritual dapat dilakukan secara 

pribadi atau berkelompok. Wujud ritual berupa doa, tarian, 

drama, kata-kata, dan sebagainya. Ritual juga dapat diartikan 

sebagai serangkaian kegiatan yang dilaksanakan terutama untuk 

tujuan simbolis. Ritual dilaksanakan berdasarkan suatu agama 

atau bisa juga berdasarkan tradisi dari suatu komunitas tertentu. 

Kegiatan-kegiatan dalam ritual biasanya sudah diatur dan 

ditentukan, dan tidak dapat dilaksanakan secara sembarangan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



48 | Sodoran-Karo 

Dalam pertunjukan Sodoran, ritual Blarak’i berfungsi membuka 

hari raya Karo sekaligus membuka pentas Sodoran. 

Di Tengger, dukun yang bertugas Blarak’i adalah dukun 

yang berasal dari dusun Keduwung. Dusun Keduwung, yang 

terletak di sebelah Utara Penanjakan, diyakini menjadi tempat 

tinggal dukun tertua, sehingga ritual Blarak’i dilakukan oleh 

dukun Keduwung. Dukun tempat yang lainnya secara bergantian 

menemani dukun Keduwung pada saat prosesi Blarak’i.Ritual ini 

dimulai pada waktu dini hari dan berakhir hingga jam 6 pagi. 

Lebih kurang 2 jam gelaran tari Sodoran dilaksanakan. 

Peristiwa 3: Pembacaan Cangkriman Kertijoyo 

Cangkriman Kertijoyo umumnya disampaikan oleh dukun pandita 

berdampingan dengan salah-satu pembantu dukun. Dinamai 

Cangkriman Kertijoyo karena nama salah satu karakter 

penampilnya adalah Kertijoyo. Karakter/tokoh Kertijoyo 

diperankan oleh salah satu asisten dukun (legen, sepuh, atau 

sanggar). Sementara itu, dukan pandita memerankan tokoh 

Ardijoyo. Ardjoyo bertindak sebagai ‘pelempar’ teka-teki, 

Kertijoyo bertindak sebagai penjawab teka-teki. Cangriman 

Kertijoyo mengiringi atau tepatnya mengawali pementasan tari 

Sodoran pada perayaan hari raya Karo. 

Cangkriman ini menjadi semacam penanda bahwa 

pertunjukan tari dimulai, sekaligus penanda bahwa pertunjukan 

tari diakhiri. Ketika sebuah pertunjukan tari diakhiri dan sebelum 

rombongan penari keluar pentas, rombongan penari berikutnya 

naik ke pentas dan siap menggantikan rombongan penari 

berikutnya. 

Lima belas teka-teki dalam Cangkriman Kertijoyo 

mengarahkan jawaban kepada seperangkat sesaji wajib dalam 

ragam ritual apapun dalam tradisi Tengger. Seperangkat sesaji 

tersebut berturut-turut diawali dengan (1) lemek, (2) damar, (3) 

godong ajang, (4) sego, (5) tumpeng, (6) bero, (7) panggang ayam, 

(8) takir kurung, (9) pepes, (10) juadah, (11) jenang koleh, (12)

tetelan, (13) pisang ayu, dan (14) suruh. Sesaji atau sesajen pada

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 49 

dasarnya adalah sebuah simbol-simbol orang Jawa mengenai 

kehidupan, dan hubungan manusia dengan Tuhannya yang 

disimbolkan dalam berbagai makanan yang dikombinasikan 

sedemikian rupa antara satu sama lain. Sesaji dan ritual biasanya 

dilakukan beriringan karena keduanya mempunyai keterkaitan. 

Peristiwa 4: Pagelaran Tari Sodor 

Tari Sodoran atau Tari sangkan paran dumadi adalah sebuah 

tarian sakral yang menceritakan kisah asal usul manusia. 

Sukmawan (2017a:366) menyatakan bahwa tarian sakral yang 

hanya boleh dipentasan saat hari raya Karo ini berisi gerak tari 

yang sederhana dan tidak rumit. Meskipun demikian, nilai-nilai 

ikhwal eksistensi manusia terkemas secara simbolik-eufemistis di 

dalam kesederhanaan gerak tersebut. Tari Sodoran 

menyimbolkan pertemuan pria dan wanita untuk menebar benih 

kehidupan. Karena itu, tari Sodoran juga bisa dikatakan sebagai 

tari sangkan paran (asal-usul manusia di dunia). 

Sepasang dari empat hingga enam pasang penari Sodor 

mewakili laki-laki dan perempuan yang menjadi perantara Tuhan 

menciptakan manusia. Adegan demi adegan di dalamnya 

menegaskan relasi manusia mulai dari pertemuan, perkenalan, 

hingga pernikahan. Singkatnya, sebagian siklus kehidupan 

manusia dinarasikan dalam tarian sakral tersebut. Gerak tari yang 

terkesan monoton tidak menghilangkan pesan dan makna 

mendalam tentang kehidupan, kebersamaan, dan penghormatan 

kepada orang tua dan para leluhur. Secara khusus, relasi biologis 

pria-wanita disajikan dengan sangat halus, anggun, indah, dan 

bermartabat. 

Pada awal dan di sela-sela tarian Sodoran, dukun pandita 

bersama pembantu dukun akan membacakan cangkriman. 

Cangkriman ini menjadi semacam penanda bahwa pertunjukan 

tari dimulai, sekaligus penanda bahwa pertunjukan tari diakhiri. 

saat sebuah penampilan tari berakhir dan sebelum kelompok 

penari turun panggung, kelompok penari selanjutnya siap 

menggantikan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



50 | Sodoran-Karo 

Aktor 
Aktor merupakan faktor utama yang terdapat dalam sebuah 

pementasan. Dalam Sodoran terdapat dua jenis aktor, yaitu aktor 

inti dan aktor pendukung. Aktor inti merupakan aktor yang 

berperan aktif dalam setiap peristiwa. Aktor inti dalam 

pementasan ini adalah Ardi Joyo, Kertijoyo, dan sejumlah penari 

Sodor. Mereka merupakan tokoh aktif yang melengkapi alur cerita 

dalam Pentas Sodoran. Penari Sodoran harus dewasa. Batasan 

dewasa adalah masa puber atau sudah menikah. Pada masa 

cuntaka (masa menstruasi), perempuan tidak diperbolehkan 

menari Sodoran. Penari Sodoran berjumlah 6 pasang penari laki-

laki dan perempuan. Sehingga jumlah totalnya adalah 12 orang. 

Enam pasang mewakil mewakili Sedulur papat, pancer dan Tuhan. 

Dua belas hari adalah waktu bagi adman atau roh untuk lepas. Dua 

belas hari pula waktu yang dibutuhkan untuk menciptakan ihwal 

hidup pasca ‘penanaman benih’. 

Sementara itu, dukun pandita memerankan Ardijoyo dan 

staf dukun memerankan Kertijoyo. Aktor yang lainnya merupakan 

aktor pendukung yang berfungsi untuk memperlancar 

pertunjukan. Dalam petunjukan Sodoran aktor pendukungnya 

adalah pendamping penari atau pelandang. 

Lokasi 
Lokasi dalam sastra pentas setidak-tidaknya dibagi menjadi dua 

kategori, yaitu lokasi faktual dan lokasi dalam konteks cerita 

(Darihastining, 2016:74). Lokasi yang pertama adalah lokasi 

pementasan pertunjukan. Pada hari raya Karo, pementasan 

Sodoran dilaksanakan di balai desa. Bali desa menjadi lokasi yang 

lumrah ditempati berbagai kegiatan keagamaan, kegiatan 

kesenian, hajatan personal maupun sosial warga. Dalam konteks 

cerita, lokasi Sodoran tidak bersifat nir-ruang atau deksripsi ruang 

yang tidak jelas sebagaimana umumnya lokasi pentas sastra lisan. 

Lokasi Sodoran adalah ruang masa kini yang selalu kontekstual 

meskipun pentas Sodoran sudah dilaksanakan sepanjang sejarah 

peradaban Tengger. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sastra Pentas Sodoran-Cangkriman | 51 

Durasi Penghentian 
Penghentian dalam pertunjukan Sodoran adalah berhentinya 

pementasan karena adanya suatu alasan tertentu. Alasan yang 

dimaksudkan adalah karena adanya pergantian naik dan turun 

panggung sejumlah pasangan penari. Alasan lainnya adalah 

karena adanya pembacaan Cangkriman Kertijoyo di sela-sela 

tarian. Penghentian karena pergantian penari dilaksanakan sekali 

selama pertunjukan. Sementara itu, penghentian karena 

keperluan pembacaan Cangkriman Kertijoyo dilaksanakan lebih 

dari sekali. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



52 | Sodoran-Karo 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 7 
CANGKRIMAN DAN NARASI 

SODORAN 

Bab 7 membahas ringkas cangkriman dan narasi Sodoran sebagai 

tradisi lisan dengan karakteristik sastra lisan yang kuat. Kedua 

teks ini dinilai sebagai sastra lisan karena memiliki aspek 

pementasan, menampilkan teks yang beragam namun 

membentuk keutuhan, memiliki audien yang menyaksikan 

pementasan, dan mengetengahkan para penampil. Dalam teks 

cangkriman, para penampil sastra pentas cangkriman adalah 

Ardijoyo dan Kertijoyo. Dalam narasi pentas Sodoran, 

penampilnya adalah pembaca narasi. Di samping itu terdapat pula 

sejumlah penampil yang lain, yakni para kemanten sodor, para 

wiyaga, dan pelandang. Bagian isi narasi Sodoran merupakan 

eksplanasi Sodoran sebagai tari sangkan paran yang 

menggambarkan atau melambangkan terjadinya manusia. 

Ekspalansi tersebut berupa dawuh (perintah) leluhur Tengger, 

dua versi Legenda Ajisaka beserta sejarah huruf Jawa, dan 

sejumlah kitab agama Hindu. Pada sisi yang lain, isi Cangkriman 

Kertijoyo adalah seperangkat sesaji utama ritual tengger. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



54 | Sodoran-Karo 

Cangkriman-Narasi Sodoran: Tradisi, Tradisi Lisan, dan 
Sastra Lisan 

Cangkriman dan narasi Sodoran adalah jenis tradisi lisan khas 

Tengger yang tradisi penuturannya tidak bisa dilepaskan dari 

konteks tari Sodoran yang ditampilkan pada saat Hari Raya Karo. 

Tadisi pembacaan saat tari Sodoran ini telah dilakukan secara 

turun-temurun sejak lama. Sebagai bentuk tradisi lisan, kedua 

teks ini bersifat anonim dan sangat kuat karakter kelisanannya 

meskipun saat ini sudah distabilkan dalam teks tulis.  

Dalam banyak sisi, kedua teks ini bersesuaian dengan 

karakteristik sastra lisan. Tradisi lisan jenis teka-teki tradisional 

dan narasi pentas ini layak dinilai sebagai sastra lisan karena 

adanya ciri pementasan, teks yang dipentaskan, audien yang 

menyaksikan pementasan, dan tentunya para penampil. Dalam 

teks cangkriman, para penampil sastra pentas cangkriman adalah 

Ardijoyo dan Kertijoyo. Dalam narasi pentas Sodoran, 

penampilnya adalah seorang narator. Narator ini pada sejumlah 

kesempatan disampaikan oleh seorang tokoh pemuda Tengger. 

Karena tidak bisa dipisahkan dengan pementasan Sodoran pada 

momen yang sama, maka para penari sodor (kemanten sodor), 

para wiyaga/niyaga/nayaga (pemusik/pengrawit/penabuh bale 

ganjur, gamelan khas Tengger), dan pelandang (pendamping 

penari) dapat dikategorikan sebagai para penampil. 

Teks sastra pentas cangkriman terdiri atas lima belas 

pasang pertanyaan dan jawaban. Aktor pelempar pertanyaan 

adalah Ardijoyo sedangkan aktor penjawab pertanyaan adalah 

Kertijoyo. Ardijoyo selalu dibawakan oleh dukun pandita, 

sedangkan Kertijoyo diperankan oleh staf dukun pandita. 

Pertanyaan yang disampaikan oleh Ardijoyo bukan pertanyaan 

literal melainkan pertanyaan kontekstual yang memberikan 

konteks secara tidak langsung terhadap arah jawaban Kertijoyo.  

Pada sisi yang lain, teks narasi Sodoran yang diberi judul 

Tentang Adat Kebiasaan Sodoran di Daerah Tengger yang 

Diperingati atau Diselenggarakan dalam Perayaan Karo 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Cangkriman dan Narasi Sodoran | 55 

menjelaskan konteks tari Sodoran dan hari raya Karo dalam 

perspektif etimologis, filosofis, historis, dan filologis. Pada 

sejumlah kesempatan disinggung pula keterkaitan Sodoran-Karo 

dengan legenda Ajisaka. Berikut ini tabel rincian teka-teki dan 

narasi pentas Sodoran. 

Cangkriman Kertijoyo 

No Pertanyaan Ardijoyo Jawaban Kertijoyo 
1 Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman kang 

dipun batang 
Wonten tiyang mlampah dalu mboten mawi obor 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten 
ndemek-ndemek  
sae katur sae mboten 
ngaturaken lemek 

2 Wonten bayi mular ing sak tengahe dalu 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
Wonten melek dalu  
Sae katur sae mboten 
Ngaturaken damar 

3 Sak kilene wonorejo sak wetane kenongo 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih teng mriki 
wonten nggedhangan  
Sae katur sae mboten  
ngaturaken godong 
ajang malang 

4 Wonten griyo alit kathah tiyange  
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O, inggih wonten 
sesek-sesek  
Sae katur sae mboten 
ngaturaken sego 

5 Wonten lembu alit sungune nginggil 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
Sae katur sae mboten 
ngaturaken tumpeng 

6 Wonten peksi miber mboten mangki pencoan 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten 
miber-miber  
Sae katur sae mboten 
ngaturaken bero 

7 Sak kidule puspo sak lere bale dono O inggih, katenan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



56 | Sodoran-Karo 

Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

mangke 
 O inggih teng mriku 
wonten watu panggang 
sate 
Sae katur sae mboten 
ngaturaken panggang 
ayam 

8 Sak wetane mungal sak kulone ngijo 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten 
gunung wowong 
Sae katur sae mboten 
ngaturaken takir 
kurung 

9 Sak lere sepedang sak kidule pakel 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten 
posong tepes 
Sae katur sae mboten 
ngaturaken pasung 
pepes 

10 Wonten tiyang sepuh tolong bayi 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten 
ndadah  
sae katur sae mboten 
Ngaturaken juadah 

11 Wonten tiyang dugi peken oleh-oleh 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten oleh-
oleh 
 sae katur sae mboten 
ngaturaken jenang 
koleh 

12 Wonten lembu paibeman 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih wonten 
tumbuk-tumbukan 
 sae katur sae mboten 
ngaturaken tetelan 

13 Wonten tiyang estri rupane ayu 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih sae katur sae 
mboten ngaturaken 
gedhang ayu 

14 Sak wetane Bangil sak kilene Ngopak 
Kerti joyo sak mangkekula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih teng mriku 
wonten Pasuruan 
 sae katur sae mboten 
ngaturaken soroh 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Cangkriman dan Narasi Sodoran | 57 

15 Sak wetane Suroboyo sak kilone Pasuruan 
Kerti joyo sak mangke kula pundut ature 
Kerti joyo sampun kedhahar mboten kengeng 
kebabar maleh 
Kertijoyo sak mangke wonten cangkriman maleh 
kang dipun batang 

O inggih, katenan 
mangke 
O inggih teng mriku 
wonten Sidoarjo  
sae katur sae mboten 
ngaturaken sido rejo 

Narasi Sodoran 

Tentang Adat Kebiasaan “Sodoran” Di Daerah Tengger yang 
Diperingati atau Diselenggarakan dalam Perayaan Karo 

Orang boleh mengatakan bahwa masyarakat Tengger mayoritas 
memeluk kepercayaan agama Hindu Dharma, Tetapi apakah itu namanya 
Hindu Dharma, Hindu Bali, atau Hindu Jawa, yang nyata pengaruh adat 
kebiasaan masing-masing daerah. Besar juga peranannya dalam 
pengejawantahan kepercayaan itu. Untungnya adat kebiasaan itu 
berdasar, besarnya rasa mituhu kepada Tuhan Yang Maha Kuasa, 
walaupun sering sukar diterima oleh akal. 

Kehalusan perasaan, yang menentukan wujud suatu 
etika/kesopanan dan lain sebagainya, sering bertentangan dengan 
berfikir, orang yang menamakan dirinya moderen. Dan bagi yang 
percaya tak begitu memperdulikan yang disebut modern itu. Sebab bagi 
yang percaya sudah merasa menyaksikan apa yang tersirat dalam 
kepercayaan itu. 

Demikian pulalah mengenai kebiasaan peringatan “Karo” yang 
diberi ciri khas tari Sodor atau “Sodoran”. 

Kehalusan perasaan nenek moyang yang terikat oleh 
“udanegara” dan tata kesopanan menyebarkan pengertian “Sangkan-
Paran” atau asal manusia dan kemana manusia, dengan perlambang atau 
simbolis, makin pandai seseorang, makin halus perasaannya, makin 
luhur dan indah perlambangan untuk untuk menyebarkan sesuatu 
pengertian apalagi yang gegayutan dengan kesopanan. 

Tetapi menurut nenek moyang dulu, sangkan atau mana atau 
bagaimana terjadinya manusia, amat tidak patut atau tidak sopan 
dijelaskan dengan blak-blakan, karena terlalu sopannya, sampai-sampai 
danggap tabu untuk memperucapkannya. Akhirnya pengertian yang 
disebarkan dengan bungkus perlambang yang indah dan unsur itu makin 
kabur. 

Kalau pada penganut kepercayaan itu sendiri bisa menjadi 
maknanya, apalagi tafsiran orang lain hanya berdasarkan logikanya, 
dengan rasionya yang melupakan unsur kepercayaan yang 
menumbuhkan kebiasaan itu menjadi sangat berbeda-beda “kemantas” 
menjadi cara yang tak dapat dihindarkan lagi. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



58 | Sodoran-Karo 

Untuk tidak makin kabur, saya berusaha mengumpulkan 
ceritera-ceritera dari semua fihak, terutama orang tua-tua di Tengger ini. 

Bagaimanapun perbedaan-perbedaan pengantarnya, tetapi 
akhirnya dapat disimpulkan, bahwa tari Sodoran adalah tari sangkan-
paran, yang menggambarkan/melambangkan terjadinya manusia, 
bebranakannya manusia, semua itu atas kehendak Sang Hyang Widi 
Wasa. 

Dalam mewujudkan kehendak “Nggelah jagad saisinya” ini, Yang 
Maha Kuasa menggunakan warna dan sarana, warna dan sarananya juga 
apa yang diciptakannya. Semua warna dan sarana itu harus patuh, 
petunjuk-petunjuk yang diturunkan dan yang berhubungan dengan 
penciptaan manusia, timbulah dawuh-dawuh melalui manusia yang 
sinuci, yang berhasul mendekat kepada Tuhan, sebagai berkut: 
Hingsun Nitahake Cahya Rasa Karsa 
Dumadi Titising Sariro Wawadi laksono 
Pantya Dawuhing Jagat nyekti nyawiji 
Marmane Gatya Binuka Kuku Ngakasa 

Dawuh itu di dalam bahasa Indonesia kurang lebih begini: 
Kami menciptakan cahya, rasa dan karsa. 
Terjadi dari penjelmaan sarinya rasa. 
Yang terlaksana dengan kerahasiaannya. 
Lima unsur tercipta menjadi satu. 
Karenanya jadilah tumbuh di dunia. 

Perlambang pencipta huruf Jawa, Ajisaka yang kalau betul manusia 
adalah benar-benar manusia yang pinilih oleh Hyang Widi Wasa. Ajisaka 
yang berarti tiang mencipta huruf Jawa yang gancaranya berbunyi: 

Hana Caraka 
Data Sawala 
Padha Jayana 
Maga Bathanga 

Yang berarti: 
Ana Utusan 
Tidak ingkar dari perentah 
Sama-sama Sakti 
Pada musim ketujuh prajurit itu saling memberi bagian. 

Kalau disebut-sebut utusan Sang Ajisaka mempunyai dua orang 
pengawal atau prajurit, atau Ya Kawula bernama: Setya dan Setuhu. 

Setya diserahi menjaga cundrik di Pulau Majethi dengan pesan 
Sang Ajisaka, tak boleh siapapun memegangnya senjata itu, senjata 
Ajisaka pribadi. Di saat lain Sang Ajisaka menyuruh Setuhu untuk 
mengambilnya. 

Inilah pangkal perselisihan, Setya tetap setya akan 
penjagaannya. Setuhu benar-benar tuhu menjalankan perentah. 
Beperanglah prajurit yang sama-sama sakti itu, akhirnya dalam musim 
ketujuh (naga) mereka saling memberi dan menerima bagiannya. 

Setya dan Setuhu adalah lambang kawula wanita dan pria. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Cangkriman dan Narasi Sodoran | 59 

Naga Bathanga: umumnya ditafsirkan sama-sama mati (mati 
sampyuh) 
Tetapi kalau kita buka bausatra susunan: S. Prawiratmojo: 

Naga berasal dari bahasa Jawa Kuno yang berarti nama musim 
atau bulan ketujuh. 

Batha dari bahasa sangsekerta/kawi yang berarti prajurit. 
Nga adalah akar kata yang membentuk kata-kata yang 

mengandung arti memberi. 
Saya condong memberi arti demikian, karena kalau yang telah diartikan 
oleh umum itu, sampyuh, mati, menjadi bathang, dalam huruf Jawa 
ditulis “Gecak” sedang huruf carakan Jawa itu semuanya “Legono” tidak 
bersandangan. 

Semua itu pulang kembali kepada pentapsir. Tetapi saya sekadar 
menyampaikan makna, bahwa kedua prajurit itu adalah perlambang 
wanita dan pria. Sedang yang dimaksut dengan perang, berarti: 
perangnya wanita dan pria yang diwajipkan menjaga dan 
melangsungkan keturunannya. 

Sementara itu ada juga peparikan yang berlainan dengan 
pengetahuan sangkan paraning dumadi: sebagai berikut; (warah werang 
wareh walah waleh linuwing ladu tur angkoro kapituning si ing 
tirto..............................................................................................................................) 

Kembali ke inti pokok semua: hanacaraka datasawala padajayana 
magabathanga: artinya adalah sebagai berikut: 

Hanacaraka, artinya ada utusan 
Datasawala artinya sama beradu kekuatan 
Padajayana artinya sama-sama kuatnya 
Magabathanga artinya sama-sama mati 

Dari arti Hanacaraka Datasawala Padajayana Magabhatanga yang artinya 
ada utusan sama-sama berkelahi, sama kuatnya kemudian matilah ia 
berdua. Lebih lanjut diterangkan dalam sajen Jenang Gulo sebagai 
simbolis dari penciptaan. Inilah sumber terpenting yang terungkap 
dalam kitab Upanisad dan lebih khusus dalam Brahma Arainaka dalam 
penciptaaan dunia, Pada awalnya adalah kosong melompong yang dalam 
bahasa mantra Tengger berbunyi “Kawitane sejati ora ono opo-opo, wasih 
awang-awang uwung-uwung” belum ada benih satupun kecuali yang ada 
hanyalah pribadi sejati Hyang Maha Sejati yang dalam sinar suci yang 
kita kenal Dia dalam bahasa Sansekerta, yang lebih lanjut jadi kehidupan 
asal kehidupan yang kita kenal kemudian menjadi Atman. Kemudian 
dijelaskan di dalam Smerti sebagai wahyu suci bahwa ciptaan ini 
sesungguhnya hanya seperempat krida-Nya. 

Pada kesempatan ini kami sampaikan pula Karo dalam bagian 

japa mantra Tengger KA RO NO yang kami kutip dalam bagian “Hong 

tirto jati tumibo ing rong, sejati ngalapan gelah-gelah tan telutuh 

ilangaken duro, KA, RO, NO sengkolo kariyo …” Dalam kutipian ini dapat 

dilihat bahwa upacara Karo bukan berarti pada bulan kedua kalender 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



60 | Sodoran-Karo 

Tengger, melainkan arti sejatinya adalah upacra menghilangkan segala 

dua sengkala, kejahatan dan kemunafikan. 

Selanjutnya pakaian yang digunakan dalam tarian Sodoran 

“Slempang kuning linggar jati …” dan seterusnya, sesungguhnya ini 

bukan hanya pakaian belaka yang pakaian ini juga digunakan dalam 

pemujaan. Sulinggih yang sesungguhnya. Dalam wujud itu dapat 

dijelaskan dalam kata selanjutnya yaitu “arco patung panggonaniro,” 

dalam tulisan yang terakhir ini adalah wujud pemujaan yang pada tempo 

dulu diwujudkan dalam bentuk bangunan berlubang yang ada sejenis 

tugu di atasnya. Menarik bagi kami karena sesungguhnya setelah diteliti 

adalah Lingga Yoni sebagai tempat pemujaan Hindu Kuno. Lingga Yoni 

inilah simbol Purusa Pradana yang sangat kental dengan Karo, Jenang 

dan Sodoran. Jadi bukan tidak mungkin para leluhur kita dulu membuat 

kata-kata simbul, tari dan pawono sari tanpa arti, hanya kita yang kurang 

mengerti sendiri. 

Selanjutnya ada tertulis dalam kitab Mahabarata, bagian upacara 

melapas kuda, ada tertulis dengan putra Jaka Seger dan Rara Anteng 

yang 25, nama ini sesuai dengan jumlah takir Karo yang juga 25. Ini 

memberikan keyakinan kita yang lebih percaya, bahwa antara cerita 

Karo dan Gunung Bromo atau Kasada yang katanya hanya cerita lokal 

Tengger ternyata ada keterkaitan dengan Mahabarata, ini sebagai bukti 

sekali lagi bahwa apa yang ada dan hidup di Tengger adalah ada dan 

hidup di jaman Mahabarata dan ini adalah bagian dari ajaran Hindu yang 

lebih menarik, ternyata yang hdup dan tertinggal di Tengger lebih 

mendekati jaman filsafat. Banggalah dengan menjadi Hindu Tengger. 

Makna, Simbol, dan Filosofi Teka-Teki Kertijoyo dan 
Narasi Sodoran 

Cangkriman Kertijoyo terdiri atas pasang pertanyaan dan jawaban 

sebanyak 15 buah. Jawaban atas cangkriman yang pertama, 

adalah ndemek-ndemek yang merujuk kepada perangkat ritual 

berupa lemek (alas/tikar). Lemek artinya alas, apapun jenis sajen 

pasti menggunakan lemek. Lemek memiliki filosofi bahwa setiap 

yang ada di alam, pasti ada dasarnya. Bisa dikatakan bahwa lemek 

adalah simbolisasi bumi. Jawabannya atas pertanyaan kedua 

adalah dalu. Dalu secara ritmik berkaitan dengan damar. Damar 

berarti lampu untuk penerangan. Damar adalah simbolisasi 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Cangkriman dan Narasi Sodoran | 61 

penerang hidup. Kehidupan yang terang akan memudahkan 

manusia mencari nafkah atau rezeki. Pada sisi yang lain, Damar 

adalah simboli pikiran yang diterangi dengan pengetahuan-

pengetahuan positif yang berguna untuk memisahkan hal baik 

dan hal buruk. Ketiga, jawaban teka-tekinya adalah ajang malang. 

Ajang malang adalah sejenis dandanan/banten/sajen. Maksudnya 

bahwa dalam setiap kehidupan pasti ada aral melintang. 

Kehidupan tidak pernah berjalan lurus, pasti terdapat lika-liku 

dalam mengarunginya. Ajang malang bermakna harapan kepada 

Yang Maha Kuasa agar dihindarkan dari segala  rintangan hidup. 

Jawaban keempat teka-teki adalah sesek-sesekan yang 

berselaras bunyi awal kata dengan sego. Sego atau nasi adalah 

simbolisasi kemudahan dalam mencari nafkah. Yang kelima, 

jawabannya adalah tumpeng. Tumpeng berbeda dengan nasi. 

Tumpeng dibuat kerucut sebagai perlambangan gunung. Di 

gunung terdapat kesejahteraan dan kemakmuran, karena di 

dalamnya tersimpan sumber mata air dan berbagai jenis 

kehidupan. Yang keenam adalah berah. Berah merupakan unsur 

dari biji-bijian, sedangkan kulup adalah unsur dari daun. Biji-

bijian yang dimaksudkan adalah biji-biji kehidupan. Biji 

kehidupan merupakan aspek kunci untuk keberlangsungkan 

kehidupan. Jawaban ketujuh, adalah panggang ayam (bukan 

semata ayam panggang atau ayam yang dipanggang). Panggang 

ayam merupakan simbol kerukunan. Ada perbedaan antara 

panggang ayam dan ayam panggang. Pada panggang ayam, sayap, 

kepala dan kaki ditata sedemikian rupa hingga bertemu menjadi 

satu. Panggang ayam adalah simbol prinsip tidak membeda-

bedakan manusia, baik latar belakang sosial, ekonomi, pendidikan, 

kepercayaan atau keyakinan. Bahkan, semua makhluk hidup 

adalah sama sebagai ciptaan Tuhan.  

Jawaban atas pertanyaan kedelapan adalah takir kawung. 

Bahwa orang zaman dulu saat membuat takir pasti menatanya 

terlebih dahulu. Maknanya adalah ketika akan mengeluarkan 

kata-kata (ucapan) sebaiknya ditata agar terarah. Takir kawung 

juga berarti keseluruhan. Ketika menata pikiran, seluruhnya harus 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



62 | Sodoran-Karo 

diteliti agar tidak gegabah dan salah dalam bertindak. Selanjutnya, 

Jawaban atas pertanyaan kesembilan adalah pasung pipis. Pasung 

pipis merupakan lambang dari lingga dan yoni (kelamin laki-laki 

dan perempuan). Jawaban pertanyaan kesepuluh adalah juadah 

yang menyimbolkan penciptaan.  

Pada cangkriman kesebelas disampaikan jawaban jenang 

koleh. Jenang koleh bermakna ndang-ndang oleh (segera 

mendapatkan yang dibutuhkan). Saat akan diselenggarakan 

upacara biasanya jenang koleh dibuat terlebih dahulu agar segera 

mendapatkan kebutuhan yang digunakan sehingga rezeki dapat 

datang dengan lancar. Jenang koleh biasa dibuat sebagai awalan. 

Sebelum membuat jajanan yang lain, jenang koleh didahulukan 

untuk dibuat. Saat upacara Karo misalnya, dua minggu 

sebelumnya sudah ada yang mulai membuat jenang koleh. 

Kemudian, jawaban kedua belas adalah tetelan. Tetelan adalah 

simbol persaudaraan dan pertemanan yang erat antarsesama. 

Jawaban ketiga belas adalah gedhang ayu. Gedhang ayu 

merupakan simbol tempat duduk leluhur atau pelinggih. Terdapat 

kata sulinggih dan Pelinggih yang keduanya memiliki makna 

berbeda. Sulinggih adalah nama-nama orang yang disucikan 

sedangkan pelinggih adalah tempat duduk leluhur. Pelinggih bisa 

juga digunakan untuk menyebut tempat yang Maha Kuasa, semua 

itu bergantung kepada kegunaan dan siapa yang dihadirkan dalam 

ritual. Contohnya, dalam ritual Entas-entas, gedhang ayu 

disediakan sebagai pelinggih leluhur. Gedhang Ayu sebagai simbol 

tempat duduk atau linggih karena sifat buah ini yang sebelum 

berbuah tidak akan mati. Gedhang ayu secara filosofis 

menggambarkan bentuk pengorbanan untuk kemanfaatan hidup 

orang lain. Sebagaimana buah pohon pisang, dalam hidupnya, 

manusia harus memberikan makna kepada orang lain. Secara 

implisit disampaikan bahwa sebelum meninggal manusia harus 

meninggalkan jejak-jejak baik. Sebelum meninggalkan kehidupan 

dunia, manusia harus meninggakan kebaikan.  

Jawaban atas cangkriman keempat belas adalah Jambi atau 

Jambe suruh. Jambe adalah simbol penciptaan, sedangkan sirih 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Cangkriman dan Narasi Sodoran | 63 

merupakan simbol pemeliharaan. Hal ini lekat dengan Trimurti 

atau karakter Brahma, Wisnu, dan Siwa. Sirih lambang 

pemeliharaan (Wisnu), Jambe atau pinang adalah lambang 

penciptaan (Brahma), sedangkan kapur adalah lambang pralina 

atau kematian (Siwa). Akhirnya, pertanyaan kelima belas dijawab 

dengan Sido rejo. Jika semua kewajiban (termasuk menjalankan 

tradisi) dilakukan dengan tulus dan ikhlas, maka orang yang 

melakukan akan mendapatkan keraharjaan, kerahayuan, 

keselamatan, dan kebahagiaan abadi.  

Pada sisi yang lain, narasi Sodoran memuat penjelasan tari 

Sodoran sebagai tari asal-usul kehidupan manusia. Pada bagian 

awal narasi dijelaskan prinsip Desakalapatra sebagai wujud 

kepatuhan kepada Tuhan YME dan adanya penegasan bahwa 

tradisi Karo dengan ciri khas tari Sodorannya merupakan 

perwujudan kehalusan rasa manusia Tengger. Sodoran contohnya, 

adalah simbolisasi yang indah tentang asal kehidupan manusia.  

Bagian isi narasi Sodoran merupakan eksplanasi Sodoran 

sebagai tari sangkan paran yang menggambarkan atau 

melambangkan terjadinya manusia atas kehendak Sang Hyang 

Widi Wasa. Eksplanasi tersebut terangkum dalam komposisi yang 

terdiri atas dawuh (perintah) leluhur Tengger, Legenda Ajisaka 

dan sejarah huruf Jawa beserta penjelasannya, kitab Upanisad dan 

Brahma Arainaka, simbolisasi lingga–yoni, dan kitab Mahabarata. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



64 | Sodoran-Karo 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 8 
GASTRORITUAL KARO 

Bab 8 memaparkan bagaimana keragaman dan keunikan 

hidangan Tengger sebagai bagian kecil dari kompleksitas 

gastroritual. Sejauh ini belum banyak ditemukan kajian 

komprehensif yang berfokus pada gastro di Tengger, lebih-lebih 

kajian yang menyoroti gastro dalam ritual Tengger. Paparan ini 

terfokus kepada bagaimanakah gastronomi ritual Karo 

mengungkapkan aspek seni, estetik, sosial-budaya, sejarah, dan 

ilmu pengetahuan. Dengan menggunakan perspektif gastronomi 

sastra, bahasan dalam bab ini menjelaskan bahwa hidangan 

tradisional Tengger distabilkan kesakralannya melalui sastra lisan 

Cangkriman. Sastra lisan kategori teka-teki ini menjadi satu 

bagian utuh dengan pentas tari Sodoran. Tari Sodoran pun 

menjadi bagian tak terpisahkan dengan perayaan Karo. Simbol 

kemurahan, kedermawanan, ketelitian, kedetilan, dan 

penghormatan leluhur ditampakkan dalam penyiapan dan 

penyajian makanan ritual (sesaji) dan makanan santapan (nasi, 

lauk, dan jajanan) pada rangkaian Karo. Tata sesaji Karo juga 

mencerminkan sebuah estetika boga yang khas. Proses peramuan 

dan penyajian masakan dan jajanan oleh institusi bethek-sinoman 

menunjukan sebuah aktivitas sosial yang penuh nilai kegotong-

royongan. Secara khusus, sejarah geneologi dan embrologi 

manusia Tengger disimbolkan dalam kue pepes dan pasung. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



66 | Sodoran-Karo 

Sajian Slametan Karo 

Karo merupakan salah satu ritual penting tahunan di Tengger. 

Dikatakan penting karena (i) merefleksikan sejarah dan jati diri 

Tengger, (ii) merupakan satu-satunya hari raya yang dimiliki 

masyarat Tengger yang multi-agama, (iii) penyelenggaraannya 

paling lama, simultan, dan paling meriah, (iv) struktur ritual 

paling kompleks, dan (v) menyajikan hidangan/makanan secara 

lengkap. Masyarakat Tengger menyebut Karo sebagai hari raya 

(riaya) mereka, terlepas dari perbedaan latar belakang 

kepercayaan. Dini hari pada hari pertama Karo dilakukan ritual 

rakantawang yang bertujuan memberitahukan kepada leluhur 

bahwa perayaan hari raya Karo segera dimulai. Berikutnya, tradisi 

Blarak’i akan membuka secara simbolis hari raya yang 

dilaksanakan meriah selama dua minggu secara terus-menerus. 

Sebelum perayaan Karo, lazim dibuat aneka sesaji atau 

hidangan yang cukup kompleks. Juru masak lokal yang diandakan 

untuk menyiapkan aneka masakan adalah bethek-sinoman. Para 

profesional lokal ini bekerja secara bergotong-royong dan 

sukarela. Kegiatan bethek- sinoman dilaksanakan dengan berbagi 

waktu. Aktivitas bethek dimulai pada pagi hari karena harus 

memasak sampai sekitar jam 9 malam, sedangkan untuk sinoman 

dimulai pada sore hari untuk melekan sampai pagi. 

Keragaman, kekhasan, dan kelengkapan hidangan yang 

disiap-sajikan bethek-sinoman dapat dimaklumi karena hari raya 

Karo dilangsungkan setiap tahun sekali. Contoh yang 

merepresentasikan keragaman, kekhasan, dan kelengkapan 

hidangan Karo adalah sesaji yang bernama Seroa Selawe. Seroa 

selawe adalah sesaji lengkap dan khas yang ada dalam Karo 

(ditemui dalam ritual walagara). Seroa selawe tersusun atas lima 

regen yang masing-masingnya tersusun atas lima takir. Takir pada 

seroa selawe dibuat dari daun aren (janur aren). Adapun isi dari 

seroa selawe adalah juwadah, ketan wilingan, pisang, ricikan, 

pasung, pipis, tetelan, dan jenang koleh, yang masing-masing 

berjumlah 25 buah. Adapun makna dari kata selawe (dua puluh 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Gastroritual Karo | 67 

lima) adalah sebagai perlambang jumlah putra leluhur Tengger, 

Roro Anteng dan Joko Seger. 

 Keragaman dan keunikan hidangan Tengger sebagaimana 

diuraikan adalah bagian kecil dari kompleksitas gastroritual. 

Sejauh ini belum banyak ditemukan kajian komprehensif yang 

berfokus pada gastro di Tengger, lebih-lebih kajian yang 

menyoroti gastro dalam ritual Tengger. Fokus umum tulisan, 

kajian, dan penelitian terbatas pada ritual dan tradisi. Dapat 

dikatakan bahwa kajian gastro-ritual Tengger menjadi area 

penelitian yang kaya, sangat terbuka, dan menantang.  

Sesungguhnya, makanan dalam sebuah tradisi ritual bukan 

sekadar yang tampak secara fisik, materi, melainkan metafisik. 

Selain terkait dengan ritual dan metafisik, makanan juga terkait 

dengan estetika dan seni. Pengamatan yang baik akan 

mengungkap bahwa di sekitar makanan terdapat tari, seni drama, 

lukisan, patung, sastra, arsitektur dan musik (Endraswara, 

2018:4). Dalam Ritual Karo, dijumpai seni tari, seni drama, seni 

sastra puitik, seni suara, seni oratorio naratif, seni musik, seni 

kerajinan, seni anyam, dan seni tata boga. Keseluruhan kategori 

seni ini menjadi satu kesatuan tonggak yang menopang tegaknya 

tradisi Karo secara khusus dan menyangga kokohnya tradisi 

Tengger secara umum.  

Pada tahap awal, kajian gastronomi digunakan untuk 

memahami kompleksitas hidangan dalam ritual Karo-Sodoran 

sebagai bagian dari kebudayaan Tengger (Bandingkan dengan 

Fossali, PB, 2008; Montanari, 2002). Karena aspek sastrawi 

perayaan Karo juga penting dikaji, pada tahap lanjut gastronomi 

sastra digunakan sebagai pendekatan. Gastronomi sastra 

mencakupi apresiasi (memahami), ekspresi (mencipta), dan studi 

gastro (menganalisis) karya sastra bernafas boga, kuliner, 

makanan. Pendek kata, kajian ini merupakan studi gastronomi 

sastra karena berikhtiar menganalisis makanan sebagai subjek 

sekaligus objek garap estetis, sebagai simbol persemaian 

kehidupan (Bandingkan dengan Endraswara, 2018:2-3), sekaligus 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



68 | Sodoran-Karo 

pula, memahami simbol-simbol natural makanan dan makna 

filosofis makanan dalam sastra pentas Sodoran (Bandingkan 

dengan Endraswara, 2018:4) 

Berdasarkan pemaparan di atas, permasalahan dalam 

bahasan ini terfokus kepada bagaimanakah gastronomi ritual 

Karo mengungkapkan aspek seni, estetik, sosial-budaya, sejarah, 

dan ilmu pengetahuan. Sementara itu, kajian gastronomi sastra 

terhadap rangkaian ritual Karo dalam uraian ini mencakupi tiga 

ruang lingkup, yaitu gastronomi sastra lisan, gastronomi sastra 

seni, dan gastronomi sastra mitos (bandingkan dengan 

Endraswara, 2018: 12-13). Ruang kajian gastronomi sastra lisan 

disasar karena ritual utama perayaan Karo (tari Sodoran dan 

pembacaan Cangkriman) adalah bentuk sastra lisan. Semua 

karaktersitik sastra lisan terpenuhi dalam ritual Karo (khususnya 

ritual Sodoran) di antaranya adalah ada wujudnya (exist), ada 

pengwujudnya (bearer), dan khalayak (audience). Wujudnya 

(exist) adalah pagelaran pentas tari, pengwujudnya (bearer, 

senimannya) adalah penari, pengrawit, pelandang, pembaca 

Cangkriman, dan pembaca narasi Karo. Selanjutnya, 

masyarakatnya, pemilik, penikmat, khalayak (audience) terdiri 

atas penduduk lokal, tokoh atau pejabat undangan, dan awak 

media massa (Bandingkan dengan Amir, 2013). 

Ruang lingkup kajian gastronomi sastra seni juga dirambah 

karena karya sastra Sodoran terekspresi dalam sebuah 

pertunjukan. Bisa dikatakan, tari Sodoran adalah sebuah 

sendratari, sebuah drama simbolis asal muasal dan tujuan 

kehidupan manusia. Sementara itu, gastronomi sastra mitos 

menjadi ruang lingkup kajian karena pentas sastra Sodoran 

sesungguhnya adalah tahapan penting pelaksanaan ritual. Pentas 

Sodoran adalah visualisai simbolis legenda Karo. Sebuah legenda 

yang yang sangat berpengaruh terhadap kepercayaan, prinsip 

hidup, dan jati diri wong Tengger, di samping legenda Jaka Seger 

dan Rara Anteng (Legenda Kasada). 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Gastroritual Karo | 69 

Pengabadian Sesaji Tengger dalam Cangkriman 

Meminjam perspektif Foucault tentang wacana sebagai fiksasi dan 

stabilisasi relitas ke dalam teks tulis, sesaji tengger dapat 

dianggap sebuah realitas yang dihentikan dan distabilkan dalam 

teks tradisi perayaan Karo, secara khusus tradisi penuturan 

cangkriman. Dalam pelaksanaannya, cangkriman adalah salah satu 

(bahkan satu-satunya) teks sakral Tengger yang tidak boleh 

dihafalkan, dibandingkan dengan puluhan mantera Tengger yang 

harus dihapal terus-menerus oleh semua dukun pandita mulai 

dari inaugurasi dukun adat dalam malam Kasada (mulunan) 

hingga sepanjang mengemban jabatannya. Dapat dipahami bahwa 

larangan penghafalan teks sakral cangkriman direspon dengan 

merekamnya ke dalam tulisan. 

Ingatan (hapalan-kelisanan) dan bacaaan (tulisan-

keberaksaraan) memiliki posisi yang istimewa dalam masing-

masing era. Mantra misalnya, teknologi memorisasi peradaban 

lisan manusia mampu menciptakan dan merawat kesakralannya 

hingga kini. Sementara itu, cangkriman dalam konteks ritual 

Tengger, justru dijaga kesakralannya melalui teknologi cetak. 

Tidak seperti mantra-mantra sakral Tengger yang keberadaan 

dan perkembangannya dapat dilacak mulai dari jaman pra-Hindu 

(Prasasti Walandit), cangkriman masih belum terunut asal 

muasalnya, meskipun ada spekulasi bahwa penciptanya adalah Ki 

Dada Putih, leluhur Tengger yang seorang pendeta dari Majapahit 

(Hefner, 1985), Raja diraja para danyang, leluhur desa, dan 

pepunden di wilayah Tengger (Sukmawan, 2017) 

Empat belas (14) dari lima belas (15) teka-teki dalam 

Cangkriman Kertijoyo mengarahkan jawaban kepada seperangkat 

sesaji wajib dan prasarananya dalam ragam ritual apapun pada 

tradisi Tengger. Seperangkat sesaji tersebut berturut-turut 

diawali dengan (1) lemek, (2) damar, (3) godong ajang, (4) sego, 

(5) tumpeng, (6) bero, (7) panggang ayam, (8) takir kurung, (9)

pepes, (10) juadah, (11) jenang koleh, (12) tetelan, (13) pisang ayu,

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



70 | Sodoran-Karo 

dan (14) suruh. (Sukmawan, 2018:132 ). Seperangkat sesaji dan 

prasarana sesaji di antaranya dijelaskan sebagai berikut. 

Jawaban pertanyaan untuk teka-teki pertama adalah 

ndemek-ndemek lemek (menyentuh alas). Lemek artinya alas, 

apapun jenis sajen pasti ada lemek. Penjelasan filosofisnya adalah 

bahwa setiap yang ada di alam pasti memiliki dasar. Bisa 

dikatakan lemek adalah simbol bumi. Jawaban atas pertanyaan 

kedua adalah dalu atau damar. Damar berarti lampu untuk 

penerangan. Penerangan diperlukan agar kehidupan bisa terang 

atau lancar, yakni lancar dalam mendapatkan nafkah sehingga 

rezeki dapat diperoleh lebih mudah. Demikian pula dengan 

pikiran manusia diharapkan dapat diterangi oeh pengetahuan-

pengetahuan yang berguna untuk memisahkan hal baik dan hal 

buruk. Ketiga, jawabannya adalah ajang malang. Ajang malang 

adalah sejenis dandanan/banten/sesaji. Maknanya adalah bahwa 

dalam setiap kehidupan pasti ada aral melintang. Kehidupan 

selalu diwarnai dengan lika-liku. Manusia tentu akan menghadapi 

hal demikian dalam kehidupan. Untuk itu, ia berharap 

dimudahkan atau dihindarkan dari rintangan hidup. 

Selanjutnya secara berturut-turut disampaikan jawaban (i) 

sego yang berarti nasi, maksudnya adalah agar manusia mudah 

dalam mencari nafkah; (ii) tumpeng, bentuk kerucutnya 

menyerupai gunung sebagai simbol kesejahteraan dan 

kemakmuran; (iii) berah, unsur dari biji-bijian, melambangkan biji 

kehidupan atau kelangsungan kehidupan, (iv) panggang ayam 

sebagai simbol kerukunan. Pada panggang ayam, sayap, kepala, 

kaki bertemu menjadi satu. Jadi tidak membeda-bedakan antara 

orang kaya dengan yang papa, atasan maupun bawahan. Agar 

ayam atau ayem, semua harus disamakan; (v) takir kawung, 

berarti keseluruhan. Ketika menata pikiran, semua harus diteliti 

dan jangan gegabah; (vi) pasung- pipis, melambangkan lingga dan 

yoni; (vii) juadah yang menyimbolkan penciptaan. Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Gastroritual Karo | 71 

Teroka Seni, Sosial-Budaya, Sejarah, dan Ilmu 
Pengetahuan melalui Teropong Gastromoni 

Memahami prosesi ritual Karo melalui perspektif gastronomi 

sastra bermakna mengungkap seni, estetika, simbol budaya, 

aktivitas sosial, bahkan ilmu pengetahuan (Bandingkan dengan 

Endraswara, 2018:3). Dengan perspektif ini pula dapat diungkap 

aspek historis melalui makanan (Endraswara, 2018: 28-29). Pada 

hakikatnya aspek yang diungkap melalui pendekatan Gastronomi 

sastra sangat sulit berdiri sendiri. Setiap aspek adalah sebuah 

jejaring makna yang membangun pengertian secara interkonektif 

dan utuh. Deskripsi masing-masing aspek diuraikan di bawah ini. 

Mengungkap Simbol Budaya 
Simbol budaya yang berupa kehalusan rasa ditunjukkan dalam 

gerak simbolik penari sodor. Adegan tari Sodoran terdiri atas 

papakan, adu sodor, dan salipan. Gerakan Papakan 

menggambarkan pertemuan laki-laki dan perempuan. Gerakan 

adu sodor menyimbolkan hubungan intim manusia. Sementara itu, 

gerakan salipan menggambarkan perjalanan manusia. 

Keseluruhan gerakan sederhana tersebut dibawakan dengan 

segenap rasa. Bahkan, pada bagian pecah sodor, luapan segala rasa 

yang bercampur baur antara sedih, haru, dan gembira, meledak 

bersama tangisan para penari. Gerakan-gerakan sederhana yang 

penuh perasaan itu menampilkan nilai-nilai ihwal eksistensi 

manusia yang terkemas secara simbolik-eufemistis. 

Simbol kemurahan dan kedermawanan hati ditampakkan 

dalam penyiapan dan penyajian makanan ritual (sesaji) dan 

makanan santapan (nasi,lauk, dan jajanan) pada rangkaian Karo, 

mulai dari Blarak’i, Santi, leliwet, dan bawahan. Sesaji yang dapat 

disantap manusia adalah sesaji manusia yatnya. Secara khusus, 

suguhan sesaji menunjukkan ketelitian, kedetilan, kepenuh-

perhatian dalam meramunya. Ada beberapa nama untuk 

menyebutkan kelompok-kelompok sesajen berdasarkan 

komposisinya. Pada bagian ini, deskripsi difokuskan pada makna 

sesajen golongan pras. Sesajen golongan pras terdiri atas lima jenis 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



72 | Sodoran-Karo 

yaitu, pras goreh, pras petula, pras tebusan, pras among, dan pras 

semoa.  

Setiap jenis pras, pada dasarnya memiliki komposisi unsur 

penyusun yang sama. Komposisi tersebut biasanya terdiri atas 

tumpeng, pasung, pipis, bera, kulup, tetelan, wilingan, juwadah 

abang, putih, ireng, pangkon, serta panggang ayam. Kelima pras 

tersebut merupakan dasarnya. Adapun yang menjadi pembedanya 

adalah pada jumlah masing-masing komposisi yang terdapat di 

masing-masing tempeh serta penambahan unsur lain seperti 

kembang gubahan dan juga ucet yang hanya terdapat pada pras 

tertentu saja. 

Menguak Kohesi Sosial 
Tengger adalah sebuah pusaka saujana (cultural landscape) yang 

hidup dengan nilai-nilai luhur yang dianut oleh masyarakat 

Tengger dan diejawantahkan melalui pelaksanaan ritual adat. Di 

dalamnya termuat semangat, nilai, dan pesan-pesan pluralisme, 

multikulturalisme, toleransi, kegotong-royongan, persatuan dan 

keutuhan (unity) dalam bermasyarakat. Di balik kebersatuan 

masyarakatnya, terdapat keberagaman yang menjadi pilar 

penyangga keutuhan masyarakat Tengger. Keberagaman tersebut 

di antaranya ditopang oleh kekayaan ritual adat (slametan), 

keberagaman agama yang dianut, serta profesi yang digeluti 

masyarakat Tengger. 

Namun demikian, keberagaman tersebut tidak lantas 

menjadi penghalang dalam menggalang keguyuban untuk 

membangun solidaritas yang kuat di dalam masyarakatnya. 

Wirutomo, dkk (2012:18) menyebutkan bahwa kemajemukan 

(dan atau keberagaman) seringkali memantik perhatian karena 

dikaitkan dengan masalah konflik antar kelompok maupun 

disintegrasi sosial. Artinya, keberagaman di dalam masyarakat 

sangat rentan memicu konflik, baik itu konflik personal maupun 

konflik komunal. Berbeda halnya dengan masyarakat Tengger, 

hingga saat ini keutuhan dan kebersatuan serta solidaritas dalam 

masyarakatnya masih terpelihara dengan baik. Keberagaman 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Gastroritual Karo | 73 

tidak dimaknai sebagai sumber ketidakadilan, tetapi dipandang 

sebagai sesuatu yang harus dipersatukan dan dipertahankan. 

Pelaksanaan slametan di Tengger merupakan bagian dari 

adat tradisi suku Tengger yang dalam pelaksanaannya tidak hanya 

melibatkan sekelompok masyarakat tertentu saja, melainkan 

masyarakat Tengger secara keseluruhan. Lebih jauh, ritus 

slametan menjadi ruang bagi masyarakat Tengger dalam membina 

kerukunan di dalam masyarakatnya. Hal ini selaras dengan 

pendapat Suseno (1993:15) yang menyatakan bahwa dalam 

slametan terungkap nilai-nilai yang dirasakan paling mendalam 

oleh orang Jawa—termasuk Tengger—, yaitu nilai kebersamaan, 

ketetanggaan, dan kerukunan. Ini menunjukkan bahwa ritus 

slametan merupakan modal yang sangat penting bagi masyarakat 

Tengger dalam membangun integrasi sosial. 

Merambah Sejarah 
Secara etnogeneologi, silsilah etnis Tengger ditarik dari garis 

keturunan Ajisaka, leluhur Tengger yang menaklukkan Dewata 

Cengkar dan mengambil takhta Medang Kamulan dalam Legenda 

Karo. Hari raya Karo sesungguhnya merupakan proyeksi 

penghormatan terhadap jasa dan kepahlawanan leluhur Tengger. 

Masyarakat Tengger meyakini bahwa Ajisaka dan dua abdinya: 

setya dan setuhu tidak hanya ada dan hidup di dalam Legenda 

Karo, tetapi pernah ada dan hidup di wilayah Tenger pada masa 

lalu. Mereka adalah cikal bakal yang menurunkan garis silsilah 

etnis Tengger (di samping Joko Seger-Roro Anteng). Selanjutnya, 

secara grafogeneologi, 20 huruf Jawa adalah lantunan baris-baris 

puisi Ajisaka sebagai penghormatan terhadap kesetiaan, 

kesungguhan, dan pengorban-an Setya dan Setuhu. Hanacaraka 

“ada utusan’, datasawala ‘saling berselisih’, padajayanya ‘sama-

sama digdaya”, magabatanga ‘gugur keduanya’. 

Secara embriologi, mengkaji ritual Karo bermakna 

mengungkap asal muasal kejadian manusia, bukan hanya manusia 

Tengger. Pertempuran setya dan setuhu merebut dan 

mempertahakan pusaka Sarutama dalam Legenda Karo/Legenda 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



74 | Sodoran-Karo 

Ajisaka adalah simbolisasi intromisi (persebadanan). Setya 

melambangkan manusia laki-laki dan Setuhu menggabarkan 

manusia perempuan. Secara khusus, tari Sodoran adalah 

simbolisasi eufemistik proses bertemunya sel telur dan 

spermatozoa melalui intromisi.  

Sejarah geneologi dan embriologi di atas setidak-tidaknya 

juga disimbolkan dalam jajanan khas Tengger, yakni kue pepes 

dan pasung. Kedua kue sakral ini selalu ada dalam sesajen pada 

ritual apapun. Dikatakan sakral karena pembuatannya hanya 

boleh pada momen pelaksanaan ritual. Pada hari-hari biasa, kue 

yang menjadi metasimbolik yoni dan lingga ini tidak 

diperkenankan dibuat. 

Membaca Ilmu Pengetahuan  
Pertanyaan teresterial Cangkriman Kertijoyo menggambarkan 

kesadaran kosmologi manusia Tengger terhadap empat sisi ruang 

untuk memahami realitas: Barat-Timur, Utara-Selatan. 

Penyebutan 18 nama tempat (kota, kecamatan, desa, dan wilayah) 

yakni Wonorejo, Kenongo, Nggedhangan, Puspo, Baledono, Watu 

Panggang Mungal, Ngijo, Gonong Wowong, Sepedang, Pakel, 

Posong Tepes, Bangil, Ngopak, Pasuruan, Surabaya, dan Sidoarjo 

secara meyakinkan menunjukkan bahwa pengetahuan dan 

pemahaman geografis mendasari munculnya sastra lisan. Dengan 

kata lain, sastra lisan pada gilirannya menyimpan pengetahuan 

geografis. Cangkriman Kertijoyo pada hakikatnya adalah deskripsi 

kecil pertanyaan sains sosial. Pemahaman akan lokalitas 

diterjemahkan dengan sangat konkret, sederhana, aktual, dan 

konteksual. 

Selain sains sosial, ilmu tata saji makanan terdapat dalam 

teknik penempatan sesaji. Ayam mancawarna, caru mancasata, 

liwet, cecepan caru, dan tumpeng kuning misalnya, diposisikan 

pada tempat tersendiri. Banyu kurung, gedhang ayu tayupan isor, 

gedhang ayu tayupan nduwur, pras semoa sayut, ajang malang, 

galang, roahan, dan pras petula diletakkan di hadapan dukun 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Gastroritual Karo | 75 

pandita. Sementara itu, gedhang ayu rowahan diletakkan di sisi 

kanan dan kiri dukun pandita.  

Hal ini berbeda dengan penempatan pras among. Sesaji yang 

dimaksudkan untuk among-among ‘menjaga’ jiwa dan badan 

manusia ini ditempatkan di sanggar surya bersama dengan pras 

goreh, petra pesaksi, beras pitrah, wakul, suruh agung, suruhan, 

sudang, pras tebusan, dan manden. Lantas, pras sesa pertiwi, 

bentung piti, ajang tlewer dan pras sesa gangga disinggahkan di 

sanggar surya bawah. Lain lagi dengan penempatan takir jangan, 

sega lungguh, tumpeng, sega lungguh ketan, dan takir janur, 

sejumlah sesaji ini diletakkan di bale banjaran sari.  

Gastrosofi Sesaji Tengger 

Bagaimana dengan fungsi dan makna sesaji? Melalui pembacaan 

gastrosofi, yakni pemahaman terhadap filosofi makanan dalam 

berbagai kebutuhan hidup manusia, termasuk kebutuhan 

menjalankan ritual (Endraswara, 2018:118), dideskripsikan 

makna dan fungsi sebagai berikut. Pertama pras tebusan. Pras 

tebusan memiliki fungsi sebagai sajian untuk menebus segala 

kesalahan. Kedua pras goreh. Pras goreh difungsikan sebagai 

sajian yang sengaja dipersembahkan untuk leluhur penunggu 

mata air. Komposisi pras goreh ini selalu ditambahkan unsur 

pendukung pras yang lain, yaitu kembang gubahan. Ketiga pras 

among. Pras among oleh masyarakat Tengger dipercaya sebagai 

sajian yang digunakan untuk menjaga leluhur yang diundang saat 

dilaksanakannya ritual agar mereka tetap tenang di acara ritual.  

Selanjutnya, panggang ayam. Pada praktiknya keberadaan 

panggang ayam dapat digantikan oleh panggang mas. Bentuk dari 

unsur pras yang satu ini adalah ayam yang dipanggang atau telur 

ayam kampung yang didadar. Penggantian ayam dengan telur 

memiliki makna moral berupa pemanfaatan barang pengganti 

yang lebih murah sebagai jalan untuk meminimalisasi tekanan 

akan suatu keharusan. Makna filosofis panggang ayam adalah 

sebagai lambang pengantar atau penghatur pras yang telah dibuat. 

Boleh menggunakan telur sebagai pengganti ayam karena adanya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



76 | Sodoran-Karo 

kepercayaan bahwa nantinya telur tersebut akan tetap mampu 

menjadi ayam ketika telah dihaturkan.  

Berikutnya, pasung. Pasung adalah sejenis kue basah yang 

terbuat dari tepung beras dan dibentuk dalam sebuah kerucut 

dari daun pisang. Di masyarakat Tengger pasung memiliki makna 

filosofis “kalau sudah ‘pas’ diusung”. Artinya seseorang yang 

dalam kehidupan waktunya/saatnya sudah pas/sudah tiba, maka 

saatnya untuk ‘diusung ke makam’. Setelah pasung, terdapat Bera 

dan Kulup. Bera dan kulup selalu bersandingan. Bera merupakan 

sejenis masakan dengan komposisi utama berupa sayuran isi 

buncis/ucet berukuran besar. Sementara itu, kulup adalah sejenis 

masakan dengan komposisi utama daun kubis. Secara filosofis 

keduanya memiliki makna yang sama yaitu sebagai makanan yang 

ditujukan untuk menolak gangguan dari Buta Kala.  

Penjelasan makna filosofis lainnya adalah sajian tetelan. 

Makanan yang terbuat dari beras ketan yang ditumbuk halus ini 

memiliki makna utuh dan bulat, perlambang sikap kepatuhan 

terhadap apa yang telah diperintahkan. Pada sisi lain, wilingan 

adalah unsur pras yang merupakan pasangan dari tetelan. 

Wilingan terbuat dari beras ketan putih yang di-kepel dan 

dibungkus dengan daun pisang. Secara filosofis wilingan memiliki 

makna yang diambil dari bahasa Jawa welingan/wilingan (Jawa) 

yang berarti nasihat atau pitutur. Setelah wilingan, terdapat kue 

juwadah. Pada tatanan pras selalu terdapat tiga jenis juwadah 

dengan warna yang berbeda, yaitu abang, putih, ireng. Juwadah 

abang terbuat dari tepung jagung putih kemudian diwarnai 

merah. Ia memiliki makna filosofis sebagai perlambang ibu. Lalu 

juwadah putih terbuat dari tepung jagung putih tanpa tambahan 

pewarna dan memiliki makna sebagai perlambang ayah. 

Sementara itu, juwadah ireng juga terbuat dari bahan yang sama 

hanya perbedaannya terletak pada pemberian warna biru 

kehitaman. Terakhir adalah pangkon. Pangkon adalah sejumlah 

pisang yang masih menyatu dengan pangkalnya. Secara filosofis 

pangkon bermakna sebagai pemangku, atau yang memangku 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Gastroritual Karo | 77 

tatanan sesaji dalam sebuah wadah bernama tempeh dan letaknya 

berada di bagian depan tempeh.  

Selain makna yang dikaitkan dari nama dan bentuk unsur-

unsur penyusun pras, terdapat pula makna yang berkaitan dengan 

jumlah tiap-tiap unsur pras dalam satu tampah. Jumlah 2 

menggambarkan penciptaan segala sesuatu di bumi yang 

berpasang-pasangan dan memiliki dua sisi. Jumlah 9 

menggambarkan sembilan lubang pada diri manusia yang 

merupakan sumber hawa nafsu. Maka dari itu untuk 

menyelamatkan segala hawa nafsu dari sembilan lubang tersebut 

dibuatkanlah pras tebusan untuk menebus. Jumlah 3 

menggambarkan pemeliharaan kebenaran berpikir, berbicara, 

dan bertindak.  

Hidangan tradisional Tengger distabilkan kesakralannya 

melalui sastra lisan Cangkriman. Sastra lisan kategori teka-teki ini 

menjadi satu bagian utuh dengan pentas tari Sodoran. Tari 

Sodoran pun menjadi bagian tak terpisahkan dengan perayaan 

Karo. Simbol kemurahan, kedermawanan, ketelitian, kedetilan, 

dan penghormatan leluhur ditampakkan dalam penyiapan dan 

penyajian makanan ritual (sesaji) dan makanan santapan (nasi, 

lauk, dan jajanan) pada rangkaian Karo. Tata sesaji Karo juga 

mencerminkan sebuah estetika boga yang khas. Proses peramuan 

dan penyajian masakan dan jajanan oleh institusi bethek-sinoman 

menunjukan sebuah aktivitas sosial yang guyub penuh nilai 

kegotong-royongan. Secara khusus, sejarah geneologi dan 

embriologi manusia Tengger disimbolkan dalam jajanan khas 

Tengger, yakni kue pepes dan pasung. Pendek kata, makanan 

Tengger dapat memproyeksikan seni, estetika, sosial-budaya, 

sejarah, dan ilmu pengetahuan. 

Telaah gasronomi Tengger dapat menjadi jalan untuk 

memperkenalkan identitas makanan lokal Tengger, khususnya 

makanan yang bersangkut-paut dengan ritual; memunculkan 

kebanggan identitas bangsa, serta membuka wawasan kehidupan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



78 | Sodoran-Karo 

yang luas dalam cipta sastra bernuansa makanan dan manfaatnya 

bagi kehidupan manusia. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BAB 9 
SODORAN DAN PENDIDIKAN REMAJA 

Bab 9 membahas muatan nilai-nilai positif tentang kehidupan 

dalam Sodoran. Jika kebanyakan seni tradisi memberikan impresi 

meriah dan suka cita, maka Sodoran adalah seni yang merangkum 

khalayaknya dalam atmosfer sakral dan penuh haru. Dikatakan 

demikian karena tarian ini sarat akan makna tentang siklus 

kehidupan, yakni dari mana-bagaimana-dan akan ke mana 

kehidupan ini. Tarian ini potensial untuk dijadikan sebagai sarana 

edukasi intromisi. Oleh karena itu, bahasan bab ini akan 

mendeskripsikan secara komprehensif Sodoran untuk penajaman 

dan penguatan pengetahuan dan pemahaman generasi muda 

Tengger terhadap Karo dan Sodoran. Bagian ini juga menjelaskan 

utuh berbagai sarana dan prasarana ritual yang sarat akan nilai-

nilai filosofis; makna gerak sebagai lukisan perjalanan kehidupan 

yang memberikan pemahaman tentang sangka paran; dan 

relevansinya sebagai sarana edukasi intromisi bagi generasi muda 

Tengger melalui jalan titiluri. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



80 | Sodoran-Karo 

Sodoran: Tarian Sakral Sarat Nilai Edukasi 

Sodoran Tengger merupakan tradisi tahunan yang utama dalam 

perayaan Hari Raya Karo. Tradisi berbalut seni ini dilaksanakan 

secara ajeg pada pembukaan hari Raya Karo. Selain Sodoran, Hari 

raya Karo juga dimeriahkan dengan kehadiran beragam tampilan 

kesenian daerah baik yang khas Tengger maupun berasal dari luar 

Tengger. Bantengan, kuda lumping, drum band, dan barongsai 

adalah contoh seni luar Tengger yang turut meramaikan acara. 

Sementara itu, tari ujung, tayub, dan sudah barang tentu tari 

Sodoran adalah seni khas Tengger yang tidak pernah absen 

mengisi tahapan tertentu dalam perayaan hari raya. 

Tari Sodoran adalah seni khas dan unik dibandingkan 

dengan berbagi jenis kesenian yang telah disebutkan sebelumnya. 

Jika berbagai jenis seni sebelumnya direspon dengan meriah dan 

penuh kebahagiaan, seni Sodoran dibawakan dan disaksikan 

dengan penuh kekhususkan, bahkan keharuan. Suasana sakral 

dibangun dari awal pagelaran mulai dari puja japa pandita, ritual 

pengantar/pembuka di pura bagi para penarinya, hingga berbagai 

piranti ritual sakral yang mengiringinya. Sejumlah piranti 

pengiring antara lain bebunyian ritmis gamelan pengiring, 

tebaran asap dupa dan aneka sesaji leluhur, serta bambu sodor 

yang suci dan kaya makna simbolik. 

Sejatinya, kekayaan makna simbolik hanya ternyatakan 

implisit dalam piranti ritual. Bahkan, keseluruhan tahapan 

upacara Karo dan keseluruhan tahapan prosesi ritual sodoraan 

masing-masing mengandung kekayaan makna simbolik. Makna 

simbolik Karo dan Sodoran terkait dengan nilai-nilai kebajikan 

hidup bagi manusia dan semesta. Nilai-nilai positif tersebut 

terbentang dari sisi moral personal, ekologis, sosial-budaya, 

politik, ekonomi, religius, hingga nilai pendidikan dan 

pembelajaran remaja. 

Pendidikan remaja lazimnya dilakukan melalui jalur sosial, 

baik secara informal (keluarga) maupun nonformal (pembekalan, 

sosialisasi). Jalur kebudayaan belum banyak dioptimalkan. Jalur 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 81 

ini lebih menjanjikan diterapkan dalam masyarakat yang masih 

memegang (memercayai) tradisi dan adat istiadat, termasuk 

masyarakat Tengger. Pendekatan kebudayaan dalam pendidikan 

generasi muda Tengger sangat prospektif mengingat tiga hal. 

Pertama, tradisi dan seni menjadi pengikat masyarakat. Kedua, 

tidak sedikit ditemukan kasus menikah usia dini karena kasus 

hamil di luar nikah. Ketiga, masyarakat Tengger memiliki tradisi 

yang sarat dengan nilai pendidikan remaja (Sodoran), namun, 

dalam studi pendahuluan diketahui bahwa belum banyak generasi 

muda yang memahami tradisi utama ini secara komprehensif. 

Secara umum, titiluri menjadi dasar keyakinan mereka. Titiluri 

merupakan sebuah prinsip kepatuhan kultural terhadap segala 

sesuatu yang telah diajarkan dan dilaksanakan para leluhur. 

Kepatuhan tanpa syarat ini menjadi motif begitu kuatnya 

internalisasi tradisi, meskipun difusi kepatuhan adat ini terbatas 

jangkauannya. Titiluri seharusnya dimaknai secara utuh sebagai 

tindakan sekaligus pengertian. Dengan cara ini, ketahanan tradisi 

bisa terpelihara secara intensif maupun ekstensif. 

....................................................................................................................................
Demikian pula mengenai kebiasaan peringatan Karo yang berciri 
khas tari Sodor atau “Sodoran”. Kehalusan perasaan nenek 
moyang yang terikat oleh “udanegara” dan tata kesopanan 
menyebarkan pengertian “Sangkan Paran” yakni asal muasal 
dan tujuan perjalanan hidup manusia, dengan perlambangan 
atau simbolisasi untuk menyebarkan sesuatu pengertian, apalagi 
yang bergayut dengan kesopanan. Namun demikian, menurut 
nenek moyang, sangkan atau dari mana atau bagaimana 
terjadinya manusia, amat tidak patut atau tidak sopan dijelaskan 
dengan blak-blakan, karena demikian sopannya sehinggga 
dianggap tabu untuk memperbincangkannya. Akhirnya, 
pengertian yang disebarkan dengan bungkus perlambang yang 
indah dan unsur itu makin kabur. Kalau para penganut 
kepercayaan itu sendiri saja bisa maknanya, apalagi tafsiran 
orang lain yang hanya berdasarkan logika tentu akan melupakan 
unsur kepercayaan yang menumbuhkan kebiasaan itu. 
Pemahaman yang sangat berbeda-beda “kemantas” menjadi hal 
yang tak dapat dihindarkan lagi. Untuk tidak makin kabur, 
dihimpunlah cerita dan kisah dari semua pihak, terutama para 
tetua di Tengger ini............................................................................................ 

(Narasi Pentas Sodoran) 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



82 | Sodoran-Karo 

Membangun pengertian yang lebih komprehensif tentang 

Sodoran dari para tetua Tengger untuk kepentingan ekstensifikasi 

pesan dan makna diharapkan berdampak terhadap penggenapan, 

penajaman dan penguatan pemahaman generasi muda Tengger 

terhadap tradisi mereka. Pemahaman ini penting sebagai wahana 

reaktualisasi tradisi lokal kehidupan kontemporer abad milenial. 

Tradisi harus mampu menyambut tantangan perubahan global 

sekaligus mampu menguatkan diri sendiri agar tetap bertahan 

Tradisi dituntut menyesuaikan diri dengan perubahan, 

memanajemennya, dan memimpinnya dengan jati diri yang 

otentik. 

Simbolisasi Instrumen Tari 

Instrumen yang menonjol dalam tarian Sodoran adalah kecrek 

atau bambu sodor. Disebut kecrek karena alat tersebut 

mengeluarkan bunyi ’crek” saat dihentakkan penari. Dikatakan 

pula sebagai sodor karena digunakan untuk nyodor ‘menyerahkan 

atau memasrahkan diri’. Siapa saja boleh mengambil bahan-bahan 

dari hutan sebagai bahan dasar pembuatan kecrek atau sodor. 

Selain itu, tidak ada ketentuan khusus siapa yang harus 

membuatnya. Pembuatnya bisa Pak Sepuh atau Pak Legen.  

Gambar 5. Kecrek atau bambu Sodor 

Bahan yang diperlukan dalam pembuatan kecrek atau 

bambu sodor antara lain bambu wuluh, penjalin (rotan sebagai tali 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 83 

untuk mengikat) atau blanding (serutan bambu), sepet (sabut 

kelapa), janur, dan pala wiji. Cara pembuatannya sederhana yaitu 

(i) memotong bambu wuluh sepanjang 150 cm, (ii) melilitkan

janur sepanjang bambu, (iii) memasukkan biji-bijian ke bagian

atas dan bawah ruas bambu, (iv) menutup dengan sepet lubang

bagian atas dan bawah bambu, termasuk bagian tengah, dengan

cara diikat menggunakan rotan atau branding.

Bambu wuluh merupakan simbol dari wolu, loro, sepuluh. 

Wong Tengger punya Dasawara, bahwa orang harus bisa nglakoni. 

Dasawara tersebut terdiri atas sabar, nrima, bening (hati dan 

pikiran), eling, titi, ngerti, geming, ati-ati, ila-ila (larangan), 

nglakoni. Sepet merupakan simbol dari rasa senang, susah, dan 

sedih. Pada keterangan lain sepet juga bisa menjelaskan keadaam 

sebat, ketidaknyamanan, tidak menyenangkan. Sementara ini, 

bambu wuluh menggambarkan sisi yang menyenangkan. Ia adalah 

simbol senjata lingga (alat kelamin jantan). Pendek kata, Bambu 

wuluh dan sepet merupakan sebuah simbolisasi bahwa perjalanan 

kehidupan itu ada pasang surutnya yang dinamis. Selanjutnya, 

janur menggambarkan kesucian dan kesakralan cinta.  

Sesaji Ritual Blarak’i Sodoran Karo 

Sesaji ritual Blarak’i Sodoran meliputi gubahan atau kembang 

gubahan (senikir, tanlayu, genjret, putihan, dan tlotok), jajanan 

pasar, gedhang ayu, segelas air putih, dan segelas kopi. Kembang 

gubahan adalah sejenis sesaji yang nantinya akan diletakkan di 

tempat-tempat yang mengandung air. Sesaji yang berisi beragam 

bunga ini dihaturkan kepada dewata yang bertugas menjaga mata 

air, terutama penjaga empat mata air (banyu macapat) yaitu 

Utara, Timur, Selatan, dan Barat. Biasanya selain diletakkan di 

sumber mata air yang ada di desa, kembang gubahan juga 

diletakkan di kamar mandi atau tempat penampungan air yang 

ada di rumah. Tumbuhan yang digunakan untuk kembang 

gubahan biasanya didapatkan di area sekitar ladang (liar) ataupun 

memang sengaja ditanam.  

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



84 | Sodoran-Karo 

Daun tlotok bermakna telu thok ‘hanya tiga’ (yang utama), 

yakni lahir, hidup, mati. Tlotok juga memiliki makna bahwa 

manusia harus benar dalam tiga hal: berpikir, berbicara dan 

berbuat. Daun senikir memiliki makna berpikir (menimbang-

nimbang) mengenai hal-hal yang baik dan buruk. Tanlayu 

memiliki makna kelanggengan atau keabadian. 

Gambar 6 Sesaji Blarak’i Sodoran 

Di Ngadiwono, pelaksanaan Sodoran sebagai ritual 

nyepasari Karo harus dilengkapi dengan sesaji yang tempatnya 

terbuat dari takir janur sejumlah 25 buah, takir godong 25 buah, 

tumpeng 25 buah, tempat lauk 25 bauh, sega galang, sega roahan, 

gedhang ayu, pras pertula, dan pras among sanding. Sarana 

lainnya adalah bambu wuluh sebagai alat yang dipakai untuk 

pentas dan degan yang dimasukkan ke dalam tempayan dan 

gayung sebagai simbol untuk ‘menggayung’ air suci. 

Dalam setiap proses ritual apapun gedhang ayu wajib ada 

karena menyimbolkan tempat duduk untuk para leluhur yang 

diundang. Gedhang ayu juga untuk duduk roh halus, lelembut, dan 

baureksa. Itu mengapa tempatnya selalu di atas. Gedhang ayu 

umumnya dibalut kain ider-ider. Komposisi sesaji gedhang ayu 

secara lengkap tediri atas sisir, bedak tabur, kaca, rokok klobot, 

dan cok bakal satu takir. Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 85 

Gambar 8. Gedhang Ayu 

Selain sesaji, sarana ritual juga disiapkan, meliputi 

gayung/jodan untuk menyucikan semesta; degan sebagai simbol 

air wasuhpada/pembersih yang ditutup dengan daun beringi 

sebagai simbol pengayoman; dan jimat klontong. Jimat Klontong 

atau baju Ontokusumo adalah busana yang tanpa jahitan dan 

diyakini menyatu dengan kulit. Dalam legenda Desa Tengger, 

Eyang Tunggak dan Eyang Tompo mendapatkan pusaka ini 

setelah melakukan semedi. Pusaka sakti ini akan dibuka dari 

tempat penyimpannya setelah ritual Blarak’i dan seusai tari 

Sodoran dilakukan. 

Atribut Penari 

Para penari, baik laki-laki maupun perempuan dalam pementasan 

tari Sodoran (Pembukaan dan Penutupan Karo) mengenakan 

udeng Tengger, baju kemeja putih yang berlogo di atas sakunya, 

memakai selendang berwarna kuning, (semacam) ikat pinggang, 

keris yang diselipkan ke dalam ikat pinggang dengan posisi di 

belakang, jarik, dan celana dengan panjang ¾.  

Selanjutnya pakaian yang digunakan dalam tarian Sodoran 
“Slempang kuning linggar jati …” dan seterusnya, 
sesungguhnya ini bukan hanya pakaian belaka. Pakaian ini 
digunakan dalam pemujaan. Pakaian ini menyimbolkan 
Sulinggih yang sesungguhnya. Hal dapat dijelaskan melalui 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



86 | Sodoran-Karo 

ungkapan mantra. Selanjutnya, yaitu “arco patung 
panggonaniro,” Ungkapan yang terakhir ini adalah wujud 
pemujaan yang pada tempo dulu diwujudkan dalam 
bentuk bangunan berlubang yang memiliki sejenis tugu di 
atasnya. Bangunan ini adalah Lingga Yoni sebagai tempat 
pemujaan Hindu Kuno. Lingga Yoni inilah simbol Purusa 
Pradana yang sangat kental dengan Karo, Jenang dan 
Sodoran. 

(Narasi pentas Sodoran) 

Gambar 7. Keris Penari Sodor 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 87 

Gambar 8. perlengkapan Penari 

Pakaian untuk penari tidak boleh berwarna merah, karena 

warna merah dekat dengan warna cahaya dan langit, jadi dekat 

dengan alam lain. Variasi yang disarankan adalah kuning-kuning 

dan putih-kuning. Namun yang lebih baik adalah putih-hitam. 

Kemejanya berwarna putih, celananya berwarna hitam. Putih 

bermakna langit dan hitam berarti pertiwi. Slempang kuning 

merupakan sampet sejati. Dalam sejarah Tengger, slempang 

kuning digunakan pendeta dalam pemujaan. Slempang adalah 

simbolisasi ikatan kesucian jiwa. Saat menghaturkan ritual atau 

bersemedi, seorang pandita akan diikat dan dislempang jiwanya 

dalam kesucian.  

Penari Sodor menggunakan slempang yang tidak bersilang 

dua sebagaimana yang digunakan pandita. Slempang kuning atau 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



88 | Sodoran-Karo 

sampet yang digunakan dukun pandita merupakan simbol dari 

menutup babahan hawa nawa sanga. Istilah lainnya, ngempet. 

Kuning diibaratkan dengan warna emas yang bermakna 

keindahan. Berbeda dengan slempang yang dikenakan penari 

sodor yang bersilang satu. Slempang laki-laki menyilang dari 

kanan ke kiri, dan perempuan dari kiri ke kanan. Silang kanan 

bermakna bahwa laki-laki tidak boleh dikiwo atau dilawan dalam 

rumah tangga. Slempang kiri menandakan penari masih suci. 

Selanjutnya, ikatan kepala dengan udeng bisa bervariasi model 

akhirnya, namun pola atau cara mengikatnya harus ikat moncopat 

dan dilanjutkan dengan lipatan segitiga. Udeng yang tidak 

berbentuk moncopat tidak boleh digunakan, contohnya udeng 

Bali. Udeng merupakan simbol mengikat pikiran.  

Tahapan Tari Sodoran, Lukisan Perjalanan 

Dini hari sekitar pukul 03.00-05.30 WIB, pada pembukaan Hari 

Raya Karo dilaksanakan ritual Blarak’i. Pada rangkaian ritual 

Blarak’i terdapat pembacaan Cangkriman Kertijoyo dan 

pementasan Tari Sodoran. Cangkriman Kertijoyo merupakan teka-

teki yang berisi pertanyaan sekaligus jawabannya. Cangkriman 

Kertijoyo dibacakan oleh Dukun pandita Ada dan seorang staf 

dukun. Dukun pandita bertugas membaca pertanyaan dan staf 

dukun membacakan jawabannya. Sebelum dilakukan pembacaan 

Cangkriman Kertijoyo, seseorang akan memandu penari Sodoran 

untuk naik ke panggung. Pemandu penari Sodoran ini disebut 

pelandang. Penari Sodoran berjumlah genap, mulai dari empat 

orang, delapan orang, hingga dua belas orang. Pada siang hari saat 

puncak ritual pembukaan Karo, Tari Sodoran dilakukan oleh 

penari perempuan, laki-laki atau campuran. Berbeda dengan tari 

Sodoran pada permulaan ritual Karo (Blarak’i), jenis kelamin 

penari didominasi oleh laki-laki yang merupakan sesepuh.  

Sesepuh mengawali pembukaan Karo dengan tari Sodoran 

karena sejumlah hal. Selain faktor regenerasi kultural 

dimungkinkan juga karena waktu pelaksanaan. Pelaksanan tari 

pada dini hari tanggal 15 sasi Karo dinilai lebih tepat dibawakan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 89 

oleh penari laki-laki dan dewasa. Para remaja, khususunya remaja 

putri sudah mendapatkan bagian untuk tampil pada siang hari 

pada tanggal yang sama. 

Gambar 9. Prosesi Blarak’i 

Penari Sodoran muda Tengger dan tetua adat kini telah 

berpikir pentingnya organisasi. Mereka membentuk perkumpulan 

atau dikumpulkan sebagai kelompok penari jauh hari. 

Penghimpunan jauh hari ini dimaksudkan untuk mempersiapkan 

diri penari secara lahir dan batin, mental dan fisik, spiritual dan 

teknis. Mengingat ada sejumlah tahapan yang harus mereka lalui 

sebelum sah dan memenuhi syarat membawakan tarian sakral 

Karo ini. 

Melalui aba-aba Sang pelandang, dua belas penari muda 

Sodoran menuju panggung. Setelah berada di panggung, dan 

Cangkriman Kertijoyo dibacakan, salah satu staf dukun akan 

melakukan gerakan simbolik mengisi gentong air dengan alat 

khusus yang diamakan jodan. Setelah itu, gong akan ditabuh dan 

gamelan mulai dimainkan. Penari Sodoran pun mulai menari. 

 Secara teknis, gerakan dalam Tari Sodoran terbilang 

sederhana, namun padat makna. Sebagaimana tari tradisional 

rakyat umumnya, tari Sodoran dibentuk oleh musiknya atau 

gendingnya karena pola gending dan kendangan sudah ada 

terlebih dahulu, maka gerak tari mengikuti musik (Minarto, 2008: 

196). 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



90 | Sodoran-Karo 

Tarian sakral yang hanya boleh dipentasan saat hari raya 

Karo ini berisi gerak tari yang sederhana dan tidak rumit. 

Meskipun demikian, nilai-nilai ikhwal eksistensi manusia 

terkemas secara simbolik-eufemistis di dalam kesederhanaan 

gerak tersebut (Sukmawan, 2017:366). Mula-mula, para penari 

saling berhadapan dalam posisi duduk menyembah. Secara 

berlahan kemudian mereka berdiri dan mulai menari. Sambil 

terus menari, satu sama lain akan saling mendekat.  

Gambar 2. Posisi Sembah/Sungkem 

Gerak tari pada sesi pertama diawali dengan gerak kaki 

kanan, yakni dengan posisi kaki kanan sedikit dilekukkan. Ujung 

kaki kanan dirapatkan ke kaki kiri dan sedikit dilekukkan 

sehingga ruang antara kaki kanan dan kaki kiri membentuk 

segitiga. Bersamaan dengan itu, para penari mengayunkan 

tangannya ke samping kiri dengan posisi tangan kiri lurus (sejajar 

dengan bahu) dan tangan kanan di letakkan di dada. Kedua 

telapak tangan terbuka menghadap ke arah kiri. Begitu pula 

dengan posisi kepala para penari ditengokkan ke arah samping 

kiri. Jika gerakan menghadap kiri sudah dilakukan, maka secara 

otomatis penari akan mengubah posisi gerak tari ke gerakan kaki 

kiri. Pada posisi ini, kaki kiri yang dilekukkan dan posisi tangan 

serta kepala menghadap ke kanan. Dalam setiap gerakan, para 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 91 

penari melakukan dua kali gerakan menurunkan setengah 

badannya dengan menekukkan lutut lebih rendah. Kemudian, 

akhir dari gerakan untuk satu posisi ini ditandai dengan suara 

dungjesss yang berasal dari alat musik yang dimainkan. 

Keseluruhan deskrispi di atas adalah tahapan papakan. Tahap 

awal tari setelah sungkem ini menggambarkan pertemuan antara 

laki-laki dan perempuan. 

Setelah itu, setiap penari akan diberi bambu wuluh yang 

berisi palawiji (jagung, ketang, ucet) oleh pelandang dibantu staf 

Dukun. Setelah masing-masing penari memegang satu bambu 

wuluh, bambu tersebut dipegang dengan tangan kanan dan posisi 

bambu berdiri (vertikal). Sementara itu, tangan kiri diletakkan di 

dada dengan posisi telapak tangan terbuka menghadap ke kanan. 

Pada momen ini, penari bersiap menunggu instrumen musik 

memberi tanda bahwa gerak tari selanjutnya dimulai. Saat musik 

telah memberi tanda bahwa tari dimulai, para penari mulai 

mengambil kuda-kuda untuk melakukan gerakan kaki tangan 

dengan alat, yakni dengan melekukkan kaki kanan. Sementara itu, 

bambu yang dipegang dengan tangan kanan diposisikan secara 

horizontal. Kemudian, tangan kanan dan kepala menghadap ke 

arah kiri.  

Gerakan selanjutnya adalah gerak kaki kiri dengan alat, 

yaitu menghadap ke depan dengan posisi tangan kiri diletakkan di 

dada dan kepala menghadap ke depan. Dalam setiap gerakan, 

bambu dihentak-hentakkan sebanyak tiga kali sehingga 

menimbulkan bunyi ‘kecrek”. Seusai melakukan gerakan dengan 

alat ini, para penari bertemu di tengah panggung dan melakukan 

gerak tari selanjutnya yakni mengadu bambu. Gerakan adu bambu 

dilakukan dengan membungkukkan badan, kaki kiri lurus ke 

depan dan kaki kanan di belakang sebagai penumpu badan. Pada 

saat yang sama, bambu disodorkan ke depan. Kemudian, ujung 

bambu dipukul-pukulkan ke telapak tangan kiri. Setelah gerak adu 

bambu. Para penari kembali melakukan gerak tari seperti semula, 

dengan posisi saling membelakangi untuk kembali ke tempat 

semula. Kemudian, mengulangi gerak tari sesi bambu wuluh dari 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



92 | Sodoran-Karo 

awal sampai akhir sebanyak tiga kali. Akhirnya, penampil terakhir 

adalah penghancuran bambu wuluh dengan cara dipukul-

pukulkan ke lantai hingga palawiji di dalamnya berhamburan. 

Setelah itu, bambu wuluh kembali diambil oleh pelandang dan staf 

Dukun. Deskripsi rinci gerakan tari dengan alat di atas adalah 

tahap kedua tarian sodor yang dinamakan adu sodor. 

Tahap ketiga tarian setelah papakan dan adu sodor adalah 

tahap salipan. Dalam tahap ini, para penari melakukan gerak tari 

persis seperti tahap satu (salipan), tetapi para penari tidak 

bertemu di tengah, melainkan saling bersilangan dan terus menari 

sampai berada di posisi ‘penari lawan’. Lalu, menarik diri kembali 

sampai berada di posisi semula. Gerakan ini diulangi sebanyak 3 

kali. 

Setiap gerakan dalam Tari Sodoran dilakukan sebanyak 12 

langkah dalam 3 kali balikan, sehingga jika ditotal akan berjumlah 

9 kali gerakan. Sembilan ini melambangkan sembilan hawa nafsu 

dalam diri manusia. Adapun, secara filosofis, Tari Sodoran sangat 

sarat akan makna. Tari Sodoran merupakan tarian simbolis cikal-

bakal adanya manusia. Dalam istilah lain, Tari Sodoran juga 

disebut sebagai tarian sangkan paran atau asal-usul keberadaan 

manusia di dunia. Tari Sodoran menyimbolkan pertemuan pria 

dan wanita untuk menebar benih kehidupan. Karena itu, tari 

Sodoran juga bisa dikatakan sebagai tari sangkan paran (asal-usul 

manusia di dunia) (Sukmawan, 2018). 

Makna Gerak Tari Sebagai Pesan Eduseks 

Gerak di dalam tari merupakan elemen baku yang paling 

mendasar (Soedarsono, 1972:4). Gerak tersebut dipergunakan 

sebagai media untuk mengungkapkan ekspresi, dan mediumnya 

adalah tubuh manusia. Ungkapan ekspresi melalui gerak tersebut 

merupakan suatu pernyataan imajinatif yang dituangkan dalam 

bentuk simbol-simbol (Minarto, 2013: 73). Simbol gerak tentu 

menyiratkan makna. Makna gerakan pada 3 kali balikan pertama 

tari Sodoran adalah proses perkenalan antara laki-laki dan 

perempuan yang masih malu-malu (gerakan papakan/petukan). 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 93 

Pada gerakan ini, para penari menari hingga mereka bertemu di 

tengah-tengah panggung, kemudian bergerak mundur ke tempat 

semula. Begitu seterusnya hingga 3 kali.  

Gambar 3 Gerak Papakan/Petukan 

Selanjutnya, 3 kali balikan kedua saling bersalipan tari 

Sodoran merupakan simbol bahwa pemuda-pemudi tersebut 

sudah lebih kenal (menikah). Kemudian, 3 kali balikan ketiga, 

seluruh penari bertemu di tengah-tengah panggung. Pada gerakan 

ini, penari membawa bambu wuluh yang merupakan simbol 

belajar berumah tangga dengan ego yang saling berbenturan. Lalu, 

3 kali balikan keempat dengan membawa bambu, para penari 

saling bersalipan. Ini merupakan simbol dari rumah tangga yang 

sudah matang atau sudah lebih dewasa. Kemudian, pada tahap 

selanjutnya adalah pemecahan bambu. Gerakan ini merupakan 

simbol penebaran benih atau membuat keturunan (gerakan adu 

sodor). Setelah itu, melakukan tarian kembali, 3 kali bertemu di 

tengah dan 3 kali bersalipan. Gerakan ini merupakan simbol dari 

rumah tangga yang sudah lengkap (gerakan salipan). 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



94 | Sodoran-Karo 

Gerak 4. Salipan 

Tafsiran lain yang mirip tentang simbol-simbol tiga gerakan 

tari Sodoran adalah trilogi kehidupan: kelahiran-kehidupan-dan 

kematian. Meskipun deskripsi simbolis kehidupan manusia 

tampak dominan disajikan dalam rangkaian tarian, pesan 

pentingnya adalah pemahaman sangkan paran atau asal dan 

tujuan kehidupan. Sangkan paraning dumadi merupakan falsafah 

hidup Jawa sebagai rujukan untuk mengungkapkan pandangan 

terhadap manusia, Tuhan, serta lingkungan alam oleh masyarakat 

Jawa. Dalam karya seni, falsafah ini berbentuk pralogis, metafisk, 

simbolik, dan penuh teka-teki yang misterius. Dalam tari Bedoyo 

dan Serimpi misalnya, disampaikan makna tentang asal-usul 

manusia (Hartono, 2000) 

Setelah semua proses tarian selesai, dukun pandita 

membacakan mantra untuk air suci supaya bibit-bibit itu tumbuh 

dengan subur dan tidak ada gangguan apa pun. Setelah itu, para 

penari diberikan air suci tersebut. Setiap kali dipentaskan, tarian 

Sodoran selalu dibawakan dengan gerak serempak yang selaras 

dengan musik dan sepenuh penjiwaan. Gerak tubuh, musik, dan 

penghayatan, dalam konsep Jawa, dikenal dengan wiraga, wirama, 

dan wirasa. Wiraga adalah gerak tubuh yang dilakukan oleh 

penari, Wirama adalah gerak tubuh penari dan irama iringan tari, 

dan Wirasa adalah penjiwaan atau penghayatan. Gerak tari, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Sodoran dan Pendidikan Remaja | 95 

iringan musik, dan penghayatan adalah satu kesatuan yang 

menjelmakan sebuah nilai keindahan (Sari, 2015:11) 

Setiap malam, sebelum para penari melakukan tarian esok 

harinya, mereka akan berkumpul di Sanggar Pamujan dan 

diberikan wejangan oleh dukun pandita. Wejangan tersebut di 

antaranya adalah filosofi dari setiap gerakan yang dilakukan 

dalam tari Sodoran. Bahwasanya, tari Sodoran adalah tari sangkan 

paran.  Lugas dibahas bahwa Tari Sodoran menyiratkan edukasi 

seks (eduseks) bagi pelaksananya (penarinya) terutama dan bagi 

generasi muda umumnya. Hasil kajian Utomo dkk (dalam Pakasi 

dkk, 2013) menuturkan bahwa meskipun tidak terdapat mata 

pelajaran khusus pendidikan seksualitas, tetapi hal ini telah 

terintegrasi dalam mata pelajaran Penjaskesor, Biologi, Ilmu 

Pengetahuan Sosial, dan Pendidikan Agama. Namun demikian, 

pendidikan seksualitas yang telah diberikan di sekolah tampak 

masih lemah.  

Pendidikan seksualitas yang diberikan di sekolah belum 

cukup memberdayakan remaja untuk memahami seksualitasnya 

dan menghindari perilaku seks yang berisiko bagi kesehatan 

reproduksi dan seksualitasnya. Seharusnya, pendidikan 

seksualitas bagi remaja memberikan informasi terkait 

perlindungan diri bagi remaja dan seksualitasnya. Maka dari itu, 

diperlukan pendidikan informal sebagai sarana meletakkan 

pemahaman tentang pendidikan seksualitas secara lebih 

memadai. Seni merupakan instrumen kebudayaan yang bisa 

dimanfaatkan untuk menyampaikan pesan edukatif secara 

informal. Tari Sodoran bahkan tidak sekadar memuat pesan 

edukatif. Tari sakral ini memenuhi empat fungsi tari sekaligus, 

yaitu sarana upacara, hiburan, pertunjukan, dan media 

pendidikan (Jazuli: 1994). Sebagai sarana upacara, Sodoran 

merupakan media persembahan atau pemujaan untuk 

mendapatkan keselamatan atau kebahagiaan. Sebagai media 

hiburan, Sodoran  dimaksudkan untuk memeriahkan atau 

merayakan hari raya Sodoran. Sebagai pertunjukan, Sodoran 

selalu memberikan pengalaman estetis sekaligus reigius kepada 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



96 | Sodoran-Karo 

penonton. Yang tidak kalah penting, sebagai media pendidikan, 

Sodoran menyaampaikan pendidikan seks secara sublim. 

Harus diakui bahwa norma dalam masyarakat menganggap 

bahasan seks masih tabu untuk dibicarakan secara transparan. 

Konsumsi bahasan ini umumnya juga terbatas pada mereka yang 

dewasa. Tari Sodoran merupakan jalan masuk untuk 

menyampaikan nilai-nilai penting sangkan paran yang selaras 

dengan norma kesantunan, sesuai dengan karakteristik dan minat 

remaja, dan sejalan dengan kebijakan pemerintah terkait dengan 

pemajuan kebudayaan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



DAFTAR RUJUKAN 

Adab, Gugus dkk. 2013. Bahagiakah Kalau Manut: Studi Kepatuhan 

pada Masyarakat Jawa. (online), 

(https://publikasiilmiah.ums.ac.id/ xmlui/ 

bitstream/handle/11617/3956/D3.pdf?sequence=1&isAllo

wed=y), dikases 27 Mei 2020Hartono. 2000. Seni Tari 

Dalam Persepsi Masyarakat Jawa. Harmonia: Jurnal 

Pengetahuan dan Pemikiran Seni, vol. 1, no. 2, 2000, hlm. 52. 

Amir, Adriyetti. 2013. Sastra Lisan Indonesia. Penerbit ANDI: 

Yogyakarta. 

Astika, I Made dan Yasa, I Nyoman. 2014. Sastra Lisan: Teori dan 

Penerapannya. Yogyakarta: Graha Ilmu. 

Darihastining, Susi. 2016. Etnopuitika Sastra Pentas Jidor Sentulan. 

Malang: Aditya Media. 

Endraswara, Suwardi. 2018. Metodologi Penelitian Gastronomi 

Sastra. Yogyakarta: Textium. 

Fossali, PB. 2008. Seven Conditions for The Gastronomic Sciences. 

Gastronomic Sci, 4 (8):54-86. 

Hefner, Robert W. 1985. Hindu Javanse: Tengger Tradition and 

Islam. New Jersey: Princeton University Press. 

Irhandayaningsih, Ana. 2012. Kajian Filosofis terhadap 

Multikuturalisme di Indonesia, (online), 

(https://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika/article/

view/3988), dikases 3 Juni 2020. 

Jazuli M. 1994. Telaah Teoritis Seni Tari. Semarang: IKIP Semarang 

Press. 

Minarto, Soerjo Wido. 2013. Pemahaman Teknik Sebagai Dasar 

Pengembangan Tari Tradisional. Jurnal TEROB, 4.1 halm. 

72-94.

Minarto, Soerjo Wido. 2008. Struktur Simbolik Dramatari Wayang 

Topeng pada Dramatari Wayang Topeng Malang Di Dusun 

Kedungmonggo Desa Karangpandan Kecamatan Pakisaji 

Kabupaten Malang. Tesis tidak diterbitkan. Magister 

Pendidikan Seni di UNNES Semarang. Montanari, Massimo. 

2002. Food is Culture. New York: Columbia University Press. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



98 | Sodoran-Karo 

Nahak, Hildigardis M. I. 2019. Upaya Melestarikan Budaya 

Indonesia Di Era Globalisasi, (online), 

(https://www.researchgate.net/ publication/334000831 

_UPAYA_MELESTARIKAN_BUDAYA_ 

INDONESIA_DI_ERA_GLOBALISASI), diakses 27 Mei 2020. 

Oetomo, Boedy Setyo. 2015. Strategi Akomodatif Komunitas 

Tengger dalam Mempertahankan Identitas Keagamaannya 

(online), (https://blasemarang. 

kemenag.go.id/journal/index.php/smart/article/view/227)

, dikases 3 Juni 2020. 

Pakasi, Diana Teresa dan Reni Kartikawati. 2013. Antara 

Kebutuhan dan Tabu: Pendidikan Seksualitas dan Kesehatan 

Reproduksi bagi Remaja di SMA. 17(2): 79-87. Makara Seri 

Kesehatan. (online). (http://www.academia.edu/ download/ 

33338531/3030-5679-1-SM.pdf) Diakses pada tanggal 21 

Mei 2020. 

Rahman, Maman. 2012. Konservasi Nilai dan Warisan Budaya 

(online), 

(https://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/ijc/article/view

/2062), diakses 27 Mei 2020. 

Ranjabar, Jacobus. 2006. Sistem Sosial Budaya Indonesia: Suatu 

Pengatar. Bandung: Ghalia Indonesia. 

Rifa’i, K.M. 2016. Internalisasi Nilai-Nilai Religius Berbasis 

Multikultural dalam Membentuk Insan Kamil, (online), 

(http://jurnalpai.uinsby.ac.id/index.php/ 

jurnalpai/article/view/78), dikases 3 Juni 2020 

Sari, Mey Kartika. 2015. Biografi Tri Broto Wibisono, Konsep dan 

Pandangan Terhadap Seni Tari, (online), 

(https://jurnalmahasiswa.unesa.ac.id/ index.php/ apron/ 

article/view/12356), diakses 25 Mei 2020. 

Sarwono, S.W. dan Meinarno, E.A. 2009. Psikologi Sosial. Jakarta: 

Salemba Humanika. 

Soedarsono. 1972. Djawa dan Bali, Dua Pusat Perkembangan 

Drama Tari Tradisional di Indonesia. Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press.  

Suardipa, I Putu. 2018. Problematika Segmentasi dalam 

Multikultur dalam Masyarakat Hindu Bali, (online), 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Daftar Rujukan | 99 

(http://jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/bhuwana 

/article/view/35/33), diakses 3 Juni 2020/ 

Subalidinata. 1994. Sarining Kasusastran Djawa, Yogyakarta: 

Djaker. 

Sukatman. 2009. Butir-butir Tradisi Lisan Indonesia: Pengantar 

Teori dan Pembelajarannya. Yogyakarta: LaksBang 

PRESSindo  

Sukmawan, Sony. 2017a. Pesan-Pesan Lingkungan dalam Folklor 

Tengger dan Relevansinya bagi Pendidikan Karakter. 

Makalah, disajikan dalam Seminar Internasional ECKLL VI 

Unitomo, Surabaya, 23 Agustus 2017,  

Sukmawan, Sony dkk. 2017b. Kearifan Ekologi dalam Sastra Lisan 

Tengger dan Pemanfaatannya Sebagai Sarana Mitigasi 

Bencana. Jurnal Ilmiah Edukasi dan Sosial, Volume 8, Nomor 

8, September 2017. 

Sukmawan, Sony. 2017c. Leluhur Tengger: Kehadiran Psikis Sang 

Penjaga Gerbang Kosmis. Makalah disajikan dalam Seminar 

Nasional Kesusastraan ATL Jatim-Universitas Trunojoyo, 

Madura, 14 Oktober 2017. 

Sukmawan, Sony. 2018. Sesajen Tengger dalam Perspektif 

Arkeologis, Folkloristik dan Sastra Lisan. Prosiding Seminar 

Internasional ECKLL VI, 12 Juli 2018, Unitomo Surabaya. 

Sukmawan, Sony dan Rahmi Febriani. 2018. Folklor Tengger: 

Literasi Harmoni Budaya, Instrumen Pendidikan, 

Konservasi, dan Kewirausahaan. Makalah, disajikan dalam 

Seminar Internasional Riksa Bahasa XII UPI, Bandung, 3 

November 

Sukmawan, Sony, E. Setiawati, M.S. Rizal, R. Febriani. 2020. 

Dimensi Ekologi Folklor Unan-unan Tengger, (online), 

(http://jiesjournal.com/index.php /jies/article/view/224), 

diakses 27 Mei 2020. 

Suparlan, Parsudi. 2002. Multikulturalisme, (online), 

(https://jurnal.ugm.ac.id/jkn/article/ view/22069/14727), 

dikase 3 Juni 2020. 

Suseno, Franz Magnis. 1993. Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi 

tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa. Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



100 | Sodoran-Karo 

Warsaa, Yogi Widya Saka. 2019. Visualisasi Upacara Tawur Agung 

Kesanga dalam Film Dokumenter “Di Balik Awan Tengger, 

(online), (http://journal.isi.ac.id/index.php/invensi/article/ 

download/2671/1032), diakses 27 Mei 2020. 

Wirutomo, Paulus, dkk. 2012. Sistem Sosial Indonesia. Jakarta: 

Universitas Indonesia Press. 

Yaqin, Ainul. 2005. Pendidikan Multikultural. Yogyakarta: Pilar 

Media.  

Yunus, Rasid. 2013. Transformasi Nilai-Nilai Budaya Lokal Sebagai 

Upaya Pembangunan Karakter Bangsa (Penelitian Studi 

Kasus Budaya Huyula Di Kota Gorontalo), (online), 

(https://ejournal.upi.edu/index.php/JER/ article 

/view/3508), diakses 27 Mei 2020. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



BIODATA PENULIS 

Sony Sukmawan, dosen Prodi 
Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia 
di Jurusan Pendidikan Bahasa FIB ini 
aktif meneliti, menulis jurnal ilmiah, 
menyajikan makalah, dan melaksanakan 
pengadian kepada masyarakat. Sejumlah 
penelitiannya antara lain: Strategi 
Budaya dalam Konservasi Alam dan 
Mitigasi Bencana melalui Kajian Kearifan 
Lingkungan Perempuan Tengger dalam 

Folklor (2017-2018), Efek Penggunaan Materi Otentik 
terhadap Kemampuan Menulis Esai dalam Tingkat 
Kecakapan Berbahasa yang Berbeda dalam kaitanya dengan 
Penguatan Karakter Bangsa (2019), Model Mitigasi Bencana 
Berbasis Tradisi Lisan (2019), Pengetahuan Tradisional 
tentang Ekologi dalam Sastra Anak-Anak (2019), dan 
Penanaman Pendidikan Karakter di Sekolah melalui Teks 
Media Luar Ruang di Kota Malang Sebagai Upaya 
Mengurangi Permasalahan Sosial Remaja (2019). Jurnal yang 
telah terpublikasi diantaranya, yaitu Kearifan Ekologi dalam 
Sastra Lisan Tengger dan Pemanfaatannya bagi Mitigasi 
Bencana (2017), Environmental Wisdom In Oral Literature of 
Arjuna Slopes People (2018), Perempuan-Perempuan 
Pemeluk Erat Adat: Studi Etnografi Perempuan Tengger 
(2018), Kampung Kulservasi (Kuliner dan Konservasi) 
Wanamerta, Tengger: Konsep Pariwisata Hijau (2018), dan 
Using Environmental Issues to Trigger The Students’ Critical 
Thinking in Essay Writing Class (2019). Makalah yang telah 
disajikan meliputi Sesajen Tengger Dalam Perspektif 
Arkeologis, Folkloristik dan Sastra Lisan (2018), Folklor 
Tengger Sebagai Sumber Penciptaan Desain Kemasan 
Makanan Olahan (2018), Folklor Tengger: Literasi Harmoni 
Budaya, Instrumen Pendidikan, Konservasi, dan 
Kewirausahaan (2018), Folklor Unan-unan Tengger: 
Membentang Kearifan Ekologis, Mewujud Keselarasan Kosmis 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



102 | Sodoran-Karo 

(2019), dan Mengamati teliti, membangun Peduli: Kajian 
Ekokritik Cerita Anak Majalah Penjebar Semangat (2019). 
Sejumah PKM yang dilaksanakan tiga tahun terakhir di 
antaranya, yaitu Revitalisasi Seni Pertunjukan Jaranan Sekar 
Melati Sebagai Basis Pengembangan Ekonomi Kreatif di Desa 
Toyomarto Kecamatan Singosari (2016), Revitalisasi Seni 
Tradisi Masyarakat Torongrejo, Pujon (2017), Komodifikasii 
Seni Pertunjukan Jaranan Pujon (2018), dan Pemanfaatan 
Terong Belanda Sebagai Kuliner Olahan Alternatif Khas 
Tengger Guna Menunjang Wanawerta Sebagai Desa Wisata 
Saujana Tengger, Kabupaten Pasuruan (2018). 

M. Andhy Nurmansyah, dosen Prodi Sastra

Inggris di Jurusan Bahasa dan Sastra FIB ini

aktif meneliti, menulis jurnal ilmiah,

menyajikan makalah, dan melaksanakan

pengabdian kepada masyarakat. Sejumlah

penelitiannya antara lain: Strategi Preservasi

Seni Tradisi; Studi Kasus Kesenian Lengger di

Kabupaten Jember (2010), Kajian Narasi

Lokal sebagai motif Batik Tulis di Kabupaten

Trenggalek, Sampang dan Tuban (2014), Kajian Folklor Narasi dan 

Ritual Besar Masyarakat Tengger Tahap (2016), Kajian 

Masyarakat Tengger dan Globalisasi (2017), Kajian Narasi dan 

Diskursus Film Mainstrean dan Sidestream Indonesia (2018), dan 

Diskursus Nasionalisme dalam Film Biografis Indonesia (2019). 

Jurnal yang telah terpublikasi di antaranya adalah 

Mendayagunakan Genre Sastra Flash Fiction untuk Menulis Teks 

Argumentasi (2015), Kudus and Its Sweet Soya Sauces Stories in 

Mediating Multicultural Learning (2016), SWOT Analysis to 

Enhance Productivity of Batik Industri Centre in East Java Province 

Indonesia (2017), Manifestasi Kearifan Ekologis dalam Karo dan 

Kasada: Sebuah Perspektif Ekokritik (2018), dan Menjaga Nilai, 

Menyemai Kepariwisataan Global yang Berkekuatan Lokal (2020). 

Makalah yang telah disajikan meliputi Ruko Serbu di Kota Malang 

dan Konstruksi Gaya Hidup Konsumtif (2011), Globalisasi dan Seni 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Biografi Penulis | 103 

Tradisi: Lengger Hibrid dan Potensi Seni Pariwisata Seni 

Tradisional (2011), Desain Batik Dalam Balutan Narasi Lokal: Reka 

Ulang Budaya Lokal dan Jiwa Wira usaha untuk Memperkuat 

Karakter Bangsa (2014), dan Tayub Dance within the Realm of 

Karo Ritual (2019). Sejumah PKM yang dilaksanakan tiga tahun 

terakhir di antaranya, yaitu Pelatihan Strategi Pembelajaran High 

Order Skills bagi Guru di SMA Brawijaya Smart School Malang 

(2013), Lokakarya Penulisan Teks Argumentasi dengan Flash 

Fiction bagi Mahasiswa Pendidikan Bahasa Inggris STKIP PGRI 

Pasuruan (2015), dan Bahasa Inggris untuk Profesi Driver UB 

(2016). 

Ary Mustofa Achmad, dosen jurusan 

Keteknikan Pertanian (TEP) di FTP ini aktif 

meneliti, menulis jurnal ilmiah, menyajikan 

makalah, serta melaksanakan pengabdian 

kepada masyarakat. Sejumlah penelitiannya 

antara lain Uji Kinerja Mower untuk Mesin 

Pemanenan Padi (2015), dan Efek Variasi 

Kepadatan Benih Pada Media Persemaian 

Terhadap Peformansi Rice Transplanter Tipe 

Indo Jarwo (2016). Jurnal yang telah terpublikasi diantaranya, 

yaitu Rancang Bangun Sistem Penyerap Karbondioksida (CO2) pada 

Aliran Biogas dengan Menggunakan Larutan Ca(OH)2 (2013), 

Aplikasi Sludge Bio–Digester Kotoran Sapi Sebagai Pupuk Organik 

Terhadap Hasil Produksi Tanaman Jagung di Lahan Kering (2013), 

Uji Performansi Alat “Digital Formaldehyde Meter” Pendeteksi 

Kandungan Formalin pada Makanan (2014), Uji Performansi Alat 

“Digital Formaldehyde Meter” Pendeteksi Kandungan Formalin 

pada Makanan (2014), EfektifitasPengaplikasianSludge Biogas 

Pada TanamanJagung di Lahan Kering (2014), Pengaruh Teknik 

Pemberian Pupuk Organik dari Sludge Bio-Digester terhadap 

Pertumbuhan Jagung (Zea mays L.) Varietas Bima pada Fase 

Vegetatif (2015). Makalah yang telah disajikan meliputi The 

Impotance of Marketing Accompaniment in Sustainable Community 

Empowerment in Emerging Market (Case Study in Wonorejo Trisulo 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



104 | Sodoran-Karo 

Village, Kediri Regency) (2019), dan Feasibility Study on Irrigation 

Management System of Water Pump Grant from Indonesian 

Goverment to Support Sustainable Local Farming in Malang District 

(2019). Sejumah PKM yang dilaksanakan tiga tahun terakhir di 

antaranya, yaitu Pemateri pada Kegiatan “Penyuluhan Pembuatan 

Pupuk Organik Cair” yang diselenggarakan oleh SD Islam Sabililah 

Malang (2017), Sebagai Pemateri Budidaya Pertanian Organik di 

Gabungan Kelompok Tani (Gapoktan) Desa Semen (2017), 

Pengembangan Kawasan Agrowisata Terpadu Di Malang Selatan 

Dalam Mendukung Segitiga Emas Wisata (Batu, Bromo, Malang 

Selatan (2017), Tenaga Pengajar Pelatihan Smart Training Center 

(STC) Oisca Banyuwangi (2018), Memberikan Penyuluhan Terkait 

Tanah dan Hama Penyakit Tanaman pada Kegiatan Kuliah Kerja 

Mahasiswa Berprestasi (KKN MAPRES) (2018), Penanganan 

Pascapanen Buah Sirsak dan Optimalisasi Pemasaran Produk 

Sirsak di Desa Wonorejo Trisulo, Kecamatan Plosoklaten, 

Kabupaten Kediri (2018), Pengenalan Rumah Pengering Singkong 

untuk Peningkatan Usaha Tepung Cassava di Pondok Pesantren 

Nurul Huda Desa Pajaran Kabupaten Malang (2019), dan Inisiasi 

dan Pengembangan Agro Techno Park (ATP) Terpadu Berbasis 

Produk Hortikultura di Kecamatan Plosoklaten Kabupaten Kediri 

(2019).  

Rahmi Febriani, terlahir di Garut pada 20 

Februari 1998. Kebiasaan didongengi 

dengan teknik membaca nyaring (read 

aloud) oleh Ibunda Kayawati telah 

memapah minatnya dalam dunia sastra dan 

public speaking. Selanjutnya, minat tersebut 

diperdalam dengan mengambil konsentrasi 

jurusan sastra pada program studi 

Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia di 

Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Brawijaya. Selain fokus dalam 

dunia akademisi, ia juga aktif sebagai master of ceremony (MC) di 

antaranya pernah menjadi MC dalam Seminar Nasional 

Kebudayaan II (2018) dan Seminar Nasional Kebudayaan III 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Biografi Penulis | 105 

(2019) yang diselenggarakan FIB UB, ICEL (International 

Conference on Advances in Humanities, Education and Language 

2019) FIB UB, dan BICMST (Brawijaya International Conference on 

Multidisciplinary Sciences and Technology 2020). Di samping itu, 

sejumlah karya ilmiah dengan fokus kajian sastra telah berhasil 

dipublikasikan, baik dalam jurnal maupun seminar ilmiah. Karya 

tersebut, antara lain Perempuan-perempuan Pemeluk Erat Adat: 

Studi Etnografi Perempuan Tengger (2018), Slametan Tengger 

sebagai Mekanisme dalam Menjaga Tradisi dan Membangun 

Integrasi (2018), Folklor Tengger: Literasi Harmoni Budaya, 

Konservasi, dan Kewirausahaan (2018), Folklor Unan-unan 

Tengger: Membentang Kearifan Ekologis, Mewujud Keselaran 

Kosmis (2019), Dimensi Ekologis Folklor Unan-unan Tengger 

(2020). 

Selain itu, ia juga menjadi kontributor dalam buku 

Kumpulan Cerita Pendek Marianne dengan judul cerpen Merakit 

Bulan Sabit (2018) dan kumpulan puisi Romansa Sepotong Malam 

dengan judul esai Catatan Tentang Duka: Mengarung Duka Melalui 

Kata (2019). Sejumlah prestasi juga berhasil diraih di antaranya 

terpilih sebagai Duta Kebudayaan FIB (2017), lolos pendanaan 

proposal penelitian dalam Program Kreativitas Mahasiswa (PKM) 

yang diselenggarakan oleh DIKTI (2018), masuk dalam juara 5 

besar lomba esai nasional di Universitas Udayana (2018), dan 

juara 1 dalam lomba esai nasional di Universitas Brawijaya 

(2018). 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.




