uuuuuuuu

AAAAAAAAAAAAAAAAA

.r'll / I.fil.'

= ' "/’ .r . ]
W7 /4115001




KRITIK BUDAYA
KOMUNIKASI

Budaya, Media, dan Gaya Hidup
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia




Diterbitkan oleh Penerbit BRIN

Tersedia untuk diunduh secara gratis: penerbit.brin.go.id

(@loEle]

Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International.

Lisensi ini mengizinkan Anda untuk berbagi, mengopi, mendistribusikan, dan
mentransmisi karya untuk penggunaan personal dan bukan tujuan komersial,
dengan memberikan atribusi sesuai ketentuan. Karya turunan dan modifikasi
harus menggunakan lisensi yang sama.

Informasi detail terkait lisensi CC BY-NC-SA 4.0 tersedia melalui tautan:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

buku ini tidak diperjualbeikan



KRITIK BUDAYA
KOMUNIKASI

Budaya, Media, dan Gaya Hidup
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia

Idi Subandy Ibrahim

Penerbit BRIN



© 2025 Idi Subandy Ibrahim

Katalog dalam Terbitan (KDT)

Kritik Budaya Komunikasi Budaya, Media, dan Gaya Hidup dalam Proses Demokratisasi di

Indonesia/Idi Subandy Ibrahim-Jakarta: Penerbit BRIN, 2025.

xxiv hlm. + 347 hlm.; 14,8 X 21 cm

ISBN 978-602-6303-70-7 (PDF)

1. Komunikasi 2. Kritik
3. Budaya Masyarakat 4. Media
5. Gaya Hidup 6. Demokratisasi
Editor Akuisisi : Noviastuti Putri Indrasari
Copy editor : Sarah Fairuz
Proofreader : Martinus Helmiawan
Penata isi : Utami Dwi Astuti
Desainer sampul : Utami Dwi Astuti

Edisi Pertama: 2025

Diterbitkan oleh:
.h Penerbit BRIN, Anggota Ikapi
Direktorat Repositori, Multimedia, dan Penerbitan Ilmiah
" Gedung B.J. Habibie, JI. M.H. Thamrin No.8,
Kb. Sirih, Kec. Menteng, Kota Jakarta Pusat,
EANﬁY I'N Daerah Khusus Ibukota Jakarta 10340
PAN INOUASINASIONAL Whatsapp: +62 811-1064-6770

E-mail: penerbit@brin.go.id
Website: penerbit.brin.go.id
Ed penerbitBRIN
X @Penerbit BRIN
(G) @penerbit.brin

302,2

buku ini tidak diperjualbeikan



Untuk

Ayia, Arne, dan Israr

Karena untuk berbicara

orang harus lebih dulu mendengarkan,

belajarlah bicara dengan mendengarkan.

(Jalaluddin Rumi)

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi [ul nynq




Daftar Isi

Pengantar Penerbit .....c.covveveuieinieieiiininieicininecieserecereee e ix
Kata Pengantar........cccccoeiviiiiiiiiiiiiiiiiiciccce, xi
Kata Pengantar Direktur Pascasarjana Universitas Pasundan............... xvii
Prakata cooeeeiceiie et Xix
Ucapan Terima Kasih ......cccooviiiiinniiccccccee xxiii
BAGIAN I: KRITIK BUDAYA MEDIA DI RUANG PUBLIK....... 1
BAB 1Kritik Budaya Komunikasi ......cccccovveeveinecnieniiiene, 3
BAB II “Jurnalisme Hijau” dan Krisis Lingkungan Hidup ...... 31
BAB III Jurnalisme untuk Kaum Miskin dan Semiotika
Kemiskinan ......coeeivvieiiiiiiieeiecceee e 53
BAB IV Pers Pasca-Orde Baru: Antara Panik Politik dan Tirani
MaASSAuuririiiiiiiieieiec e 79
BAB V Facebook sebagai Media Komunikasi Politik Baru ...... 97

BAB VI WikiLeaks, Perlawanan Siber, dan Kebebasan Informasi 125

BAB VII “Reportase Berpusat pada Orang” dan “Reportase
Berpusat pada Peristiwa” .......cccoeereinenincnncneenes 135

BAGIAN II MEDIAKRASI DAN BUDAYA KEKERASAN DI
RUANG PUBLIK .......ccooiiiiiiiiiiiiiiec e 151

buku ini tidak diperjualbeikan

Vii



BAB VIII Mediakrasi, Teknologi Demokrasi dan Teknologi

DoOmiNasi .oooeeeeeeeeieiiiiiiiiieieeree e
BAB IX Budaya Kekerasan di Ruang Publik .......c.cccooeueinnnnee
BAB X Teater Nekrofilia dan “Pornografi Kekerasan”..............

BAB XI “Horrortainment” dalam Industri “Infotainment” .....

BAGIAN III: HEDONISME DAN BUDAYA MEDIA DI RUANG
PUBLIK ..ot

BAB XII Televisi Hedonis, “Makanan Surga” dari Hollywood
BAB XIII Krisis Demokrasi dan Komodifikasi Budaya Televisi
BAB XIV Krisis Kultural di Abad Televisi......ccccceererrrerecnnen
BAB XV “Panik Media” dan Krisis sebagai Tontonan..............

BAGIAN IV: PERANG BUDAYA CITRA DI RUANG PUBLIK....

BAB XVI Citra Perempuan sebagai Konstruksi Budaya Media
BAB XVII Media Anak dan Ancaman “Perang Budaya” .........
BAB XVIII Hidup untuk Gaya atau Gaya untuk Hidup.........
BAB XIX Renungan Budaya untuk Generasi Mendatang .......
Daftar Pustaka......c.ccoueeuieiiiiiieiieeecie ettt e

Tentang Penulis.......cooiuioiiiiiiiiiiiiccecce e

INAERS oo e

153
167
175
187

213

215
225
237
245

buku ini tidak diperjualbeikan



Pengantar Penerbit

Sebagai penerbit ilmiah, penerbit BRIN mempunyai tanggung jawab
untuk terus berupaya menyediakan terbitan ilmiah yang berkualitas.
Upaya tersebut merupakan salah satu perwujudan tugas Penerbit
BRIN untuk turut serta membangun sumber daya manusia unggul
dan mencerdaskan kehidupan bangsa sebagaimana yang diamanatkan
dalam pembukaan UUD 1945.

Komunikasi telah mengalami perubahan yang signifikan seiring
dengan perkembangan teknologi informasi dan komunikasi sehingga
fenomena budaya, media, dan gaya hidup pun saling memengaruhi dan
dipengaruhi oleh perkembangan dramatis ini. Perubahan-perubahan
budaya, media, dan gaya hidup yang sedang dan terus berlangsung akan
menjadi wilayah pengamatan dan penelitian yang luas dan kompleks
bagi ilmu-ilmu sosial dan humaniora di Indonesia.

Buku Kritik Budaya Komunikasi: Budaya, Media, dan Gaya Hidup
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia hadir dengan memadukan
tiga cara penulis dalam menjelaskan realitas budaya, media, gaya
hidup yang berkembang dalam masyarakat Indonesia. Buku ini dapat
dimanfaatkan sebagai sumber referensi bagi peneliti atau akademisi
untuk pembelajaran terkait budaya komunikasi di masyarakat.

Kami berharap hadirnya buku ini dapat menjadi referensi bacaan
untuk menambah wawasan dan pengetahuan bagi seluruh pembaca.

buku ini tidak diperjualbeikan



Akhir kata, kami mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang
telah membantu proses penerbitan buku ini.

Penerbit BRIN

buku ini tidak diperjualbeikan



Kata Pengantar

Post-Socharto Indonesia has always been an intriguing case for those of
us who have an interest in comparative media research. The country has
experienced rapid change during the past 12 years. After Socharto’s New
Order regime collapsed in May 1998, the media enjoyed unprecedented
freedom, which makes Indonesia one of the most vibrant media
cultures in Asia. The 2009 press freedom survey of Freedom House rates
Indonesia’s media as “partly free”, while Reporters Without Borders even
lists Indonesia as one of the two freest countries in the region, after East
Timor and before the Philippines.

This new freedom, however, has not just created positive trends.
It is these problems that motivated Idi Subandy Ibrahim to write this
timely account of Indonesia’s media culture. The New Order regime’s
tight control over the media has been largely replaced by economic
liberalism with the hope that a “free market place of ideas” would provide
a soil ground for a reasonable representation of Indonesia’s diversity of
voices. These noble expectations notwithstanding, state ideology was
in practice merely substituted by commercial values and a consumerist
culture that has left its irresistible footprints in Indonesia’s television
program and giant: shopping malls. Major parts of the country’s society
are still disconnected from the larger political conversation that merely
takes place in the very few quality media outlets such as Kompas and

buku ini tidak diperjualbeikan

Xi



Tempo magazine. Of Indonesia’s 230 million inhabitants, only a small
political elite, one that is mostly concentrated in the country’s capital
Jakarta, reads these media outlets on a regular basis.

Indonesia’s media culture will remain a highly contested field in
the foreseeable future. In the country’s transitional context, the media
constitute a political-economic entity that is constantly reconstituted
and altered in response to an ever-changing socio-economic
environment, new information technologies, as well as both local and
global market conditions. During the left-leaning nationalist rule of
President Sukarno, the media functioned as a “tool of revolution” and
was responsible for energizing and mobilizing public opinion. Under
Socharto’s New Order regime, the media were gradually depoliticized.
Private television was introduced in 1988, and it shortly became a
dominant force in Indonesia’s media culture, both in terms of political
agenda setting and a shift toward commercial values.

Today, Indonesias liberated media industry still struggles with
the creation and maintenance of diversity in public voices. There is
a tendency towards concentration of ownership, most notably in the
television industry, butalso in the print media sector. Furthermore, it has
become obvious during the past years that the state tries to consolidate
its power to regain regulatory authority. At the same time, large media
corporations continue to resist attempts to decentralize broadcasting
operations. Last but not least, the newly gained press freedom has also
prompted strong resistance from parts of Indonesia’s multi-ethnic and
multi-religious society, as numerous violent attacks on journalists and
their media organizations demonstrated during the past years.

Itis in this context that a critical investigation of Indonesia’s media
culture, such as the one carried out by Idi Subandy Ibrahim in this book,
produces important and interesting ikon sights even for international
scholars. The title of the book notably refers to two central concepts used
by the author: culture and critique. The focus on culture is a welcomed
addition to the literature as traditional communication research has
long ignored cultural analysis. Culture is a holistic concept that allows
a more comprehensive understanding of the complex interrelationship
between media, culture and society. True, culture has been defined in

buku ini tidak diperjualbeikan



many and often contradicting ways, but communication research can
benefit from the work of those who commit themselves to cultural
studies and critical analysis. Researchers increasingly move away from
essentialist notions of culture that assume that culture has some sort of
essence, such as nationality, ethnicity or race. Today, culture is seen as a
living entity, ever-changing and constantly reconstituting itself. Culture
is, as the famous Raymond Williams put it, the way of life of a people.
Culture is the way people think and act; it is the way people render
their lives meaningful. As such, the concept of culture allows a more
complex understanding of the individual and social consequences of
today’s mediascape. And given the undeniable importance of the media
in political, social and cultural processes, any analysis of modern society
remains incomplete and de-contextualized without the inclusion of
media culture.

Critique is the second important concept carried by the title of
the book. Critical thought is especially relevant in a society where
commercial media corporations readily transport the values of dominant
ideology. It is this dominant (capitalist) ideology by which the power
centers of a society maintain authority by presenting their economic
imperatives as the basic interests of the entire society. In Indonesia, as in
most other parts of the world, the media inculcate individuals with the
values, beliefs, and codes of behavior that will integrate them into the
institutional structures of the larger society. As Edward S. Herman and
Noam Chomsky note in their famous book Manufacturing Consent:
“In a world of concentrated wealth and major conflicts of class interest,
money and power are able to filter out the news fit to print, marginalize
dissent, and allow the government and dominant private interests to
get their messages across to the public”. This elite domination of the
media and marginalization of dissent is built into our culture in such
a fundamental way—and it consequently occurs so naturally to most
of us—that alternatives are hardly imaginable. It is for this reason
that critical thought is an essential counterweight to the hegemony of
corporate interests and mindless consumerism.

Why should corporate interests and consumerism pose a problem
to society? In the first part of this book, Idi Subandy Ibrahim diagnoses

buku ini tidak diperjualbeikan



a “cultural crisis” in public communication. Is modern media culture
really in a state of crisis? The first answer is yes. The signs of an all-
embracing crisis in public communication are hardly deniable.
Capitalist mechanisms have profoundly taken root in processes
of media production and consumption, most notably connected
to increasing marketization, commodification, commercialization
and sensationalism. Business models and executives have taken over
newsrooms around the world, while advertisers, investors and lobbyist
shape commercial media production. The result is obvious: We live in a
media world saturated with fun, trivia, sex and violence.

What happens to political conversation if the media is preoccupied
with distracting and sometime dull entertainment content such as
casting shows, soap operas, game shows and “reality” TV. Media critic
Neil Postman warned against a society in which we “amuse ourselves
to death.” Considering the larger social context, one could even argue
that modern commercial television amuses political conversation to
death. This is also true for journalism. Politics is often enough framed
in terms of an eternal battle between antagonistic forces, while election
campaigns are covered like horse races. At the same time, politicians have
become acutely aware of the media’s power in the formation of public
opinion. Consequently, political actions and campaigns are increasingly
attuned to the workings of the media, and political output becomes
ever more symbolic. This, in turn, accelerates the audience’s disaffection
with politics, which contributes to creation of a public that increasingly
turns away from active participation in political deliberation.

The most alarming consequence of a liberalized media culture
is a fundamental shift in the way the audience is perceived by most
institutions of cultural mass production. In “ancient times,” the
audience was addressed in its role as citizen who tunes into the news in
order to make informed political decisions. The media thus served as
“cultural cement” to furnish social cohesion and provide people with
a sense of belonging. In such a cultural context, the media focused
on the deliberative needs of a society to sustain meaningful political
conversation.

buku ini tidak diperjualbeikan



Today, the audience is mainly framed in terms of a mass of
brainless consumers. Never before have hedonist values thrived in the
media, especially in television, the way they do today. With such an
emphasis on lifestyle and consumption, media culture is nowadays
a marker and an instrument of class distinction, thus contributing
to an ever-widening gap between the rich and the poor. At the same
time, contemporary media culture is increasingly diversified and, thus,
is forging social fragmentation. We cannot longer speak of a single
audience as we did decades ago. Today we face a rather vast array of
multiple audiences with different tastes, needs and identities.

Granted, this picture may sound overly pessimistic. Several media
analysts believe that entertainment content can also be a positive
force. It may bring people who have been disconnected from the
world of politics for long back into political conversation. This part
of the audience does usually not access traditional “hard news” that
is mostly found in quality newspapers and news magazines. To what
extent political information is extracted from soap operas and casting
shows, however, remains to be seen. The same is true for the power of
the internet and social networks such as Facebook. While the internet
theoretically allows for a multitude of diverse voices, a closer study shows
that most of the content is biased, opinionated, lacking credibility and
geared toward celebrities and trivia.

In the second part of the book, Idi Subandy Ibrahim raises the
issue of media and violence. Why does violence thrive in Indonesia’s
media culture? Here, again, I think that violence fits perfectly into the
cultural pattern of domination. Violence is a perfect spectacle. French
theorist Guy Debord wrote about the “society of the spectacle” as early
as 1967; and cultural critic Douglas Kellner more recently notes that
“[e]very form of culture and more and more spheres of social life are
permeated by the logic of the spectacle.” Violence as media spectacle
diverts people’s attention from their everyday problems and structural
inequalities in modern capitalist society. Even more importantly,
violence is able to evoke one of the most powerful human emotions:
fear. The problem with fear is that it can easily be turned into political
power. This has happened many times in history, almost permanently

buku ini tidak diperjualbeikan



during the Cold War, and more recently after September 11, 2001.
People are known to “rally round the flag” in times of war. Too often
have politicians deliberately created a “culture of fear,” to use a term
coined by the British sociologist Frank Furedi, to reach their political
ends.

Contemporary media culture, in Indonesia and in other parts of
the world, therefore needs critical analysis. In this regard, Idi Subandy
Ibrahim’s book provides an important and insightful avenue of cultural
critique for the context of contemporary Indonesia. I am certain that the
volume will find its niche and a culturally interested critical readership.

Prof. Dr. Thomas Hanitzsch

Munich, Germany

* Thomas Hanitzsch is Chair and Professor of Communication at LMU Munich
where he is currently Research Director in the Department of Communication Studies
and Media Research. A former journalist, his teaching and research focuses on global
journalism cultures, war coverage, celebrity news and comparative methodology. He
was Editor-in-Chief of Communication Theory (2012-2015) and has chaired the Jour-
nalism Studies Sections at the International Communication Association (2004-20006)
and European Communication Research and Education Association (2010-2014). His
most recent books include Worlds of Journalism: Journalistic Cultures Around the
Globe (Columbia University Press, 2019) and the Handbook of Journalism Studies:
Second Edition (Routledge, 2019). Thomas is leading the Worlds of Journalism Study,
a multinational and collaborative endeavor to trace journalism cultures and investigate
the profession’s transformation around the world.

buku ini tidak diperjualbeikan



Kata Pengantar

Direktur Pascasarjana Universitas Pasundan

Alhamdulillah, saya menyambut gembira atas terbitnya buku karya Idi
Subandy Ibrahim berjudul Kritik Budaya Komunikasi: Budaya, Media,
dan Gaya Hidup dalam Proses Demokratisasi di Indonesia. 1di Subandy
Ibrahim adalah akademisi yang aktif mengajar dan meneliti dengan
perhatian yang luas terhadap isu-isu sosial, budaya, dan media yang
sedang berkembang dalam masyarakat.

Ia juga aktif menulis di media nasional mengenai tema-tema
aktual yang terjadi di tengah-tengah kita. Sebagian yang menjadi
keprihatinannya juga merupakan keprihatinan kita bersama. Bukankah,
kata para ahli, karya seorang penulis bisa mencerminkan suasana batin
masyarakatnya?

Ditulis oleh seorang ilmuwan sosial dengan latar belakang sebagai
pengajar, peneliti, dan aktivis, buku karya Idi Subandy Ibrahim ini saya
harapkan bisa menjangkau pembaca lebih luas. Selain bisa menjadi
pegangan para dosen, mahasiswa, dan peneliti dari latar ilmu sosial dan
humaniora, buku ini bisa menjadi pegangan bagi praktisi di bidang-
bidang terkait budaya, media, dan komunikasi.

buku ini tidak diperjualbeikan

xvii



Penerbitan karya seperti ini menjadi salah satu tanda tetap
hidupnya semangat menulis dan berbagi ilmu serta pemahaman seorang
akademisi, yang dibutuhkan sebagai bagian dari peran pendidikan
tinggi untuk ikut secara aktif mencerdaskan kehidupan bangsa yang
kita cinta ini. Selamat membaca.

Bandung, 12 November 2024
Prof. Dr. Bambang Heru P, M.S.

buku ini tidak diperjualbeikan



Prakata

Pertama-tama, ungkapan rasa syukur tercurah hanya kepada Allah
Swt. atas kasih sayang-Nya, penulis dianugerahi kesehatan, semangat,
dan kesabaran untuk merampungkan naskah buku berjudul Krizik
Budaya Komunikasi: Budaya, Media, dan Gaya Hidup dalam Proses
Demokratisasi di Indonesia. Buku ini adalah revisi dari buku penulis yang
pernah diterbitkan oleh penerbit Jalasutra, beberapa tahun yang lalu.
Untuk kepentingan buku ini, penulis telah mengeluarkan tiga bab yang
kurang terkait dengan konteks Indonesia dan menyesuaikan beberapa
data yang ada dengan perkembangan lebih mutakhir. Sebagian uraian
bab demi bab tetap dipertahankan untuk memberikan sezting historis
atas beberapa peristiwa sosial budaya yang terjadi selama proses transisi
demokrasi negara-bangsa ini sejak Reformasi 1998.

Perkembangan ilmu komunikasi sebagai salah satu di antara ilmu
sosial dan humaniora yang tergolong muda di Indonesia, dalam dua
dekade terakhir ini, sedang menunjukkan peningkatan dalam minat
dan perhatiannya. Untuk menyambut antusiasme keilmuan ini,
ilmu komunikasi memerlukan komunitas akademis yang mampu
menyediakan bacaan yang bisa menghubungkan penghampiran
teoretis dengan realitas empiris. Hal ini mengingat kenyataan bahwa
ilmu komunikasi, khususnya, dan ilmu sosial serta ilmu humaniora,
umumnya, semakin diharapkan sumbangannya dalam memberikan

buku ini tidak diperjualbeikan

Xix



pemikiran-pemikiran alternatif bagi penyelesaian masalah-masalah
kemasyarakatan, kenegaraan, dan kebangsaan, baik masa kini maupun
masa datang. Buku ini disemangati oleh keinginan penulis untuk
menjadi bagian kecil di dalam mengisi celah harapan tersebut.

Sebagai ilmu multi-perspektif yang tumbuh dan mendapatkan
ilham dari sumbangan ilmu-ilmu sosial yang sudah lebih mapan, ilmu
komunikasi banyak menyandarkan kajiannya pada filsafat, retorika,
antropologi, sosiologi, psikologi, politik, sejarah, sastra, linguistik,
dan kemudian sejak awal 1990-an dari kajian budaya (cultural studies).
Penulis buku ini mengikuti dan terlibat dalam perkembangan itu
dan memanfaatkan kerangka multi-perspektif komunikasi ini untuk
mengkaji dan meneliti fenomena budaya, media, dan komunikasi di
Indonesia.

Dalam menggunakan kerangka multi-perspektif, Kritik Budaya
Komunikasi memadukan tiga cara penulis dalam menjelaskan realitas
budaya, media, gaya hidup yang berkembang dalam masyarakat
Indonesia. Pertama, perspektif atau penghampiran teoretis, yakni
kajian budaya kritis multi-teoretis. Kedua, pengamatan empiris atau
pengalaman sehari-hari. Ketiga, refleksi kritis. Ketiga kerangka berpikir
ini berguna terutama dalam kajian media dan budaya populer untuk
mengaitkan pembacaan teoretis, realitas sosial, dan kemampuan
berpikir kritis yang bisa menjadi pegangan bagi calon peneliti dan
akademisi atau bagi peneliti dan akademisi yang lebih junior.

Sampai sejauh ini, komunikasi telah mengalami perubahan yang
signifikan seiring dengan perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi sehingga fenomena budaya, media, dan gaya hidup pun
saling memengaruhi dan dipengaruhi oleh perkembangan dramatis
ini. Tidak semua perkembangan fenomena budaya, media, dan gaya
hidup terkini tercakup dalam buku ini, seperti kegandrungan generasi
Z dengan gawai, ponsel pintar, dan media sosial yang baru dibahas
secara singkat pada beberapa bagian. Buku ini baru mengkaji fenomena
awal pemakaian Facebook dalam gerakan sosial di Indonesia sehingga
peneliti-peneliti lebih belakangan bisa mencurahkan perhatian lebih
dalam ke platform media sosial terbaru untuk melihat kapasitasnya
dalam konteks perubahan budaya komunikasi dan gaya hidup

buku ini tidak diperjualbeikan



generasi kemudian. Buku ini diilhami oleh keinginan penulis untuk
menyediakan bacaan yang memancing diskusi dan penelitian lebih
kontemporer atas ketiga fenomena (budaya, media, gaya hidup) dalam
konteks masyarakat Indonesia saat ini dan di masa datang,.

Perubahan-perubahan budaya, media, dan gaya hidup yang
sedang dan terus berlangsung akan menjadi wilayah pengamatan
dan penelitian yang luas dan kompleks bagi ilmu-ilmu sosial dan
humaniora di Indonesia. Perubahan-perubahan itu kadang-kadang kita
sadari dan kadang-kadang tidak. Perubahan itu langsung atau tidak
akan berdampak kepada kita, manusia dan semua penghuni planet
bumi ini, saat ini, di sini atau nanti, di sana. Jadi, apa pun yang kita
lakukan saat ini akan berdampak di masa depan. Kita seperti sedang
menyemai benih. Begitulah perubahan yang kita rasakan, misalnya,
dalam pemanasan global dan krisis lingkungan hidup. Dalam dunia
seperti ini, menjadi bagian dari warga dunia yang memiliki perasaan
terlibat adalah suara atau ajakan yang ingin digemakan lewat buku
ini khususnya kepada para akademisi, peneliti, pendidik, aktivis, dan
jurnalis yang lebih muda. Semoga karya ini mendatangkan manfaat

dan kebaikan!

Idi Subandy Ibrahim

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi [ul nynq




Ucapan Terima Kasih

Buku ini tidak mungkin lahir tanpa bantuan dan andil dari banyak
orang dan lembaga. Betapa panjang daftar terima kasih yang seharusnya
dibuat. Tetapi pertama-tama saya ingin menyampaikan rasa terima kasih
saya yang amat dalam kepada beberapa orang, sahabat, dan lembaga.

Terima kasih kepada Thomas Hanitzsch, atas pengantarnya untuk
buku saya. Di tengah-tengah kesibukannya, ia bersedia meluangkan
waktu membaca naskah pada kesempatan pertama dan memberikan
apresiasi atas buku ini yang membuat saya merasa kagum. Secara pribadi
saya pantas merasa tersanjung, karena Thomas adalah seorang dengan
reputasi akademik yang bagus. Ia juga seorang dengan latar belakang
empirik yang kaya dengan pengalaman penelitian lapangan di berbagai
negara, termasuk Indonesia. Fokus pengajaran dan penelitiannya adalah
budaya jurnalisme global, metodologi penelitian komparatif, media
daring (dalam jaringan), dan komunikasi krisis dan perang. Sebagian di
antaranya juga menjadi perhatian saya.

Selanjutnya, tak mungkin terlupakan, rasa terima kasih yang
khusus tercurah kepada keluarga saya. Istri saya, Dede, dan anak saya,
Israr, Arne, dan Ayia, begitu banyak waktu yang seharusnya buat mereka
sering terganggu oleh agenda penelitian dan penyelesaian naskah buku
saya. Dengan kerelaan dan sikap egaliternya, mereka telah menjadi tim
pendukung sejati dalam setiap pencapaian saya yang belum seberapa.

buku ini tidak diperjualbeikan

xxiii



Begitu pun kepada universitas dan lembaga tempat saya
mengajar atau bekerja sama. Kepada pimpinan Pascasarjana
Universitas Pasundan, saya menyampaikan terima kasih. Juga
terima kasih kepada para sahabat saya, Yudi Latif, Yosal Iriantara,
Yasraf Amir Piliang, Bachruddin Ali Akhmad, Budi Suwarna,
Ilham Khoiri, Hanif Suranto, Antoni, Aam Amirudin, Erwin
Kustiman, dan Yaya A. Azis serta sejumlah teman yang tidak
bisa disebutkan satu demi satu di sini, yang dalam beberapa
kesempatan cukup sering berdiskusi tentang fenomena budaya
dan media di Indonesia. Rupanya memang perjumpaan yang
menghasilkan pergesekan atau ‘perkawinan’ gagasan ternyata
bisa membuat kita takjub betapa ‘kaya’ kebudayaan bangsa kita,
meski kadang-kadang tertutupi oleh kekerdilan dan kemiskinan
pandangan dan sikap kita. Semoga buku dalam genggaman
pembaca ini bisa memberi kontribusi bagi kajian-kajian dan
dialog-dialog budaya yang menjadi ajang kita untuk membangun
masyarakat sipil yang menghargai kemajemukan dan hak-hak
asasi manusia.

Kemudian terima kasih kepada Penerbit BRIN melalui
Program Akuisisi Pengetahuan Lokal BRIN, khususnya kepada
Direktur Repositori, Multimedia, dan Penerbitan Ilmiah BRIN
dan editor akuisisi Penerbit BRIN yang telah bekerja sama
sehingga mempermudah berbagai aspek terkait penelaahan dan
pemrosesan naskah dan memungkinkan karya ini bisa sampai ke
publik pembaca yang lebih luas di tanah air. Saya ucapkan juga
kepada penelaah eksternal BRIN, saya menyampaikan apresiasi
atas kritik dan sarannya untuk perbaikan naskah awal buku ini.

Akhirnya, tak lupa pula terima kasih kepada Arne yang telah
membantu menginput naskah ini dalam format digital. Hazur
nubun! Semoga Allah Swt. membalas setiap kebaikan dengan
berlipat kebaikan.

Idi Subandy Ibrahim
Bandung,

Jum’at, 15 November 2024

buku ini tidak diperjualbeikan



BAGIAN I:
KRITIK BUDAYA MEDIA
DI RUANG PUBLIK



ueyiagienfiadip 3epi [ul nynq




BAB 1
Kritik Budaya Komunikasi

“Kita juga mengambil banyak isyarat dari media. Kita telah
menyaksikan di televisi, bagaimana enaknya bermain cinta,
dan bagaimana rasanya jika kita berduka. Karenanya, kita pun
mengetahui bagaimana berbagai hal terjadi sebagai upacara-
upacara ritual dan kemudian mengenyahkan semua itu dari

kehidupan kita.”
(Kenneth J. Gergen)

Dalam tiga dekade terakhir tak diragukan telah terjadi berbagai
peristiwa dan perubahan dramatis di bidang budaya media dan
komunikasi di tanah air, yang mungkin belum tercakup dalam uraian
buku ini. Meskipun begitu, bila kita tarik benang merahnya, ketika
reformasi bergulir dan iklim kebebasan terbuka lebar sejak awal
tahun 2000, pada saat yang sama kita juga menyaksikan kegamangan
dalam memanfaatkan peluang yang ada tersebut. Persoalan-persoalan
seperti bagaimana memaknai kebebasan dan menetapkan aturan main
yang tepat dalam mengekspresikan kebebasan, misalnya, belum juga
berhasil dengan mantap dirumuskan. Sementara itu, tikaman-tikaman
kebebasan kapan saja bisa datang dari kekuasaan terhadap kekuatan-
kekuatan masyarakat sipil—termasuk media—yang sedang tampil di

buku ini tidak diperjualbeikan



ruang publik untuk mendorong perbaikan-perbaikan kinerja pejabat
dan pelayanan publik.

Sebagian besar, tulisan dalam buku ini bermaksud memberikan
kritik atau mengajukan pemikiran kritis, baik terhadap unsur-unsur
negara maupun masyarakat sipil. Fokus perhatian dicurahkan pada
sejauh mana budaya media menjadi kekuatan dalam ‘memberdayakan’
atau ‘memperdayakan’ publik dalam proses demokratisasi di Indonesia.

A. Mengapa Kritik Budaya Komunikasi?

Mengapa perhatian terhadap budaya komunikasi dan budaya media
menjadi mendesak untuk diangkat? Mengapa kritik terhadap budaya
komunikasi perlu terus dihidupkan saat ini? Pertanyaan ini menjadi
titik awal gagasan utama buku ini. Menurut Douglas Kellner (1995),
budaya media telah muncul dalam berbagai bentuk citra, bunyi, dan
tontonan yang membantu membangun struktur kehidupan sehari-
hari, mendominasi waktu luang, membentuk pandangan politik dan
perilaku sosial, serta menyediakan bahan bagi kita untuk membangun
identitas.

Buku ini mengarahkan perhatian pada dua corak budaya
komunikasi dan media yang menonjol berlangsung dalam proses
demokratisasi di Indonesia. Pertama, budaya media yang berpusat pada
media itu sendiri. Sebagai entitas bisnis, media tertentu telah cenderung
menekankan pada keuntungan bisnis semata. Logika komersialisme
pers dan komodifikasi berita telah menjadi primadona dalam cara
berpikir pengelola pers dan jurnalis. Di tengah iklim persaingan yang
kian keras, pers diarahkan sebagai mesin pencetak uang, pemasok iklan,
dan pemburu rating. Dalam logika budaya media seperti ini, jelas sulit
kita menempatkan kepentingan publik di atas atau setara dengan
kepentingan modal dan kuasa.

Kedua, budaya media yang berpusat pada publik. Sebagai entitas
ideal ruang publik, media sesungguhnya bisa menjadi kekuatan
penting dalam pembentukan budaya pemerintahan, politik, hukum,
ekonomi, pendidikan, dan lingkungan hidup yang sehat. Logika bahwa
media merupakan kekuatan signifikan dalam proses demokratisasi,
memungkinkannya berada di garis depan dalam menyuarakan kritik

4 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



terhadap penyimpangan kuasa dan krisis budaya yang berlangsung
dalam ruang publik. Dengan demikian, peran media amat dibutuhkan
dalam pembelajaran publik akan arti penting budaya kewargaan seperti
menjunjung tinggi hukum dan menghargai hak-hak asasi manusia,
termasuk menyuarakan pemerintahan yang bersih dan transparan serta
melawan korupsi. Beberapa peran media itu dalam beberapa hal di era
digital kemudian dimainkan oleh media sosial.

B. “Social-Mediacracy”: Demokratisasi di Era Media
Sosial

Dalam lintasan sejarah peradaban manusia, kemajuan teknologi
telah memesona manusia (teknofilia; cinta teknologi) sekaligus
menyimpan kekhawatiran awan kelam kemanusiaan yang mungkin
ditimbulkannya (teknofobia; takut teknologi) (Tehranian, 1995).
Mulai dari teknologi nuklir, aneka mesin penghancur, bioteknologi,
pesawat dan stasiun ruang angkasa, satelit serta peranti teknologi
informasi dan komunikasi canggih, robotika, hingga dielu-elukannya
kemajuan teknologi kecerdasan buatan (AI) oleh sebagian penulis
sejarah teknologi kontemporer (Ibrahim, 2023).

Sejak dini, teknologi telah menyita emosi manusia mengenai
harapan dan kecemasan tentang capaian kemajuan dan dampak
kegagalannya. Pada awal 1980-an, rohaniwan dan humanis Romo Y.
B. Mangunwijaya menyunting dua volume buku bertajuk Zeknologi
dan Dampak Kebudayaannya (1983 dan 1985). Dengan penerbit dan
pengantar dari jurnalis kawakan Mochtar Lubis—pengkritik keras
teknologi nuklir pada masanya—bisa dibilang di Indonesia, buku yang
ditulis oleh para ahli dari berbagai bidang dan bangsa ini merupakan
karya awal dan paling kritis mengenai anggapan naif bahwa teknologi
itu netral. Ketika teknologi diletakkan di atas nilai-nilai manusia,
teknologi bukan lagi untuk manusia, melainkan manusia untuk
teknologi.

Sebaliknya, pandangan awam dan umum memandang teknik
bersifat netral dan berfungsi instrumental. Sebagai alat yang dibuat
dan dipakai untuk tujuan membantu mempermudah aktivitas manusia
dalam bekerja dan berkomunikasi. Namun, menurut filsuf Martin

Kritik Budaya Komunikasi 5

buku ini tidak diperjualbeikan



Heidegger (1889-1976), dalam perkembangannya, kita berada dalam
situasi mengherankan, karena apa yang dirancang manusia sebagai
alat untuk menguasai dunia justru menjadi sulit untuk dikuasainya,
malahan tidak bisa dikuasainya. Anchnya, bagi Heidegger, apa yang
diciptakan manusia untuk menguasai dunia, sekarang menguasai
manusia.

Apakah Heidegger membesar-besarkan teknologi? Marilah kita
simak dari revolusi teknologi ini, televisi, komputer, telepon pintar,
perangkat seluler lainnya, dan aneka platform media sosial, kita bisa
mengakses segala hal yang mungkin. Seperti yang dirangkum oleh
Edward Downs & Aaron R. Boyson (2019), dalam karya mereka, Dark
Matters sebagai berikut.

1) Facebook: 350 juta foto (Robertson, 2013), 4,75 miliar “bagikan”
(Facebook, 2013), dan enam miliar “suka” setiap hari (Domo,
2015).

2) YouTube: Lima miliar jam ditonton setiap hari (YouTube, 2017).
3) Snapchat: Satu juta snap per hari (Aslam, 2018a).

4) Instagram: “suka” lebih dari 4,2 miliar posting dan “bagikan” 95
juta posting per hari (Mathison, 2018).

5) Twitter: 500.000 juta zweet per hari (Aslam, 2018b).
6) Pinterest: 14 juta artikel di-pin setiap hari (Aslam, 2018c).

7) LinkedIn: Satu miliar dukungan dan telah memposting tiga juta
pekerjaan aktif (LinkedIn, 2013, 2018).

8) Reddit: 853.000 subreddit, 14 miliar tampilan halaman per bulan,
58 juta suara per hari (Smith, 2018).

9) Netflix: 140 juta jam video streaming per hari (Matney, 2017).

10) Aplikasi seluler: 487,6 juta aplikasi diunduh per hari (Statistica,
2018).

11) Pesan teks: Enam miliar terkirim per hari di AS (O’Grady, 2012).
12) Email: 205 miliar email terkirim per hari (Radicati Group, 2015).

Dari gambaran kemajuan penggunaan teknologi informasi dan
komunikasi tersebut, Downs & Boyson (2019) menyebut ada empat

6 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dampak buruk dari ketergantungan atau meningkatnya hubungan kita
dengan media dan teknologi, khususnya media sosial dan internet,
yakni komodifikasi, ancaman atas hak-hak individu, eksploitasi, dan
ancaman terhadap demokrasi. Sebagaimana kita saksikan, dalam
tiga dekade terakhir, Internet telah menjadi lingkungan sosial yang
digunakan masyarakat Indonesia untuk berbagi dan bertukar informasi
pribadi di ruang publik dan informasi publik di ruang privat.

Teknologi informasi dan komunikasi seperti menggenggam dunia
dalam narasi digital dan tangkapan layarnya, membuat manusia seperti
bisa berlari-lari kecil untuk mengelilingi bumi dan seakan mengetahui
setiap detail persoalan di dalamnya. Media baru menjadi begitu canggih
sehingga hidup superkompleks bisa diringkasnya dalam big data, seperti
siapa pun bisa mengaksesnya dalam hitungan detik. Dunia benar-benar
seperti dalam genggaman kita.

Pada masa ini, persisnya pasca-1995, lahir sebuah generasi baru,
“generasi Z”, yang tak hanya diubah oleh percepatan teknologi, tetapi
juga mengubah hampir setiap dimensi hidup berbudaya kita: gaya
hidup, cara berpikir, kosmologi, modus mengada, hingga cara menatap
waktu atau masa lalu dan masa depannya. Mereka sering disebut sebagai
iGeneration (i: Internet) atau Net-Generation atau Generation@, yakni
gelombang manusia yang tumbuh bahkan menjadi digital: generasi
digital! digital native! warga digital!

Menurut guru besar filsafac E Budi Hardiman (2021), “Kita
adalah komunikasi. Perubahan bentuk komunikasi adalah perubahan
diri kita.” Generasi era digital memiliki modus mengada (mode of being)
yang baru, modus visibilitas (Ibrahim, 2020; Deresiewicz, 2009).
Generasi digital dan warga digital dianggap sebagai inti pendukung
demobkratisasi di era digital. Sebagai pengguna media sosial yang aktif,
mereka sering disebut sebagai “generasi TikTok” dengan sebagian besar
aktivitas sehari-hari adalah aktivitas layar. Membunuh waktu, mencari
informasi, dan menikmati hiburan, adalah dengan berselancar di depan
layar telepon pintar atau tablet.

Dalam 7he Life of I: The New Culture of Narcissism (2014), Anne
Manne menuliskan kisah menarik tentang perburuan visibilitas yang
melahirkan kebangkitan narsisme ekstrem pada diri individu dan

Kritik Budaya Komunikasi 7

buku ini tidak diperjualbeikan



masyarakat serta peningkatan narsisme dalam mengejar ketenaran dan
obsesi individu untuk terlihat “berhasil”. Manne mencermati media
sosial dan budaya pesohor untuk kemudian melihat akar masalah lebih
dalam bagaimana tipe karakter narsistik baru didorong oleh pemujaan
terhadap diri sendiri dan pengejaran kekayaan dalam masyarakat
konsumen hiperkompetitif. Di era media sosial, narsisisme budaya
berkembang dalam perburuan visibilitas di media visual dan digital,
seperti kebiasaan pameran kemewahan gaya hidup di media sosial di
kalangan sebagian warganet sebagai salah satu contoh narsisme budaya
material (Ibrahim, 2024).

Ketergantungan warga digital dan perburuan sebagian orang
untuk selalu terlihat berhasil dan viral di media sosial dengan dukungan
telepon pintar telah membuat teknologi informasi dan komunikasi
ini seperti menggantikan atau bahkan merenggut peradaban manusia
dalam angan baru. Angan akan keeratan, keintiman, kebersamaan
hubungan yang mungkin mulai retak dalam kehidupan sehari-hari.
Seperti ketika ruang televisi menggantikan kebersamaan kita di meja
makan. Kini, dengan gawai erat di tangan, generasi layar sudah terbiasa
menikmati kesendirian dalam kegaduhan. Kegaduhan di tengah
kesendirian. Sebuah kontradiksi modus mengada di era digital.

Pada saat yang sama, berbagai platform sosial menawarkan ruang
publik digital untuk diskusi publik mengenai masalah publik dan tak
jarang juga urusan pribadi. Di dalamnya orang dapat mengajukan
pertanyaan spesifik mereka kepada orang lain yang mungkin belum
dikenal. Keterbukaan dan kemudahan akses mendapatkan informasi dari
berbagai sumber dan lokasi telah menembus ruang dan waktu sehingga
banjir informasi budaya dan tawaran aneka gaya hidup tersedia dalam
genggaman lewat telepon pintar dan platform media sosial. Sayangnya,
bersamaan dengan hal-hal yang positif itu berkembang pula berbagai
praktek kejahatan dan dampak negatif dalam penggunaan dunia digital.
Beberapa kejadian berikut menunjukkan rentannya dunia digital kita
untuk disalahgunakan oleh beberapa kalangan.

Pertama, lumpuhnya Pusat Data Nasional (PDN) pada 20 Juni
2024, menunjukkan rapuhnya keamanan ekosistem digital nasional
dari serangan hacker. Padahal PDN adalah tempat penyimpanan

8 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dan pengolahan data strategis instansi negara (Kompas, 21 Juni
2024). Kedua, algoritma kecerdasan buatan banyak digunakan untuk
menjebak warganet dalam promosi judi daring (judi online) (Kompas,
26 Juni 2024). Ketiga, perundungan daring (cyberbullying) justru
semakin meningkat bersamaan dengan perundungan yang terjadi di
lembaga pendidikan. Keempat, kejahatan seksual dan pornografi yang
mengincar anak-anak terus berkembang menggunakan modus canggih
lewat media sosial (Kompas, 12 Juni 2024). Kelima, banyak selebritas
dan pemengaruh tersangkut promosi judi daring, bahkan di antaranya
yang memiliki jutaan pengikut (Kompas, 5 November 2024).

Dalam hubungan dengan judi daring, Presiden Prabowo Subianto
bahkan dengan tegas meminta semua jajaran pemerintahannya bekerja
sama untuk memberantas judi daring. Dalam “perang” terhadap judi
daring ini, Presiden juga meminta tidak boleh ada yang menjadi “beking”
(Kompas, 7 November 2024). Sampai 3 November 2024, Kementerian
Komunikasi dan Digital, misalnya, mengklaim sudah menutup lebih
dari 200.000 akun judi daring. Laporan Pusat Pelaporan dan Analisis
Transaksi Keuangan (PPATK), mengestimasikan nilai perputaran
uang dalam aktivitas judi daring lebih dari Rp404 triliun sepanjang
2024. Bahkan, jika tanpa ada intervensi Satuan Tugas Pemberantasan
Judi Daring, perputaran dana tersebut bisa mencapai Rp1.000 triliun
(Kompas, 7 November 2024).

Kejadian-kejadian tersebut memunculkan pertanyaan: Apakah
perkembangan teknologi digital dan pengaruh media sosial sama
berbahaya dan bermanfaatnya? Kritikus teknologi komunikasi
menyebut sisi ganda kemajuan teknologi: teknologi demokrasi (sisi
cerah/positif) dan teknologi dominasi (sisi gelap/negatif).

Dalam bukunya yang kritis, 7he Net Delusion: The Dark Side of
Internet Freedom, jurnalis dan komentator sosial Evgeny Morozov
mengingatkan tentang kekuatan demokratisasi Internet ternyata tidak
sepenuhnya mampu mengubah rezim represif. Faktanya, pemerintah
otoriter secara efektif menggunakan Internet untuk menekan kebebasan
berpendapat, menyempurnakan teknik pengawasan, memanipulasi
pemilu, menyebarkan propaganda mutakhir, dan menenangkan
masyarakat dengan hiburan digital. Dengan terjerumus ke dalam

Kritik Budaya Komunikasi 9

buku ini tidak diperjualbeikan



sifat demokratisasi Internet, orang menyadari bahwa Internet justru
bisa memperkuat para diktator, mengancam para pembangkang,
dan  mempersulit—bukan  mempermudah—untuk  melakukan
demobkratisasi.

Dengan mengumpulkan bukti-bukti yang meyakinkan, Morozov
menunjukkan mengapa kita harus berhenti menganggap Internet dan
media sosial sebagai sesuatu yang bersifat membebaskan dan mengapa
inisiatif-inisiatif yang ambisius dan tampaknya mulia seperti promosi
“kebebasan Internet” bisa berdampak buruk bagi masa depan demokrasi
secara keseluruhan.

Morozov menyoroti ironi hidup di zaman digital! Para kritikus
lain mengkhawatirkan sisi gelap media digital, mulai dari jual-beli
data pribadi, perdagangan organ manusia, obat terlarang, dan layanan
pornografi anak, dan aneka kejahatan di web gelap, hingga gangguan
kesehatan mental dan emosional: fokus perhatian lebih pendek,
presentasi diri berlebihan atau narsisme digital, menurunnya kualitas
hubungan antarpribadi, ancaman keamanan privasi, cyberstalking,
dis/misinformasi, pesona berita palsu di tengah pemasaran viral,
dan dampak negatif terhadap teman sebaya. Dengan menggunakan
konsep keterlibatan berlebihan secara digital, para pakar komunikasi
kontemporer menyajikan penelitian tentang beberapa konsekuensi
yang tidak diinginkan dari media sosial termasuk mempermalukan
tubuh, penipuan daring, perundungan daring, protes merek daring,
kecanduan media sosial, dan pornografi balas dendam (Ibrahim, 2024).

Dalam lanskap teknologi media digital yang berubah sedemikian
cepat sering muncul dua kelompok: Pertama, para anti-teknologi
(kaum Luddit) yang khawatir akan dampak buruk perubahan teknologi
dan bersikap sangat keras dalam adopsi teknologi baru atau bahkan
mungkin menolak sama sekali. Kedua, para pencinta teknologi (kaum
teknofilia), yakni penggemar berat teknologi yang tidak percaya sisi
gelap itu ada, menjadi penikmat bahkan “pecandu” teknologi dan
merasa risau saat orang berbicara tentang sisi gelap teknologi.

Kedua kelompok tersebut mewakili dua pandangan ekstrem
(Downs, 2017). Sebenarnya masih ada kelompok ketiga, mungkin
jauh lebih besar penganutnya dan sangat beragam, berada di tengah-

10 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



tengah, disebut netral-teknologi (kaum tekno-netralis). Mereka
hanya mengetahui sedikit tentang pro dan kontra dari beberapa jenis
penggunaan media dan teknologi, atau mungkin tidak mengetahui sama
sekali, atau mungkin tidak peduli atau bingung—tidak yakin harus
mengambil sikap seperti apa mengenai dampak media dan teknologi.
Ada pula yang mungkin penasaran dengan media dan teknologi namun
tidak yakin harus mulai dari mana proses literasinya.

Kelompok tersebut mungkin berada di berbagai profesi, jabatan,
dan ruang kehidupan. Nampaknya upaya membangun generasi melek
teknologi dan media akan semakin kompleks untuk dilakukan di abad
ke-21. Pertama, sebagai sebuah budaya, kita cenderung mengadopsi
teknologi sebelum mempertimbangkan berbagai dampaknya. Adopsi
perangkat keras teknologi belum diimbangi dengan penguatan
nilai sosial. Kedua, Era Informasi telah memberi kita begitu banyak
teknologi baru sekaligus sehingga hampir mustahil untuk mengkaji dan
mendokumentasikan semua dampaknya. Ketiga, media dan teknologi
baru umumnya memerlukan pembelajaran istilah dan proses baru
untuk menyelami dan mendiskusikan ruang digitalnya (Downs &

Boyson, 2019).

Di tengah kecenderungan potensi kekuatan media sosial yang
akan terus mengalami komodifikasi baik untuk tujuan positif maupun
negatif, upaya-upaya demokratisasi lewat media sosial juga akan
terus menghadapi tantangan berat. Dalam Digital Citizenship, the
Internet, Society and Participation, Mossberger, Tolbert, dan McNeal
melakukan analisis tentang dampak internet terhadap politik di AS.
Hasil penelitian mereka menegaskan peran positif internet dalam
politik, yang mengarahkan mereka pada kesimpulan bahwa internet
meningkatkan keterlibatan warga negara dan partisipasi politik.

Dampak internet terhadap kehidupan politik di berbagai negara
telah menantang banyak peneliti media dan komunikasi. Seperti
sudah diakui, platform media sosial, seperti blog, Twitter, Facebook,
Instagram, dan lain-lain sangat diperlukan bagi para aktivis yang
memperjuangkan perubahan politik di berbagai negara di tengah
gejolak transisi. Pada masa-masa pembangkangan politik, media sosial
membantu para aktivis dan warga negara menyebarkan informasi yang

Kritik Budaya Komunikasi 11

buku ini tidak diperjualbeikan



berbeda pendapat, berbagi berita yang menentang narasi rezim otoriter,
dan memobilisasi dukungan warga.

Di sini terlihat media sosial memiliki kekuatan. Kita bisa
menyebut potensi kekuatan media sosial ini sebagai social-mediacracy.
Dalam momen tertentu, kekuatan demokrasi digital mampu
melipatgandakan aksi-aksi politik dan kolektif offfine (luring, luar
jaringan). Namun, potensi media sosial itu membutuhkan sejumlah
kondisi. Dalam Defining Democracy in a Digital Age, Barend Lutz &
Pierre du Toit (2014) menyatakan bahwa jika demokrasi ingin bertahan
pada abad ke-21 maka praktik dan lembaganya harus kompatibel
dengan teknologi komunikasi Internet, khususnya media sosial,
yang telah menunjukkan kekuatannya sebagai instrumen mobilisasi
politik seperti dalam revolusi Musim Semi Arab di Tunisia dan Mesir,
bersama dengan gerakan Menduduki Wall Street. Namun, ketahanan
demokrasi juga membutuhkan kekuatan kohesi sosial, dan di sini
media sosial, menurut Lutz & du Toit, juga dapat berpengaruh secara
menentukan. Persoalannya, apakah media digital, khususnya media
sosial, bisa berkontribusi untuk menciptakan komunitas imajiner
baru —meminjam karya Benedict Anderson, Imagined Communities:
Reflections on the Origins and Spread of Nationalism (1983) yang tahan
lama guna mendukung pembangunan kembali basis sosial demokrasi?

Perkembangan internet dan teknologi terkait telah menjadi
katalisator untuk keterlibatan sipil dalam masyarakat demokratis. Dulu
suara dan kekuatan masyarakat sipil harus menunggu media arus-utama
untuk dapat menyebarkan pesan mereka. Kini, media sosial menjadi
saluran komunikasi politik informal sehingga suara seorang mahasiswa
di Lampung mengenai buruknya kondisi jalan di wilayahnya telah
memancing viral dan memaksa kepala negara saat itu untuk meninjau
langsung wilayah tersebut.

Di tengah jalan berliku menuju demokrasi, aktivisme daring
membantu memberi lebih banyak warga negara dan gerakan akar-
rumput lebih banyak kekuatan untuk bekerja secara kolaboratif
dalam mendorong perubahan sosial politik. Ini memungkinkan
komunikasi yang jauh lebih mudah di antara sejumlah besar orang.
Akan tetapi, sekadar berkomunikasi saja tidak cukup. Aktivisme daring

12 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



perlu meningkatkan kemampuan aktivis untuk mengembangkan
hubungan pemangku kepentingan guna mencapai tujuannya. Aktivis
mengandalkan dukungan akar-rumput yang tumbuh dari warga. Warga
individu memiliki sedikit kekuatan, tetapi dengan bekerja bersama,
mereka punya peluang mengubah masyarakat mereka. Teknologi daring
memungkinkan warga negara untuk bertukar informasi dengan mudah
dan menemukan orang lain yang memiliki kecenderungan serupa.
Teknologi internet, seperti media sosial, memberdayakan orang-orang
biasa untuk menyebarkan pesannya sendiri sehingga suaranya mungkin
bisa terdengar lebih keras dan jika beruntung direspons.

Sampai sejauh ini, perkembangan pesat teknologi informasi
dan komunikasi selain telah menjadi pendukung demokratisasi, juga
merupakan kekuatan utama dalam mempercepat tren globalisasi dalam
hubungan masyarakat global, nasional, dan lokal. Media baru, di satu
sisi, memungkinkan interaksi manusia dan masyarakat menjadi semakin
intens dan saling terhubung yang dibutuhkan untuk meningkatkan
saling pengertian, kerja sama, dan solidaritas. Tetapi, di sisi lain, juga
menantang keberadaan hubungan antarbudaya dalam masyarakat
multikultur seperti Indonesia. Mampukah, misalnya, media sosial
menjembatani hubungan berbagai budaya lokal yang ada agar muncul
kecintaan dan kebanggaan terhadap budaya sendiri dan pada saat yang
sama kekayaan budaya itu menjadi kekuatan pemersatu di tengah-
tengah kemungkinan media sosial digunakan untuk menciptakan
fragmentasi politik.

Dari uraian di atas, bisa tergambar bahwa dalam upaya
mengurangi dampak negatif dari social-mediacracy, atau kekuatan
media sosial, tantangan dan peluang selalu tersedia. Namun yang saat
ini paling diperlukan adalah peningkatan literasi, kesadaran kritis, dan
sikap berimbang dalam menilai dan membuat kebijakan penggunaan
teknologi yang harus mempertimbangkan risiko demokrasi yang akan
muncul, misalnya, oleh adanya konsentrasi atau monopoli digital atau
kapitalisme platform, guna memastikan bahwa ruang publik digital
tetap bisa diakses dan demokratis dan menjaga agar keterbukaan
internet tidak digunakan untuk tujuan-tujuan fragmentasi ruang
publik, manipulasi politik, atau komodifikasi digital semata.

Kritik Budaya Komunikasi 13

buku ini tidak diperjualbeikan



C. Budaya Televisi sebagai Antitesis Demokrasi?

Buku ini memusatkan perhatian pada kritik budaya media, terutama
budaya televisi, sebagai bidang kajian akademik yang terus berkembang.
Sebagaimana bisa kita simak dari literatur terkait yang muncul dalam
beberapa dekade terakhir, kritik media berasal dari dua minat utama,
yaitu kandungan isi media dan dampaknya bagi khalayak. Tak
heran kalau kemudian ilmu-ilmu sosial dan kajian media khususnya
disibukkan dengan isu-isu modernitas, inovasi teknik, dan kompleksitas
kehidupan sehari hari. Namun, untuk memahami masyarakat, kita
juga perlu meneliti dan menafsirkan kehidupan mereka sehari-hari.
Misalnya, bagaimana mereka menjalani kehidupan, perilaku memilih,
dan menggunakan medianya. Bagaimana pola konsumsi dan cara
mereka memanfaatkan waktu luangnya. Singkatnya, kita perlu
memahami budaya kehidupan mereka sehari-hari.

Tak disangsikan, televisi masih mengisi waktu luang kebanyakan
orang Indonesia. Meskipun media sosial mulai mengisi waktu luang
generasi Z, tetapi menonton televisi tetap masih menjadi pengganti
“meja makan” keluarga. Ruang keluarga adalah ruang televisi, pun
sebaliknya. Tak heran bila televisi menjadi sumber informasi dan dalam
satu dan lain hal sebagai rujukan budaya dan nilai bagi sebagian orang.
Kekuatan televisi terletak pada kemasifan, keseketikaan, dan pesona
citra, serta jangkauannya yang luas. Dibandingkan jenis media lain,
televisi begitu mudah dikonsumsi (baca: ditonton), karena dengan
hanya menekan tombol dan memilih saluran, ia langsung bisa hadir ke
dalam ruang privat dan dinikmati keluarga Indonesia.

Televisi telah menjadi objek refleksi kritis bahkan sejak awal
perdebatan hangat tentang budaya massa pada tahun-tahun panas yang
mengiringi Perang Dunia II. Sejak itu, kemunculan ekonomi kapitalis
konsumen di Barat dan politik Perang Dingin yang memfokuskan pada
Uni Soviet dan sekutunya telah memicu diskusi yang serius mengenai
peran televisi di dalam masyarakat demokratik. Pada periode pasca-
perang, para peneliti dan teoretisi mengubah frasa peyoratif “budaya
massa’ menjadi pendeskripsi demokrasi populer dan kembalinya
“kejayaan pluralisme-liberal” (liberal-pluralism triumphant) (Bennett,
1982).

14 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Sejak itu, peran televisi dianggap menjanjikan dan kian menjadi
objek perdebatan yang hangat. Hubungan antara kajian akademik
komunikasi sosial dan perkembangan teori sosial kontemporer,
misalnya, telah ditinjau oleh Hanno Hardt (1992) dalam Critical
Communication Studies: Communication, History & Theory in
America. Ulasan komprehensif ini mencatat dua kecenderungan utama
dalam bidang ini. Dalam kaitan dengan televisi khususnya, tradisi
pragmatik di Amerika Serikat menjelmakan diri di dalam penelitian
“efek” yang berorientasi empiris, yang tertarik pada psikologi resepsi
individu dan psikologi sosial dari perilaku kelompok yang dihasilkan.
Tantangan tradisi “penelitian administratif” diwakili oleh British
Cultural Studies berawal pada 1950-an, yang warisan intelektualnya
hingga ke teori kritis Mazhab Frankfurt. Perkembangan lebih mutakhir
termasuk kritik yang dipinjam dari pendekatan feminisme, pemikiran
postmodernis, teori ras kritis, dan kembalinya ke pendekatan-
pendekatan sejarah institusional televisi dan teori sosial.!

Cukup lama fokus diskusi dan pertanyaan penelitian dalam
hubungan televisi dan teori sosial tertarik dengan “efek” televisi.
Diskusi ini cenderung berasumsi bahwa tatanan ekonomi dan politik
yang melahirkan medium komunikasi massa pascaperang ini tidaklah
problematis di dalam dirinya. Sampai kemudian muncul pandangan lain
yang berbeda dengan pendekatan ini, yakni tulisan khusus mengenai
televisi dalam tradisi kajian budaya yang mencoba memahami bahwa
basis sistem sosio-kultural, politik, dan ekonomi perlu juga dikaji untuk
memahami realitas biasa dan potensi transformatif medium ini.

! Penulis sudah meninjau secara kritis karya Hanno Hardt ini dalam kata
pengantar edisi Indonesia untuk bukunya, lihat I. S. Ibrahim (2005).
Pendekatan kritis dalam studi komunikasi: Sekilas perjumpaan tradisi kritis
Eropa dan tradisi pragmatis Amerika. Dalam H. Hardt, Critical commu-
nication studies: Sebuah pengantar komprehensif sejarah perjumpaan
tradisi kritis Eropa dan tradisi pragmatis Amerika (1. S. Ibrahim & Y.
Iriantara, penerj.). Jalasutra.

Kritik Budaya Komunikasi 15

buku ini tidak diperjualbeikan



Studi penanda awal (landmark) oleh Raymond Williams (1975),
Television: Technology and Cultural Form, merepresentasikan
penolakan atas penelitian ilmu sosial empiris yang abstrak dalam ilmu
komunikasi. Ia juga menempatkan sisa-sisa “determinisme teknologis”
dari Understanding Media: The Extensions of Man karya Marshall
McLuhan (1964), yang telah mendesakkan banyak pengaruh baik di
dalam dunia akademik maupun di antara publik terdidik.

Williams (1975) berpendapat bahwa teknologi seperti televisi
harus dipahami sebagai hasil dari kekuatan-kekuatan sejarah yang
muncul dari kepentingan kelas borjuis di dalam kapitalisme maju
sembari mengapresiasi nilai-nilai komunitarian dan demokratis dari
kebanyakan khalayak televisi. Upaya awal Williams untuk mempelajari
lebih jauh ke dalam fenomenologi pengalaman menonton televisi yang
dicirikan oleh apa yang disebutnya “aliran” (‘flow’) telah dilakukan
secara lebih sistematis pada tingkatan baru oleh John Fiske (1987)
seperti di dalam karyanya Television Culture.

Kajian Fiske (1987) berasal dari sejumlah strategi metodologi yang
terus berkembang, termasuk semiotika, teori wacana, kritik ideologi,
dan wawasan feminis mengenai isu-isu gender. Fiske mengajukan klaim
bahwa khalayak sering “melawan” bacaan dominan teks-teks televisi
dan karena itu mengajukan tantangan terhadap kekuasaan hegemonik.
Pandangan ini kemudian menjadi cikal-bakal dari munculnya keyakinan
akan potensi “perlawanan budaya” (cultural resistance) dari khalayak.
Argumen yang menyatakan bahwa kekuatan media massa dan institusi
budaya secara efektif sesungguhnya ditantang oleh khalayak di dalam
konteks resepsi lintas-budaya.

Dalam perkembangannya, genre-genre televisi khusus, seperti
opera sabun dan bintang pop seperti Madonna dikaji dari berbagai
pendekatan kritis di bawah rubrik teori feminis. Teori-teori liberal,
Marxis, post-strukturalis, dan feminis postmodern telah melahirkan
kesatuan kesarjanaan yang berupaya menggali hubungan antara
perempuan dan patriarkhi di dalam masyarakat kapitalis. Fokus yang
saksama terhadap perempuan sebagai objek analisis dalam teori feminis
yang lebih belakangan telah diperluas ke pertanyaan-pertanyaan lebih
umum mengenai komunikasi dan relasi gender di dalam masyarakat

16 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



(Goffman, 1976; Pearson, 1985). Mengemban pengaruh pendirian
pemikiran feminis postmodern dalam kajian mereka mengenai
“konsumsi” khalayak televisi, Ien Ang dan Joke Hermes (1991)
berpendapat, bahkan di hadapan “wacana gender hegemonik”, suatu
identitas gender yang cair dalam proses itu sesungguhnya sedang
“diartikulasikan, didisartikulasikan, dan diartikulasikan kembali.”

Tampaknya tak terelakkan bahwa medium televisi sebagai suatu
“bentuk teknologi dan budaya” pasca-perang akan menjadi perlambang
yang problematik dari “kondisi postmodern.” Menurut David Harvey
(1989), di dalam The Condition of Postmodernity: An Enquiry into
the Origins of Cultural Change, kemunculan postmodernitas dapat
ditunjukkan pada perkembangbiakan tontonan televisi dalam hampir
semua masyarakat. Perdebatan internal di kalangan teoretisi postmodern
terbentangluas dan penuh dengan klaim-klaim kebimbangan dan klaim-
klaim tandingan. Sementara teori postmodern menyinggung secara
khusus kajian televisi, John Fiske memperingatkan atas terpisahnya
refleksi kritis dari politik masyarakat kapitalis. Ja menekankan bahwa
kritik postmodern harus tetap berakar pada realitas material.

Sebutlah, misalnya, kajian tentang ras, identitas ras, dan rasisme
telah lama kurang mendapatkan perhatian dari penelitian ilmu sosial
empiris di dalam kajian televisi. Pendekatan-pendekatan kualitatif
dan interpretatif dalam kajian televisi yang muncul dari ilmu-ilmu
humaniora pun sama saja mengasingkan identitas ras pada kategori
status kelas dua. Kembalinya persoalan ras sebagai kategori dasar
dalam analisis sosio-kultural yang sungguh-sungguh, baru dimulai
pada 1990-an. Pada era ini beberapa penerbitan muncul menyoal
penggambaran dan representasi ras dalam tayangan televisi. Dengan
tampilnya Communication and Race: A Structural Perspective oleh
Oscar H. Gandy Jr. (1998), teori-teori konstruktivis sosial tentang ras
dan rasisme didorong ke latar depan dalam diskusi mutakhir mengenai
“sistem media” swasta demi keuntungan. Inilah cikal-bakal dari
mulai terangnya penjelasan mengenai asal-muasal rasisme yang telah
melembaga di dalam sistem oligopoli korporat televisi yang beroperasi
di negara-negara Barat, khususnya Amerika Serikat.

Kritik Budaya Komunikasi 17

buku ini tidak diperjualbeikan



Sementara itu, pemikir budaya kritis, Douglas Kellner (1990), di
dalam Television and the Crisis of Democracy, memandang fondasi
dan imperatifkapitalis dari “sistem penyiaran” komersial sebagai antitesis
demokrasi itu sendiri. Menaruh hormat penuh pada tradisi teori kritis
sembari menolak kecenderungan dari penganjur-pengajurnya yang
lebih elitis untuk membubarkan media massa dan budaya populer,
Kellner (1990) memandang keterpautan sistem pemerintah, komisi
komunikasi, dan jaringan televisi sedang mencerabut khalayak televisi
dari komunikasi demokratis yang sesungguhnya. Ini disebabkan
kurangnya tanggung jawab korporat, akses gelombang udara yang
sangat terbatas, dan sempitnya perspektif politik yang ditampilkan.

Bersamaan dengan pergantian abad, problema yang diidentifikasi
oleh Kellner telah meluas dan meningkat lewat jangkauan global
supranasional televisi Amerika Serikat dan aliansi medianya, seperti
film, musik rekaman, dan penerbitan. “Sistem media global” dalam
perwujudan megakorporatnya, misalnya, telah dibahas dalam analisis
yang amat perinci oleh Robert W. McChesney (1999), di dalam Rich
Media, Poor Democracy: Communication Politics in Dubious
Times. la berargumen bahwa konsentrasi kekuasaan di tengah oligopoli
korporat yang terintegrasi secara vertikal telah mengancam arus bebas
informasi dan opini yang beragam yang justru amat vital bagi daya hidup
masyarakat demokratis. McChesney (1999) berkesimpulan pentingnya
agenda bagi “reformasi media secara strukcural” (structural media
reform) yang akan memungkinkan televisi merealisasikan potensinya
bagi penyebaran praktik-praktik sosial dan nilai-nilai demokratis.

Selama lebih dari enam dekade yang lalu peran media dalam
dunia politik telah menjadi semakin berpengaruh, kontroversial,
dan menggelisahkan. Tak sedikit yang merasa bahwa situasi ini
bahkan telah mencapai titik krisis. Praktik dan budaya yang dibawa
media dianggap mulai menggerus ideal-ideal demokrasi, seperti yang
dikhawatirkan oleh Kellner dan McChesney tersebut. Di dalam
sebuah analisis komprehensif terhadap sistem komunikasi politik,
Jay G. Blumler & Michael Gurevitch (1995), di dalam The Crisis
of Public Communication, misalnya, telah melacak cikal-bakal dan
perkembangan dari apa yang mereka sebut sebagai “krisis komunikasi

18 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



bagi kewargaan” (‘crisis of communication for citizenship’). Mereka
menyuguhkan kritik yang cermat mengenai hubungan antara para
penyiar Inggris dan Amerika dan politisi, serta komunikasi politik
dalam kampanye pemilihan umum sejak akhir 1960-an. Blumler dan
Gurevitch (1995) tidak mengecam politisi maupun jurnalis dalam
krisis ini. Mereka menelusuri akar masalahnya ke lingkungan sosial
dan politik kontemporer yang ditandai dengan semakin meningkatnya
ketidakpuasan publik yang mampu memahami problema kewargaan
yang semakin membuat jengkel dan frustrasi. Oleh karena itu, mereka
menilai bahwa komunikasi politik harus segera diperbaiki di dalam
konteks restrukturisasi ruang publik.

D. Arti Penting Komunikasi Empatik

Di tengah-tengah krisis komunikasi kewargaan seperti itu, yang sedikit
banyak dibentuk oleh budaya komunikasi dan media yang cenderung
berpusat pada kepentingan kekuasaan atau bisnis media, kita, sebagai
akademisi, peneliti, warga negara, atau jurnalis yang kritis, dituntut
untuk semakin mampu bersikap kritis dan juga empatik. Kemampuan
komunikasi empatik kian dibutuhkan untuk memperbaiki berbagai
kegagalan komunikasi antarpersona, komunikasi kelompok, komunikasi
organisasi, komunikasi sosial, dan komunikasi antarbudaya yang tak
jarang dalam kehidupan sehari-hari telah menyulut kesalahpahaman,
sikap saling menghakimi, saling menyalahkan, dan bahkan konflik
dan kekerasan pun sewaktu-waktu bisa mengancam hubungan sesama
warga bangsa yang heterogen (Ibrahim, 2004).

Sayangnya, kita sering mengabaikan hal-hal yang kelihatannya kecil
seperti dalam hal cara kita berkomunikasi dalam kehidupan sehari-hari.
Kini ancaman terhadap kemampuan kita dalam berkomunikasi secara
empatik datang dari berbagai penjuru. Buku ini mencoba menunjukkan
bagaimana perilaku komunikasi empatik terus mengalami ancaman di
ruang publik. Lewat berbagai corak pesan media kini betapa mudah
kita melihat contoh perilaku komunikasi yang tidak empatik.

Seorang pelawak kondang di televisi tanpa sadar mengatakan,
“Hei elu kayak tukang becak saja!”, “Hei elu kayak satpam saja!”
Katanya kepada teman mainnya. Contoh yang sangat sederhana betapa

Kritik Budaya Komunikasi 19

buku ini tidak diperjualbeikan



bahasa yang dimaksudkan untuk melucu berubah menjadi hal yang
sama sekali tidak lucu. Kemudian, sebuah iklan produk jamu untuk
menyembuhkan masuk angin yang memanfaatkan figur beken, seorang
yang beruntung bisa meraih pendidikan tinggi dan bersama seorang
artis yang mengukuhkan pesannya, “Orang pintar minum tolak angin.”
Pesan-pesan seperti ini jelas secara tidak sadar mengabaikan perasaan
orang-orang yang tidak berpendidikan yang tidak hanya menyaksikan
iklan jamu tersebut, tetapi mungkin saja juga ikut mengonsumsinya.
Karena di balik pesan itu, “Orang bodoh tidak minum tolak angin!”

Rakyat jelata, tukang becak, pembantu rumah tangga, buruh,
dan orang-orang kecil memang sering menjadi bahan olok-olok dalam
industri hiburan kita. Mereka hanya sebagai aksesoris tontonan di
ruang publik. Sebagai objek cemooh dari orang-orang yang merasa
kaya. Pernyataan-pernyataan dan pesan-pesan yang tidak dilandasi
kepedulian terhadap perasaan orang kecil dan bahkan tak jarang juga
secara kasar dipertontonkan di ruang publik hanyalah contoh kecil
perilaku komunikasi yang sangat miskin sikap empati.

Perilaku atau kebiasaan berkomunikasi secara tidak empatik,
tanpa memikirkan akibatnya bagi orang lain, pada gilirannya telah ikut
menciptakan krisis komunikasi di ruang publik. Krisis komunikasi
itu semakin menemukan bentuknya yang subur justru karena ia
disebarkan secara luas melalui media massa dan kini media sosial.
Budaya komunikasi yang tidak empatik yang tumbuh dari budaya
masyarakat yang sedang mengalami krisis justru makin menjadi-jadi,
karena perilaku budaya seperti inilah yang sering mendapatkan porsi
yang besar di media. Media pun bisa terkontaminasi oleh krisis budaya
dalam masyarakat yang ditandai krisis budaya komunikasi di ruang
publik. Bahkan, akhirnya media pun bisa ikut mengalami krisis-
krisis media. “Kenyataannya,” sebagaimana dikatakan oleh Bernard
Dagenais (1992), dalam esainya Media in Crises: Observers, Actors
or Scapegoats, “suatu masyarakat dalam krisis juga menciptakan krisis
media.”

“In fact, a society in crises also creates a media crisis,” demikian dalam kata-kata
B. Dagenais (1992). Media in crises: Observers, actors or scapegoats. Dalam M.
Raboy & B. Dagenais, Media, crisis and democracy:Mass communication and the
disruption of social order. Sage.

20 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://uk.sagepub.com/en-gb/eur/author/marc-raboy
https://uk.sagepub.com/en-gb/eur/author/bernard-dagenais

Sirnanya komunikasi empatik dengan berbagai bentuknya telah
mengakibatkan krisis komunikasi di ruang publik kian menjadi jadi.
Apalagi dengan semakin berlimpahnya komunikasi dan kian maraknya
jenis media baru yang muncul akhir-akhir ini yang seakan-akan
telah menjelma menjadi “kanal krisis” dalam kehidupan. Dengan
bertambahnya media dan berlimpahnya komunikasi, budaya, ataupun
perilaku komunikasi masyarakat yang kurang empatik akan dengan
mudah memasuki ruang publik dan ruang privat. Oleh karena itu,
ada baiknya bila di sini diketengahkan juga isu krusial mengenai
keberlimpahan komunikasi dan implikasinya bagi budaya komunikasi di
ruang publik. Bagaimana kaitannya dengan melimpahnya komunikasi
yang tidak empatik di ruang publik yang mencerminkan krisis budaya
komunikasi yang hidup dalam masyarakat.

E. Era Keberlimpahan Komunikasi

Kini perkembangan dramatis media komunikasi yang sedemikian
canggih, membuat kita tidak hanya hidup dalam era “revolusi
komunikasi” sebagaimana yang digambarkan oleh Frederick Williams
(1982) dalam bukunya 7he Communications Revolution, tetapi kita
benar-benar sedang mengarungi apa yang disebut John Keane (1998)
sebagai era “keberlimpahan komunikasi” (communicative abundance)
atau “tumpah-ruah komunikasi” (cornucopias of communication).

Menurut Keane (1998), era keberlimpahan komunikasi ditandai
oleh komunikasi yang melampaui ambang batas. Komunikasi menjadi
melimpah-ruah, overload, muatan informasi mencapai titik jenuh,
tidak hanya dalam masyarakat, tetapi juga dalam pikiran atau benak
kita. Bahasa mengenai kelangkaan (scarcity) telah digantikan oleh citra
mengenai keberlimpahan (abundance).

Seperti halnya melimpahnya materi telah gagal untuk menciptakan
apa yang disebut oleh kritikus sosial, Herbert Marcuse (1964), sebagai
“kesadaran akan kebahagiaan” (happy consciousness), begitu pula
melimpahnya komunikasi tidak berarti membuat orang serba tahu dan
tercerahkan. Era keberlimpahan komunikasi justru telah membawa
kontradiksi-kontradiksi baru dan menciptakan konflik-konflik baru.
Sebutlah, misalnya, kebingungan dan pertentangan mengenai siapa

Kritik Budaya Komunikasi 21

buku ini tidak diperjualbeikan



yang mendapatkan apa, kapan, dan bagaimana benar-benar telah
menjadi berlipat-ganda. Bahkan media komunikasi berkecepatan tinggi
(high-density communications media) juga telah melahirkan konflik terus
menerus mengenai persoalan “kuantitas versus kualitas” dalam perkara
isi atau pesan komunikasi.

Melimpahnya komunikasi dalam kehidupan tak lain oleh karena
“ledakan informasi” yang terus-menerus dibawa media ke ruang-ruang
kehidupan manusia kontemporer. Tak heran kalau kemudian para
pemikir sosial kontemporer menyebut bahwa budaya dan masyarakat
mutakhir sebagai “masyarakat jenuh media” (media-saturated society)
atau “lingkungan jenuh media® (media-saturated environment) atau
pun “masyarakat yang dipenuhi dengan media/informasi” (media/
information-laden society). Masyarakat mutakhir adalah masyarakat
yang dilimpahi dan diserbu oleh begitu banyak dan berbagai macam
informasi berupa gambar, citra, teks, bunyi, tanda, dan pesan-pesan
visual. Masyarakat mutakhir adalah masyarakat yang dibanjiri informasi
dan pesan-pesan ideologis, politis dan terutama komersial.

Kenneth J. Gergen (1991), seorang psikolog dan Guru Besar di
Universitas Swarthmore, penulis buku 7he Saturated-Self: Dilemmas of
Identity in Contemporary Life, menggambarkan dengan bagus pergolakan
identitas masyarakat mutakhir di tengah kepungan nilai-nilai yang
datang bagai banjir dari segala penjuru. Sebuah dilema masyarakat
yang sering disebut-sebut sebagai “masyarakat postmodern”.

Dalam pandangan Gergen (1991), postmodernisme adalah salah
satu pernik hasil kemajuan teknologi yang telah membuat kita jenuh
dengan suara orang lain. “Kita telah berubah”, demikianlah ujar Gergen
menyimpulkan esensi kepribadian manusia kontemporer. Lebih dalam
lagi ia melihat pergeseran kehidupan yang akan manusia arungi, seperti
terpantul dari ungkapannya berikut ini:

Kita juga mengambil banyak isyarat dari media. Kita telah
menyaksikan di televisi, bagaimana enaknya bermain cinta,
dan bagaimana rasanya jika kita berduka. Karenanya, kita pun
mengetahui bagaimana berbagai hal terjadi sebagai upacara-
upacara ritual dan kemudian mengenyahkan semua itu dari
kehidupan kita. Kita mulai merasakan bahwa kita tidak

22 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



memiliki pusat yang nyata. Inilah bentuk relasi yang kian dan
kian sanggup mendefinisikan kita dan menciptakan kepekaan
kita akan siapa diri kita yang sebenarnya. Identitas kita kini
tengah terus berubah dan kembali diarahkan, sebagaimana kita
bergerak mengarungi lautan hubungan yang terus berubah.
Kita menyadari bahwa apa dan siapapun kita bukanlah
merupakan hasil dari esensi kepribadian, melainkan bagaimana

kita dikonstruksikan di dalam masyarakat (Gergen, 1991: 2).

Sesungguhnya yang terpenting dari pernyataan tersebut bahwa
Gergen justru menyinggung dampak dominan dari kehadiran media
dalam kehidupan, ternyata ikut berperan penting dalam mengonstruksi
kepribadian. Bukankah demikianlah kenyataannya? Begitu banyak
isyarat informasi yang mudah kita peroleh sebagian besar berasal dari
media. Kini setiap saat informasi baru muncul, silih berganti, dan
pada berbagai kesempatan masuk menyelinap meresapi kognisi kita.
Barangkali tak terlalu berlebihan kalau dikatakan bahwa manusia
kontemporer sedang memasuki fase kehidupan dengan tumpah-ruah
informasi yang dimediakan secara massal. Hanya saja dalam belantara
informasi atau semesta tanda yang kita serap dari media itu, kapasitas
daya kritis yang diperlukan untuk menyaring dan menyeleksi informasi
atau tanda tidak dengan sendirinya dimiliki oleh setiap individu.?

Kalau kita mencermati pertumbuhan industri media akhir-akhir
ini tampak betapa media benar-benar telah mendominasi kehidupan
masyarakat. Kini berbagai jenis media, seperti surat kabar, tabloid,
majalah, buku, komik, radio, televisi, film, video dan animasi, VCD/
DVD, Internet, dan berbagai corak selebaran info belanja semuanya
sedang mengepung dan berlomba mengisi waktu luang kita. Ini
ditambah lagi ledakan pemakaian telepon seluler (handphone atau
HP) yang sudah menjadi “mainan” biasa bagi anak-anak di taman

3 Dari kenyataan ini kemudian beberapa ahli merasa berkeyakinan bahwa
yang terpenting bukan hanya perkara pemantauan media (media watch),
tetapi juga bagaimana menggalakkan pendidikan melek media (media
literacy) di kalangan warga agar bisa lebih mampu bersikap kritis terhadap
kandungan kinerja dan pesan media. Untuk lebih jauh silakan lihat, Silver-
blatt (1995) dan Silverblatt dkk. (2009).

Kritik Budaya Komunikasi 23

buku ini tidak diperjualbeikan


https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt
https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt
https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt

kanak-kanak (TK) dalam berkomunikasi dengan teman sepermainan
mereka sambil berbicara atau ber-sms (short message service) tentang
boneka Barbie kesukaannya. Sayangnya, di Indonesia ledakan industri
HP akhir-akhir ini baru lebih banyak menonjolkan sisi gaya hidup
(lifestyle) pemakainya, ketimbang fungsinya. Bahkan sering kali hanya
memindahkan kebiasaan masyarakat kita dalam ngerumpi sehingga
mungkin bisa disejajarkan dengan maraknya “industri gosip” yang
tumbuh di televisi, atau melalui mailing-lists dan ruang chatting lewat
internet.

Tak ayal kalau kemajuan teknologi komunikasi yang demikian
pesat telah berpengaruh besar terhadap perilaku dan budaya kita dalam
berbicara dan mendengarkan. Kini begitu banyak citra, simbol, gambar,
dan bunyi yang setiap saat kita lihat dan dengar lewat media massa,
tetapi rasanya terlalu sedikit ruang dan waktu untuk merenungkan apa
arti semua itu bagi kehidupan. Tak terhitung pesan-pesan komersial
yang setiap hari menyelinap masuk ke ruang tamu kita, mencoba
mendiktekan apa artinya cinta, benci, sukses, gagal, bahagia, sedih, dan
keindahan, yang bila direnungkan lebih dalam sebenarnya tak banyak
memberikan makna bagi kehidupan. Untuk menyitir kata-kata Jean
Baudrillard (1983), “We are in a universe where there is more and more
information, and less and less meaning.” Kita kini sedang berada dalam
jagat yang begitu melimpah informasi, tetapi begitu hampa makna.

Dengan media, orang merasa yakin seakan ia telah memiliki
banyak informasi tentang dunia dan peristiwa di sekitar mereka,
tetapi pengetahuan itu sebenarnya hanya bersifat permukaan.
Dengan informasi yang melimpah, orang seakan-akan bisa menjadi
serba tahu segala hal yang terjadi, tetapi sebenarnya mereka hanya
mendapat pengetahuan yang dangkal dan terpenggal-penggal. Orang
mengonsumsi sebanyak-banyaknya informasi apa pun bukan karena
butuh, tetapi karena memang itulah yang terus menerus dicekokkan
kepada mereka. Bahkan, jika kini kita mempunyai ruangan dalam otak
kita untuk menyimpan berita, mungkin ruang itu akan selalu penuh.
C. John Sommerville (1999), dalam How the News Makes Us Dumb,
bahkan menggambarkan bagaimana berita telah mengonstruksi sebuah
“generasi instan”. Menurut Sommerville (1999), “Generasi yang

24 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dibesarkan dengan berita tidak berarti menjadi generasi yang schat.
Sebab, jika ada sesuatu yang mereka dapatkan dari berita adalah bahwa
mereka dapat menjadi serba tahu tanpa harus bekerja keras.”

Munculnya kondisi psikologis berupa ketidaksadaran massa
disebabkan tumpah ruah pesan media juga bisa dijelaskan dengan
memahami fenomena yang dalam kajian media sering disebut sebagai
“narkotisasi” (narcotization).* Narkotisasi adalah istilah yang digunakan
untuk menggambarkan efek negatif atau disfungsi dari media massa.
Masyarakat jenuh media ternyata telah menyebabkan terjadi proses
narkotisasi media dalam masyarakat, yaitu sebuah masyarakat yang
sedang kecanduan media.

Masyarakat jenuh media adalah masyarakat yang setiap hari
dihibur oleh bujuk rayu iklan. Melalui media, terutama radio dan
televisi, tayangan hiburan dan iklan benar-benar sedang menggoda
pemirsa, mengingat kehadirannya yang langsung ke ruang keluarga

4 Istilah narkotisasi ini sebenarnya berasal dari P E Lazarsfeld & R. K.
Merton (1948), dalam esainya, Mass communication, popular taste
and organized social action, mereka menggunakan istilah “narcotizing
dysfunction” untuk menyebut konsekuensi sosial dari media massa yang
sering diabaikan. Media massa mereka pandang sebagai penyebab apatisme
politik dan kelesuan massa. Media massa dipandang telah menyebabkan
berkurangnya aktivitas atau semacam keadaan “mabuk” (stupor) yang di-
alami khalayak. Lazarsfeld dan Merton melihat bahwa meningkatnya pro-
porsi penggunaan waktu yang dicurahkan oleh orang Amerika saat mereka
membuat tulisan tersebut terhadap media, alih-alih akan memberdayakan,
malah banjir informasi itu telah membius mereka ke dalam apatisme mas-
sa. Media massa dianggap sangat efektif untuk membuat orang kecanduan,
karena media massa telah menjadi “narkotika sosial” yang paling efisien
dan paling lumrah diterima. Informasi media pun mempunyai efek tak
ubahnya seperti efek obat bius atau narkotika. Pada gilirannya orang-orang
menjadi kurang tercerahkan dan berkurang pula minat mereka untuk
terlibat dengan hal-hal yang bersifat aktual. Dalam kata-kata Lazarsfeld &
Merton (1948), “Increasing dosages of mass communications may be
inadvertently transforming the energies of men from active participation
into passive knowledge.” (Meningkatnya dosis komunikasi massa dengan
kurang hati-hati bisa saja mengubah energi manusia dari partisipasi aktif
menjadi pengetahuan pasif).

Kritik Budaya Komunikasi 25

buku ini tidak diperjualbeikan



kita. Dalam kehidupan sehari-hari, rasanya nyaris mustahil kita terbebas
dari kepungan iklan. Pesan-pesan komersial setiap saat menyapa,
membujuk, menggoda, dan bahkan memaksa kita untuk terus tergiur
dengan janji-janji dan mimpi-mimpi dalam masyarakat komoditas.
Setiap hari radio dan televisi membawa ratusan, bahkan mungkin
ribuan iklan atau pesan-pesan komersial ke dalam rumah tangga kita.
Dari gosip remeh-temeh kehidupan artis hingga legenda kehidupan
Sang Proklamator, sekaliber Bung Hatta, yang hidupnya sederhana.
Dari sabun mandi, pelembab kulit, sampo, pemutih kulit, dan pewarna
kuku, hingga kondom dan obat kuat. Dari “Industri Gosip” hingga
“Industri Nasihat”, dan bahkan “Industri Syahwat”.

Lebih dari itu, iklan sesungguhnya tidak hanya menjual barang,
tetapi juga menawarkan nilai, yakni nilai masyarakat konsumen.
Nilai dan gaya hidup yang ditanamkannya adalah agar kita selalu
memuja kebaruan dan mengenyahkan yang lama. Kita selalu dipaksa
untuk mengganti apa saja yang kita pakai/miliki dengan sesuatu yang
serba-baru sehingga kita tidak pernah bosan berbelanja dan terus
mengonsumsi. Iklan menawarkan gaya hidup hedonis dan ideologi
materialisme yang memuja penampilan dan pemilikan benda-benda.
Jadilah kita terpenjara dalam budaya konsumtif yang tak jarang
membuat kita kehilangan rasa dan sikap empatik terhadap orang orang
kecil di sekitar kita yang hidupnya serba-kekurangan.

Mungkin benar kata sejumlah kritikus budaya, bahwa sekarang
adalah era the end of silence, era akhir kesunyian, manakala hingar
bingar industri budaya massa berupa hiburan massa telah menyerap
individu-individu menjadi massa yang anonim, individu yang
kehilangan jati dirinya. Manusia massa cenderung memiliki kapasitas
pengetahuan dan semangat yang cenderung mediocre, yakni sedang
sedang saja, biasa-biasa saja, atau pas-pasan. Manusia massa cenderung
mudah kehilangan kemampuan untuk berpikir secara mandiri sehingga
begitu mudah disentuh emosinya oleh para perekayasa industri hiburan
massa. Oleh karena itulah mereka mudah diombang-ambing, untuk
tidak mengatakan bahkan mungkin dikelabui, oleh siapapun yang
ingin memanfaat sentimen dan emosi massa untuk kepentingan bisnis

26 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



atau politik. Apalagi bila ideologi berhasil bermain di balik itu maka
tuntaslah proses manipulasi terhadap kesadaran massa itu.

Sesungguhnya, jauh sebelum ilmuwan komunikasi berbicara
tentang revolusi komunikasi, dalam bukunya yang sudah menjadi
klasik, On Liberty, John Stuart Mill (1859) telah mengingatkan, “Bahwa
dewasa ini individu-individu lenyap dalam massa.” (Mill, 1974/1996).
Dalam politik, demikian menurut Mill, merupakan hal yang biasa
mengatakan bahwa pendapat umum menguasai dunia. Kekuasaan yang
pantas menyandang nama itu adalah kekuasaan massa dan kekuasaan
yang membuat dirinya menjadi alat untuk kecenderungan dan naluri
massa. Dalam pandangan Mill, pemikiran massa dibentuk oleh orang-
orang yang sangat seragam dengan orang-orang yang menyapa mereka
atau yang berbicara atas nama mereka, secara mendadak melalui surat

kabar.

Uraian sepintas mengenai keberlimpahan komunikasi dan
implikasinya bagi masyarakat semakin menunjukkan bahwa akselerasi
kemajuan dunia komunikasi dan teknologi informasi dalam beberapa
hal ternyata belum dengan sendirinya membuat komunikasi menjadi
semakin efektif dan membuat kita terhindar dari budaya komunikasi
yang tidak empatik di ruang publik. Bahkan, bukti-bukti seperti
disajikan bab demi bab dalam buku ini menunjukkan bahwa revolusi
komunikasi justru membuat manusia semakin mudah terjebak (atau
juga dijebak) dalam kekerasan komunikasi. Oleh karena itu, yang kita
butuhkan adalah kritik budaya komunikasi itu sendiri.

E. Tentang Buku Ini

Buku ini dibagi menjadi empat bagian yang masing-masing bagian
berupaya menunjukkan berbagai krisis budaya komunikasi yang
berlangsung dalam ruang publik, sekaligus juga menjadi sinyal mulai
sirnanya kemampuan kita sebagai bangsa dalam berkomunikasi secara
empatik.

Bagian Pertama, membahas persoalan krisis budaya dalam
ruang publik. Bagaimana wajah industri berita pasca Orde Baru,
bagaimana media massa berperan dalam masyarakat postmodern, dan
bagaimana mediatisasi krisis di ruang publik yang sudah menjadi

Kritik Budaya Komunikasi 27

buku ini tidak diperjualbeikan



semacam tontonan krisis merupakan fokus pembahasan bagian ini.
Krisis budaya media menjadi gambaran dari krisis umum budaya
dalam ruang publik. Bagian ini mengetengahkan gagasan “jurnalisme
hijau” dan “jurnalisme untuk kaum miskin” berhadapan dengan krisis
lingkungan, kemiskinan, pengangguran, dan budaya masyarakat, serta
struktur kekuasaan yang belum sepenuhnya siap menghadapi berbagai
krisis lokal, nasional dan global yang terjadi. Bagian ini ditutup dengan
kritik terhadap budaya korupsi dengan memfokuskan pada potensi
media sosial baru, Facebook. Tak disangsikan, penggunaan media
sosial seperti Facebook yang lagi trendi ternyata telah ikut mendukung
gaya hidup sebagian kalangan masyarakat Indonesia, yang hidupnya
berpuak-puak, berkelompok-kelompok, dan dalam ikatan pertemanan.
Dengan Facebook, jaringan komunitas virtual tumbuh dan menyebar
dan untuk tingkat tertentu terbukti menjadi cukup efektif dalam
menggalang dukungan dan simpati mengenai suatu isu yang hangat
dan kontroversial. Bab yang diangkat dari penelitian penulis ini
melihat bagaimana Facebook digunakan sebagai alat komunikasi
politik di antara berbagai kelompok dalam masyarakat sipil dalam
gerakan anti-korupsi di Indonesia. Tak ketinggalan, fenomena model
jurnalisme baru, WikiLeaks. Bagian ini ditutup dengan ajakan untuk
mengarahkan orientasi praktik reportase yang berpusat pada diri
orang (the person-centered reporting) ke reportase yang berpusat pada
peristiwa (the event-centered reporting). Bab ini menunjukkan kuatnya
kecenderungan pemberitaan yang berpusat pada pribadi atau orang
di antaranya disebabkan oleh sejumlah faktor, seperti kecenderungan
media dan jurnalis untuk melakukan personalisasi, emosionalisasi,
dramatisasi, dan sensasionalisasi terhadap narasumber dan peristiwa,
dengan tujuan menarik perhatian khalayaknya.

Bagian Kedua, membahas fenomena budaya kekerasan dalam
masyarakat yang telah menjelma menjadi media kekerasan dalam ruang
publik. Media dilihat memiliki kekuatan tertentu sebagai saluran aneka
corak kekerasan budaya dan budaya kekerasan yang terjadi. Pada bagian
ini fokus pembahasan dicurahkan pada isu munculnya gejala teater
nekrofilia, terorisme, dan propaganda yang tak jarang memanfaatkan
media untuk publikasi dan sepak terjang mereka biasanya tercermin
begitu telanjang di media. Bagian ini juga mengangkat beberapa sebab

28 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



akar kekerasan dan menyoroti beberapa corak baru kekerasan yang
telah menjadi komoditas hiburan. Kekerasan di televisi dilihat sebagai
paket tontonan yang sengaja dikemas dalam bingkai ‘infotainment’
(Kellner, 2003). Dalam budaya media seperti itu, mampukah kekuatan
‘mediakrasi’ menjadi teknologi demokrasi atau malah teknologi
dominasi? Ini menjadi pembuka bagian ini.

Bagian Ketiga, menyoroti budaya televisi dan fenomena
meruyaknya budaya hedonis dalam ruang publik yang diperparah oleh
kekisruhan hedonisasi gaya hidup via televisi. Bab-bab pada bagian
ini membahas fenomena munculnya televisi hedonis, komodifikasi
budaya di televisi, dan mengangkat isu-isu seperti krisis demokrasi,
krisis kultural, dan krisis spiritual yang berlangsung oleh karena belum
berfungsinya televisi sebagai bagian dari “demokrasi elektronik”. Bagian
ini ditutup dengan melihat apa yang dalam kajian media sering disebut
sebagai panik media yang sedikit-banyak menggambarkan krisis yang
terjadi dalam dunia tontonan itu sendiri. Kritik diarahkan agar muncul
spirit kebersamaan di hati warga bangsa ini.

Bagian Keempat, membahas isu mutakhir perang budaya citra
yang sedang berlangsung di ruang publik. Pada bagian terakhir ini
isu-isu yang dikupas adalah perbincangan di seputar citra perempuan,
media anak, dan bangkitnya gaya hidup baru alternatif, yang muncul di
tengah kancah perang media. Bagaimana media mengonstruksi budaya
citra di ruang publik dan bagaimana ia beroperasi dalam merembesi
kesadaran kita juga diketengahkan di sini. Bagian ini ditutup dengan
perbincangan tentang gaya hidup alternatif dari generasi baru yang
tumbuh dalam ‘masyarakat jaringan’ dan bangkitnya kesadaran
‘generasi hijau’ yang mulai tampil sebagai gerakan yang menjanjikan
bagi kehidupan dan lingkungan hidup yang lebih baik di masa datang.

Buku ini ditutup dengan sebuah refleksi kritis untuk mengajak
kita merenungkan mengenai potensi dan tantangan budaya bagi
generasi mendatang. Pemikiran budaya kritis semakin dibutuhkan
untuk membongkar persoalan-persoalan krusial yang dihadapi dan
bagaimana merancang skenario ke depan. Di sinilah inti yang menjadi
fokus perhatian dan keprihatinan yang hendak disuarakan lewat buku
ini. Apa yang diketengahkan secara singkat dalam buku ini hanya

Kritik Budaya Komunikasi 29

buku ini tidak diperjualbeikan



beberapa krisis budaya komunikasi yang sering kita temui dalam
kehidupan sehari-hari yang menunjukkan mulai sirnanya kapasitas kita
dalam berkomunikasi secara empatik.

Sederet kasus masih bisa dibentangkan dan tentu saja sebagai
contoh masih bisa diperdebatkan dan dikaji secara kritis: Apakah
tindakan komunikasi yang selama ini kita lakukan sudah lebih empatik?
Apakah kita sudah mulai berupaya mengurangi kebiasaan atau budaya
komunikasi yang tidak empatik? Apakah kita sudah mulai membangun
komunikasi tanpa kekerasan, komunikasi yang dilandasi kepedulian
yang mendalam terhadap sesama, tanpa memandang latar belakang
ekonomi, pendidikan, budaya, etnis, agama, atau bangsa yang menjadi
landasan komunikasi empatik dalam masyarakat multikultur? Dalam
keyakinan penulis, di tengah krisis budaya dalam ruang kebangsaan
yang terjadi, kemampuan komunikasi empatiklah yang mungkin bisa
mengubah wajah budaya komunikasi kita di masa depan. Komunikasi
empatik mampu membuat kita hidup dalam suasana keprihatinan dan
kepedulian untuk menghadapi wacana kekerasan dan kekerasan wacana
yang masih menghiasi budaya komunikasi di dunia di mana kita hidup.

30 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAB II

“Jurnalisme Hijau” dan
Krisis Lingkungan Hidup

“Ekologi dan spiritualitas pada hakikatnya saling terkait,
karena kesadaran ekologis yang mendalam, pada akhirnya,
adalah kesadaran spiritual.”

(Fritjof Capra)

Penulis buku ini dilahirkan di sebuah pulau kecil yang begitu akrab
dengan ceria laut. Sebuah pulau pertambangan yang tampak murung.
Setelah kandungan perut buminya digali selama berabad-abad untuk
memenuhi hasrat pembangunan. Kampung kami dibelah oleh sungai
cukup besar yang menjadi sumber penghidupan nelayan setempat.
Sewaktu kecil dengan decak kagum kami sering memandang tiang-
tiang jembatan yang terlihat gagah tak jauh dari rumah kami. Irama
arus pasang-surut dan kejernihan airnya mengisi kenangan masa
kanak-kanak. Satu sampai tiga bulan setiap tahun airnya payau atau
sedikit asin dan selebihnya tawar. Hampir setiap pergantian musim,
sore menyambut petang, kami sering berlomba menghitung ratusan
bahkan terkadang mungkin ribuan kalong (kelelawar besar) pemakan
buah atau burung bangau sedang bermigrasi di atas langit kampung
kami. Kadang-kadang hiburan masa kecil itu terjadi setelah hujan
sehingga kilauan pelangi menambah keindahan langit masa kecil kami.

buku ini tidak diperjualbeikan

31



Musim kemarau selalu dinanti, karena ketika itu air sungai asin
dan jernih. Berarti musim memancing ikan dan menjala udang galah
pun tiba. Memperoleh 3 atau 4 ekor udang galah sekepalan tangan
sudah cukup buat sekali makan sekeluarga. Dulu, kakek sering bilang,
rajin-rajinlah makan udang agar pintar seperti orang Jepang. Kami
mengiyakan. Maklum, masa remaja kakek, masa pendudukan Jepang.
Biasanya sebelum atau setelah sekolah madrasah siang kami mandi di
sungai, sembari bercanda layaknya anak-anak kecil seusia kami. Dalam
usia kurang dari 7 tahun kami sudah mahir berenang dan tidak gentar
dengan arus sungai. Sambil menyelam biasanya sesekali di antara kami
ada yang meneguk air sungai, tanpa khawatir akan sakit perut.

Selepas SMA, pada akhir 1980-an, saya meninggalkan orang
tua dan kampung halaman paling indah dalam kenangan, mengadu
penghidupan mulai dari Bandung, Padang, Bandung, Jakarta, dan
kemudian ke Bandung lagi. 30 tahun lebih dalam perantauan dan
sewaktu mudik menyaksikan pemandangan yang sama sekali berbeda.
Banyak hal sudah berubah di kampung kini. Sungai yang dulu jernih
warnanya mulai pekat, seperti susu coklat, minuman pagi sebagian
anak-anak. Salah seorang adik dengan suara jengkel tetapi tak berdaya
bercerita bahwa pernah terjadi beberapa hari mereka menyaksikan
ikan-ikan besar dan kecil mati dibawa arus akibat kena limbah dari
hulu sungai. Sejak akhir 1990-an memang di daerah ini berdiri
beberapa pabrik CPO (crude palm oil). Hutan hijau disulap menjadi
perkebunan sawit dengan tanaman yang serba rapi dan seragam, sedikit
banyak memang menjanjikan lapangan pekerjaan, tetapi pada saat yang
sama juga menimbulkan masalah lingkungan. Aroma bau tak sedap
akibat limbah yang dibawa angin sudah biasa memasuki rumah dan
seakan menjadi santapan harian penduduk dan kadang-kadang bahkan
menjangkau kampung-kampung yang jaraknya jauh dari pabrik.

Apakah pernah diberitahukan kepada pemangku kepentingan
setempat atau pernah menulis surat ke koran lokal tentang adanya
pencemaran seperti ini? Demikian saya bertanya kepada sebagian
penduduk kampung. Kata mereka pernah, tetapi tidak banyak langkah
yang pernah dilakukan. Dulu, kata mereka, orang kampung masih
biasa mencuci pakaian di sungai, tetapi kini mereka tidak berani, karena

32 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



airnya sudah tidak seperti dulu lagi dan buaya sudah mulai masuk ke
sungai terdekat tersebut.

“Tragedi” yang menimpa sungai kampung kami, kalau boleh
dibilang begitu, hanyalah salah satu contoh kecil tragedi-demi tragedi
lingkungan yang kita rasakan dan saksikan juga sering terjadi di
sejumlah daerah di Indonesia. Rupanya lingkungan masa kecil kita dan
masa kecil anak-anak kita sudah jauh berubah dan mengalami degradasi
lingkungan yang patut kita khawatirkan. Persoalan lingkungan adalah
persoalan kita semua, persoalan umat manusia.

A. Akar Kirisis Lingkungan

Setiap ada bencana di negeri ini sejumlah radio dan televisi
mengingatkan kita dengan untaian lirik lagu Ebiet G. Ade, “Berita
Kepada Kawan”, bertutur lirih, “Barangkali di sana ada jawabnya
mengapa di tanahku terjadi bencana/mungkin Tuhan mulai bosan
melihat tingkah kitalyang selalu salah dan bangga dengan dosa-dosa/
atau alam mulai enggan bersahabat dengan kita/coba kita bertanya pada
rumput yang bergoyang...” Tentu saja tak akan selesai, kalau hanya
bertanya pada rumput yang bergoyang. Namun paling tidak, lagu
seperti ini mengajak kita merenung lebih dalam tentang berbagai krisis
lingkungan yang terjadi dan akibatnya bagi manusia.

Kelangsungan hidup manusia dan planet bumi sudah lama menjadi
keprihatinan manusia sedunia. Dalam “Global Forum on Ecology and
Poverty”, di Dhaka, 22-24 Juli 1993, Program Lingkungan Perserikatan
Bangsa-Bangsa (PBB) menyatakan bahwa dunia kita sedang berada di
jurang kehancuran lantaran ulah manusia. Para pakar, ilmuwan, dan
aktivis lingkungan berbicara lantang tentang krisis lingkungan yang
serius, sumber alam yang dijarah kelewat batas, dan pembabatan hutan
tanpa kendali, serta pembantaian jenis binatang tertentu yang terancam
punah. Hari-hari khusus ditetapkan dan dirayakan agar dalam benak
umat manusia selalu muncul kesadaran dan kecintaan akan lingkungan
hidup.

Indonesia tak mau ketinggalan. Konferensi Tingkat Tinggi
(KTT) “Climate Change” telah digelar di Pulau Dewata pada 3—14
Desember 2007. Berbagai agenda dibahas, dari publikasi media massa,

“Jurnalisme Hijau"dan ... 33

buku ini tidak diperjualbeikan



tersirat adanya isu-isu sensitif yang begitu alot, tetapi tidak sedikit pula
kesepakatan telah dicapai. Saat itu, berkumpul sekitar 9.575 orang dari
185 negara dan 331 lembaga swadaya masyarakat (LSM) lokal dan
internasional, untuk menghadiri acara Konvensi Kerangka Kerja PBB
tentang Perubahan Iklim (United Nations Framework Convention on

Climate Change 2007) (UNFCCC 2007).

Penyelenggaraan Konferensi Para Pihak Ke-13 dalam UNFCCC
2007 di Nusa Dua, Bali, menelan biaya sebesar Rp115 miliar dari
APBN 2007. Konferensi dengan biaya sebesar itu dimaksudkan sebagai
wujud perhatian pemerintah dan rakyat Indonesia terhadap masalah
lingkungan hidup, terutama perubahan iklim (cl/imate change) yang
menyebabkan pemanasan global (global warming).

Pemerintah, sebagaimana disampaikan oleh Presiden Susilo
Bambang Yudhoyono saat itu, menyampaikan Pidato Kenegaraan dan
Keterangan Pemerintah Atas RAPBN 2008 beserta Nota Keuangannya
dalam rapat paripurna DRP RI (16 Agustus 2007), berharap dari ajang
konferensi global di Bali ini (UNFCCC 2007) akan melahirkan suatu
gagasan baru pasca-Protokol Kyoto yang lebih adil dan dapat diterima
oleh semua pihak.

Sebagaimana dilaporkan Intergovernmental Panel on Climate
Change (IPCC), iklim Bumi telah berubah seperti yang disampaikan
secara resmi pada KTT Bumi di Rio de Janeiro, Brasil (1992), hingga
diadopsinya Konvensi Perubahan Iklim Perserikatan Bangsa Bangsa
(United Nations Framework Convention on Climate Change), dan
Indonesia telah meratifikasi konvensi tersebut melalui Undang Undang

No. 6/1994.

Kita, barangkali kurang menyadarinya, bahwa Indonesia
merupakan tiga negara di dunia (bersama Amerika Serikat dan Cina)
sebagai negara pembuang emisi gas rumah kaca terbesar. Efek rumah
kaca (green house effect) menyebabkan terjadinya perubahan iklim
atau pemanasan global yang mengancam kelangsungan hidup umat
manusia di muka bumi ini° Penyebab semua itu adalah carbon

5 Istilah efek rumah kaca (green house effect) diambil dari cara tanam
yang digunakan para petani di daerah iklim sedang (negara yang memiliki

34 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dioksida, metan, nitrous oksida, hydrofluorocarbons, perfluorocarbon,
dan sulphur hexafluoride. Selain itu, juga disebabkan oleh perusakan
hutan tropis (seperti penebangan ilegal/illegal logging) yang sekian
lama sering terjadi di Indonesia.

IPCC didirikan untuk mengevaluasi risiko perubahan iklim akibat
aktivitas umat manusia, dengan melakukan penelitian terhadap semua
aspek berdasarkan pada literatur teknis/ ilmiah yang telah terjadi dan
dipublikasikan.® Semua anggota World Meteorological Organization
(WMO) dan United Nations Environment Programme (UNEP)
menjadi anggota panel IPCC ini. Panel IPCC pernah menyimpulkan
bahwa “sebagian besar peningkatan temperatur rata-rata global
sejak pertengahan abad ke-20 kemungkinan besar disebabkan oleh
meningkatnya konsentrasi emisi gas rumah kaca akibat aktivitas (ulah)
manusia’.

Penekanan pada ulah manusia terhadap alam yang berakibat
pada krisis lingkungan seperti telah menjadi lagu lama. Persoalannya,
mengapa masih terus terjadi dan terus dilakukan? Bagi para pemikir
atau filsuf, masalah krisis lingkungan dipandang berkaitan erat dengan
persoalan makna hidup yang amat dalam dari eksistensi manusia.
Karena ia terkait erat dengan masa depan dan kelangsungan hidup
manusia itu sendiri. Itulah sebabnya pula ia memperoleh perhatian

empat musim). Para petani biasa menanam sayuran atau bunga di dalam
“rumah kaca” untuk menjaga suhu ruangan tetap hangat. Mengapa meng-
gunakan kaca atau bahan yang bening? Hal ini disebabkan sifat materinya
yang dapat tertembus cahaya sinar Matahari. Dari sinar yang menembus
materi kaca tersebut akan dipantulkan kembali oleh benda atau permu-
kaan dalam “rumah kaca”, ketika dipantulkan sinar itu berubah menjadi
energi panas berupa sinar inframerah. Selanjutnya, energi panas tersebut
terperangkap dalam “rumah kaca”. Demikian pula halnya salah satu fungsi
atmosfer Bumi kita seperti “rumah kaca” tersebut. Gambaran tentang “efek
rumah kaca” yang digunakan oleh para petani tersebut yang kini terjadi
pada pemanasan global (global warming) saat ini.

¢ Pada 12 Oktober 2007, IPCC terpilih sebagai pemenang Nobel Perda-
maian bersama dengan mantan Wakil Presiden Amerika Serikat, Al Gore,
untuk usaha mereka dalam membangun dan menyebarluaskan penge-
tahuan mengenai perubahan iklim (climate change) yang disebabkan
oleh ulah manusia serta dalam merintis langkah yang diperlukan untuk
melawan perubahan tersebut.

“Jurnalisme Hijau"dan ... 35

buku ini tidak diperjualbeikan



agama-agama dan kaum agama. Salah seorang pemikir Muslim
terkemuka, Seyyed Hossein Nasr, misalnya, telah menguraikan apa
yang disebutnya sebagai akar intelektual dan metafisis dari krisis
lingkungan hidup.” Nasr (1967) melihat bahwa krisis lingkungan itu
sesungguhnya adalah gambaran dari krisis spiritual umat manusia. Nasr
(1983) menawarkan visi perenialisme dan menyerukan agar prinsip-
prinsip kearifan tradisional dihidupkan kembali ke dalam segala bidang
kehidupan masyarakat modern, teristimewa di bidang sains.

Dalam pandangan filsuf dan intelektual Muslim tersebut,
“Bentuk-bentuk alam merupakan ‘drama puitik’ tak terhingga kayanya,
yang menyembunyikan berbagai Kualitas Ilahiyah tetapi pada saat yang
sama juga menyibakkan kualitas-kualitas itu bagi mereka yang mata
batinnya belum dibutakan oleh ego yang sombong dan kecenderungan-
kecenderungan sentripetal jiwa yang penuh nafsu.” (Nasr, 1990).

Nasr juga mengingatkan pentingnya bagi kita untuk menyadari
bahwa, oleh karena krisis lingkungan bersifat global maka ia juga
membutuhkan perhatian yang global sifatnya. Kita dituntut mampu
menghadirkan tradisi intelektual dan etika agama yang kaya untuk
mengatasi masalah ini. Kita misalnya bisa belajar dari tradisi seperti
Islam bahwa di dalam ajaran agama ini terkandung kearifan mengenai
alam yang dapat sangat bermakna bagi mereka yang sedang berusaha
merumuskan teologi tentang alam.

Nasr tentu saja tidak sendirian. Sebutlah, misalnya, Arne Naess
(1989), seorang filsuf Norwegia yang memperkenalkan konsep deep
ecology, ekologi dalam. Frase deep ecology digunakan untuk melukiskan
kesadaran ekologis terdalam. Deep ecology adalah fondasi dari sebuah
cabang filsafat yang dikenal sebagai ecophilosophy. Arne Naess lebih
suka menggunakan istilah ecosophy. Fritjof Capra mendefinisikan deep
ecology dengan mengontraskannya dengan shallow ecology”. Kalau
shallow ecology bersifat anthroposentris, atau berpusat pada manusia. la
memandang manusia sebagai di atas atau di luar alam, sebagai sumber
semua nilai, dan alam bersifat instrumental. Maka, deep ecology tidak

7 Pemikiran yang merupakan kuliah-kuliahnya di Universitas Chicago pada
1966 ini setahun kemudian dibukukan dalam Nasr, S. H. (1967). Man
and nature: The spiritual crisis of modern man. Unwin.

36 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



memisahkan manusia dari lingkungan alam. Ia melihat dunia bukan
sebagai kumpulan objek objek yang terisolasi melainkan sebagai suatu
jaringan fenomena yang secara fundamental saling terhubung dan
saling bergantung. Deep ecology mengakui nilai intrinsik dari semua
makhluk hidup dan memandang manusia hanyalah satu bagian dalam
jaring kehidupan (dalam Barry, 1994).

Dalam pandangan ini, antara ekologi dan spiritualitas terkait
secara fundamental, oleh karena itu seperti yang dikatakan Capra,
kesadaran ekologi dalam (deep ecological awareness), sesungguhnya
adalah kesadaran spiritual (spiritual awareness). Jadi, krisis lingkungan
mencerminkan krisis spiritual manusia itu sendiri. Pandangan filosofis
kadang-kadang terlalu mewah untuk menjelaskan kebiasaan kebiasaan
atau pola tingkah laku kita sehari-hari yang telah membudaya, yang
sedikit banyak berkontribusi terhadap semakin buruknya kualitas
lingkungan tempat kita hidup.

Mendalami penyebab akar krisis lingkungan sebagai krisis spiritual
akan membuat kita lebih peka terhadap perubahan-perubahan
lingkungan yang terjadi sebagai akibat ulah dan kebiasaan manusia.
Apalagi diakui bahwa kerusakan ekologis telah menyebabkan
kemiskinan di Indonesia. Pemiskinan itu terjadi karena eksploitasi
sumber daya alam secara berlebihan.

Duta Besar PBB untuk Millenium Development Goals (MDGs)
Asia Pasifik, Erna Witoelar menyatakan perusakan lingkungan
menyebabkan masyarakat semakin miskin karena rusaknya sumber
daya potensial. Angka kemiskinan akan terus naik seiring dengan
kerusakan lingkungan. Berdasarkan hasil evaluasi program MDGs
di Asia Pasifik, pada 2006 Indonesia dinilai mengalami penurunan
pencapaian target MDGs. Penyebab utamanya adalah bencana alam
akibat kerusakan ekologis dan konflik politik. Mundurnya pencapaian
pembangunan itu, menyebabkan masyarakat semakin miskin, akses
pada sarana pendidikan dan kesehatan minim, dan lingkungan yang
semakin rusak.

Lebih dari itu, pemandangan umum yang sering terlihat di
kalangan masyarakat kita adalah hidupnya kebiasaan-kebiasaan
buruk yang secara langsung ataupun tidak langsung berakibat pada

“Jurnalisme Hijau"dan ... 37

buku ini tidak diperjualbeikan



lingkungan alam. Kebiasaan membuang sampah sembarangan adalah
salah satu ciri umum masyarakat Indonesia. Mas Tom (panggilan akrab
tokoh pendidikan, Utomo Dananjaya) pernah bercerita kepada saya
bahwa Cak Nur (panggilan akrab cendekiawan Muslim, Nurcholish
Madjid) pernah menegur dengan keras seorang pengendara mobil yang
membuang kulit pisang lewat kaca pintu mobilnya. “Cobalah beri
contoh yang baik kepada masyarakat. Anda kan orang terdidik!” Kira
kira begitulah Mas Tom menirukan ucapan Cak Nur yang menegur
pengendara tersebut. Kita sering sekali melihat orang membuang
sampah seenaknya dari kendaraan. Kita tidak tahu apakah mereka
memang tidak punya perasaan, atau tahu karena akan ada lapis
masyarakat bawah yang akan menyapu atau memungutnya. Tidak sulit
menemukan orang yang jauh lebih mementingkan pengharum mobil
ketimbang menyediakan tempat sampah seharga Rp10.000 di dalam
kendaraannya schingga ketika yang bersangkutan dan anak-anaknya
makan di kendaraan, sampahnya pun dibuang seenaknya. Kita tahu
betapa sulit menanamkan budaya membuang sampah kepada anak
kita, karena setiap hari mereka menyaksikan di luar rumah hal-hal yang
bertentangan dengan yang kita ajarkan. Bagaimana jadinya bila kita
memang tidak pernah memberi contoh? Budaya membuang sampah
yang buruk ini mendominasi semua lapis masyarakat, atas dan bawah,
terdidik atau tidak, spiritualis atau sekuler. Inilah ciri umum masyarakat
Indonesia paling menonjol setelah 65 tahun kita merdeka. Merdeka
membuang sampah!

Memang, masyarakat kita adalah masyarakat yang paling cuek
untuk urusan sampah. Tetapi anehnya kita belum pernah mendengar
ada kampanye politik yang membawa isu penanganan sampah sebagai
agenda penting. Saya sering mendengar ucapan, “Itu kan hanya
sampah!” Saksikan pula setelah pasar kaget dan pasar tradisional
ditutup, kita akan menemukan pemandangan sampah di mana-mana,
begitu pun setelah sebuah acara atau upacara digelar di tempat-tempat
publik.

Sangat disayangkan, masyarakat kita—khususnya kalangan
menengah ke atasnya—yang selalu terobsesi dengan penampilan paling
keren, dengan mobil mentereng dan rumah mewah, tetapi belum

38 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



berhasil membangun masyarakat sipil yang bisa membuang sampah
pada tempatnya dan membentuk pemerintah yang bervisi lingkungan
hidup. Tak heran kalau masyarakat masih lebih peduli membeli pesawat
televisi atau telepon seluler seharga jutaan ketimbang menyisihkan
uang untuk membeli tempat sampah seharga sepuluh ribuan, karena
bagi mereka, “Itu kan hanya sampah!”.

Tak heran kalau sampah ada di mana-mana, dan meluapnya
air saat hujan schingga banjir, sebagian juga disebabkan sampah.
Bahkan, lambatnya pembangunan kanal di Jakarta, sedikit banyak juga
disebabkan kerja mengeluarkan timbunan sampah dari aliran sungai,
sementara penyebab sampah berserak dan dibuang semena-mena tidak
pernah dipersoalkan. Tak heran kalau dilihat dari udara, akan terbayang
bahwa Indonesia sudah mulai menjelma menjadi “tong sampah raksasa”
yang menampung segala hal, mulai dari produk bekas, barang bekas,

dan plastik bekas.

Tentu saja masih banyak faktor penyebab krisis lingkungan yang
semakin memprihatinkan. Tak heran kalau ancaman krisis lingkungan
hadir dalam berbagai wajah, mulai dari yang sangat kasat mata hingga
yang sangat halus sehingga tak disadari telah menjadi bagian hidup
sehari-hari. Bencana kekeringan musim kemarau di beberapa wilayah,
pengikisan pantai, penyusutan lahan produktif, pembabatan hutan
secara tidak bertanggung jawab, kebakaran hutan, amukan badai,
kelaparan, dan kemiskinan menjadi mimpi buruk di tengah utopia
kemajuan. Ancaman pencemaran lingkungan (air, tanah, udara), limbah
beracun, logam beracun (timbel, merkuri, dll) makanan dan minuman
dengan zat kimia yang mengancam keschatan fisik dan mental, hujan
asam, pencemaran emisi kendaraan, atau bencana bencana bahan kimia
menyadarkan kita bahwa masa depan yang sechat masih diselimuti

kabut pekat.

Sedemikian rumitnya persoalan yang dihadapi saat dan
pascabencana, menunjukkan bahwa kita kurang siap dan gagap
menghadapi sejumlah bencana yang mengejutkan kita. Ketika setiap
orang dituntut untuk meringankan beban yang dipikul oleh para
korban bencana, kita masih berlomba dan dengan bangga mengkapling
wilayah bencana dan menancapkan bendera partai. Ketika bau sampah

“Jurnalisme Hijau"dan ... 39

buku ini tidak diperjualbeikan



sudah menjadi aroma seperti yang beberapa kali terjadi di kota Bandung,
tetapi kita masih bangga memasang spanduk dan menancapkan bendera
partai di seputar tcumpukan sampah.

Nyaris tak banyak yang menyadari bahwa persoalan lingkungan
bukanlah persoalan satu partai, organisasi, atau golongan. Persoalan
penanganan sampah adalah persoalan penyadaran publik akan budaya
merawat lingkungan, penyadaran produsen untuk menghasilkan
produk ramah lingkungan, dan yang terpenting penyadaran pemerintah
dan legislatif akan tanggung jawab mereka sebagai pejabat publik yang
semestinya menciptakan kebijakan-kebijakan pem bangunan yang
sehat dan ramah lingkungan.

Krusialnya masalah bencana alam dan isu ancaman lingkungan
hidup akhir-akhir ini kian mendapatkan tekanan lewat liputan berita
media. Setidaknya liputan bencana alam dan krisis lingkungan tak lagi
ditempatkan di bagian belakang pemberitaan media. Isu lingkungan
menjadi kepala berita dan tajuk rencana di berbagai media cetak
maupun elektronik. Bahkan juga sudah menjadi kepedulian media
alternatif di tingkat lokal (Chaerowati & Ibrahim, 2023). Kesadaran
yang muncul karena kita tinggal di bumi yang sama. Sudah sepantasnya
jika isu lingkungan menjadi keprihatinan kita semua.

Rasa ingin tahu masyarakat mengenai bencana alam, sebagian
sudah terpenuhi lewat laporan berita media. Dari sini kita melihat ada
pemberitaan yang lebih menekankan tragedi kemanusiaan dan korban
nyawa. Ada yang menonjolkan kerugian harta benda yang diakibatkan
bencana. Ada pula yang menyoroti aspek teknis yang berhubungan
dengan sebab-musabab bencana dan ada pula yang menyoroti aktivitas
relawan atau petugas resmi yang membantu meringankan penderitaan
korban di lapangan. Ada yang menyoroti kondisi korban di ruang rawat
atau di tenda-tenda darurat.

Dari laporan pemberitaan media mengenai kondisi pascagempa di
Yogyakarta beberapa tahun yanglalu, kita melihat nyata sekali perbedaan
tekanan fakta yang diberikan masing-masing media, yang tentu saja
bergantung pada kebijakan redaksional dan kepekaan reporter/jurnalis
di lapangan. Ada reporter televisi yang melaporkan proses penyaluran
bantuan hanya dengan cara mengikuti patroli dan helikopter petugas

40 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



resmi pemerintah. Ada surat kabar yang menurunkan mobil penyalur
bantuan lengkap dengan kru yang melaporkan daerah bencana yang
kebetulan diberi bantuan. Ada pula yang menyoroti aktivitas belajar
anak sekolah dan kehidupan di balik puing-puing reruntuhan, dan
lain-lain.

Semua itu hadir ke hadapan kita dalam bentuk yang telah diseleksi
dan dikonstruksi oleh si wartawan/reporter di lapangan dan redaktur
di meja redaksi schingga fakta tentang bencana yang tampil di media
tak bisa lepas dari pemahaman si reporter mengenai apa yang dianggap
penting dan kurang penting, apa yang dianggap layak dan tidak layak
diberitakan. Pilihan ini dipengaruhi oleh nilai nilai pribadi si wartawan
dalam merespons kejadian-kejadian yang mereka hadapi di lapangan.
Ini juga dipengaruhi oleh mutu jurnalis dan medianya. Mutu laporan
sebuah media akan memengaruhi pendapat dan sikap masyarakat.

Sayangnya, belum banyak media yang bisa menempatkan seo-
rang wartawan yang secara khusus bertugas pada peliputan bencana.
Di samping harus siap secara fisik, mereka jelas harus terlatih
dalam seluk-beluk seputar pertolongan pertama saat bencana pula.
Pengetahuan teknis, psikis, dan etis semakin menjadi keniscayaan bagi
wartawan yang ingin meliput bencana lingkungan hidup. Di tengah
bencana kemanusiaan, mereka dituntut membuat laporan yang bisa
membangkitkan harapan dan semangat bagi korban untuk bisa keluar
dari trauma pasca bencana dan menyentuh kesadaran khalayak media
untuk bersikap empati terhadap penderitaan korban (Arif, 2010).

Selain itu, jurnalis dan media yang bertanggung jawab, menyajikan
laporan hal ikhwal tentang bencana atau krisis lingkungan yang secara
teknis harus cermat dan akurat dan tidak mendramatisasi kepedihan
dan derita korban bencana sebagai komoditas berita atau keuntungan
komersial semata. Penekanan pada unsur drama kejadian yang lepas
dari konteks dan berlebihan bukan membangkitkan empati malahan
antipati dari masyarakat. Bukan membangkitkan rasa suka malahan
duka dan luka bagi korban.

Kecenderungan semacam ini akan berdampak secara psikologis
bagi korba bencana. Tayangan televisi yang memperlihatkan aktivitas
evakuasi korban dan rumah yang hancur secara vulgar, misalnya, justru

“Jurnalisme Hijau"dan ... 41

buku ini tidak diperjualbeikan



akan memperburuk trauma yang diderita korban. Oleh karena itu,
sangat penting bagi media untuk lebih memberi perhatian terhadap
korban gempa secara psikis, tidak hanya secara fisik. Media terutama
televisi diharapkan memiliki kontrol dan pengendalian diri dalam
pemberitaan sebagai wujud tenggang rasa terhadap korban bencana.

Karena itu, jurnalis dan media yang merasa bertanggung jawab
untuk mengembalikan kondisi psikologis akibat trauma diharapkan
semakin menyadari kondisi psikologis wilayah bencana dan bersikap
empatik akan penderitaan korban. Setiap kisah dalam kecelakaan atau
bencana, mengutip pendapat Melvin Mencher (2000) dalam News
Reporting and Writing, “the human toll is more important than the loss
of property.” (korban manusia lebih penting daripada kehilangan harta
benda). Di samping itu, kebebasan dan keamanan jurnalis meliput
bencana juga hendaknya dijamin oleh media dan pemerintah serta
organisasi-organisasi yang peduli terhadap masalah bencana.

Pencegahan lebih baik daripada penanggulangan adalah ungkapan
yang mulai menjadi klise. Pencegahan diawali dengan perubahan sikap
dan perilaku. Perubahan sikap dan perilaku muncul setelah adanya
pemahaman dan kesadaran. Demikianlah untaian nasihat lama yang
tak kan bermakna ketika hanya retorika, pidato penuh slogan, dan
tindakan kosmetik. Betapa tidak? Kampanye penyadaran lingkungan
yang bersifat retoris: “Bersama Kita Bisa’, tidak akan berarti apa-
apa, bila tidak diiringi tindakan nyata, program realistis dan agenda
sistematis dan terpadu dari pemerintah (lokal dan nasional)!

B. “Jurnalisme Hijau” sebagai Advokasi

Dalam kondisi lingkungan hidup seperti saat ini dan kebiasaan
masyarakatyang belum banyak berubah serta kebijakan pemerintah yang
belum banyak berbuah hasil maka para pelaku jurnalisme lingkungan,
atau “jurnalisme hijau” (green journalism), haruslah menjadi seperti
‘jurnalis advokasi’ yang menyuarakan ‘suara alam’ yang tercemar. Bukan
hanya demi berita lingkungan sebagai komoditas yang lagi trendi, tetapi
demi misi kemanusiaan itu sendiri. Dengan menggunakan alat terbaik
yakni “Pena Hijau”, the Green Pen, untuk meminjam judul sebuah
buku mengenai jurnalisme lingkungan (Acharya & Noronha, 2010),

42 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



ia mengangkat persoalan lingkungan menjadi sebuah “kesadaran hijau”
(green consciousness).

Sebagaimana dikatakan oleh Lyla Bavadam (2010), “When it comes
to environmental reporting, the line between being ajournalist and an activist
is very fine.” (Dalam hal pelaporan lingkungan, batasan antara menjadi
seorang jurnalis dan seorang aktivis sangatlah tipis). Seorang jurnalis
lingkungan juga seorang aktivis yang melakukan advokasi lingkungan
lewat tulisan tulisannya yang kritis terhadap krisis lingkungan.
Pertanyaan utama yang harus ditanyakan jurnalis lingkungan dalam
tulisan-tulisannya adalah apakah para pembuat kebijakan, pengadilan,
penegak hukum, warga, dan lain-lain serius dalam mengupayakan
perlindungan dan konservasi lingkungan. Menurut Bavadam (2010),
“At the root of environmental writing is a desire to change current thinking
so that people see themselves as a part of the environment and not as masters
who have a right to exploit resources.” (Akar dari penulisan lingkungan
adalah keinginan untuk mengubah pemikiran saat ini sehingga orang
melihat diri mereka sebagai bagian dari lingkungan dan bukan sebagai
tuan yang memiliki hak untuk mengeksploitasi sumber daya).

Dari kacamata ini, jurnalisme lingkungan adalah jurnalisme yang
(harus) berpihak, tetapi tetap menjaga objektivitas dan netralitas. Ini
mungkin terdengar paradoks, tetapi yang dimaksud berpihak adalah
berpihak pada kualitas lingkungan hidup yang sehat dan layak dihuni
oleh manusia-manusia yang sehat dan beradab. Apalagi mengingat isu
lingkungan telah menjadi agenda politik sejak akhir 1960-an. Sejumlah
penerbitan dan asosiasi diluncurkan yang memperlihatkan bangkitnya
kepedulian ilmuwan dan jurnalis yang bergerak dalam peliputan isu-
isu yang terkait dengan lingkungan hidup. Sebutlah, misalnya, dengan
adanya Society of Environmental Journalists (SEJ) (lihat htep://www.
s¢j.org). Kemudian, untuk menyebut beberapa penerbitan terkait,
misalnya, Lori Luechtefeld menulis Covering Pollution: An Investigative
Reporter’s Guide (Investigative Reporters & Editors, 2004). Lalu,
Bill McKibben menulis American Eagle: Environmental Writing since
Thoreau (Library of America, 2008). Bernadette West, Peter Sandman,
& Michael Greenberg menerbitkan 7he Reporters Environmental
Handbook. Third edition. (Rutgers University Press, 2003); dan Bob

“Jurnalisme Hijau"dan ... 43

buku ini tidak diperjualbeikan



Wyss menulis Covering the Environment: How Journalists Work the
Green Beat (Routledge, 2008).

Peran media dan jurnalis lingkungan dalam mengangkat ke
permukaan isu-isu perubahan iklim dan krisis lingkungan hidup
semakin menemukan urgensinya di Indonesia. Beberapa penerbitan
muncul, seperti bunga rampai yang disunting oleh Atmakusumah dkk.,
Mengangkat Masalah Lingkungan ke Media Massa (Lembaga Pers Dr.
Soetomo [LPDS] & Yayasan Obor Indonesia, 1996) dan karya oleh L.
R. Baskoro berjudul Jurnalisme Lingkungan, Jurnalisme Menggerakkan
(Yayasan Karya Jurnalis Indonesia, 2003). Kemudian, catatan-catatan
reflekdif dan hasil kesaksian wartawan yang meliput di tanah bencana
juga menyadarkan kita akan daya tahan manusia dan seberapa jauh
kesiapan masyarakat dan pemerintah dalam menghadapi bencana
yang datang tak terduga. (Arif, 2010). Tetapi sejauh mana jurnalisme
lingkungan telah menjadi sebuah gerakan yang mendorong tindakan
dan kesadaran kolektif tetap masih menjadi pertanyaan besar untuk
dijawab.

Harus diakui bahwa media massa, di samping lembaga-lembaga
pemerintah dan lembaga-lembaga swadaya masyarakat (LSM) yang
tumbuh merebak di negeri ini, telah sangat memperdalam kesadaran
publik akan pentingnya upaya memelihara lingkungan yang nyaman
bagi kehidupan. Media massa ikut menyumbangkan berbagai
pengetahuan yang berkaitan erat dengan masalah lingkungan untuk
membangkitkan kesadaran itu. Sebab, tanpa pengetahuan, upaya
menanggulangi masalah lingkungan mungkin malah menghasilkan
kekeliruan yang mengakibatkan bencana (Atmakusumah, 1996).

Namun mempraktikkan jurnalisme yang berwawasan lingkungan
juga tidak mudah. Ini diakui oleh kalangan wartawan yang peduli
terhadap persoalan lingkungan. Pemberitaan atau lebih khusus lagi
penulisan berita lingkungan dinilai tidak mudah, bahkan rumit. Hal ini
karena melibatkan tidak hanya informasi teknis, tetapi juga ekonomi,
politik, dan pertimbangan sosial. Isu lingkungan berdampak cukup
besar terhadap kesehatan manusia, sering kali melibatkan perhitungan
yang kompleks mengenai untung-rugi. Acapkali juga dalam isu
lingkungan itu berdimensi jamak, tidak hanya satu atau dua sisi saja.

44 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Keprihatinan terhadap persoalan lingkungan itu tidak bisa diharapkan
semudah membalik telapak tangan., seperti dikatakan seorang jurnalis
karena itu kita harus terus-menerus membangun kesadaran masyarakat.

(Hartiningsih, 1996).

C. Masyarakat Sadar Lingkungan

Seorang penulis, Jared Diamond (2005), dalam Collapse: How Societies
Choose to Fail or to Succeed, mengingatkan kita bahwa di antara faktor
yang menyebabkan lenyapnya suatu masyarakat adalah kehancuran
lingkungan yang melewati ambang batas dan kelemahan ke pemimpinan
dalam menentukan pilihan-pilihan kebijakan yang tepat.

Intinya jelas bahwa bencana yang datang mendera bangsa selain
disebabkan faktor alam itu sendiri, juga sebagian besar karena keisengan
kita. Sudah sepatutnya sikap saling tuduh, saling merasa benar, mulai
kita alihkan menjadi sikap rendah hati untuk membangun kemitraan
dalam mengantisipasi dan menanggulangi bencana yang sedang dan

bakal terjadi di depan kita.

Jurnalis-jurnalis lingkungan bisa bertindak sebagai penyuara
dari keinginan masyarakat agar pemerintah senantiasa mengemban
amanat rakyat di pundaknya dan jangan gampang tergiur untuk
mengalihfungsikan lahan (apalagi hutan lindung) menjadi hutan beton
atau mesin penghasil polusi sehingga daerah resapan air menjadi semakin
terpuruk. Para pengusaha juga harus diingatkan agar menahan diri dan
tidak terdorong terus oleh syahwat fulus semata sehingga bisa keluar
dari cara berpikir “picik” dalam membangun bisnis atau perumahan
di lahan milik publik yang bukan peruntukannya. Masyarakat juga
harus selalu disadarkan akan pentingnya kebiasaan menjaga kebersihan
lingkungan; di rumah, lingkungan sekitar, kantor, pabrik, sekolah, dan
di tempat-tempat umum milik publik.

Apalagi mengingat kebiasaan kita yang tidak peduli terhadap
lingkungan hidup. Mengapa, sekalipun bahaya ekologis itu sudah
nyata, sering kali sikap dan perilaku kita sukar berubah? Ahli ekologi
dari Universitas Padjadjaran, Otto Soemarwoto (2001) pernah
mengatakan sikap sebagian pejabat, “Karena ketidakpeduliannya
terhadap lingkungan hidup, mereka tidak merasa berkepentingan

“Jurnalisme Hijau"dan ... 45

buku ini tidak diperjualbeikan



untuk menanganinya, malahan merasa rugi jika menanganinya.”
Mereka sulit mengubah gaya hidup dan tidak mau mengorbankan pola
hidup hedonis yang sedang dinikmati dan juga tidak mau Pendapatan
Asli Daerah (PAD)-nya turun.

Meski demikian, menanamkan kesadaran masyarakat yang
rentan bencana bahwa mencegah bahaya lebih baik (dan lebih murah)
daripada menanggulangi bencana, ternyata tidak mudah. Memesrakan
masyarakat dengan lingkungan yang sehat dan bersih adalah salah
satu masalah pelik yang dihadapi hampir semua negara berkembang.
Ini diperparah karena faktor rendahnya pendidikan dan kemiskinan.
Belum hidup budaya dan kesadaran: Bahwa menanam sebatang pohon
di halaman rumah berarti mengobati bagian bumi yang luka. Bahwa
mengurangi konsumsi parfum dan bahan bakar berarti mengobati
paru-paru bumi. Bahwa mengurangi jumlah dan pemakaian kendaraan
yang berlebihan tidak hanya berarti menghemat energi, tetapi juga
mengurangi ancaman penyakit. Bahwa menghemat listrik dan air
bukan sekadar menghemat uang konsumsi, melainkan juga menyiapkan
lingkungan yang sehat di masa depan. Bahwa masalah lingkungan
hidup bukan sekadar mata pelajaran di sekolah, melainkan menjadi
keprihatinan keluarga dan kita bersama.

D. Kampanye Publik dan Masyarakat Pro-Aktif

Berbagai bencana berskala besar yang terjadi seperti gempa bumi,
tsunami, gunung meletus, banjir, tanah longsor, kekeringan, dan
rentetan bencana alam lainnya yang menimpa sejumlah wilayah
di tanah air, hanyalah rangkaian kecil dari deretan panjang kisah
bencana yang memilukan dan mendatangkan kerugian amat besar bagi
kesehatan, sosial, dan ekonomi masyarakat. Sebagian bencana bahkan
telah membuat kita “bangkrut” secara material dan menimbulkan
trauma kejiwaan yang amat dalam.

Menyikapi kenyataan seperti ini sudah semestinya membuat kita
sadar bahwa bencana-bencana besar lainnya masih menanti kita di
depan kita. Untuk mengantisipasi dan mengurangi berbagai dampak
bencana yang bakal terjadi di masa depan jelas akan semakin menuntut
keterlibatan semua pihak, terutama pemerintah dan masyarakat yang

46 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



tinggal di daerah-dacrah yang rentan bencana. Kita kian menyadari
bahwa keberhasilan program kesiapsiagaan dalam rangka mereduksi
dampak bencana, tidak bisa terwujud tanpa keterlibatan dan peran
serta aktif masyarakat di dalamnya.

Sebagai salah satu contoh, berdasarkan pengalaman penulis
pernah terlibat sebagai fasilitator untuk Palang Merah Indonesia (PMI)
Pusat, dalam merancang program kampanye penyadaran masyarakat
(community awareness) yang dimaksudkan untuk mengantisipasi
bencana sehingga mereka menjadi subjek yang aktif dan bisa mengambil
inisiatif tindakan secara pro-aktif untuk mengantisipasi dampak
bencana dan mengurangi risiko bencana, terutama warga di kawasan-
kawasan yang rentan bencana. Penyusunan program ini melibatkan
cabang-cabang PMI dari 10 provinsi, termasuk Jakarta dan Jawa Barat,
yang dianggap sebagai daerah yang sangat rentan bencana. Wakil-
wakil PMI dari berbagai daerah menceritakan pengalamannya dalam
membantu masyarakat menangani bencana, dan dari pengalaman
itu disusunlah sebuah buku pedoman kampanye untuk penyadaran
masyarakat yang diharapkan bisa digunakan oleh staf dan relawan PMI
di seluruh Indonesia.

Dalam mengantisipasi rangkaian bencana yang menimpa bangsa,
perancangan dan pelaksanaan program penyadaran masyarakat
perlu dilakukan secara terencana, terpadu, dan sistematis, untuk
memengaruhi perilaku masyarakat agar mereka bersikap aktif dan
berperilaku proaktif dalam mencegah dan mengantisipasi dampak
bencana. Untuk itu, kita perlu mengetahui mengapa orang bersikap
dan berperilaku tertentu atas bencana, baik sebagai individu maupun
sebagai anggota masyarakat, yang akan dipengaruhi oleh latar belakang
pribadi, sosial-budaya, dan lokasi tempat tinggalnya. Kita juga perlu
mengetahui mengapa ada masyarakat yang mendukung suatu program
penyadaran, tetapi yang lain kurang, atau bahkan menentang. Kita juga
perlu lebih banyak tahu mengapa anggota warga dari suatu masyarakat
juga menanggapi dan bersikap secara berbeda terhadap pesan-pesan
penyadaran atas risiko bencana.

Ini menunjukkan bahwa tindakan kita untuk memengaruhi orang

lain tidaklah mudah dan kompleks. Padahal, dalam berbagai situasi,

“Jurnalisme Hijau"dan ... 47

buku ini tidak diperjualbeikan



kita selalu berusaha memengaruhi sikap orang lain dan berupaya agar
mereka memahami ucapan kita. Namun, perlu diingat bahwa dalam
tindak komunikasi, kita bisa saja membuat orang lain paham, tetapi
kita belum tentu bisa mengubah sikap mereka. Dengan kata lain,
kegagalan dalam mengubah pandangan seseorang tidak sama dengan
kegagalan dalam meningkatkan pemahaman. Orang bisa saja paham,
tetapi mungkin saja sikap dan perilakunya tidak berubah. Orang bisa
saja paham bahwa membuang sampah itu bisa berakibat fatal, tetapi
belum tentu ia bersikap dan berperilaku seperti pemahamannya itu.
Begitu pun orang sangat tahu dan paham bahaya merokok, tetapi
tindakan mereka mungkin bisa jauh berbeda bahkan bertentangan.

Para teoretisi komunikasi berpendapat, mendorong orang lain
untuk bertindak sesuai yang diinginkan, merupakan hasil yang paling
sulit dicapai dalam tindak komunikasi. Tetapi bukan berarti sama
sekali tidak bisa dicapai. Dalam konteks penyadaran masyarakat, ada
tiga hasil yang bisa diharapkan melalui komunikasi penyadaran yang
efektif, yaitu pemahaman, pengaruh pada sikap, dan tindakan.

Semua itu akan berhasil bila kita mempertimbangkan faktor
internal (dari dalam individu itu sendiri) dan faktor eksternal (dari
luar individu) yang memengaruhi perilaku seseorang. Ada berbagai
latar belakang pengetahuan, psikologis, nilai, norma, budaya, geografis,
demografis, dan psikografis yang amat memengaruhi pandangan dan
sikap seseorang terhadap sesuatu. Dengan pemahaman yang memadai
atas faktor-faktor yang paling memengaruhi sikap dan perilaku
masyarakat, kita bisa menerapkan strategi media dan pengemasan
pesan yang tepat dan efektif bagi peningkatan kesadaran masyarakat
akan bencana.

Syaratnya, setidaknya, pertama, partisipatif. Program penyadaran
masyarakat perlu melibatkan peran-serta aktif masyarakat secara
maksimal dalam setiap tahapan, mulai dari proses perencanaan hingga
pelaksanaan program penyadaran masyarakat. Pendekatan komunikasi
yang bersifat satu arah atau dari atas ke bawah (top-down approach)
perlu digantikan dengan pendekatan dari bawah (bottom-up approach)
sechingga suara dan harapan masyarakat bawah perlu didengar dan
dijadikan pertimbangan. Oleh karena itu, program penyadaran

48 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



masyarakat perlu menggunakan pendekatan komunikasi yang lebih
terlibat. Artinya, yang menempatkan setiap unsur sebagai partisipan
aktif dalam aktivitas kampanye penyadaran.

Kedua, persuasif dan dialogis. Penyadaran masyarakat harus
bersifat sukarela dan tanpa iming-iming, serta menjauhi pendekatan
secara koersif (dengan paksaan). Prinsipnya adalah pemberdayaan
(empowerment), bukan derma (charity). Untuk itu, kita perlu membujuk
masyarakat agar mau bertindak seperti yang kita inginkan. Bila perlu
kita menghidupkan jaringan komunikasi lokal yang melibatkan
berbagai pemangku kepentingan dan juga mengajak masyarakat lokal
dan pemuka masyarakat selaku pembentuk opini untuk berdialog
mengenai jalan pemecahan termudah dan terbaik bagi persoalan
mereka dihadapi.

Bagi para jurnalis lingkungan, memahami secara mendalam suara-
suara masyarakat lokal dan arti penting keterlibatan masyarakat dalam
persoalan lingkungan, akan membuat liputannya semakin membumi
dengan konteks persoalan masyarakat yang mengalami musibah atau
persoalan lingkungan yang dihadapi.

E. Politik Lingkungan Visioner

Jurnalis lingkungan bisa menjadi bagian penting dari bagaimana
lingkungan masa depan yang diidamkan hendak kita bangun. Oleh
karena jurnalis memiliki ‘alat’ untuk melakukan itu. Mereka bisa
menjadi penyuara paling keras, tetapi juga paling luas jangkauannya
sehingga bisa memiliki efek yang signifikan bagi penyadaran lingkungan
di berbagai lapisan masyarakat.

Harus diakui bahwa kini pilihan gaya hidup banyak orang semakin
dibentuk oleh pertimbangan lingkungan: mereka sudah biasa membeli
produk organik, mendaur-ulang botol bekas minuman, memilah
sampah sendiri, bersepeda ke tempat kerja, dan menyimpan uang secara
‘etis’, serta berlibur sebagai ecotourist. Bukankah semakin nyata bahwa
meskipun kapitalisme global dan gaya hidup konsumeris tumbuh,
tuntutan terhadap lingkungan juga semakin lantang dan banyak.

“Jurnalisme Hijau"dan ... 49

buku ini tidak diperjualbeikan



Pada saat bersamaan, warganegara juga telah bergabung dengan
kelompok-kelompok  lingkungan, menandatangani  petisi dan
melakukan demonstrasi. Dalam dua dekade terakhir, para pelobi
lingkungan telah menjadi aktor penting dalam politik nasional dan
internasional, sementara pertunjukan dramatis dari para eco-warriortelah
menjadi bagian yang akrab dari repertoar politik. Namun, masuknya
kepentingan bisnis dan elit-elit teknokratis juga terus berupaya lebih
kuat untuk memengaruhi keputusan-keputusan kebijakan yang paling
penting. Partai-partai Hijau (Green parties) kini merupakan bentuk
yang mapan dari politik partai di kebanyakan negara Eropa, dan telah
bergabung dengan pemerintahan koalisi di beberapa negara, sementara
partai-partai yang mapan telah mengadopsi “retorika hijau” dalam
kampanye politik dan retorika kebijakan mereka.

Namun, politik elektoral tetap didominasi oleh isu-isu tradisional,
seperti kondisi ekonomi, pajak, aturan publik, dan kebijakan
kesejahteraan. Pemerintah di mana-mana telah memperkenalkan
sejumlah besar kebijakan dan regulasi proteksi lingkungan, dan
kebanyakan negara secara formal berkomitmen pada prinsip-prinsip
pembangunan  berkelanjutan  (sustainable — development),  tetapi
prioritas masih selalu diberikan pada pertumbuhan ekonomi daripada
perlindungan lingkungan. Upaya-upaya untuk membangun kerja sama
internasional menghadapi masalah lingkungan global, seperti perubahan
iklim telah menjadi perhatian utama diplomasi internasional, tetapi
negara besar seperti Amerika Serikat tetap saja menolak kesepakatan
untuk membatasi dan mengurangi emisi tak memadai seperti yang
terkandung dalam Protokol Kyoto sehingga industrialisasi yang cepat
dari kekuatan-kekuatan utama seperti Cina dan India merasa tidak
terlalu perlu membuat komitmen apa pun.

Meskipun tak diragukan lagi bahwa isu lingkungan telah memiliki
dampak yang besar terhadap politik kontemporer, tetapi tanggapan
pemerintah di negara-negara berkembang mengenai masalah
lingkungan menjadi hal yang dianggap biasa sehingga memunculkan
pemikiran sinis dari kalangan media bahwa barangkali tak banyak hal
yang benar-benar berubah. Teka-teki ini merupakan tantangan yang

50 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dihadapi politik lingkungan sehingga secara cepat telah menjadi suatu
subjek penelitian politik yang mapan.®

Akhirnya, krisis lingkungan dan perubahan iklim global yang
dramatis menuntut perubahan visi dari pemangku kebijakan di
berbagai negara agar mencurahkan kebijakannya untuk menghadapi
masalah krusial bagi masa depan kemanusiaan ini. Pemerintah yang
miskin visi lingkungan adalah pemerintah yang tidak favorit pada abad
ini dan masa datang. Upaya menghidupkan gerakan “jurnalisme hijau”
perlu terus dilakukan agar kita memiliki keyakinan dan ketegaran
untuk menghijaukan kebijakan dan gaya hidup pemerintah yang akan
kita pilih di masa depan. “Jurnalis hijau”—bukan jurnalis yang masih
hijau—bisa berada di garis paling depan dalam agenda monumental
ini. Bukan demi apa-apa, tetapi demi anak cucu kita juga. Agar tidak
terjadi seperti kisah sungai di kampung kami seperti yang dikisahkan
di awal bab ini.

Memahami politik lingkungan global dan mengaitkannya
dengan desain politik lingkungan nasional yang sedang berjalan, akan
membuat seorang jurnalis lingkungan mampu mengaitkan persoalan
nasional dalam konteks global, dan sebaliknya. Seperti diingatkan para
ahli bahwa sebuah pemerintah yang hanya menekankan pertumbuhan
ckonomi dengan menganaktirikan persoalan lingkungan dan
pembangunan berkelanjutan hanya menunjukkan kemiskinan nalar
dan kemiskinan visinya. (Beckerman, 2002).

8 Politik lingkungan merupakan subjek yang luas dengan tiga komponen inti, yakni:
(1) kajian tentang teori dan gagasan politik yang berkaitan dengan lingkungan; (2)
kajian tentang partai politik dan gerakan lingkungan; dan (3) analisis pembuatan
kebijakan publik dan implementasinya yang berdampak pada lingkungan di tingkat
internasional, nasional dan lokal. Untuk lebih jauh, lihat Carter, N. (2007). The
politics of the environment: Ideas, activism, policy. Second edition. Cambridge
University Press. Untuk politik lingkungan di Asia Tenggara, lihat Hirsch, P &
Warren, C. (1998). The politics of environment in Southeast Asia. Routledge.

“Jurnalisme Hijau"dan ... 51

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagjenfiadip 3epi ul nynq

Kritik Budaya Komunikasi ...

52



BAB III

Jurnalisme untuk Kaum
Miskin dan Semiotika Kemiskinan

“Di sebelah demokrasi politik harus pula berlaku demokrasi
ekonomi. Kalau tidak, manusia belum merdeka, persamaan
dan persaudaraan tidak ada. Sebab itu cita-cita demokrasi
Indonesia ialah demokrasi sosial, meliputi seluruh lingkungan
hidup yang menentukan nasib manusia. Cita-cita keadilan
sosial yang terbayang di muka, dijadikan program untuk

dilaksanakan di dalam praktik hidup sehari-hari.”

(Bung Hatta)

Kurus dan jangkung, Palagummi Sainath terlihat seperti diberkahi
postur setegar karang. Tak diragukan kesan ini muncul karena ia sering
melakukan perjalanan reportase ke pedesaan India yang panas. Ada
waktu-waktu ketika ia harus menunggang gajah, sebagai satu-satunya
cara mencapai beberapa desa yang diliputnya. Sainath (begitulah ia lebih
suka disapa) juga bergaya hidup agak asketik. Ia tak pernah menyentuh
alkohol, karena tak ingin penilaiannya melantur meski hanya sekejap.
Ketenangan, disertai selera humor yang hebat dan komitmen mutlak
pada kemiskinan negerinya, tak diragukan telah membantu membuat
Sainath menjadi salah seorang jurnalis terkemuka India.’

9 Deskripsi mengenai sosok P. Sainath di sini banyak menyandarkan pada tulisan
dan wawancara Roach, C. (1999). Journalism for people: An interview with P
Sainath. Media Development, Vol. 2.

buku ini tidak diperjualbeikan

53



Lahir di Madras pada 1957, Sainath mendalami sejarah di
Universitas Jawaharlal Nehru, sebelum memulai kariernya dalam
jurnalisme. Selama sepuluh tahun ia menjadi deputi chief editor dari
sebuah mingguan Asia Selatan yang besar di Mumbai: 7he Blitz. Pada
1993, setelah menerima fellowship dari Times India, ia meninggalkan
jabatannya di 7he Blitz dan mulai melakukan perjalanan panjang dan
luas ke wilayah-wilayah pedesaan India, untuk membuat reportase
mengenai kehidupan sehari-hari penduduk desa-desa paling miskin di
kawasan itu. Reportasenya tentang orang-orang biasa yang berjuang
melawan rintangan yang amat berat—termasuk terhadap pejabat
lokal dan nasional—muncul di 7imes India dan sejak itu dipandang
sebagai suatu karya klasik jurnalisme. Pada 1997, artikel-artikel Sainath
diterbitkan dalam sebuah kumpulan tulisan berjudul, Everybody Loves a
Good Drought: Stories from India’s Poorest Districts (Penguin India, 1997).
Pada 1998, Penguin UK juga menerbitkan edisi buku ini, kemudian
diulas secara luas dan mendapat pujian dalam pers internasional.

Nama Sainath melejit dan usahanya tiada sia-sia. Ia menyaksikan
kehidupan kaum miskin, mendengarkan suara mereka, dan
menyampaikannya ke publik India dan dunia internasional. Ia adalah
jurnalis untuk kaum papa. Seperti pernah dikatakannya, ia tidak pernah
berharap bukunya akan mendapat sambutan seperti itu. Namun,
karyanya telah dianggap sebagai sebuah ‘buku jurnalis’. Di Skandinavia,
Inggris, dan Kanada, orang-orang mengatakan bahwa karya Sainath
relevan dengan persoalan negara mereka. Di Inggris, ia digunakan oleh
para jurnalis untuk meliput isu-isu kemiskinan di tingkat lokal. Bahkan,
kemudian ia digunakan oleh lebih dari 30 universitas di seluruh dunia,
termasuk di Inggris, Kanada, dan Australia.

Sainath telah menerima beberapa penghargaan atas karyanya itu,
termasuk fellowship Jawarharlal Nehru yang dinilai bergengsi bagi
jurnalis. Pada musim gugur tahun 1998, Sainath menjadi seorang
Distinguished Visiting Professional pada Program Internasional di
Universitas Iowa. Di sini ia berbicara tentang banyak topik, termasuk
Yayasan Pers Pedesaan yang ia rintis di India, proyek reportasenya di
Dalits—sebuah daerah sangat miskin di India—dan filosofi jurnalisme
yang dipegangnya. ‘Dalits’ dikenal sebagai yang ‘tak tersentuh’ (#he

54 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



untouchables) di India. Gandhi merujuknya sebagai ‘harijans—secara
harfiah berarti ‘children of God , ‘anak Tuhan'—meski secara legal istilah
ini berarti ‘kasta yang tetap’.

Apa yang telah Sainath lakukan? Ia menuliskan kisah orang-orang
yang harus bertahan hidup di daerah seperti itu. Ia berbicara tentang
apa yang disebutnya sebagai penghianatan pers India terhadap kelas
pekerja. Sainath mendirikan ‘Counter-Media Foundation’ supaya
uang yang diperoleh dari penjualan bukunya bisa kembali ke desa-
desa tempat ia melakukan reportase. Yayasan ini memberikan dua
penghargaan jurnalisme tahunan untuk liputan pedesaan atau kota
kecil. Penghargaan khususnya ditargetkan bagi jurnalis perempuan.
Untuk imbalan hadiah ini, para penerima diharuskan menulis sebanyak
10 artikel selama satu tahun mengenai orang-orang yang termarjinalkan

di India.

Sainath amat bangga mengidentifikasikan dirinya dengan “warisan
jurnalisme India”. Baginya, pers India adalah anak kandung perjuangan
kebebasan. Kebanyakan figur penting yang terlibat dalam perjuangan
ini adalah jurnalis. Gandhi adalah jurnalis prolifik paling terkemuka
sepanjang masa. Gandhi telah menulis dalam satu tahun lebih banyak
daripada yang telah ditulis Sainath dalam 18 tahun.

Sayangnya, dalam pandangan Sainath, kebanyakan pers
memfokuskan pada kelas menengah, meski sejak 1991 penderitaan
kaum miskin telah meningkat secara dramatis. Menurut Sainath,
pers perlu didorong untuk memfokuskan pada persoalan ini. “Apa
yang saya coba lakukan adalah melihat strategi bertahan hidup kaum
miskin, yang merupakan jurnalisme yang jauh lebih menarik. Saya
mencoba untuk tidak berfokus pada ‘peristiwa’ tetapi pada ‘proses’
kemiskinan,” demikian kata Sainath (Roach, 1999). Di India, mungkin
dalam hal tertentu bisa juga terjadi di Indonesia, kita menyaksikan apa
yang disebut beberapa penulis sebagai situasi ‘kelaparan tak terlihat
(invisible hunger). Kita tidak memiliki situasi kelaparan akut (seperti
terjadi di Somalia atau Sudan) tetapi jenis penderitaan rakyat yang
lebih umum. Di hadapan eksploitasi yang ekstrem, kita bisa melihat
anak kecil seperti orang tua atau sebaliknya, orang tua seperti anak kecil
yang hampir sekarat karena kelaparan atau kekurangan gizi. Biasanya

Jurnalisme untuk Kaum ... 55

buku ini tidak diperjualbeikan



media kita menggunakan eufemisme baru untuk ini, seperti ‘gizi buruk’
atau ‘busung lapar’ dan kemudian stunting atau tengkes (Ibrahim et
al., 2023). Dalam sepuluh tahun terakhir, penggunaan kata ini mulai
menjadi biasa di media kita.

“Dalam reportase saya,” demikian kata Sainath, “saya terlibat
dalam pertempuran untuk merebut hati dan pikiran. Mengapa saya
harus menyerahkan pembaca pers kepada para baron pers besar? Saya
ingin mengembalikan pers India ke misi awalnya” (Roach, 1999).
Tampaknya, inilah misi awal Sainath seperti terangkum dalam filosof
jurnalismenya,

Jurnalisme terbaik selalu datang dari para pembangkang.
Tidak ada yang namanya jurnalis mapan yang baik, yang ada
hanyalah stenografer yang baik. Dan, di sini saya akan kembali
ke Tom Paine. Ia mempraktikkan satu-satunya jurnalisme
yang layak dipraktikkan: jurnalisme yang didasarkan pada
komitmen kepada rakyat biasa, pada cita-cita demokrasi
yang sangat agung, dan pada perbaikan kondisi kehidupan
rakyat di sekitarnya. Perbedaan antara tulisan-tulisan Paine
dan jurnalisme akhir abad ke-20 adalah perbedaan antara
jurnalisme untuk rakyat dan jurnalisme untuk pemegang
saham. Saya percaya pada yang pertama (Roach, 1999: 4).

India terbukti telah melahirkan beberapa orang-orang hebat di
bidang tertentu. Saksi, pemikir, dan pelaku sejati yang berjuang agar
kaum miskin menyadari mengapa mereka miskin, mengajak mereka
mencari solusi untuk keluar dari situasi suram itu, dan untuk kemudian
meraih tempat yang paling mungkin dan layak di dunia yang mereka
huni ini. Karena mereka memiliki hak yang sama seperti orang lain
untuk hidup secara wajar.

A. Kemiskinan Tanpa Demokrasi

Sejak lama ilmu-ilmu sosial mencurahkan perhatian mendalam
mengenai gejala kemiskinan di berbagai tempat di dunia baik di
pedesaan maupun di perkotaan. Berdasarkan kajian-kajian mengenai
kemiskinan yang ada, pendekatan mengenai kemiskinan bisa dibagi

56 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



atas dua kategori. Pertama, pendekatan kebudayaan yang berpandangan
bahwa banyak perilaku “menyimpang” dari orang miskin yang
sebenarnya normatif dan ditransmisikan melalui sosialisasi, seperti
konsep ‘kebudayaan kemiskinan’ yang dikemukakan oleh antropolog
Oscar Lewis.!® Kebudayaan kemiskinan dianggap merupakan cara
hidup khas yang dikembangkan oleh stratum terbawah masyarakat
kapitalistik dalam upaya menanggapi kondisi deprivasi ekonomi yang
senjang. Kedua, pendekatan struktural yang memandang orang miskin
sebagai sub-masyarakat yang tertekan oleh kekuatan dari luar yang
bersifat eksploitatif. Tekanan-tekanan struktural seperti politik dan
ekonomi mengakibatkan sejumlah orang dalam populasi terdorong
ke posisi yang tak menguntungkan (Saifuddin, 2007). Ketika masih
hidup, Romo Y. B. Mangunwijaya, misalnya, sering mengatakan bahwa
kemiskinan itu bersifat struktural. Orang menjadi dan tetap miskin
karena dimiskinkan oleh struktur yang tidak adil (dalam Alfian et al.,
2007; Swasono et al., 1988).

Kemudian, peraih Nobel Bidang Ekonomi 1998 dari India,
Amartya Sen, yang dengan perinci berbicara tentang kaitan antara
kebebasan, demokrasi, dan kemiskinan. Ia tidak hanya berbicara di level
teoretik, tetapi juga dengan bukti-bukti empirik. Ia melihat bagaimana
corak pemerintahan dan sikap penguasa sangat memengaruhi kadar
kemiskinan bangsa itu. Dalam pandangan Sen, pihak penguasa
memiliki dorongan untuk mendengar apa yang diinginkan rakyat
jika mereka diharuskan menghadapi kritikan rakyat dan memperoleh
dukungan rakyat dalam pemilihan umum. Dengan demikian, tidak
mengherankan sama sekali bahwa kelaparan secara substansial tak
pernah terjadi di negara independen dengan bentuk pemerintahan
demokratis dan pers yang relatif bebas (Sen, 2000).

Bencana kelaparan hanya terjadi di kerajaan-kerajaan kuno dan
masyarakat masa kini yang otoritarian, di komunitas suku primitif, dan

1 Konsep ‘budaya kemiskinan’ digunakan untuk pertama kalinya oleh Oscar Lewis

pada tahun 1959 dalam bukunya, Five families: Mexican case Ssudies in the
Cclture of poverty. Istilah ini memang menarik, dan secara luas telah digunakan
dan juga disalahgunakan. Ini diakui juga penulisnya. Lihat Lewis, O. (1966). The
culture of poverty. Dalam La Vida. Random House.

Jurnalisme untuk Kaum ... 57

buku ini tidak diperjualbeikan



di negara diktator teknokratis, dalam ekonomi kolonial yang dijalankan
oleh negara-negara imperialis dari Utara, dan di negara negara baru
merdeka di Selatan yang dijalankan oleh pemimpin nasional yang
despotik atau oleh partai tunggal yang tidak toleran.

Akan tetapi, kelaparan tak pernah mewujud di negara mana
pun yang independen, yang mengadakan pemilu secara teratur, yang
memiliki partai-partai oposisi untuk menyuarakan kritik, dan yang
membolehkan surat kabar untuk membuat laporan secara terbuka dan
mempertanyakan kebijakan pemerintah tanpa banyak sensor (Sen,
2000). Oleh karena itu, dalam keyakinan Sen (2000), “Kebebasan harus
dilihat sebagai tujuan akhir pembangunan sekaligus sarana utamanya.”
Peran instrumental demokrasi (mencakup pemilu, politik multipartai,
media yang bebas, dan lain-lain) dalam memastikan bahwa pemerintah
benar-benar menanggapi kebutuhan dan kesulitan rakyatnya memiliki
signifikansi praktis yang besar (Sen, 1999).

Kini setelah reformasi bergulir, pemilu berjalan mulus, dan pintu
kebebasan pers kian terbuka, meski tak jarang ditutupi oleh adanya
arogansi segelintir elit, persoalan kemiskinan muncul di ruang publik,
menjadi isu menjelang pemilu dan komoditas politik yang hangat
dibicarakan. Sebagian bersilat lidah tentang angka-angka statistik
untuk menunjukkan adanya penurunan persentase kaum miskin. Jika
kita sepakat bahwa memang terjadi penurunan angka kemiskinan
yang signifikan, tetapi kata sebagian yang lain, mengapa pengemis dan
anak jalanan masih dengan mudah bisa dijumpai di terminal-terminal,
angkutan umum, dan bahkan di jalan-jalan utama di ibu kota. Berdalih
dengan angka-angka, di tengah wajah kemiskinan yang disaksikan
sehari-hari, hanya cara mudah untuk menutupi kenyataan sebenarnya

bahwa setelah lebih dari delapan dekade merdeka, kita belum bisa

58 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



memperbaiki kondisi kehidupan kaum paling miskin."" Agak aneh
di tengah kemewahan hidup segelintir lapis masyarakat, masih ada
rumah tinggal rakyat yang beratap langit dan berlantai tanah. Mari
kita renungkan bagaimana kondisi kehidupan rakyat dibandingkan
kemegahan gedung-gedung tempat orang-orang pintar berkumpul,
yang anchnya tak jarang dengan mengatasnamakan mereka juga. Di
beberapa organisasi, lembaga, yayasan, atau sekolah, para pengelolanya
masih ada yang bisa hidup bermewah-mewah sementara bangunan dan
fasilitas untuk pegawai atau siswanya memprihatinkan.

Gambaran seperti itu merupakan potret masih hidupnya
ketidakadilan yang sudah pasti akan dikecam oleh Proklamator,
Bung Karno dan Bung Hatta. Sudah jauh-jauh hari, Bung Hatta
mengingatkan bahwa demokrasi politik saja tidak dapat melaksanakan
persamaan dan persaudaraan. Menulis pada 1956, Bung Hatta lebih
jauh mengatakan:

“Di sebelah demokrasi politik harus pula berlaku demokrasi
ekonomi. Kalau tidak, manusia belum merdeka, persamaan, dan
persaudaraan tidak ada. Sebab itu cita-cita demokrasi Indonesia ialah
demokrasi sosial, meliputi seluruh lingkungan hidup yang menentukan
nasib manusia. Cita-cita keadilan sosial yang terbayang di muka,
dijadikan program untuk dilaksanakan di dalam praktik hidup sehari-

hari.”*?

""" Suatu cara pandang mengenai kemiskinan dari sudut manusia sebagai subjek

belum memperoleh kedudukan yang memadai dalam kajian-kajian mengenai
kemiskinan di Indonesia. Kalaupun ada maka kajian-kajian tersebut hanya diper-
lakukan sebagai pendukung bagi angka-angka statistik dalam kebijakan-kebijakan
yang dilaksanakan. Pandangan kritis tentang ini, misalnya, bisa dilihat kembali
dalam Saifuddin, A. E Kemiskinan di Indonesia: Realita di balik angka. Tulisan
ini adalah ringkasan pidato ilmiahnya ketika dikukuhkan sebagai Guru Besar
Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (FISIP) Universitas Indonesia
(UI), 24 Januari 2007, Depok.

2 Untuk lebih jauh lihat M. Hatta (1956, 27 November). Lampau dan datang.
Pidato pada penerimaan gelar Doktor Honoris Causa dari Universitas Gadjah
Mada (UGM), Yogyakarta. Pidato ini dimuat kembali dalam Hatta, M. (1985).
Membangun ekonomi Indonesia: Kumpulan pidato Iimiah. Inti Idayu Press, lihat
khususnya, hlm. 7.

Jurnalisme untuk Kaum ... 59

buku ini tidak diperjualbeikan



B. Hakikat Kemiskinan

Kita akan lebih mengenal kemiskinan bila menghadapinya, namun
tetap tidak mudah mendefinisikannya secara objektif. Oleh karena itu,
perdebatan sering berkutat pada soal definisi kemiskinan. Misalnya, ada
pandangan yang menekankan pada faktor pendapatan. Sudah tentu,
pendapatan seseorang tak sepenuhnya merupakan ukuran yang tepat,
karena faktor pendapatan tidak menyatakan bagaimana sesungguhnya
situasi hidup mereka. Oscar Lewis (1988) memperkenalkan konsep
“kebudayaan kemiskinan” dalam Five Families: Mexican Case Studies
in the Culture of Poverty yang tersohor itu, mendefinisikan kemiskinan
sebagai “ketidaksanggupan untuk memuaskan kebutuhan-kebutuhan
dan keperluan-keperluan material seseorang” (Lewis, 1969). Kemiskinan
dilihat sebagai “tiadanya kemampuan untuk memperoleh kebutuhan-
kebutuhan pokok.” Kebutuhan ini dianggap pokok, karena kebutuhan-
kebutuhan tersebut menyediakan batas kecukupan minimum untuk
hidup manusia (Ath-Thawil, 1985). Lewis memandang perlu menelaah
benda-benda yang dimiliki orang miskin karena merupakan ungkapan
nyata dari kehidupan yang mereka jalani. Oleh karena itu, perlu
mengetahui secara sistematis harta milik dari kalangan keluarga miskin
yang tinggal di daerah kumuh atau pinggiran.

Pandangan Lewis tentang pentingnya mengkaji kepemilikan
benda-benda konsumsi, dua dekade kemudian diperkuat oleh
pandangan teoretisi budaya kritis bahwa perubahan sosial dan
aktualisasi diri berlangsung tumpang tindih. Di dalam masyarakat
konsumtif yang sedang mengalami perubahan, aktualisasi diri
diwujudkan dalam pemilikan benda-benda tertentu untuk menegaskan
perbedaan diri dari orang lain, pada saat yang sama juga sebagai cara
untuk membangun perasaan komunitas di antara anggota kelompok
yang memiliki selera budaya dan budaya selera yang sama ini. Dalam
kata-kata Anthony Giddens (1991), “Proyek diri diterjemahkan
menjadi kepemilikan barang-barang yang diinginkan dan pengejaran
gaya hidup yang dibingkai secara artifisial... Konsumsi barang-barang
yang selalu baru menjadi pengganti pengembangan diri yang sejati.”
Proyek diri diterjemahkan menjadi proyek kepemilikan benda-benda

60 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



yang diinginkan dan pengejaran gaya hidup yang dibingkai secara
artifisial.

Konsumsi dan waktu luang merupakan lahan identitas baru yang
dimainkan oleh banyak individu. Tetapi permainan itu mungkin agak
aneh, yakni bergesernya investasi untuk identitas. Menurut teoretisi
kritis, di bawah kondisi ini, bidang konsumsi tak menyediakan ruang
bagi komitmen, kepercayaan, dan solidaritas—penanda (hallmarks)
dari genuine community. Sebagai alternatif, benda-benda di pandang
sebagai fasilitator dari authentic community. Sebagaimana dikemukakan
oleh McCracken (1998), benda-benda “menjadi sebuah medium
dimana makna budaya (cultural meaning) dapat dimanipulasi dengan
berbagai cara. Benda-benda membuka peluang bagi suatu komunitas
untuk mengekspresikan dan mengkontemplasikan makna budaya di
dalam sebuah medium daripada bahasa lain, dan untuk melakukan itu
dengan cara-cara yang secara positif membantu baik untuk pembaruan
maupun pemeliharaan makna-makna ini.”

Di Indonesia, hasrat kepemilikan benda-benda yang diinginkan
itu, dalam banyak kasus sebagian besar sulit terjangkau dan begitu
kentara di kalangan masyarakat menengah atas maupun bawah. Di
kalangan orang Indonesia, segala sesuatu yang baru dan bagus biasanya
lebih dihargai, sementara yang lama dianggap merepresentasikan
nilai pertanian yang sudah usang dan karena itu harus diganti atau
dibuang."® Hasrat mendukung gaya hidup ini dalam dua dekade terakhir
diperkuat pula oleh budaya kredit dan budaya utang yang dipermudah
prosesnya lewat berbagai jalur peminjaman, termasuk pinjaman daring
atau pinjol (pinjaman online). Orang-orang dengan penghasilan biasa
dengan sedikit nekat dan gaya hidup yang berselera tinggi langsung bisa
merasa menjadi bagian dari lapis ‘komunitas orang berada’ secara instan
berkat sistem ini. Kita tidak perlu sepenuhnya menyalahkan mereka
karena memang inilah gejala umum keberhasilan kapitalisme mendidik
manusia Indonesia, mulai dari kaum elit hingga rakyat jelata. Tak perlu

3 Dalam kata-kata Hans Antlov, “Everything new and good is credited to the mid-
dle class,; what is traditional represents peasant values and must be dissolved.”
Lihat Antlév, H. (1999). The New rich and cultural tensions in rural Indonesia.
Dalam Pinches, M. (ed.), Culture and privilege in capitalist Asia. Routledge.

Jurnalisme untuk Kaum ... 61

buku ini tidak diperjualbeikan



heran, kalau di tempat kerja orang lebih sering bersemangat menuntut
hak daripada melaksanakan kewajibannya. Ketika menduduki suatu
jabatan publik, sebagian akan menganggap organisasi/lembaga itu
seolah milik (keluarga)-nya sehingga merasa perlu mempertahankan
jabatan itu, dan mewariskannya ke keturunannya, kalau perlu sampai
mati. Ingat jabatan adalah simbol status bagi mereka, dan dengan itu,
mereka bisa mendapatkan banyak penghormatan daripada pengabdian.

Begitupun kepemilikan barang-barang mewah (rumah, mobil,
pakaian, perhiasan seperti jam tangan, kacamata, telepon seluler, dan
sebagainya.) telah menjadi obsesi dan ungkapan kekayaan atau ekspresi
kesuksesan dari kebanyakan orang di Indonesia (Robison & Goodman,
1996). Meski gaya hidup global ini harus ditopang di bawah kondisi
lokal yang memprihatinkan. Gaya hidup simbolik telah menjadi cara
hidup orang Indonesia (Gerke, 2000; Gerke, 1995). Memang untuk
soal kemajuan selera gaya hidup, setidaknya seperti yang terlihat secara
simbolik, kita patut mengacungkan jempol untuk kebanyakan rakyat
Indonesia. Kita pantas takjub menyaksikan prestasi ekonomi sebagian
kelas menengah Indonesia dan bagaimana cara mereka memaknai
keberhasilan itu. Betapa tidak? Dibandingkan dulu, kini kita bisa melihat
sudah banyak anak muda dan remaja yang, sekalipun belum punya
penghasilan, tetapi sudah biasa menggunakan mobil bagus untuk ke
sekolah atau ke kampus.!* Aroma sebagian mereka pun semakin wangi-
wangi. Kata sebagian dari mereka, mereka memang ingin kelihatan

14 Sejak awal 1990-an bahkan Sarlito Wirawan Sarwono sudah menyebut munculnya

fenomena gaya hidup ‘bos’ kecil. Mereka yang belum punya penghasilan apa-apa
tetapi sudah bergaya dan diperlakukan seperti seorang bos. Berkat kelonggaran
orang tuanya yang memang merasa serba ada dan serba-memanjakan anak-anak-
nya schingga sejak kecil mereka sudah berlagak seperti bos sungguhan, ke sekolah
atau ke kampus dengan mobil mentereng atau sopir pribadi. Menurut Sarwono,
sekali orang berada pada tingkat menikmati fasilitas dan status seperti itu maka
sulit baginya untuk menurunkan lagi ke tingkat yang lebih rendah (misalnya,
naik bus kota, diam di rumah setiap malam minggu dan sebagainya). Dengan
meminjam istilah Abraham H. Maslow, dapat dikatakan, bahwa orang sulit atau
tidak dapat turun dari tingkat kebutuhan yang sudah tinggi ke tingkat yang lebih
rendah. Lihat Sarwono, S. W. (1997). Gaya hidup kawula muda masa kini. Dalam
L. S. Ibrahim (Ed.), Ecstasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam masyarakat
komoditas Indonesia. Mizan.

62 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



paling ‘kinclong’. Jelas mereka tidak suka berkeringat. Mereka adalah
potret “generasi televisi” ketimbang “generasi buku” (Ibrahim, 1999).
Obsesinya menjadi orang beken dengan instan. Mereka lebih bergairah
di kafé atau mal daripada di ruang kuliah apalagi perpustakaan. Dulu,
setidaknya sampai awal 1990-an, anak-anak orang kaya masih biasa
naik angkutan umum, meski di rumahnya mungkin punya 2 atau
3 mobil bagus. Sekarang, kalaupun ada, sudah barang langka. Sama
halnya dengan yang penghasilan pas-pasan pun tak mau ketinggalan
gagah-gagahan. Hal tersebut membuat tempat parkir kampus kini
lebih diperhatikan daripada perpustakaan untuk memuaskan selera
generasi ini. Ruang parkir mengalahkan ruang pikir. Kalau dulu di
ruang kuliah lebih menonjol bau badan mahasiswa (setelah berdesakan
naik bus kota), sekarang bau parfumlah yang lebih dominan. Harus
diakui ini adalah bentuk lain dari perayaan kemajuan. Siapakah orang
tua yang tak bangga menyaksikan ‘anak-anak bangsa’ yang wangi-wangi
ini? Akan tetapi, tak salah juga kalau mungkin ada yang risau dan
mencoba bertanya-tanya: Bagaimanakah sebuah ‘generasi anak manja
(harap jangan disalahpahami dengan ‘anak jarang mandi’) seperti ini
akan bisa bersaing dengan generasi-generasi muda dari negara-negara
Asia Tenggara yang lain? Jawabannya mungkin agak buram.

Memang saat ini orang sudah tidak malu-malu lagi, alih-alih ragu,
memperlihatkan diri mereka kaya dan sekaligus taat beragama. Buat apa
susah bekerja, kalau harta hanya disimpan. Kesuksesan, keberhasilan,
dan kekayaan harus dirayakan dan diarak di ruang publik.”” Apalagi
kebanyakan orang di Indonesia akan menilai keberhasilan seseorang
dari apa yang seseorang pakai dan di mana dia tinggal. Kamus kata
‘sederhana’ akan diterjemahkan sebagai idealisme atau orang yang tidak
bisa memanfaatkan kesempatan. Di tempat kerja atau dalam pergaulan
sehari-hari, orang cenderung akan menilai (dan dalam tingkat tertentu
juga menghormati/menghargai) kita dari penampilan kita. Orang
akan peduli dengan pakaian kita. Mereka akan membicarakan secara

15 Sudah sejak dulu kebiasaan memperlihatkan kemewahan hidup sebagai ungkapan
kesuksesan seseorang adalah bagian dari budaya elit pribumi di Nusantara. Lihat,
misalnya, uraian sejarawan Onghokham ini dalam tulisannya, Show kemewahan,

Suatu simbol sukses. Dalam 1. S. Ibrahim (Ed.) (1997).

Jurnalisme untuk Kaum ... 63

buku ini tidak diperjualbeikan



istimewa mobil apa yang dipakai seseorang dan seberapa bagus
rumahnya. Mobil, sebuah sarana yang hanya berfungsi untuk mencapai
satu tempat ke tempat lain, tetapi bagi orang Indonesia adalah sebuah
simbol status kesuksesan dan kemapanan. Orang akan berlomba
mati-matian memiliki mobil bagus. Sebagian di antaranya akan risih
kalau Anda lebih sederhana dari mereka. Apalagi kalau tahu bahwa
penghasilan Anda sama atau bahkan lebih dari mereka. Mereka tidak
akan ragu mengatakan bahwa Anda orang yang tidak bisa mengatur
uang. Bahkan mereka akan bilang nyentrik, nyeniman, idealis, atau
embel-embel dengan bahasa agak meremehkan. Mereka jelas tidak
tahu bahwa lebih dari 1 miliar penduduk bumi hidup dengan uang
kurang dari 1 dolar sehari. Meskipun mereka mungkin bisa menangis
tersedu-sedu saat mendengar khotbah yang sengaja memeras air mata
soal kemiskinan dan kedermawanan.

Semua itu sebenarnya lebih banyak mencerminkan bahwa
kebanyakan orang Indonesia adalah orang yang paling tidak siap hidup
sederhana. Mereka malu kalau kelihatan miskin (Saifuddin, 2007).
Mungkin karena terlalu lama merasa miskin dalam alam pikiran terjajah
sehingga kemerdekaan dianggap sebagai ungkapan kekayaan. Mungkin
pula ini potret keberhasilan “sekolah imajiner” yang diperoleh lewat
acara-acara sinetron padat gaya hidup dan iklan-iklan yang menjanjikan
kebahagiaan seketika dengan kepemilikan barang konsumsi tertentu.
Televisi adalah sekolah gaya hidup paling sukses dan memikat abad
ini. Acara-acara televisi tertentu telah menjadi “agama baru” tempat
ritual-ritual pemasaran selera dan gaya hidup yang mengukuhkan
watak feodalisme dan konsumtivisme yang membuat pandangan hidup
materialis menguasai sebagian benak pemirsa yang sehari-hari hidup
dalam persaingan gaya hidup yang diimpikan itu.

Ini mengingatkan apa yang pernah dikatakan oleh
cendekiawa Muslim, Cak Nur (panggilan akrab Nurcholish
Madjid) mengenai kebiasaan yang harus ditumbuhkan di
kalangan anak muda, yakni ‘menunda kesenangan’ (delayed
gratification). Terutama di tengah-tengah tawaran gaya hidup:
Enjoy now!. Dalam dunia seperti ini, terasa aneh kalau kata
‘sederhana’ masih kita sebut-sebut di ruang sekolah atau kuliah.

64 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Tentu saja, sangat berbeda terpaksa hidup dalam kemiskinan dan
memilih hidup sederhana, meskipun mungkin dari luar akan
terlihat sama. Dalam Islam, misalnya, dikenal kata gana’ah,
untuk menunjukkan sikap senang dengan apa yang sudah
dihasilkan dan dimiliki, dan zuhud, untuk menunjukkan sikap
asketis, penolakan terhadap kemewahan duniawi. Sayangnya,
dua kata ini sering kali disalahpahami. Sikap ini tentu saja bukan
jadi pembenaran untuk hidup bermalas-malas. Bermalas-malasan
dalam memperoleh hak-hak asasi seseorang bukan cermin dari
sikap tersebut.

Ternyata, kembali menurut Oscar Lewis, objek-objek
kebendaan yang dimiliki orang miskin pun bisa berbicara banyak
tentang pemiliknya. Dalam belitan kemiskinan orang masih
perlu memperhatikan gaya hidupnya. Lewis mengajak kita
mengajukan sederet pertanyaan seperti ini. Berapa bagian dari
penghasilan kaum miskin yang dibelanjakan untuk perlengkapan
rumah, pakaian, sarana peribadatan, barang-barang mewah,
dan obat-obatan? Berapa banyak barang baru yang mereka beli?
Berapa banyak merupakan barang bekas? Sejauh mana mereka
bergantung pada barang hasil pemberian atau hadiah? Bagaimana
keluarga miskin membiayai keluarga mereka? Di mana mereka
pergi berbelanja? Seberapa luas pilihan- pilihan mereka?
Bagaimana kondisi fisik dari milik mereka? Berapa lama mereka
bertahan dengan milik itu? Banyak informasi yang bisa diperoleh
dari jawaban yang kita dengar.

Sebenarnya, kemiskinan juga bisa diukur secara lebih
berimbang dengan melihat penurunan tingkat kemiskinan
daripada peningkatan lebih lanjut kekayaan orang-orang yang
sudah makmur (Sen, 2000). Jumlah orang kaya yang ada di kota-
kota di Indonesia jelas sedikit sekali dibandingkan penduduk
secara keseluruhan. Sudah menjadi pemandangan umum di kota
seperti Jakarta atau Bandung, perumahan dan gedung-gedung
perkantoran megah berdampingan tak jauh dengan perumahan
kumuh atau ruang publik yang tidak teratur. Tetapi, sudah
menjadi rahasia umum pula bahwa beberapa orang di Indonesia

Jurnalisme untuk Kaum ... 65

buku ini tidak diperjualbeikan



memiliki rumah jauh lebih mewah daripada kantor tempat dia
bekerja mendapatkan uang.

Ini mengingatkan kita akan pendapat seorang pengamat asing
yang menggambarkan bagaimana kondisi kampung-kampung miskin
di kota-kota Asia Tenggara,

Kota-kota utama mendominasi negeri yang bersangkutan, dan
merupakan daya tarik utama dari kaum pengelana dari daerah-
daerah pedalaman yang datang untuk menarik becak, untuk
bekerja di galangan kapal, emperan toko atau pabrik pabrik,
mencari nafkah yang lebih baik bagi keluarga mereka. Tetapi
pendatang-pendatang baru ini harus mengalami bahwa tanah
untuk mendirikan rumah yang cukup dekat dari tempat kerja
adalah milik golongan orang-orang kaya dan bagaimanapun
juga terlalu mahal harganya untuk bisa mereka sewa atau beli.
Dan, pihak pemerintah, di dalam memusatkan segala perhatian
pada soal-soal pembangunan ekonomi semesta, kurang
menghiraukan masalah perkampungan melarat dan penghuni
gubuk-gubuk liar itu. Sekali masalah ini mencuat maka karena
kekurangan biaya untuk program-program pembangunan
kota, dibarengi pula oleh kekuatan politis yang potensial dari
masyarakat penghuni liar itu, pemerintah dihambat untuk
mengambil tindakan-tindakan semestinya, dan perkampungan
perkampungan itu pun akhirnya tumbuh menjadi suatu unsur

pokok di kota-kota Asia Tenggara (Taylor, 1993: 91).

Untuk membuktikan kedekatan deskripsi tersebut dengan
kenyataan, sedikit pengalaman pribadi memperkuat pengamatan
pengamat tersebut. Kami tinggal di pinggiran selatan Kota Bandung.
Orang sering menyebutnya ‘Bandung coret’, untuk menunjukkan
‘bukan Bandung, tetapi masih Bandung’. Kota tetapi masih ndeso.
Pernyataan ini jelas tidak sepenuhnya benar. Jarak rumah kami, kira-kira
10 menit dari Terminal Leuwipanjang (terminal utama Kota Bandung)
bila dengan kendaraan bermotor, dalam keadaan normal. Namun, bisa
1-2 jam bila dalam keadaan macet, seperti saat liburan, Sabtu atau
Minggu. ‘Gubuk’ (gudang buku kecil) kami (begitulah saya biasa
menyebutnya) terletak di gang sempit, berkelok dan tak rata. Panjang

66 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



gang ini kira-kira 200 meter. Di dalam gang ini ada beberapa rumah
dan ‘stadion tenis meja rakyat’ yang nyaris setiap malam ributnya minta
ampun. Hampir semua rumah membuka warung, termasuk ‘warung
air’ yang menjual air ke penduduk setempat yang disedot dari pasokan
air PDAM sehingga beberapa di antara pemuda di sini bekerja sebagai
pendorong gerobak air. Sebagian besar penduduknya adalah buruh
harian pengrajin sepatu yang sudah turun-temurun. Ada juga tukang
sampah, petugas hansip, pedagang sayur, dan makanan keliling. Hanya
ada beberapa pegawai negeri dan buruh pabrik.

Setiap sore menjelang petang para ibu dan remaja perempuan
biasanya keluar rumah dan berpakaian cukup rapi. Bahkan, tak jarang
terlihat lebih rapi dari yang kami pakai sehari-hari untuk kerja. Ketika
mereka lewat, kadang-kadang bau harum parfum menyelinap sampai
ke dalam rumah kami. Saya dan istri saya kadang-kadang mendengar di
antara mereka ada yang berbicara sangat fasih tentang lulur dan merk
parfum tertentu. Tak heran kalau dalam gang ada juga yang membuka
salon tata rias. Setelah petang, persisnya saat salat Maghrib, sejumlah
pemuda mulai bermain gitar hingga larut malam. Mengulang-ulang
lagu yang sama, dan ini dilakukan berhari-hari dan berbulan-bulan,
meski tak ada satu lagu pun yang dibawakan sampai selesai. Kadang-
kadang kami juga sampai hafal karena saking sering mendengarnya.
Mulai Maghrib pula, ketika anak-anak kami harus belajar, sebagian
anak-anak usia sekolah dasar di sini keluar sambil berteriak-teriak dan
menghentak-hentakkan kakinya di gang, main petak umpet, bahkan
tak jarang ini berlangsung sampai jam 9 atau 10 malam. Agaknya
karena kondisi rumah yang tak memungkinkan dan tak ada alternatif
lain, membuat mereka menjadikan gang sebagai ‘ruang publik’, ruang
untuk berbicara dan bermain. Bersamaan dengan itu, dimulailah bunyi
pukulan palu bertalu-talu, sahut menyahut, dari satu rumah ke rumah
lain, yang berarti para pengrajin sepatu mulai bekerja, dan ‘hiburan’ ini
berlangsung sampai dini hari schingga telah membuat kedua anak kami
terbiasa terlelap di tengah kebisingan lingkungan masa kecilnya.

Pemandangan siang hari lebih menarik lagi. Jemuran pakaian
mulai dibentangkan di halaman atau pagar yang tak rapi. Gang-gang
mulai diisi anak-anak dan bayi-bayi yang bermain dan membuang bekas

Jurnalisme untuk Kaum ... 67

buku ini tidak diperjualbeikan



makanan sesukanya. Sebagian besar orang tua, remaja dan terutama
anak-anak membuang sampah di mana saja mereka selesai makan. Saya
pernah meminta tolong kepada ketua RW dan RT, bagaimana agar
masyarakat diajari supaya biasa membuang sampah dalam plastik, tidak
di dalam gang. Namun, sampai selang beberapa tahun hasilnya tidak
kelihatan. Selama sepuluh tahun lebih kami tinggal di sini, kami belum
pernah melihat ada di antara pemuda/i yang pernah menyapu halaman
atau gang di depan rumahnya. Bagi mereka, memegang sapu itu terlalu
mewah. Sepengamatan kami, hanya ada beberapa rumah yang punya
sapu halaman, alih-alih tempat sampah. Meskipun sebagian besar
dari mereka memiliki telepon seluler yang tidak bisa dibilang murah.
Berkali-kali saya dan istri saya mencoba memberi contoh. Saat pagi-pagi
kami menyapu sepanjang gang, tetapi hasilnya juga tak membuat kami
bisa tersenyum. Bahkan, kadang-kadang ada di antaranya yang sembari
lewat hanya bilang, “Rajin, Bu” atau “Rajin, Pak!” Tetapi semuanya

tidak banyak berubah.

Kita tidak bisa sepenuhnya menyalahkan mereka, kalau gambaran
kaum terdidiknya juga belum banyak berubah. Kami berusaha
memakluminya, karena bagaimanapun mereka adalah cermin dari
sebuah masyarakat yang pemerintahnya belum mampu mendesain
suatu kebijakan pendidikan kewargaan yang membuat warganya sadar
bahwa lingkungan yang bersih akan membuat kita sehat dan lambat
laun akan meningkatkan kualitas hidup. Maka, tak usah heran, kalau
rendahnya pendidikan dan kemiskinan akan berarti pula kemelaratan
dan kekumuhan sikap dan cara hidup, seperti yang kami contohkan
di sini, dan schari-hari mungkin kita saksikan. Sangat disayangkan,
para elit kita yang suka berpenampilan serba mentereng, tetapi belum
mampu menuntaskan urusan cara membuang sampah warganya.
Mungkin rendahnya “visi kemiskinan” ini harus kita lihat juga sebagai
cermin dari “kemiskinan visi” dari orang-orang yang selama ini telah
kita pilih dengan susah-payah, dan kita ongkosi hidupnya dengan pajak
yang kita bayar setiap bulan lewat gaji kita.

Apa yang kami gambarkan tersebut sangat karikatural. Gambaran
dari masih hidupnya budaya kemiskinan di pinggir perkotaan.
Namun, apa yang dideskripsikan ini menggambarkan kenyataan

68 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



bahwa kemiskinan di Indonesia adalah kemiskinan masif dan
kenyal. Sebagaimana dikatakan oleh Saifuddin (2007), kemampuan
masyarakat kita menyerap tekanan kemiskinan terus menerus tanpa
gejolak yang berarti. Ini terwujud karena adanya fungsi adaptasi dan
survival berjangka pendek yang melibatkan pula golongan masyarakat
yang tidak miskin. Contoh kasus Indonesia menunjukkan, jaringan
pertemanan, suap menyuap, uang semir, mencicil barang, berhutang,
mengebon gaji, terpadu dengan budaya malu yakni rasa malu terlihat
miskin, harus tampil bagus sehingga mengakibatkan berkembangnya
gejala konsumtif di berbagai lapisan masyarakat tidak miskin maupun
miskin. Keadaan ini semakin dimantapkan karena masyarakat yang
tergolong tidak miskin atau kaya kurang memiliki sikap empati
terhadap orang yang kurang mampu, dan bahkan menonjolkan sikap
dan perilaku konsumtif yang eksklusif secara sosial dan ekonomi.

Di balik struktur dan budaya masyarakat seperti ini, sesungguhnya
terpendam bahaya yang mengancam dalam jangka panjang, yakni sedang
berlangsungnya proses perapuhan sendi-sendi sosial dan kebudayaan
yang kronis, yang tidak mampu terbaca oleh angka-angka. Proses
perapuhan itu dibarengi oleh semakin meningkatnya tekanan kekuatan
struktur dari luar yang dominan, yakni struktur ekonomi global yang
menmiliki garis-garis kebijakan dan aturan sendiri. Proses sosial budaya
kemiskinan yang berlangsung dalam masyarakat kita dalam berbagai
hal bertentangan dengan arus-utama ekonomi global yang setiap saat
mendiktekan kehendak global atas Indonesia (Saifuddin, 2007).

C. Kemiskinan sebagai Masalah Sentral

Dari uraian di atas tampak bahwa kemiskinan adalah masalah sentral
di negeri kita ini. Kemiskinan dan pengangguran adalah dua persoalan
yang sampai sekarang belum bisa dituntaskan pemerintah. Banyak
program pengentasan kemiskinan dan pengangguran tidak menyentuh
akar persoalan. Ini membuat masyarakat miskin semakin terbebani
dalam impitan ekonomi. Potret kemiskinan banyak terdapat di kota
besar di Indonesia, selain juga di desa. Tinggal di tengah permukiman
kumuh tanpa pekerjaan semakin membuat kehidupan keluarga miskin
kian berat dari hari ke hari. Tak hanya kebutuhan pokok yang terus

Jurnalisme untuk Kaum ... 69

buku ini tidak diperjualbeikan



merambat naik, keinginan menyekolahkan anak pun sulit dipenuhi.
Liputan media tentang gambaran penduduk seperti ini sudah sering
kita saksikan seperti yang muncul dalam berita-berita televisi.

Mengapa Indonesia gagal memerangi kemiskinan? Padahal
pendidikan dan kesehatan telah memakan alokasi APBN yang cukup
besar. Lingkungan dan kesetaraan gender, walaupun masih menjadi
anak tiri, kelembagaannya masih dipertahankan. Pendek kata, kita
sudah mendefinisikan persoalan secara betul, tetapi selalu gagal
dalam meraih sukses. Kenapa? (Media Indonesia, 16 Agustus 2007).
Ternyata dunia belajar dari pengalaman bahwa kemiskinan yang
masih membelenggu bagian terbesar manusia di bumi tidak semata
disebabkan ketidakmampuan negara-negara di Asia, Afrika, dan
Amerika Latin mengatasi kemiskinan di negara mereka sendiri. Oleh
karena itu, kerja sama global untuk memerangi kemiskinan menjadi
mutlak. Itulah paradigma yang mendasari Tujuan Pembangunan
Milenium (Millennium Development Goals [MDGs]).

Sejak 2006, dunia, melalui Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB),
mengubah haluan mengenai permasalahan global. Bila dekade
sebelumnya komitmen kerja sama global adalah pada pertumbuhan
ekonomi, mulai 2000, dikenal dengan era milenium, orientasi lebih
difokuskan pada pembangunan manusia melalui perang terhadap
kemiskinan. PBB menyadari bahwa kemiskinan yang membelenggu
dunia bisa diatasi bila Eropa dan Amerika memiliki kemauan memberi
dan membantu. Dalam paradigma itu disadari sebuah kemutlakan
baru, yaitu berdagang dan membantu sama pentingnya.

Sebagai anggota PBB, Indonesia salah satu penanda tangan
delapan butir deklarasi pada September 2000, yang dikenal sebagai
MDGs. Delapan butir deklarasi itu ialah penghapusan kemiskinan,
pendidikan untuk semua, persamaan gender, perlawanan terhadap
penyakit, penurunan angka kematian anak, peningkatan kesehatan ibu,
pelestarian lingkungan hidup, dan kerja sama global. Sekilas memang
tidak ada tema yang sungguh-sungguh baru dari delapan butir deklarasi
itu. Perang terhadap kemiskinan dan penyakit sudah menjadi agenda
pembangunan melalui politik anggaran nasional.

70 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Akan tetapi, fakta yang tidak bisa dipungkiri, negara berkembang
termasuk Indonesia, gagal memerangi kemiskinan. Angka kemiskinan
di banyak negara, terutama di Afrika dan sebagian Asia, malah
meningkat. Krisis global pada awal 2000, misalnya, telah menambah
angka orang miskin di Indonesia hingga mencapai separuh jumlah
penduduk. Delapan butir deklarasi sasaran pembangunan milenium
dikelompokkan dalam empat bidang besar, yaitu pendidikan, kesehatan,
lingkungan, dan kesetaraan gender. Keempat bidang itu telah memiliki
kelembagaan dalam negara Indonesia sejak lama. Keberhasilan negara-
negara di dunia melaksanakan MDGs sangat bergantung pada kemauan
dan visi jauh ke depan. Bila negara-negara di dunia memaknai itu
dengan sungguh-sungguh maka diyakini kemiskinan akan berkurang
pada 2025. Dunia yang makmur akan menyumbang bagi keamanan

global.

Namun, komitmen global yang demikian megah untuk
memerangi kemiskinan tentu tidak akan efektif terutama di negara
yang korup. Inilah tantangan Indonesia paling krusial. Karena itu, pers
juga harus lantang memerangi korupsi. Memerangi korupsi berarti juga
memerangi kemiskinan. Pers perlu mengangkat kasus korupsi dengan
sistematis dan hati-hati terutama di tengah iklim penuh intrik dan
pembelaan membabi-buta soal nama baik kroni, korps, atau keluarga
seperti di Indonesia.

D. Pers dan Perang Terhadap Kemiskinan
Pendapat Ali bin Abi Thalib sering disitir, “Seandainya kemiskinan

berwujud secorang manusia, niscaya aku akan membunuhnya.”
Mengapa Ali berpendapat demikian? Begitu sulitkah memberantas
kemiskinan? Dalam konteks ini, memerangi kemiskinan tidak kalah
krusialnya dibanding memerangi terorisme. Memerangi terorisme
tidak akan menghapus kemiskinan. Namun, memerangi kemiskinan
mungkin menjadi salah satu jalan untuk mengurangi terorisme. Meski,
sebagaimana dikatakan oleh Peraih Nobel Perdamaian, Muhammad
Yunus, “Kita mengamini fakta bahwa akan selalu ada orang miskin
di sekitar kita, dan bahwa kemiskinan adalah takdir manusia” (Yunus,

Jurnalisme untuk Kaum ... 71

buku ini tidak diperjualbeikan



20006). Tetapi mengapa masih banyak orang yang membuat sejarah bagi
kaum miskin!?

Milenium baru disambut dengan impian yang megah, meski
akhir impian itu tergilincir dalam berbagai peperangan dan peristiwa-
peristiwa kekerasan yang terjadi di berbagai belahan dunia. Salah
satu Tujuan Pembangunan Milenium yang terkait dengan dampak
globalisasi adalah perbaikan kualitas kehidupan warga-warga yang
paling miskin di dunia. Isu-isu paling krusial yang dihadapi negara-
negara berkembang, seperti kemiskinan, kelaparan, kesenjangan
pendidikan, ketidaksetaraan gender, angka kematian ibu dan anak,
HIV/AIDS dan degradasi lingkungan adalah persoalan yang mendapat
perhatian yang serius. Pemerintah dan para mitra diharapkan melakukan
upaya-upaya yang serius dan sistematis untuk mencapai semua tujuan
tersebut. Begitupun pers diimbau agar terlibat aktif dalam memerangi
pengangguran, kemiskinan, dan nasib golongan masyarakat bawah
yang kehidupannya termarjinalkan.

Barangkali itulah sebabnya Ketua Dewan Pers waktu itu, Ichlasul
Amal pernah mengajak media di tanah air agar mengarahkan fokus
perhatian ke masalah kemiskinan. Dalam orasi kebudayaan bertema
“Posisi Pers dalam Merekat Paham Kebangsaan”, Amal (2000)
mengingatkan bahwa fokus pers untuk mengangkat isu kemiskinan
sangat layak diketengahkan kembali. Oleh karena itu, apabila fokus
baru tidak diperoleh, kebebasan pers bisa jadi bumerang bagi kehidupan
pers itu sendiri. Kebebasan pers harus digunakan untuk mengangkat
persoalan kemiskinan, sebagai wujud terjemahan faham kebangsaan.
“Persoalan kemiskinan cenderung ditelantar kan oleh pemerintah. Agar
dapat muncul ke permukaan, fungsi pers sangat penting. Ini jadi fokus
faham kebangsaan dalam era kebebasan pers yang diperoleh dengan
susah payah,” demikian kritik Amal (2006).

Namun, bagaimanapun pers adalah entitas bisnis. Sebagai
entitas bisnis, pers hidup dengan menjual informasi kepada publik.
Sebagaimana bisnis lainnya, motivasi utama perusahaan pers adalah
mendapatkan keuntungan finansial sebesar-besarnya. Untuk memenuhi
hasrat itu, tak jarang isu kemiskinan adalah fakta yang sulit dijual
untuk mendapatkan untung. Kini adalah era infotainment (informasi

72 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



harus bisa menghibur), jurnalisme pun dituntut bisa menghibur selain
memberi informasi. Informasi soal kemiskinan sering kali membuat
situasi depresi. Masyarakat Indonesia yang miskin, tentulah bosan jika
harus disuguhi informasi kemiskinan. Orang miskin butuh informasi
yang menghibur, misalnya, tingkah polah selebritas. Itulah sebabnya,
kemiskinan tidak pernah diberitakan dalam berita infotainment.'°

Untuk memenuhi tanggung jawab publiknya, pers berada di
garis depan dalam mengangkat persoalan kemiskinan ke ruang publik.
Apalagi bila mengingat bahwa membasmi kemiskinan sungguh
diperlukan saat ini sebagai kondisi vital bagi stabilitas, demokrasi
dan perdamaian global. Selama kaum miskin terpinggirkan dari
partisipasi dalam pertumbuhan global, perdamaian, dan pembangunan
berkelanjutan tetap tak kan berhasil. Inilah spirit yang disuarakan oleh
masyarakat pers dunia pada Hari Kebebasan Pers Dunia di Dakar,
Senegal, pada Mei 2005.

Untuk memerangi kemiskinan, pemerintah dan pers perlu
memberikan akses seluas-luasnya bagi kaum papa (#he poorest) dan
kaum tak bersuara (#he voiceless) agar suara mereka didengar. Selain itu,
kualitas informasi untuk memperbaiki kehidupan kaum papa juga perlu
ditingkatkan. Informasi seputar pendidikan dan keschatan, misalnya,
harus bisa menyentuh masyarakat paling miskin yang tak mungkin
bersuara lewat saluran-saluran komunikasi politik yang formalistik.

Dalam negara kepulauan dan masyarakat pluralistik yang cenderung
feodalistik seperti Indonesia, tidak mungkin komunikasi politik antara
warganegara dan pemerintah bisa berjalan, tanpa dukungan saluran
komunikasi yang terbuka. Tanpa media, mustahil nasib puluhan anak
balita suku Dani di Distrik Illaga, Puncak Jaya, Papua yang menderita

!¢ Menarik pendapat Ichlasul Amal, “Tugas pers dan jurnalisme bukanlah menghibur,
melainkan mengabarkan fakta dan realitas. Informasi tentang kemiskinan, teruta-
ma memang ditujukan kepada para pengambil keputusan, agar mereka lebih benar
dalam mengelola negara dan memperbaiki taraf hidup masyarakat. Rendahnya
perhatian pers Indonesia pada problem kemiskinan, jangan-jangan adalah pertanda
bahwa pers tengah mengalami kemiskinan jurnalistik.” Lihat Amal, 1. (2007, 8
Februari). Pers dan kemiskinan. Pointer makalah disampaikan pada “Konvensi
nasional media massa se-Indonesia’, dalam rangka Hari Pers Nasional di Samarin-

da.

Jurnalisme untuk Kaum ... 73

buku ini tidak diperjualbeikan



kekurangan gizi, bisa didengar di Jakarta. Tak adanya akses informasi
menyebabkan pengetahuan masyarakat pedalaman Papua mengenai
kesehatan sangat memilukan. Banyak anak dengan perut buncit,
beringus terus-menerus, dan tubuh kotor akibat kurang gizi dan jarang
mandi bisa diketahui publik berkat pemberitaan media (Kompas, 25
Januari 2006). Begitupun kasus busung lapar bayi-bayi tak berdosa
menjadi parodi di tengah gemerlap hutan beton Jakarta, setelah pers
dan televisi kita gencar memberitakannya, justru menjelang pemerintah
menaikkan harga BBM. Semua itu menjadi gamblang karena jurnalis
terjun ke lapangan, merekam kondisi kehidupan kaum papa, dan
menuliskannya dalam reportase human interest yang empatik.

E. Semiotika Kemiskinan

Menurut tokoh kajian budaya (cultural studies), Stuart Hall (1992),
dalam Discourse and Power, seorang jurnalis tidak pernah menyampaikan
makna tunggal tentang suatu peristiwa melainkan banyak makna
(multiple-meanings). Makna yang satu mungkin lebih ditekankan dan
diutamakan dari yang lain. Dari kacamata ini, sajian berita kemiskinan
menjadi gugusan tanda yang menawarkan makna berbeda-beda,
bergantung sudut pandang sang jurnalis. Sudut pandang jurnalis ini
dipengaruhi oleh norma dan nilai yang dipegangnya.

Bahwa suatu kasus kemiskinan bisa disajikan dari berbagai
sudut pandang (news angle) dan ditempatkan di halaman tertentu,
mencerminkan visi pers dalam memandang “nilai berita” kemiskinan.
Itu sudah jelas terlihat, tetapi kenyataan bahwa sudut pandang jurnalis
memegang peran krusial untuk mengangkat fakta dari sisi yang
memungkinkan hal-hal tersembunyi di balik realitas kemiskinan yang
tidak kasat mata menjadi wacana media yang multi-interpretasi. Itu
adalah hal yang belum sepenuhnya jelas.

Ulrike Meinhof (1994), dalam From the Street to the Screen,
mengemukakan bahwa kemiskinan bisa didekati sebagai konstruk
diskursif yang berlangsung di dalam konteks kuasa sosial dan
ideologis. Ia memperkenalkan istilah “semiotika kemiskinan” untuk
menyebut tanda-tanda kemiskinan yang tersaji di media. “Tanda-
tanda’ kemiskinan inilah yang hendaknya diselami, dibongkar, dan

74 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



diungkapkan oleh si jurnalis. Menurut Meinhof, sesungguhnya masih
banyak realitas kemiskinan yang tak tersaji di media, sementara yang
tersaji cenderung didekati di dalam kerangka individualisme dan
patologi. Ia juga mengkritik bahwa terlalu sering kemiskinan dilihat
dalam kerangka ideologi dominan sebagai persoalan individu, yang
hanya bisa dipecahkan lewat pemecahan individual (seperti bantuan
dana) dari pihak szatus quo. Citra kemiskinan juga dipandang sebagai
cacat bawaan individu atau warisan “budaya kemiskinan” daripada
sebagai aspek relasi struktur sosial (Golding dan Middleton, 1982; Hill,
2000).

Oleh karena itu, kesadaran jurnalis bahwa sajian berita yang
mereka angkat mengenai kasus kemiskinan bisa memberi pengaruh
bagi publik dan pemangku kebijakan, kian menuntut kemampuan
si jurnalis dalam menerjemahkan tanda-tanda kemiskinan (signs of
poverty) di dalam ruang media (Meinhof, 1994). Teks atau foto berita
seputar kemiskinan yang dimuat di media tak bisa lepas dari praktik
diskursif yang melibatkan berbagai aktor (jurnalis, editor, industri
media, publik pembaca, dan ideologi politik).

Selama ini wacana kemiskinan sering didekati dari pendekatan
statistik-kuantitatif. Ini tidak salah, untuk memberikan gambaran
makro (umum) mengenai kemiskinan. Namun, sayangnya sering hanya
memberi gambaran permukaan. Pendekatan ekonomistik pemerintah
yang terfokus pada angka-angka kemiskinan, tak akan terlalu berarti
bila pers tidak membuat angka-angka itu menjadi data kualitatif
yang berbicara. Pers perlu meningkatkan intensitas liputan mengenai
persoalan kemiskinan dari berbagai sudut pandang. Jika perhatian kita
terletak pada bagaimana kemiskinan diberitakan di media, langkah
selanjutnya adalah bagaimana berita kemiskinan tak hanya menyentuh
dimensi kognisi publik. Namun, juga bagaimana agar publik bisa
merasakan bahwa teks media menjadi kekuatan motivasi untuk
bertindak. Oleh karena itu, kondisi kehidupan dan situasi mereka
dalam bertahan hidup dan menjalani hidup sehari-hari juga perlu
disorot seperti dari sudut bagaimana kaum miskin bisa bangkit dan
keluar dari lingkaran kemiskinan.

Jurnalisme untuk Kaum ... 75

buku ini tidak diperjualbeikan



Dalam hal ini, dalam mengangkat kasus kemiskinan, jurnalis
sebaiknya memahami dimensi afektif hubungan teks dan publik
pembacanya. Bahwa mediasi kemiskinan yang lahir dari kepekaan
jurnalis akan menghasilkan reportase jurnalistik yang memberi
kekuatan moral bagi pembacanya. Dalam memerangi kemiskinan yang
akut seperti saat ini, dibutuhkan gagasan-gagasan kreatif seperti yang
diperkenalkan oleh Martin Bell MP (1995), mantan reporter perang
BBC, dalam mengembangkan semacam “jurnalisme cinta” (journalism
of attachment), yakni “jurnalisme yang peduli dan sekaligus paham.”

Kesadaran bahwa bahwa dalam menghadapi penderitaan manusia
di tengah kecamuk perang, konflik, bencana alam, kelaparan, dan
kemiskinan, seorang reporter perlu menunjukkan sikap peduli dan
empati. Para eksekutif pemberitaan menyebut dengan antusias
mengenai pentingnya “reporter yang terlibat” yang mencerminkan
keterlibatan emosi individual. Bukankah Alex Gerlis dari BBC suatu
kali pernah menulis, “Dengan memiliki pemahaman yang lebih baik
mengenai dimensi emosional dari sebuah cerita, kemungkinan besar
kita benar-benar akan melakukan pekerjaan jurnalistik dengan lebih

baik.”

Jurnalis yang bergerak dalam liputan masalah kemiskinan
atau banyak bergumul dengan persoalan kaum miskin, barangkali
bisa menjadikan profesinya sebagai wahana untuk ikut berjuang
memberikan harapan bagi kehidupan yang lebih baik bagi anak-anak
kaum miskin di Indonesia. Jurnalis untuk kaum miskin bisa membuka
ruang dialog bagi ditemukannya cara-cara terbaik untuk menciptakan
peluang bagi rakyat agar bisa hidup secara layak di alam kemerdekaan.

Kalau Muhammad Yunus membayangkan sebuah dunia yang
bebas dari kemiskinan bukanlah utopia. Mengapa kita tidak mencoba
merealisasikan impian itu dengan profesi yang kita geluti, dengan tetesan
tinta dan keringat yang kita curahkan? Bahwa suatu saat nanti, entah
kapan, kemiskinan hanya akan kita saksikan di museum kemiskinan.
“Saya percaya sepenuh hati bahwa kita bisa menciptakan dunia yang
bebas-kemiskinan bila secara kolektif kita mempercayainya. Dalam
dunia yang bebas-kemiskinan, tempat satu satunya Anda bisa melihat
kemiskinan adalah di museum-museum kemiskinan,” demikian kata

76 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Peraih Nobel yang merintis Grameen Bank, yang amat berjasa untuk
memperbaiki nasib perempuan miskin di Bangladesh tersebut.

Demokrasi tanpa keadilan tidak banyak berguna. Ketidakadilan
yang paling nyata adalah kemiskinan dalam berbagai wajah. Budaya
jurnalisme yang berpihak pada kaum miskin diperlukan untuk
mendorong pemerintahan Indonesia yang berorientasi pada keadilan
dan berpihak pada kaum miskin. Jurnalisme yang punya misi
memerangi kemiskinan menyajikan berita kemiskinan dengan berbagai
cara untuk menarik publik pembaca dan pemangku kebijakan. Dengan
“semiotika kemiskinan”, kita memahami lebih dalam tanda-tanda
kemiskinan yang tersaji di halaman media. “Tanda-tanda’ kemiskinan
ini yang diselami, dibongkar, dan diungkapkan oleh si jurnalis peliput
kemiskinan.

Bahwa suatu kasus kemiskinan bisa disajikan dari berbagai
sudut pandang (news angle) dan ditempatkan di halaman tertentu,
mencerminkan visi pers dalam memandang “nilai berita” kemiskinan.
Kemudian, sudut pandang jurnalis berperan penting untuk mengangkat
fakta dari sisi yang memungkinkan hal-hal tersembunyi di balik realitas
kemiskinan yang tidak kasat mata itu menjadi wacana media yang
multitafsir.

Jurnalisme untuk Kaum ... 77

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi [ul nynq




BAB IV

Pers Pasca-Orde Baru:
Antara Panik Politik dan Tirani Massa

“Pers bebas mungkin baik, mungkin pula buruk, tetapi yang
pasti, tanpa kebebasan, pers tidak mempunyai arti apa-apa
selain kebobrokan.”

(Albert Camus)

Tatkala Soeharto, “smiling general” turun dari tampuk kekuasaan
banyak orang menyambutnya dengan rasa suka cita yang dalam.
Pekik reformasi bergema ke seantero negeri. Orang-orang turun ke
jalan, para pejuang Reformasi saling bersalaman, anak-anak muda
berpelukan, beberapa ibu membagikan nasi tumpeng, dan sejumlah
anak tertawa riang. Tak terasa air mata pun menetes.... Keharuan
spontan menyaksikan sebuah “keajaiban”. Telepon seluler berdering,
dari seorang teman yang tampak sudah tak sabar melampiaskan rasa
riangnya, “Selamat, kita merdeka!”.

Hari itu, 21 Mei 1998, matahari harapan sebuah bangsa yang
sekian lama tenggelam di balik pemasungan politik, mulai bersinar lagi.
Angin kebebasan kembali berhembus. Koridor demokrasi perlahan
mulai terkuak. Matahari kebebasan yang sekian lama dinanti mulai
bersinar. Bahtera harapan kembali ditambatkan kepada pilar-pilar
demokrasi yang sekian lama tenggelam dalam jebakan kekuasaan.
Ruang publik yang sebelumnya penuh dengan jaring-jaring kekuasaan
yang setiap saat siap menenggelamkan kebebasan pers, setelah reformasi

79



bergulir, tiba-tiba sirna. Memang, sudah diakui secara luas bahwa
gerakan politik demokratis atau pun anti demokratis baik nasional
maupun internasional semakin bergantung pada media. Sekalipun
media bukan penyebab utama turunnya rezim Soeharto. Namun, pada
puncaknya media dengan dramatis merekam datangnya akhir sebuah
era tatanan politik cukup kekar yang pernah kita saksikan dalam sejarah
politik Indonesia pasca-kolonial.'”

Mungkin ada manfaatnya mengenang kembali bahwa proses
demokratisasi di Indonesia memang dibimbing bukan oleh pembaruan
institusional maupun konstitusional. Sebagaimana dikatakan oleh
seorang pengamat, awal proses itu digerakkan oleh de facto kebebasan
pers yang bangkit persis di penghujung era rezim Soeharto. Presiden
Habibie, sebagai pengganti Soeharto saat itu, mungkin tak mampu
membalikkannya seandainya pun ia hendak melakukannya. Terlebih
setelah tantangan kubu militer dengan jelas ditolak (Emmerson, 2002).

Saat itu berita-berita sensasional menyeruak, desas-desus dijadikan
kepala berita, tidak jarang memudahkan penyebaran dan peningkatan
intensitas ketidakpuasan massa rakyat yang dalam beberapa kejadian
bahkan berujung dengan kekerasan. Jika demokratisasi di Indonesia
telah membuka ruang untuk melontarkan dan menyalurkan kritik,
ketidakpuasan, kekalutan, dan bahkan kebencian, ia juga membuka
peluang bagi kekuatan-kekuatan anti-demokrasi untuk memanfaatkan
media demi meraih keuntungan dalam pertarungan memperebutkan
kekuasaan politik yang ditinggalkan Soeharto. Tak heran kalau saat
itu tokoh reformasi paling terdepan, M. Amien Rais, mengingatkan
akan adanya penelikung-penelikung reformasi, yang disebutnya sebagai
‘reformis kesiangan’.

7" “Menurut kami, media massa bukanlah penyebab runtuhnya rezim Soeharto.
Namun, di balik pori-porinya, terlihat jelas bahwa tatanan sosial sudah hampir
berakhir.” (The media, we argue, did not cause the demise of the Soeharto re-
gime. But in its pores, one could see the impending end of an order), demikian
menurut K. Sen & D. T. Hill, dalam pengantar karya mereka menyoroti media di
Indonesia. Untuk lebih jauh, lihat Sen, K. & Hill, D. T. (2000). Media, culture,
and politics in Indonesia. Oxford University Press.

80 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Ketika rezim Soeharto turun, perlahan tetapi pasti wajah pers
Indonesia ikut berubah.'® Suara-suara alternatif yang sekian lama
mengendap di balik bilik kebisuan publik tiba-tiba menyeruak, seperti
burung yang lepas dari sangkarnya, terbang ke sana kemari. Wajah
pers Indonesia pasca-Soeharto, seperti kuda lepas dari kandangnya,
meloncat-loncat, seakan berlari tanpa arah dan mendengus-dengus
ke mana saja. Sayangnya seperti sejarawan Taufik Abdullah (2001b)
mengingatkan, euforia kebebasan yang tak dipagari oleh rasa tanggung
jawab cenderung menjadi kebablasan.

Apa yang dilukiskan tersebut masih relevan untuk melihat
perkembangan wajah pers kemudian. Terutama bila melihat wajah
media populer dan tayangan televisi swasta akhir-akhir ini. Perubahan
wajah media setidaknya bisa dilihat secara gamblang ketika rambu-
rambu pemberitaan sudah mulai melonggar. Batas-batas wilayah
pemberitaan yang sebelumnya dianggap tabu akhirnya sirna bersamaan
dengan hembusan angin Reformasi.

Memang, hampir pada setiap titik balik pergolakan politik, selalu
tersembul fajar harapan dan kecemasan. Dengan tumbangnya Presiden
Socharto pada bulan Mei 1998, Indonesia seperti sedang menyeberangi
ngarai besar dalam perjalanan sejarah politik bangsanya. Rasanya,
hampir mustahil membayangkan negeri ini akan berhasil keluar
dari kemelut dan kelokan tajam sejarah bangsanya, sekiranya tidak

'8 Dedy N. Hidayat, ilmuwan komunikasi dari Universitas Indonesia, mengambar-
kan perubahan saat itu secara kritis dalam konteks ekonomi politik yang lebih luas.
Menurutnya, “Menjelang dan sesudah berakhirnya kekuasaan Socharto, pelbagai
dimensi perubahan struktur ekonomi-politik pers di tanah air bisa disimpulkan
sebagai produk tindakan para pekerja pers atau produk interaksi penguasa, pemilik
modal, dan pekerja pers, di mana dalam kondisi saat itu para pekerja pers memiliki
kapasitas yang relatif lebih besar untuk melakukan tindakan signifikan. Produk
teks isi media yang dihasilkan juga mengalami perubahan. Perubahan teks isi
media tersebut, bagaimanapun juga, memberikan kontribusi kepada eskalasi atau
akumulasi tekanan-tekanan terhadap stabilitas hegemoni penguasa dan kemapanan
strukeur politik otoritarian Orde Baru.” Lihat Hidayat, D. N. (2000). Jurnalis,
kepentingan modal, dan perubahan sosial. Dalam D. N. Hidayat dkk. (eds.), Pers
dalam ‘revolusi Mei’: Runtuhnya sebuah hegemoni. Gramedia Pustaka Utama,
khususnya, hlm. 442.

Pers Pasca-Orde Baru: ... 81

buku ini tidak diperjualbeikan



ada kekuatan kolektif yang mau menanggung resiko melakukannya.
Kekuatan-kekuatan masyarakat sipil yang tiba-tiba bangkit bersatu
untuk menyeberangi ngarai itu telah membangkitkan kesadaran dan
optimisme bahwa kita sebagai bangsa harus berubah! apa pun risikonya!

A. Bebas dari Apa? Bertanggung Jawab kepada Siapa?

Usaha meraih kebebasan pers di Indonesia ternyata tidak mudah.
Atmakusumah, seorang tokoh penyuara kebebasan pers cukup
berpengaruh di tanah air pernah menggambarkan,

Kebebasan pers dan berekspresi muncul kembali di Indonesia
dari perjalanan panjang setelah menghilang selama 40
tahun—atau lebih kurang dua generasi—antara 1950-an
dan 1990-an. Dalam satu dasawarsa terakhir kita berupaya
membangun kembali kebebasan ini—yang pada suatu masa,
setengah abad yang lampau, pernah berkembang di negeri ini
dalam pemerintahan Presiden Soekarno pada awal 1950-an

(Atmakusumah, 2008: 4).

Sebagai banteng terakhir demokrasi, kebebasan pers adalah harapan
kita untuk melanjutkan idealisme pers bebas yang memiliki tujuan
pendidikan. Akan tetapi, terbukti harapan ideal itu tidak selamanya
tumbuh di lahan politik yang subur.

Dalam lintasan sejarah politik yang dilalui bangsa ini, harapan dan
kecemasan masyarakat terpantul dalam kehidupan pers. Pers Indonesia
tumbuh di antara harapan dan kecemasan masyarakatnya. Pers juga
berkembang di antara tarik-tolak kepentingan masyarakat dan negara.
Sebelum akhirnya tergencet di antara kepungan modal dan kuasa.
Ketika berbicara tentang problem demokrasi dan kebebasan pers di
tanah air, dengan sedikit bernada parodi, Paul Tickell, pengamat pers
dari Universitas Flinders, Australia, pernah mengajukan pertanyaan
bahwa media di Indonesia itu sebenarnya “Free from what? Responsible
to whom?” Pers di Indonesia itu bebas dari apa? Lalu, bertangung jawab
kepada siapa?

Di bawah rezim Orde Baru, pers Indonesia diejek oleh para
wartawan asing sebagai “Anjing Ompong” (Kaye, 1986; Hanazaki,

82 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



1996). Namun, meski pers ditindas seperti di era Orde Baru, sejarah
menunjukkan bahwa minat pembaca tetap bertambah dan daya
juang insan-insan pers yang merindukan kebebasan tak pernah mati.
Penindasan kebebasan pers oleh negara memang membuat pers menjadi
tumpul dan tiarap. Pembaca yang tidak berminat pada pers yang tumpul
masih menaruh harapan terhadap media alternatif. Marjinalisasi pers
oleh negara memang membuat pers marjinal untuk sementara, tetapi
terbukti keinginan orang untuk bebas tetap hidup. Meskipun dengan
menerbitkan pers di bawah tanah atau selebaran gelap.

Sepanjang  sejarah Indonesia modern, pemerintah selalu
memandang pers sebagai bahaya potensial yang menjadi saluran
suara kaum oposisi dan pembangkang. Negara memang selalu ingin
tampil sebagai “penguasa informasi” dan menjadikan pers sebagai
saluran propaganda untuk mengusung makna yang sudah mengalami
hegemoni dan distorsi demi kepentingan status quo (Chomsky, 1987;
Herman & Chomsky, 1998). Dengan berbagai cara, pemerintah
selalu berupaya mengontrol pers secara represif. Mereka tidak hanya
mempraktikkan “budaya telepon” untuk meneror kebebasan, tetapi bila
perlu memberangus penerbit dan menghilangkan nyawa wartawannya.
Pemerintah memang tidak melakukan mobilisasi, memanfaatkan atau
mempunyai pers sendiri untuk tujuan politiknya.

Saat ini pers Indonesia tampaknya sedang mengalami transformasi
sebagai medium informasi sejalan dengan percumbuhan ekonomi dan
dinamika masyarakat. Meskipun kita tidak bisa menentukan secara pasti
apakah karena dorongan ekonomi (misalnya, pasar yang potensial) atau
karena perubahan kesadaran, media cetak Indonesia kemudian pernah
berkembang ke arah peningkatan dalam hal spesialisasi dan segmentasi.
Sejak periode Orde Baru kita bisa menyaksikan perkembangan
penerbitan-penerbitan khusus, mulai dari majalah wanita, penerbitan
khusus remaja dan anak-anak, hingga majalah untuk berkebun (Tickell,
1992).

Bersamaan dengan transfomasi pers itu, akses masyarakat terhadap
pers yang biasanya diukur dari tingkat kepembacaan (readership) juga
kian meningkat dibandingkan dengan masa-masa sebelumnya. Isu-isu
yang diliput pers juga semakin beragam. Jika pluralisme dipandang

Pers Pasca-Orde Baru: ... 83

buku ini tidak diperjualbeikan



sebagai suatu ciri demokrasi, pers Indonesia benar-benar bergerak ke
arah sana.

Ketika modal dan kuasa mengepung pers seperti yang
berlangsung sejak era 1990-an, perusahaan penerbitan pers menjadi
lebih menyerupai “pedagang” yang tanggap terhadap permintaan
pasar, daripada menyerupai “politisi”. Orang menyebut fenomena
komersialisasi dalam kehidupan pers telah menjadikan pers sebagai
industri atau “pers industri’. Daniel Dhakidae (1991) menyebut era
pers ini dengan istilah cukup sederhana tetapi pas, sebagai “kapital
memproduksi jurnalisme”, yang pada gilirannya menjadi “jurnalisme
penghasil kapital”. Kalau “politisi” biasanya mengendalikan pers dengan
merekayasa hukum dan intimidasi maka “pedagang” mengendalikan
pers dengan memanfaatkan kepemilikan modal atau saham untuk
mengontrol isi media atau mengancam wartawan yang “nakal”.

Di bawah kepungan modal dan kuasa, pers Indonesia hidup di
antara angan-angan untuk tumbuh menjadi institusi tempat menyemai
benih-benih profesionalisme dan demokratisasi di lahan politik yang
keras oleh friksi dan pertarungan politik. Di masa transisi politik,
pers merekam denyut nadi perubahan itu, mencatat hari-demi-hari
pergulatan politik yang seakan tak pasti. Teks-teks yang hidup dalam
pers pun mengalir bersama dengan perubahan itu. Tak heran seperti
juga pernah dikatakan kritikus media, Ben H. Bagdikian (1981), dalam
karyanya yang cukup terkenal, 7he Media Monopoly: “Media massa
menjadi otoritas pada setiap saat mengenai apa yang benar dan apa
yang salah, apa yang nyata dan apa yang fantasi, apa yang penting dan
apa yang remeh-temeh.”

B. Sektarianisme dan Sensasionalisme di Ruang Publik

Sewaktu Abdurrahman Wahid yang sering disapa Gus Dur tampil ke
puncak pimpinan pemerintahan RI melalui pemilihan umum yang
dipandang paling demokratis, insan pers mulai menaruh harapan besar
kepadanya, karena Presiden Gus Dur dinilai akan membuka peluang
bagi iklim kebebasan pers, seperti yang sudah dirintis sebelumnya oleh
Presiden B. J. Habibie. Di era pemerintahan Gus Dur, pers hidup
dalam euforia reformasi dan sering kali menjadi cermin pertarungan

84 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



politik secara terbuka. “DPR versus Gus Dur” atau “Pro-Gus Dur
versus Kontra-Gus Dur”. Wacana perbincangan politik tidak bisa lagi
dikendalikan sepenuhnya oleh negara dan wacana masyarakat sipil kian
menguat. Namun, unsur-unsur sektarianisme yang sering mengemuka
dalam ruang publik tetap saja belum banyak berubah. Bahkan, dalam
beberapa hal kian menguat (Siregar, 2001 & 2006).

Kalau kita melihat ke belakang, keberhasilan industri pers seperti
tampak pada peningkatan tiras dan pemasukan iklan yang berjalan
seiring dengan pengendalian pers oleh pemerintah dan pemodal, sejauh
ini memang telah membuat pers Indonesia menjadi kurang militan dan
lebih banyak menonjolkan sikap defensifnya. Namun, pada masa itu
pula pers Indonesia justru benar-benar menikmati keterbukaan, tidak
hanya dalam hal membongkar praktik “KKN” rezim sebelumnya, tetapi
juga terbuka dalam hal “buka-bukaan”. Rupanya, pada saat jurnalisme
investigatif mulai dirintis untuk mengungkap kasus manipulasi uang
negara, saat yang sama “tabloid kuning” yang mengumbar hasrat libido
alias selera rendah masyarakat juga dengan bebas tumbuh.

Sejarah sering bergerak di luar jalur kendali manusia. Tatkala angin
kebebasan sepoi-sepoi mulai dirasakan pers sehingga insan pers tidak
perlu lagi mencemaskan ancaman “pedang SIUPP”, tiba-tiba saja kita
dikejutkan ketika angin reformasi itu seolah berubah menjadi badai
karena kembalinya cara-cara lama dalam menekan pers yang sedikit
banyak juga ikut memengaruhi daya kritis pers. Mungkin untuk
contoh kasus, ada baiknya kita ketengahkan kembali peristiwa seperti
yang terjadi pada Sabtu, 6 Mei 2000, tatkala puluhan orang berseragam
loreng hijau memasuki Kantor Harian Jzwa Pos. Mereka adalah Barisan
Serbaguna (Banser) Gerakan Pemuda (GP) Ansor. Mereka dikabarkan
merangsek masuk ke ruang redaksi, dan seperti banyak diberitakan
media saat itu, mereka mencabuti kabel saluran telepon dan kabel
komputer. Keesokan harinya koran terbesar di Jawa Timur ini tidak
terbit.

Unjuk kekuatan Banser kepada harian Jawa Pos, untuk menyebut
satu contoh sejarah, dengan alasan ada kesalahan berita yang tidak
mengenakkan tokoh atau organisasi di sekitar Presiden Gus Dur, jelas
secara psikologi politik akan berdampak tersemainya kembali benih bagi

Pers Pasca-Orde Baru: ... 85

buku ini tidak diperjualbeikan



hidupnya gaya militerisme dalam menyelesaikan persoalan. Apalagi di
hadapan kepanikan politik seperti saat itu, penguasa dan massa bisa saja
menjadi sangat reaktif, karena bercampur-aduknya informasi, fakta,
kebenaran dengan rumor dan gosip politik. Sementara panik politik
tercermin dari pergulatan kekuatan koalisi yang berganti-ganti dari
fraksi-fraksi yang saling bersaing juga kian memuncak terutama ketika
saling gugat dan saling tuding menjadi gaya hidup para politisi kita.

Apalagi ketika kekuasaan dan pengaruh semakin tidak terpusat
maka hal tersebut tidak hanya akan jatuh ke tangan sejumlah pejabat
yang kuat, para pemimpin partai, atau petinggi militer yang masih ingin
berkuasa, atau pun pengusaha yang berpolitik, tetapi juga akan jatuh ke
tangan massa. Kekhawatiran banyak orang beralasan, kalau dulu pers
ditekan negara schingga kebenaran menjadi milik penguasa maka kini
pers bisa ditekan massa sehingga kebenaran “di luar sana”. Kita khawatir
kalau hukum tak ditegakkan maka massa akan menjadi hukum itu
sendiri. Kita layak cemas, karena massa yang sangat emosional bisa saja
sewaktu-waktu berubah menjadi anarki dan kebenaran pun akhirnya
dipaksakan oleh tirani massa. Ini jelas merupakan salah satu ancaman
serius bagi demokrasi.

Kekerasan-kekerasan terhadap pers dan jurnalis memang
masih sering terjadi. Data yang dihimpun oleh LBH Pers, misalnya,
menunjukkan dengan gamblang bahwa sepanjang 2003-2009 tercatat
tidak kurang dari 131 kali kekerasan fisik dan 104 kali kekerasan non-
fisik terhadap jurnalis di Indonesia. Tercatat, polisi, masyarakat, petugas
keamanan, anggota TNI, dan preman masih menempati posisi teratas
dan paling sering melakukan kekerasan terhadap jurnalis. Kekerasan
paling fatal bahkan sampai mengakibatkan kematian (Tim LBH Pers,
2010).

Harus diakui bahwa masyarakat memang membutuhkan
pemberitaan pers yang didasarkan fakea, jujur, fair, dan berimbang.
Seperti halnya kita juga membutuhkan LSM Media atau media watch
yang netral supaya media tidak kebablasan. Kita juga membutuhkan
kesadaran masyarakat atas hak-haknya sebagai konsumen yang menjadi
kekuatan kontrol atas pemberitaan media yang mungkin saja sudah
kebablasan sehingga merugikan masyarakat dan misi pers itu sendiri.

86 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Namun, pada saat yang sama, kita juga membutuhkan pers yang
tetap kritis terhadap masyarakat dan pemerintah, supaya dialog bisa
berlangsung dan kehidupan demokrasi bisa berjalan. Untuk itu, kita
membutuh panduan etik dalam kehidupan pers dan dalam kehidupan

politik yang mungkin selama ini hanya menjadi impian di atas kertas.

Untuk menumbuhkan budaya jurnalisme investigatif, misalnya,
jelas kita membutuhkan pers yang sanggup menjalankan mekanisme
check and re-check dan melakukan cover both sides dalam pemberitaannya.
Supaya fakea tidak dikalahkan opini menang sendiri, supaya realitas
tidak digantikan ilusi, dan supaya kebenaran tidak dimanipulasi dan

dikebiri.

C. Tren Pers Pasca-Soeharto

Menyaksikan dengan saksama wajah pers Indonesia pasca-Orde Baru,
memang memperlihatkan ada di antara pers kita yang sudah seperti
kuda mabuk kebebasan sehingga tak heran kalau acapkali dituding
pers sudah kebablasan. Kalau kita coba melukiskan perkembangan pers
Indonesia akhir-akhir ini, setidaknya ada beberapa hal penting yang
menunjukkan perubahan wajah pers pasca-Socharto (Suranto et al.,
1999).

Pertama, deregulasi media yang dilakukan rezim pasca Soeharto,
seperti ditandai dengan dipermudahnya memperoleh izin dan bahkan
akhirnya dicabutnya sistem SIUPP telah menyebabkan maraknya
penerbitan pers. Sayangnya peningkatan kuantitas media, belum
dengan sendirinya disertai oleh perbaikan kualitas jurnalismenya. Ini
kita rasakan baik dalam bidang media cetak maupun media elektronik
atau digital, terutama media yang muncul selama era pasca-Reformasi
ini.

Dalam dunia media cetak, bahkan mulai menguat tanda-tanda
adanya di antara media yang hanya menjual gosip alias desas-desus
dengan warna pemberitaan yang kental keberpihakan atau penyudutan
kepada suatu tokoh/golongan tertentu. Sering kali ini di lakukan tanpa
didukung fakta yang kuat, selain hanya potongan-potongan komentar
yang tidak seimbang dari hasil wawancara yang kurang mendalam.
Kalau kita cek sumber beritanya tidak akan sulit menemukan bahwa

Pers Pasca-Orde Baru: ... 87

buku ini tidak diperjualbeikan



mereka belum melakukan teknik cover both sides, yakni meliput sesuatu
peristiwa dari dua sisi supaya seimbang.

Sementara media yang cenderung partisan terus melakukan
“sensasionalisme bahasa” seperti tampak lewat pemilihan judul
(headlines) yang bombastis atau desain cover yang norak, majalah dan
tabloid hiburan justru melakukan “vulgarisasi” dan “erotisasi” informasi
seks. Mereka mengemas pornografi atas nama seni dan estetika. Oleh
karena itu, ketika ada protes dari sebagian komunitas pembaca yang
masih menjunjung tinggi nilai dan norma agama, pengelola majalah
dan tabloid populer yang menjual keseronokan itu dengan mudahnya
berdalih: “Jangan sok moralis elu!”, “Ah, mereka kan enggak ngerti seni,
enggak punya selera estetis.” atau, “Ah, mereka kan enggak menghargai
keindahan tubuh perempuan!” stau, celakanya lagi ada pembela “seni
untuk air seni” ini yang mengatakan: “Ah, porno itu kan hanya tafsiran
dan persepsi mereka saja.”.

Di  Indonesia, tabloid dan majalah  “kuning”  yang
mengkomoditaskan sensasi di sekitar wilayah dada dan paha, atau yang
mengumbar bahasa-bahasa konsultasi seks yang vulgar dan norak di
media (termasuk juga kini sejumlah acara bernuansa seks yang vulgar
di TV dan radio swasta), memang muncul bersamaan dengan angin
kebebasan pers pada umumnya. Media yang menjual seks ini, sekalipun
rendah dari segi kualitas jurnalistiknya, tetapi tetap bisa bertahan
hidup. Ini bukan hanya karena ia punya segmen pembaca, pendengar,
atau pemirsanya yang setia.

Akan tetapi, mungkin karena mereka punya massa dan ideologi
pendukungnya. Salah satunya adalah pendukung pendapat yang
mengatakan bahwa membicarakan perkara seks secara terbuka itu
dianggap baik bagi pendidikan seks dan memamerkan perempuan lebih
dari setengah telanjang itu dianggap wujud dari kreativitas seni atau
ungkapan estetik. Padahal yang sebenarnya sedang berlangsung adalah
sebuah keberhasilan ideologi kapitalisme membungkus eksploitasi
perempuan atas nama seni. Yang terjadi bukanlah seni untuk seni,
tapi seni untuk air seni. Untuk meminjam kata-kata dramawan W.S.
Rendra.

88 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Selanjutnya, melihat perkembangan media elektronik, secara
kuantitas stasiun televisi di tanah air kini sudah mencapai angka
ratusan stasiun. Belum lagi kalau kita memasukkan berkembangnya
televisi lokal, televisi berjaringan, televisi kabel dan berbayar
(berlangganan) yang juga semakin menunjukkan perkembangannya.
Namun, menyambut semakin banyaknya stasiun televisi swasta akhir-
akhir ini kita layak prihatin dengan persoalan kualitas budaya televisi
kita karena tayangan televisi tampak masih terjebak dengan logika
keseragaman (homogenitas) mata acara. Kalau suatu stasiun dianggap
berhasil menayangkan kuis, dangdut, telenovela Amerika Latin, serial
romantika India atau serial laga Mandarin, dan hantu sensual atau
adu jotos di tengah malam maka stasiun yang lain pun bisa dipastikan
akan mengikuti kemudian. Bahkan, kini nyaris semua stasiun televisi
swasta memiliki acara-acara bernuansa kriminalitas, gosip, mistik, dan
seks yang terkesan dikemas dengan vulgar dan gampangan. Vulgarisasi
pengemasan acara bernuansa seks yang sering diberi embel-embel “17
tahun ke atas” bahkan ada kesan ingin menunjukkan secara gampangan
bahwa “seks itu bukan sesuatu yang tabu”. Padahal, yang terjadi acara-
acara seperti itu malah bisa memerosotkan perkara kehidupan seks
hanya sebatas onderdil atau instrumen pemuasan hawa nafsu atau
hubungan badan saja.

Begitu pula dengan sistem bintang di layar kaca. Kita akan
melihat logika keseragaman isi. Acara-acara baik kuis, sinetron, atau
pun drama komedi hanya berkisar di seputar artis yang itu-itu saja.
Hal yang lebih menggelikan lagi, untuk acara kuis justru hanya sekadar
gonta-ganti peran beberapa artis saja. Pada suatu acara, seorang artis
yang kebetulan lagi laris menjadi pembawa acara, pada acara lain, dia
sebagai pesertanya, atau pada suatu acara, artis A mewawancarai hobi
artis B, dan pada acara lain, artis B mewawancarai kegiatan akhir pekan
artis A. Tampaknya tayangan remeh-temeh seputar gosip artis atau
sinetron dengan dialog-dialog yang masih terkesan dangkal dan dibuat
seadanya masih akan menjadi primadona televisi swasta kita. Rupanya,
kini bersamaaan dengan kebangkitan industri hiburan di tanah air, artis
dan selebritas—sekalipun prestasinya biasa-biasa saja—benar-benar
lagi naik daun. Mungkin fenomena ini lebih mencerminkan budaya
masyarakat kita yang suka bergosip dan bersantai.

Pers Pasca-Orde Baru: ... 89

buku ini tidak diperjualbeikan



Kedua, maraknya apa yang disebut sebagai “media baru” (new
media) dan “media sosial” (social media) di kalangan masyarakat kita
akhir-akhir ini. Untuk menyebut di antaranya adalah Internet dan
teknologi multimedia yang semakin canggih. Akses Internet yang
semakin mudah dan murah kini juga membawa budaya baru dalam
pemanfaatan waktu luang (leisure time). Dengan Internet, batas-batas
ruang dan waktu telah hancur. Anak-anak begitu mudah mengakses
segala jenis informasi yang mereka inginkan. Baik yang bisa kita
kategorikan informasi yang positif maupun yang negatif. Semakin
banyak mereka menghabiskan waktu di depan komputer, semakin
berkurang waktu mereka untuk melakukan aktivitas lain. Membunuh
waktu luang dengan main video games, berselancar di dunia maya
(cyberspace), bergosip atau chatting dengan internet atau telepon seluler
kini sudah menjadi gaya hidup anak-anak muda.

Ketiga, menguatnya fenomena apa yang dikenal sebagai tesis
“imperialisme media”. Fenomena ini disebabkan globalisasi media
transnasional dan invasi produk hiburan impor yang menguasai pasar
media dalam negeri. Selain dominasi film-film Hollywood yang biasanya
sarat seks dan kekerasan, akhir-akhir ini serial telenovela Amerika Latin
dan serial laga Mandarin, serta serial romantika India dan gelombang
hiburan Korea tampaknya mendominasi tayangan acara stasiun televisi
swasta di tanah air. Untuk jenis sinetron atau film, misalnya, kini lebih
dari 60% masih diisi oleh produk impor.

Kalaupun kita melihat produk lokal, yang kita saksikan adalah
wajah yang tidak jauh berbeda dengan gaya kemasan produk impor ini.
Simaklah tema-tema sinetron kita akhir-akhir ini. Paling-paling hanya
satu dua sinetron saja yang berbicara tentang persoalan-persoalan
nyata yang dihadapi masyarakat. Hal yang dominan, tetap saja masih
romantika percintaan kelas menengah dan impian kemewahan hidup
yang hanya bisa dinikmati lewat budaya visual televisi. Ada indikasi
kuat tema-tema sinetron kita tidak banyak berbeda dengan tema-tema
film dari India dan Amerika Latin. Tampaknya ini masih menjadi
sindrom industri hiburan Dunia Ketiga: Menjual Mimpil.

Akhir-akhir ini, fenomena “imperialisme media” juga bisa kita
lihat dari kian mengguritanya media yang dikuasai oleh perusahaan-

90 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



perusahaan multinasional. Media jenis ini jelas menawarkan gaya hidup
bagi kalangan kelas menengah ke atas. Tidak hanya dari segi daya beli
atau gaya hidupnya, tetapi juga selera budayanya. Ia jelas menawarkan
nilai tertentu bagi penikmatnya. Dari rubrik dan selera budaya yang
ditawarkannya, kita bisa memastikan corak kelas menengah macam
apa yang disasarnya. Sebut saja salah satu contoh, kalau membaca
iklan Cosmopolitan, misalnya, sudah cukup serem bagi ukuran rata-
rata budaya kita. Ja menawarkan tips-tips panas dengan sensasi foto
dan vulgarisasi bahasa yang menjanjikan kepuasan seks bagi pasangan
dalam bercumbu atau bercinta. Namun, jangan lupa, majalah dan
tabloid dalam negeri pun sudah banyak yang melampaui ideologi selera
seks yang ditawarkan media semacama itu. Ini jelas sisi lain lagi dari
perkembangan wajah “jurnalisme lherr” pasca-Soeharto yang masih
membutuhkan studi tersendiri yang lebih mendalam.

Wajah pers pasca-Orde Baru yang dilukiskan secara sekilas di sini
menunjukkan bahwa persoalan kebebasan dan tanggung jawab masih
menjadi hal yang serius bagi insan pers di Indonesia. Kebebasan dan
ketidakbebasan adalah dua wilayah di mana pers selalu bergulat untuk
mendamaikan kedua titik ekstrem itu. Pendapat Albert Camus yang
dipetik di awal tulisan ini menggambarkan dilema tersebut. Sekalipun,
pada akhirnya, kebebasanlah yang bisa membuat pers berarti bagi
masyarakat. Hanya saja, kalau kebebasan sudah diraih, pertanyaan
selanjutnya yang perlu dijawab: Pers itu sudah “bebas dari apa” (fiee
from what) dan “bebas untuk apa” (free for what)? Pertanyaan ini
mungkin tak akan sepenuhnya bisa dijawab secara memuaskan. Ia
mungkin hanya bisa didekati dengan kearifan bahwa pada akhirnya
kebebasan yang diperjuangkan itu adalah kebebasan demi kemanusiaan
itu sendiri.

Pada gilirannya, di antara harapan dan kecemasan yang mengiringi
perjalanan kita sebagai bangsa, kita berharap tampilnya kekuatan massa
yang digunakan untuk menekan pers mudah-mudahan tidak akan
terjadi lagi. Kita ingin masyarakat memanfaatkan institusi hukum
untuk menegakkan keadilan, untuk menggugat pemberitaan pers
yang mungkin menyimpang atau merugikan publik. Akan tetapi,
kita juga tidak ingin “atas nama’ hukum, pemilik modal menekan

Pers Pasca-Orde Baru: ... 91

buku ini tidak diperjualbeikan



pers schingga mereka menyimpan fakta yang seharusnya diketahui
publik. Dengan maraknya pengaduan dan gugatan kepada pers dari
sebagian masyarakat, pers harus lebih berani sambil tetap hati-hati
dalam mengungkap fakta ke publik.!” Tidak sedikit penguasa dan
pengusaha yang akan mengambil cara apa pun terhadap pers kalau
merasa kepentingan mereka terganggu. Bahkan, atas nama hukum dan
kebebasan pun tak jarang ada di antara para pemangku kekuasaan dan
pemilik modal yang ingin “menghukum” pers, kalau perlu sampai pers
tersebut benar-benar mati sebagai penyuara nurani pembacanya.

Kalau kondisi demikian yang terjadi, pers benar-benar akan
menjadi capitalist enterprise yang tidak akan banyak memberi arti bagi
pencerdasan masyarakatnya. Pers menjelma menjadi semata-semata
“mesin bisnis penghasil kapital” yang tugas sucinya hanya memberi
keuntungan sebanyak-banyaknya kepada pemilik modalnya. Pers
bahkan bisa melupakan misinya dalam memberikan informasi yang

19 Sebagai salah satu contoh saja, kasus gugatan Tomy Winata terhadap Tempo.

Perkara yang berpangkal pada pemberitaan Koran 7empo mengenai rencana Tomy
Winata membangun sarana judi di Sulawesi Tenggara yang sudah memuat ban-
tahan dari yang bersangkutan itu, yang sesungguhnya sudah melakukan peliputan
yang berimbang, oleh majelis hakim dikategorikan sebagai perbuatan melawan
hukum dan penghinaan dan, karena itu, Koran Tempo mesti dihukum. Anehnya,
hukuman yang dijatuhkan sangat berlebihan, yaitu menghukum Koran Tempo
untuk membuat pernyataan maaf di sejumlah media nasional dan internasional,
termasuk di media elektronik. Lalu ditambahkan lagi hukuman ganti rugi sebesar
US$ 1 juta. Menurut Todung Mulya Lubis, seorang pengacara terkemuka yang
juga Koordinator Tim Kuasa Hukum Tempo, hukuman ini jelas sangat tidak
proporsional karena pemberitaan harian tersebut jelas tidak dibaca secara sangat
meluas, apalagi sampai keluar negeri. Majelis hakim tampaknya tak paham benar
tentang fungsi dan peran media dan, karena itu, seenaknya menjatuhkan vonis
yang eksesif. Terlepas dari kontroversi kasus itu, dengan maraknya pengaduan dan
gugatan kepada pers, masyarakat pers harus mulai bersiap mengalokasikan dana
yang tidak kecil untuk membiayai pembelaan terhadap pers. Ini juga menjadi salah
satu cermin dari betapa mahalnya harga sebuah kebebasan. Pers jelas harus semakin
berani, tapi juga harus tetap berhati-hati mengungkap fakta yang setelah sampai ke
publik seringkali tampil sebagai wacana (discourse) yang multi-interpretasi dan ti-
dak bisa lagi dikendalikan sepenuhnya oleh media. Untuk kontroversi kasus Tomy
Winata dan Tempo ini, lihat ulasan yang menarik dari Lubis, T. M. (2004, 22
Februari). Perang sudah dimulai. Dalam MBM Tempo, khususnya, hlm. 58-59.

92 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kritis dan cerdas kepada masyarakat yang menjadi landasan hidup pers
itu sendiri.

D. Jurnalisme di Era Digital

Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi juga telah
mengubah wajah pers Indonesia dalam dua dekade terakhir. Era digital
dan Al, misalnya, sedang merevolusi budaya ruang redaksi dan budaya
junalisme nyaris total. Budaya jurnalisme memaksa jurnalis untuk
beradaptasi dengan logika media digital umumnya karena kini aktivitas
jurnalistik dibanjiri data tentang cerita mana yang paling banyak
memikat klik, suka, komentar, dan bagikan.

Logika metrik digital telah mengubah kerja jurnalis, memengaruhi
cerita yang ditulis, bagaimana berita dilaporkan, dan bahkan mungkin
bila dianggap perlu, jurnalis mana yang pantas dipekerjakan atau
dipecat karena dianggap tidak mampu beradaptasi dengan tuntutan
logika jurnalisme di era digital tadi. Persoalan yang muncul, apakah
algoritma dan metrik digital akan membuat jurnalis lebih bertanggung
jawab kepada publik? Itu seperti perkara lain. Atau, apakah kemajuan
teknologi digital ini bisa mengubah insan ruang redaksi menjadi seperti
mesin pabrik perakit viral yang justru memperburuk kondisi kerja
redaksi dan kualitas jurnalisme?

Pertanyaan seperti itu, misalnya, telah merisaukan Caitlin Petre
seperti dalam A/l the News Thats Fit to Click (2021). Ia menjelaskan
bagaimana metrik digital menjadi bentuk pengawasan dan disiplin
manajerial baru yang kuat namun berbahaya dalam kerja jurnalisme di
era digital. Alat analitik 7ea/-time ini dirancang untuk memenangkan
kepercayaan dan loyalitas jurnalis yang waspada dengan cara meniru-
niru fitur-fitur utama dari game adiktif, termasuk tampilan imersif,
umpan-balik instan, dan “skor” serta peringkat yang terus diperbarui.

Transformasi budaya digital saat ini mendorong banyak jurnalis
terpikat pada digital metrik—dan memaksa mereka bekerja lebih
keras untuk meningkatkan skor berita dari aspek kuantitatif. Jurnalis
menjelma menjadi mesin pembuat dan perekayasa berita. Jika logika
ini yang mendominasi kinerja jurnalis maka jurnalisme pencari sensasi
akan menemukan ruang hidupnya sehingga jurnalis akan dipaksa untuk

Pers Pasca-Orde Baru: ... 93

buku ini tidak diperjualbeikan



selalu bersaing memburu dan menulis sebanyak-banyaknya berita
meski dengan risiko mengabaikan sisi kualitas dan kedalamannya.

Saat ini dampak kemajuan Al bagi industri pengetahuan seperti
media berita pers kian dirasakan terbitan-terbitan harian yang selama
ini mengandalkan edisi cetak dengan pembaca setia generasi Baby
Boomer dan generasi X yang masih suka membaca koran tercetak.
Dalam beberapa hal, media-media arus-utama ini mampu beradaptasi
dengan selera generasi layar (generasi Milenial, generasi Z, generasi
Alpha) yang membaca berita atau mengonsumsi informasi dan hiburan
dari layar gawai, telepon pintar, dan tablet.

Mencermati lebih dalam perkembangan dunia digital ini, tantangan
yang akan dihadapi media di era digital tidak lagi berupa ancaman
kekuasaan d an modal semata, meskipun ini tidak bisa diremehkan
dalam upaya untuk membangun budaya demokrasi yang sehat dan
memberi informasi yang mencerdaskan publik. Namun bagaimana
memanfaatkan potensi masa depan yang terbuka di era digital dan
Al ini, agar membuat para insan media dan budaya jurnalisme yang
dibangunnya tetap berkomitmen untuk mengusung jurnalisme yang
memberdayakan, mencerahkan, dan mentransformasikan kehidupan
menjadi lebih baik dan tetap tidak kehilangan misinya seperti membela
kaum rentan dan miskin serta kalangan yang tidak berdaya dan kurang
beruntung.

Baik pada era pra-digital maupun era digital, pada prisipnya,
pers yang gagal menangkap nurani masyarakatnya lambat laun akan
ditinggalkan pembacanya. Pers yang kritis menuntut pembaca yang
cerdas. Begitu pun sebaliknya, pembaca yang kritis menuntut pers
yang cerdas. Tidak ada gunanya kalau pers cerdas, tetapi masyarakatnya
bodoh. Atau, kalau masyarakat kritis, tetapi persnya tumpul. Kedua
unsur ini—pers dan masyarakat yang cerdas dan kritis—sejatinya
berjalan berkelindan untuk menjadi landasan membangun budaya
demokrasi. Pers dan masyarakat perlu saling mengingatkan, perlu
saling mencerdaskan. Barulah kebebasan media itu mempunyai makna
bagi apa pun yang ingin diperjuangkan atas nama apapun—demokrasi,
kebebasan, atau kemanusiaan.

94 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Akhirnya, apa pun yang akan menghadang kebebasan haruslah
kita hadapi bersama-sama. Meskipun sebagian suara kebebasan kini
bisa disalurkan lewat aneka platform media sosial, jurnalisme warga,
dan media alternatif lainnya, tetapi kita tidak ingin media arus-
utama jadi tiarap dan kehilangan daya kritisnya sehingga masyarakat
kehilangan salah satu ruang informasi yang mungkin dibutuhkan untuk
mencerdaskan bangsa ini. Apalagi, kalau mengingat, seperti kata-kata
dari sejarahwan kawakan, Taufik Abdullah (1999), “Pers bukanlah

hanya pembawa berita, tetapi juga pelopor diskursus kecendekiaan”.

Karena itu, iklim keterbukaan dan hilangnya rasa takut dan cemas
dalam berpendapat dan berekspresi penting dikembangkan tidak hanya
karena ia akan mempersehat perkembangan budaya politik dan industri
media itu sendiri, tetapi lebih dari itu, hanya dalam alam yang bebaslah
kita dan kebanyakan rakyat bisa berimajinasi. Barangkali inilah relevansi
dari gaung kata-kata Voltaire ketika ia mengatakan, “Saya tidak setuju
dengan apa yang Anda katakan, tetapi saya akan memperjuangkan hak
Anda untuk mengatakannya.”.

Pers Pasca-Orde Baru: ... 95

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi [ul nynq




BAB V

Facebook sebagai Media
Komunikasi Politik Baru

“Dunia maya menjadi penghubung dan tempat pertemuan
yang vital bagi lapisan masyarakat yang terlibat secara sipil dan
tergerak secara politik. Dalam hal ini, dunia maya mendorong
munculnya berlipat ruang publik mini.”

(Peter Dahlgren)

“Bagi para penggemar, Internet menjanjikan bentuk-
bentuk baru komunikasi horizontal dan vertikal yang dapat
memfasilitasi dan memperkaya deliberasi di ruang publik.”

(Pippa Norris)

Dalam lintasan sejarah gerakan sosial di awal perkembangan lanskap
digital di negara-negara Asia, Gerakan Sejuta Facebook dalam
perlawanan publik terhadap kriminalisasi KPK pada tahun 2009,
telah tercatat sebagai peristiwa fenomenal dalam hal penggunaan
media sosial untuk gerakan sosial di Indonesia. Cyberdemocracy
atau Cyberpolitics atau Cyberprotest benar-benar menemukan ruang
mobilisasi dan partisipasinya dalam kasus ini. Kasus ini fenomenal
karena mampu melibatkan lebih dari sejuta Facebooker dalam waktu
yang relatif singkat (kurang dari sebulan) dan mendapat perhatian yang
cukup besar dari masyarakat, aktivis, politisi, analis, dan media arus-
utama seperti televisi dan surat kabar. Sejumlah televisi memberitakan

97



secara rutin perkembangan jumlah Facebooker yang bergabung dan
membahas isinya. Sementara sejumlah surat kabar mengulas kasus ini
dalam tajuk rencananya. Peristiwa tersebut juga mendapatkan tempat
dalam pemberitaan media internasional seperti BBC, Al-Jazeera, New
York Time. Kenyataan tersebut menandakan munculnya kesadaran
umum tentang manfaat media baru dalam gerakan sosial di Indonesia.

Sentimen masyarakat yang meluas pada kasus antara KPK dan
Polri merupakan fenomena luar biasa. Pada masa lalu mungkin hanya
pemberitaan media massa mengenai unjuk rasa atau jajak pendapat yang
bisa dijadikan alat pengukur pendapat umum. Sementara pernyataan
tanda tangan, ungkapan keprihatinan, atau pita hitam tanda solidaritas
kini sudah berganti (atau ditambah) corat-coret (grafiti), lukisan mural,
dan pernyataan lewat Internet yang tidak kalah dahsyat efektivitasnya.
Jumlah Facebooker pendukung Bibit dan Chandra yang mencapai
ratusan ribu hanya dalam waktu beberapa hari menunjukkan bukan
hanya kian meluasnya jumlah pengguna Internet di Indonesia, tetapi
juga besarnya potensi penggunaan sarana ini dalam komunikasi politik
warga di masa depan.

A. Alat Politik dan Media Baru Keterlibatan Warga

Manfaat penggunaan Internet bagi aktivisme atau aktivitas politik
sebenarnya sudah cukup banyak dikaji dengan kadar efektivitas
yang beragam. Sassi (2000), misalnya, mulai mengkaji Internet pada
pertengahan 1990-an dengan minat utama pada kemunculan bentuk-
bentuk baru politik akar-rumput (grassroots politics) dan cara ikatan-
ikatan sosial (social bonds) terbentuk pada dan melalui Internet. Ia
ingin mengetahui lebih jauh bagaimana jaringan, the Net, memengaruhi
“politik yang tak terlembagakan” (nom-institutionalized politics).
Kajian seperti itu memperkuat pandangan bahwa Internet adalah media
komunikasi baru yang bisa digunakan untuk meningkatkan keterlibatan
warga (the Internet as a new medium of civic engagement) dalam

98 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kehidupan politik (Sassi, 2001) sehingga Internet juga bisa digunakan
sebagai alat politik (the Internet as a political tool) (Sparks, 2001).2°

Dalam kajian-kajian awal mengenai penggunaan Internet di
kalangan warga yang terlibat secara politik, Fisher dkk. (1996) berhasil
memisahkan beberapa tipe ideal interaksi warga (civic interaction)
di Internet. Di antaranya termasuk apa yang mereka namakan
komunitarian, yang menekankan ideal-ideal demokrasi partisipatoris
dan mutualitas, mobilisasi politik, di dalamnya ruang maya (cyberspace)
digunakan oleh para aktivis dari kelompok-kelompok kepentingan
untuk mengorganisasikan diri, bertukar gagasan yang sama, tempat
berdiskusi untuk meneguhkan nilai dan persepsi kelompok, dan
mengurangi kontak dengan orang-orang yang berpandangan berbeda
dengan mereka.

Kajian lain juga menunjukkan potensi Internet dalam membangun
komunitas virtual. Pippa Norris (20000), misalnya, mengutip beberapa
hasil penelitian yang menunjukkan kemungkinan Internet untuk
membangun komunitas (building community) (Schwartz, 1996),
meningkatkan kapital sosial (social capital) melalui pertukaran
informasi dalam buletin di Internet (Rheingold, 1995), dan menghapus
jarak kekuasaan antara pemerintah dan yang diperintah (Grossman,
1995). Menurut Norris (2000), dengan secara tegas mereduksi kendala-
kendala keterlibatan warga (the barriers to civic engagement), Internet
akan mengatasi beberapa kendala finansial, dan memperluas peluang
bagi perdebatan politik, penyebaran informasi, dan interaksi kelompok
sehingga bisa dikatakan bahwa Internet bisa mereduksi ketidakadilan
sosial dalam kehidupan publik.?!

2 Colin Sparks (2001) mengakui bahwa akses komunikasi merupakan prediktor
yang signifikan dari “kekuasaan dan kesetaraan dalam demokrasi modern” (hlm.
2). Ta mengamati bahwa “Komunikasi dapat membentuk kekuatan dan partisipasi
dalam masyarakat dengan cara negatif, dengan mengaburkan motif dan kepentin-
gan di balik keputusan politik, atau dengan cara positif, dengan mempromosikan
keterlibatan warga negara dalam keputusan tersebut.” (hlm. 2), yang kemudian
merupakan akar dari banyak penelitian ilmiah mengenai politik dan Internet.

2! Pippa Norris (2000) mengakui bahwa spekulasi tentang pengaruh Internet terha-
dap politik tampak terpolarisasi di antara mereka yang mendukung teori mobilasi
(mobilization), atau teori peneguhan (reinforcement). Sebagaimana diidentifikasi

Facebook sebagai Media ... 99

buku ini tidak diperjualbeikan



Kalangan yang optimis juga memandang bahwa Web akan mampu
memberdayakan komunitas daring dari para warga yang berpikiran
sama (Keane, 1995), dan mempromosikan sebuah demokrasi yang
lebih baik dengan para pemilih yang lebih tercerahkan (more informed
voters) (Sullivan, 1995). Para peneliti lain menyajikan pandangan yang
lebih seimbang mengenai peluang dan kendala yang bisa berdampak
pada potensi Internet untuk berkontribusi bagi demokrasi yang lebih
partisipatoris dan langsung (a more participatory, direct democracy)
(Barber et al., 1997).2

Penggunaan Internet dalam gerakan sosial dan politik di Indonesia
muncul seiring berkembangnya gerakan Reformasi. Hal itu dapat
disimak dalam karya-karya oleh Spyer (2002), Hill dan Sen (2005),
Lim (2005) dan masih banyak lagi. Akan tetapi, studi-studi tersebut
dilakukan sebelum jejaring sosial Facebook digunakan secara dominan
oleh para penggunanya di Indonesia. Menurut data awal, jumlah
pengguna Facebook di Indonesia mencapai 11 juta (Kompas, 8 April
2009). Kondisi tersebut didukung oleh kemudahan akses terhadap

oleh Norris, “Di satu sisi, teori mobilisasi mengklaim bahwa ‘demokrasi virtual
menjanjikan kelimpahan pemberdayaan di dunia digital. Sementara itu, di sisi
lain, ‘teori penguatan’ menyatakan bahwa penggunaan Internet akan memperkuat,
bukan mengubah secara radikal, pola kesenjangan sosial dan partisipasi politik
yang ada” (Norris, 2000, hlm. 121). Banyak penelitian komunikasi politik men-
genai Internet menunjuk salah satu dari pandangan yang berbeda ini, baik dalam
teori maupun dalam penerapannya. Setidak-tidaknya common denominator bagi
mayoritas penelitian politik Internet didasarkan atas apakah media ini memperkuat
bentuk baru keterlibatan warga atau apakah ia sedang membangun benteng pertah-
anan struktur kekuasaan yang ada.

> Tinjauan luas menunjukkan bahwa Internet mengandung kemungkinan-ke-

mungkinan strukcural sebagai berikut bagi demokrasi yang berkembang secara
elektronik (electronically enhanced democracy): “(a) interaktivitas yang inheren;
(b) potensi komunikasi lateral dan horizontal; (c) mode komunikasi titik-ke-titik
dan non-hierarkis; (d) biaya rendah bagi pengguna (setelah pengguna disiapkan);
() kecepatan sebagai media komunikasi; (f) tidak adanya batas negara atau batas
lainnya; dan (g) bebas dari gangguan dan pemantauan pemerintah.” Lihat Barber
dkk. (1997). The state of “electronically enhanced democracy”’: A survey of the
internet. The Walt Whitman Center atau the Culture and Politics of Democracy,
khususnya hlm. 8.

100 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



media baru yang belum pernah terjadi sebelumnya. Kemudian,
kemudahan akses terhadap Internet tidak hanya dapat dilakukan
melalui fasilitas di kantor, warnet, rumah, tetapi juga melalui telepon
seluler pribadi di manapun dan kapanpun. Oleh karena itu, penelitian
penggunaan Facebook dalam gerakan sosial kontemporer di Indonesia
khususnya gerakan sejuta Facebook dalam melawan kriminalisasi KPK
menjadi penting untuk dilakukan terutama dalam kaitan dengan
bidang kajian politik komunikasi.”’

B. Facebook dan Perasaan akan Komunitas

Ketika Facebook?* muncul dan digandrungi terutama oleh masyarakat
yang melek teknologi informasi, pandangan mata terarah kepadanya.
Facebook mampu menghidupkan kembali perasaan akan komunitas
(sense of community) lewat dunia virtual, terutama ketika kehidupan
komunitas urban di dunia aktual mulai luntur.

Fenomena “Facebook-mania”, kalau kata ini bisa digunakan,
menegaskan bahwa dalam dunia kehidupan yang berubah demikian
cepat dan tak terduga, manusia membutuhkan ruang tempat kita
merasa “ada’, didengar, diperdulikan, dan diakui. Apalagi ketika dalam

»  Terima kasih kepada Hanif Suranto selaku Direktur LSPP (Lembaga Studi Pers
dan Pembangunan) saat itu, yang telah banyak berdiskusi tentang peran Facebook
dalam gerakan sosial di Indonesia. Juga kepada Lucius Karus dan Dedi Sukendar
yang banyak membantu mengumpulkan data terkait dalam penelitian ini. Dedi
telah ikut mengamati perkembangan hari demi hari perbincangan di Facebook
dari pelbagai kelompok pro dan kontra kriminalisasi KPK, ketika kasus ini sedang
hangat dan ketika penelitian yang mendukung bahan bab ini dilakukan.

2 “The fb”, namanya saat itu, pertama kali diperkenalkan oleh Mark Zuckerberg
(lahir 1985), pada Februari 2004, dari kamarnya di asrama Harvard University.
Dengan dibantu beberapa temannya, dia membuat jaringan mahasiswa melalui
Internet agar mereka bisa saling mengenal. Dalam 24 Jam, 1.200 mahasiswa
Harvard bergabung dan segera jaringan ini menyebar ke kampus lain. Zuckerberg
menciptakan Facebook bersama rekannya Dustin Moskovitz dan Chris Hughes.
Setelah Facebook populer, dia di-drop-out dari Harvard, lalu pindah ke Palo Alto
California, dan di sana dia mulai merangkul investor. Zuckerberg yang lahir dari
keluarga dokter kaya memiliki 20 persen saham di Facebook, senilai 3 miliar dolar
AS. Majalah Forbes mendeklarasikan Zuckerberg sebagai miliuner “self-made”
termuda di planet ini. Dia juga mendapat julukan sebagai “salah seorang paling
berpengaruh pada tahun 2008” versi Majalah Time.

Facebook sebagai Media ... 101

buku ini tidak diperjualbeikan



kehidupan sehari-hari, kita tak sepenuhnya sadar bahwa kita mulai
“saling-meniadakan”. Ketika kita mulai tak saling kenal dan saling sapa
dalam kehidupan antarwarga dan antartetangga.

Ketika jaring-jaring komunikasi sosial tradisional yang lama
mengikat mulai pudar, Facebook hadir meretas kembali impian yang
mulai sirna itu. Facebook mengantar kembali “dunia privasi” ke tengah
“dunia komunitas” kita, atau persisnya “virtual communizy”. Tak heran
kalau Facebook menjadi tempat “curhat”, curahan hati dan sekaligus
curi perhatian.

Media sosial seperti Facebook memang muncul memenuhi
pergeseran selera sebuah generasi yang disebut oleh Don Tapscott
(2009) sebagai “the Net Generation”, atau oleh John Palfrey & Urs
Gasser (2008) sebagai “Digital Natives”. Tapscott berbicara tentang
bagaimana generasi Net sedang mengubah dunia kaum muda.
Sementara Palfrey dan Gasser menyoroti generasi yang lahir setelah
1980, ketika teknologi digital sosial, seperti Usener dan bulletin board
systems, muncul secara daring. Generasi baru punya akses terhadap
teknologi digital berjaringan dan mereka semua punya keahlian
menggunakannya.

Tak heran kalau muncul harapan bahwa Facebook juga bisa
menjadi tempat tersendiri untuk membangun “kapital sosial” bagi
generasi Net, modal hidup bersama dalam sebuah masyarakat madani
yang menjunjung tinggi nilai-nilai demokrasi dan keadaban. Bukankah
di dalamnya, juga ada proses “deliberasi”, proses perbincangan, dialog,
diskusi, dan berbagi. Singkatnya, ada proses komunikasi timbal-balik
di sana. Sebagai salah satu situs media sosial, Facebook bisa menjadi
senjata ampuh untuk meraih kemenangan gemilang dalam dunia bisnis
dan politik. Tak kalah menarik, juga bagaimana gerakan akar-rumput
yang melibatkan kaum muda bisa menggunakan Facebook untuk
menggalang kekuatan dalam mencapai tujuan bersama. Para pakar di
bidang pemasaran sosial telah mengajukan berbagai resep menjanjikan
bagaimana memanfaatkan media sosial via internet baik bagi organisasi-
organisasi profit, non-profit maupun pemerintah (Evans, 2008).

Facebook untuk menggalang kekuatan bisa kita telaah dari
kasus penahanan pejabat KPK, Bibit Samad Rianto dan Chandra

102 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Hamzah. Penggerak facebooker dalam melakukan dukungan terhadap
pejabat KPK tersebut juga melibatkan media massa. Dalam kasus ini,
media massa, setelah menjajaki pendapat dan sentimen publik, telah
mengkonstruksi pemberitaan sedemikian rupa sehingga simpati publik
kepada dua pejabat KPK nonaktif tersebut terus meningkat. Ada
semacam pola pemberitaan: yang jahat menzalimi yang baik. Di sini
media dengan sengaja menggiring masyarakat lewat pemberitaannya
untuk memihak kepada “yang baik”. Semboyan, media massa harus
objektif, tidak memihak dan adil, untuk sementara disisihkan demi
melawan apa yang dianggap sebagai ketidakadilan. Pengadilan opini
publik ini agaknya tidak boleh dipandang remeh dan harus ditangani

secara bijak.

Editorial Media Indonesia (4 November 2009) menuliskan bahwa,

Dukungan terhadap Bibit Samad Rianto dan Chandra M
Hamzah, pimpinan nonaktif KPK datang dari dua dunia,
yaitu dunia nyata dan dunia maya. Di dunia nyata, para
tokoh nasional dengan sukarela menjaminkan diri untuk
membebaskan Bibit dan Chandra. Mereka pun dengan penuh
semangat turun ke jalan bergabung dengan elemen masyarakat
lain untuk berunjuk rasa. Dukungan di dunia nyata tersebar
dari Jakarta hingga ke berbagai daerah. Yang lebih fantastis
terjadi di dunia maya. Dukungan untuk Bibit dan Chandra di
jejaring sosial Facebook sudah menembus angka 500 ribu dari
target 1 juta. Inilah dukungan yang menembus batas ruang dan
waktu. Munculnya dukungan yang hebat melalui Facebook itu
merupakan tanda bangkitnya kekuatan masyarakat sipil yang
harus diperhitungkan oleh yang berkuasa karena dukungan
itu bisa saja berbuah menjadi people power.

Kemudian, tajuk rencana Kompas (3 November 2009) juga menulis
sebagai berikut,

Seiring dengan maraknya kasus penahanan dua unsur pimpinan
nonaktif KPK, Chandra Hamzah dan Bibit Samad Rianto,
muncul dukungan luas dan sangat besar. Dukungan muncul
dari berbagai kalangan, mulai dari tokoh masyarakat, organisasi

Facebook sebagai Media ... 103

buku ini tidak diperjualbeikan



masyarakat, hingga masyarakat luas, di dalam dan luar negeri.
Selain mewujud di jagat riil seperti demo, dukungan juga
mewujud di jagat maya (virtual). Senin (2/11), dukungan
melalui situs jejaring sosial Facebook dilaporkan sudah
mendekati 300.000. Fakta di atas meneguhkan setidaknya
dua hal. Pertama, dukungan terhadap Chandra dan Bibit dari
berbagai kalangan sangat besar. Ini mungkin di luar dugaan
otoritas pemerintahan yang mengambil keputusan penahanan
kedua tokoh KPK di atas. Berikutnya, kita melihat bahwa
dukungan tersebut telah melintas batas, tidak hanya di dunia
riil, tetapi juga di dunia maya, yang hari-hari ini semakin
besar pengaruhnya.

Oleh karena itu, tampak bagaimana potensi Facebook dalam
gerakan sosial dan khususnya pemanfaatannya dalam gerakan
antikriminalisasi KPK.

C. Facebook sebagai Faktor

Ketika penelitian yang mendukung bab ini dilakukan pada 2009
silam, kajian tentang penggunaan Facebook di Indonesia secara ilmiah
belum pernah dilakukan, bahkan bisa dikatakan belum ada. Facebook
sendiri baru menjadi perhatian penting publik pengguna Internet
setelah Obama memanfaatkannya untuk kampenye politik pemilihan
Presiden Amerika Serikat pada tahun 2008. Priyatna (2009), misalnya,
mengungkapkan,

Facebook dan Barack Obama, atau kampanye pemilu AS 2008
secara umum, memiliki hubungan yang saling menguatkan.
Obama menang antara lain karena memanfaatkan jejaring
sosial, diantaranya Facebook yang paling besar. Sebaliknya,
Facebook sendiri jadi semakin besar dan penting serta semakin
banyak anggotanya karena dipopulerkan oleh kampanye
Obama (Priyatna, 2009: 70).

Kemudian, koran nasional seperti Kompas (27 Desember 2008) juga
mengungkapkan bahwa salah satu faktor penentu kemenangan Barack
Obama dalam pemilihan presiden di Amerika Serikat, awal November

104 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



2008, adalah karena ia berhasil menggaet pendukung di dunia maya.
Selain membuat situs Barackobama.com, ia juga mendekatkan diri
dengan pendukungnya melalui banyak situs, termasuk situs jejaring
sosial, salah satunya Facebook.

“Kelompok yang paling terpengaruh dengan media alternatif itu
adalah pemilih pemula yang relatif merupakan swingvoters,” kata pakar
komunikasi Emerson College’s Department of Communication Studies
di Boston, Amerika Serikat, J. Gregory Payne, dalam sebuah diskusi di
Makassar. Payne menyatakan bagaimana Obama memanfaatkan portal
jaringan Facebook, “Di Facebook, Obama memiliki 300.000 teman
yang terhubung langsung. Sementara, Hillary hanya memiliki 30.000
teman,” katanya.

Menghadapi Pemilu 2009, para bakal calon presiden di Indonesia
juga tidak mau ketinggalan. Mereka semua memanfaatkan Facebook.
Anggota DPR pun banyak yang memiliki akun di Facebook. Bahkan,
ada beberapa anggota legislatif yang setiap saat memutakhirkan
informasi di Facebook, seolah-olah hal itu menjadi pekerjaan utamanya.
Sebagai bakal calon presiden mereka merasa perlu berinteraksi dengan
pendukung melalui Facebook. Jusuf Kalla, sebagai bakal calon presiden
tertua, juga tidak mau ketinggalan membuat Facebook. Facebook
juga dilirik mantan Presiden Megawati Soekarnoputri yang kembali
mencalonkan diri maupun Presiden Susilo Bambang Yudhoyono yang
akan mempertahankan kursinya. Bakal calon presiden lain pun tak mau
ketinggalan kereta. Sebut saja Wiranto, Amien Rais, Sutiyoso, Sultan
Hamengku Buwono X, Prabowo Subianto, dan Hidayat Nur Wahid.
Saat itu semuanya memiliki akun Facebook yang aktif.

Sekalipun studi tentang pengggunaan media baru untuk gerakan
sosial di Indonesia belum banyak dilakukan, tetapi penggunaan media
baru itu sendiri terbukti mengesankan. Ini terlihat dari begitu banyak
grup-grup yang menyuarakan isu atau kepentingan khusus. Mereka
tampak berupaya menarik dukungan publik dan untuk menjadi
anggota facebooker grup mereka. Tak heran kalau kemudian Facebook
tidak hanya bermanfaat untuk membangun komunitas virtual, tetapi
juga telah menjadi bagian penting dari media komunikasi politik baru,
bagi “generasi Net”.

Facebook sebagai Media ... 105

buku ini tidak diperjualbeikan



Mike Westling, misalnya, seorang ilmuwan dari Universitas
Wisconsin, Amerika Serikat, telah menguji fitur-fitur Facebook yang
digunakan untuk komunikasi politik serta keefektifannya bagi aktor
politik dan anggota komunitas. Dari hasil pengamatannya dihasilkan
bahwa kandidat hanya akan melanjutkan secara aktif penggunaan
Facebook jika mereka mengantisipasi harapan untuk jabatannya
kembali di masa depan. Sedikit fitur-fitur yang diadakan oleh Facebook
yang original sama sckali, tetapi kombinasinyalah yang membuat
Facebook itu efektif. Signifikansi Facebook adalah bahwa Facebook
mengombinasikan semua layanan dalam suatu jaringan anggota.
Kemudian kebanyakan komunikasi yang dilakukan antara kandidat
dan anggota masih satu arah, tetapi nilai Facebook berasal dari kekuatan
anggotanya untuk mengorganisasi diri dan menanggapinya dalam
seting publik (Westling, 2007: 11-12).

D. Pro dan Kontra KPK di Dinding Facebook

Facebook.com adalah situs jaringan sosial yang memungkinkan para
anggotanya untuk saling berbagi informasi, opini, dan media personal.
Para anggota dapat berkomunikasi secara privat satu sama lain via pesan
atau secara publik via pos-pos pada dinding (wall) Facebook dengan
para anggota lainnya.

Facebook terdiri atas sejumlah fitur yang menarik. Facebook bisa
digunakan untuk menggalang dukungan lewat fitur-fitur yang tersedia
untuk membentuk “grup-grup” atau menggalang “event-event’,
masing-masing dengan sebuah homepage yang menayangkan deskripsi,
gambar, dan message board. Sebuah grup dapat menjadi publik dengan
membuka keanggotaan atau publik dengan keanggotaan yang tertutup
atau bersifat privat. Di bawah profil grup akan muncul komentar yang
biasanya berisi tanggapan yang memancing tanggapan-tanggapan baru
dari para anggota lainnya.

Dalam bab ini, analisis ditujukan pada beberapa sampel fitur
Facebook yang dipilih secara purposif sesuai dengan tema yang dibahas,
yakni berkaitan dengan kriminalisasi pimpinan KPK. Setelah menelusuri
literatur kepustakaan yang terkait dengan komunikasi politik dan
Internet serta peran Facebook di dalamnya. Kemudian memperkaya

106 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



pembahasan dengan berita-berita dan komentar-komentar di media
yang relevan, analisis teks sebagai suatu proses dekonstruksi teks untuk
memahami beroperasinya teks, melakukan konstruksi teks, dan cara-
cara teks menghasilkan makna, guna menunjukkan kemungkinan
maknanya.

Sebaimana kita tahu, metode analisis teks ada bermacam-
macam. Kita bisa memusatkan pada ciri-ciri teks yang berbeda,
konvensi-konvensinya dan mitos-mitos budayanya. Analisis teks
adalah sebuah istilah umum yang mencakup metodologi-metodologi
tertentu dan beragam. Ia bisa berupa analisis isi, analisis linguistik,
analisis semiotik, analisis naratif, analisis ideologis, analisis wacana
(kritis), atau pun analisis pemosisian sosial yang bersifat kritis.
Analisis ideologis (ideological analysis) terhadap suatu teks akan
memusatkan kajian pada makna mengenai kekuasaan, dan mencoba
untuk menyingkapkan kontradiksi-kontradiksi di antara posisi-posisi
ideologis yang membentuk teks (Burton, 2005: 49). Ideologi di sini
diartikan berdasarkan pandangan Hall (1996), yang menyatakan bahwa
“Ideologi merupakan sistem representasi yang dimaterialisasikan dalam
praktik.” (Ideologies are systems of representation materialized in practices)
(Hall, 1996). Realitas virtual yang terbentuk dalam jaringan komunitas
di Intenet telah memunculkan banyak isu tentang strategi wacana dan
teks yang digunakan oleh orang orang yang terlibat di dalamnya. Dari
analisis terhadap sebanyak tujuh grup Facebook yang berkaitan dengan
kasus KPK, dapat digambarkan beberapa temuan menarik sebagai
berikut:

Pada fitur pertama topik forum ialah grup yang bertajuk “Gerakan
1.000.000 Facebooker Ganyang Susno Duaji”. Topik ini menyatakan
dengan lantang perlawanan facebooker terhadap pihak kepolisian yang
terlibat dalam kasus kriminalisasi KPK. Secara tekstual dapat diamati
tanggapan anggota Facebook terhadap komentar profil grup, “Isu rak
sedap mampir ke polisi dalam kasus Bank Century yang diduga melibatkan
Kabareskrim Mabes Polri Komjen Pol Susno Duaji. Demi membersibkan
citranya, polisi seharusnya legowo untuk menyerahkan Susno Duaji untuk
diganyang masyarakat bersama-sama.”

Facebook sebagai Media ... 107

buku ini tidak diperjualbeikan



Komentar ini kemudian ditanggapi oleh anggota facebooker dalam
berbagai gaya bahasa dan bentuk wacana yang bernada kegeraman dan
kemarahan, yang jika dikategorikan berisikan sebagai berikut.

1) Menantang polisi untuk membuktikan kebenarannya, pada kalimat:
“buktikan saja’.

2) Menunjukkan kekuatan facebooker, pada kalimat “kami juga bisa
kerahkan jutaan massa di Facebook’.

3) Bernada ledekan atau olok-olok, pada kalimat “Anggodo itu enaknya
digodok jadi namanya Anggodok (Anggodo digodok)” serta “dari
muka, bicara, senyum aja dah kliatan... Tukang tipu!!l.

4) Bernada menyumpah-serapah, pada kalimat “ya harap maklum
nama nya udah masuk daftar cekal dunia akhirat ... ketulis besar-
besar di pintu neraka ni orang berani sumpah bawa nama tuhan
dan agama segala”.

5) Menuntut penegakan hukum, pada kalimat “tidak akan berubah
dari tuntutan semula: KAPOLRI + KABARESKRIM = MUNDUR
harga mahal sebuah rekayasa hukum yang mencoreng, melukai dan

»

membuat lbu Pertiwi menangis kembali...... .

Dari kategori tersebut, secara tekstual, fitur Facebook memang
terlihat cocok sekali untuk komunikasi yang ditujukan dengan maksud
menggalang, mengorganisasikan, atau mengerahkan para anggotanya
untuk bertindak dengan tujuan politik yang sama. Pada fitur ini,
organisasi pesan diarahkan pada pengadilan untuk Susno Duaji yang
juga dikaitkan dengan pengadilan untuk Anggodo. Di sini muncul
tuntutan atas tindakan nyata penegak hukum. Pengerahan sikap dan
tindakan pada tujuan yang sama juga bisa diamati pada ficur-fitur lain
seperti grup berikutnya.

Tema yang diusung dalam fitur ini ialah “Gerakan 1.000.000
Facebookers dukung Chandra Hamzah dan Bibit Samad Riyanto”,
dengan komentar pada profil grupnya ialah “Pro atau kontra silahkan
gabung. Kemerdekaan bersuara dijunjung tinggi. Dukung KPK! Dukung
Reformasi Hukum! .

Kemudian, juga ada komentar di dinding grup Facebook, “Akil
menilai alasan pembuatan RPP Penyadapan tidak logis. Ia juga tidak

108 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



setuju dengan gagasan perlunya izin kepada satu badan khusus di
bawah Menkominfo jika ingin menyadap. Akil mempertanyakan pula
dasar pemberian kewenangan kepada lembaga baru itu. la menjelaskan
pemberian kewenangan kepada satu badan tidak dapat dibenarkan.”

Komentar tersebut mendapat berbagai tanggapan dari para anggota
grup Facebook ini yang menyatakan sebagai berikut.

1) Dukungan kepada komentar di dinding, pada kalimat: “jadi kalo
mau nyadap harus izin dulu...capek deb..”, “negara kita penuh
skenario”.

2) Himbauan kepada rakyat dan menyudutkan DPR, pada kalimat:
“masalah Century serabkan saja ke KPK yang masih dianggap kredibel.
Tidak wusah terlalu dipolitisiv, nanti yang senang DPR bisa sok
pablawan. Para pakar berdirilah di atas aturan, jangan ikut-ikutan
bicara ngawur. Rakyat harus peka jangan sampai di manfaatkan oleh
para petualang politik”. Tanggapan ini didukung oleh yang lain,
“betul sekali, memang DPR saat ini se dang mencari sensasi murahan,
katanya pansus dibentuk krn suara rakyat...??? pertanyaannya rakyat
yang mana...”.

3) Pembantaian korupsi, pada kalimat: “anebnya lagi ...2? Pansus minta
anggaran 5 M ... kayaknya Pengusung Pansus mulai membuat korupsi
gaya baru dgn cara yg lebih halus deb...biar nanti ngeruk nang rakyat
tp gak ketahuan KORUPSI..” serta pada “korupsi emang musti kita
bantai sampai kedalam-dalamnya...Nah siapa yang mau bantai kalau
semua wrusan ada yang nunggangi.” .

4) Dukungan moril kepada Bibit-Chandra pada kalimat: “Bibit dan

Chandra sudah kembali ke aktivitas rutinnya..., semoga tetap bertahan

di jalur bersib..., ingatlah beribu orang percaya anda orang yang
Jujur...”.

Pada dinding grup Facebook ini tanggapan-tanggapan yang

muncul kurang terarah kepada topik forum. Meski demikian, pola

teksnya menunjukkan arah yang sama, yakni tetap mengarahkan

kepada tindakan pemberantasan korupsi dan dukungan pada Bibit dan
Chandra.

Facebook sebagai Media ... 109

buku ini tidak diperjualbeikan



Berikutnya topik forum ialah “Gerakan 1.000.000 Facebooker
Dukung Penjarakan Anggodo Wijojo”, dengan komentar pada profil
grup ialah “Aparat hukum dalam kasus hukum yang dihadapi Minah
berusaha menegakkan hukum seakan demi keadilan. Hal ini seakan
kontras dengan apa yang terjadi, terhadap dugaan penyuapan yang
dilakukan Anggodo Widjojo.”.

Komentar ini mendapatkan tanggapan dari anggota Facebook

dalam berbagai bentuk.

1) Menyangsikan ketidakpastian penegakan hukum, pada kalimat:
“presiden aja nggak berkutik...apalagi kita rakyat jelata...”, kemudian
“kita ini kayak wayang saja, mau melakukan sesuatu muter-muter

di negeri ini?”.

2) Tindakan penghukuman, pada kalimat: “Anggodo ketemu lang sung
leubur hidup-hidup,” “penjarakan di dalam tanah” kemudian “gak
usah banyak komentar...langsung penjarakan aja daripada malah
bikin susah” serta “memang koruptor perlu dibukum gantung, kalau

tidak mereka tidak akan pernah kapok/takur”.

3) Tindakan pengambilalihan fungsi legislatif dan yudikatif oleh
rakyat, pada kalimat: “ketika DPR masih tuli dan buta, sudabh saatnya
palemen jalanan mulai bersikap, saat lembaga hukum masih dikuasai
para mafia, sudah semestinya pengadilan rakyat mulai jalankan”, serta
“jika aparat penegah hukum tidak sanggup memberikan hukuman
terhadap anggodo, serabkan saja pada kami rakyat Indonesia. Biar
kami yang memberikan hukuman buat anggodo!!l”.

4) Menyudutkan keterlibatan Polri, pada kalimat “jika Polri
memenjarakan anggodo sama saja dengan membuat lubang jebakan
sendiri buat Polri...saya yakin ada beberapa ‘oknum’ Polri yang pasti
terlibat dengan kasus ini...sehingga lembaga ini berusaha mati-matian
mempertahankan citranya di mata masyarakat.” .

Tanggapan-tanggapan yang muncul berkaitan dengan penegasan
sikap atas ketidakpastian hukum dan penegak hukum, juga kegeraman
atas keputusan hukum khususnya terhadap Anggodo, hingga

memunculkan seruan untuk membuat parlemen dan penegak hukum

110 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



tandingan yang berasal dari gerakan rakyat. Tanggapan-tanggapan ini
jelas akan menstimulasi munculnya tindakan nyata anggota Facebooker
sebagai bagian dari rakyat dan pemilik kedaulatan tertinggi bangsa ini
karena kekecewaannya terhadap kasus Anggodo. Stimulasi ini jelas
dapat mengorganisasikan dan mengarahkan anggota Facebook (rakyat)
untuk bertindak demi penegakan hukum.

Kemudian juga muncul topik yang mengetengahkan dua lembaga
penting negara, KPK versus Polri. Diawali terlebih dahulu oleh fitur
tentang KPK, baru kemudian Polri.

Pada fitur di bawah ini, topik forum ialah “Gerakan Massa
Dukung KPK”. Dengan komentar profil grupnya ialah “Banyak dari
kita pribatin terhadap nasib KPK. 1api kepribatinan kadang tak cukup,
apalagi jika hanya di Facebook atau Twitter semata. Ayo turun ke jalan
dukung KPK, agar suara kita tidak diacubkan begitu saja”.

Komentar ini betul-betul mengajak Facebooker untuk bertindak
dan menyatakan dukungannya secara nyata di depan publik. Tanggapan
pun bermunculan dari para Facebooker dalam berbagai bentuk wacana.

1) Dukungan moral, pada kalimat “Buktikan jika KPK Mampu!!l,
kemudian “KPK...harapan rakyat yang masih tersisa akan
pemberantasan korupsi di negeri ini ada padamu”, juga dipertegas
oleh “KPK buktikan dirimu sebagai satu-satunya lembaga anti korup
di negeri inilll Bravo KPK”, “Ayo KPK maju tak gentar... lah, berani
karena benar takut karena salah’, serta “aaayoooooo KPK....

2) Sumpah serapah pada pihak yang berseragam (Polri) sebagai lawan
KPK, pada kalimat “aku malu dengan orang-orang berseragam yang
tidak punya malu.... sedangkan mercka kenapa juga gak punya
malu sama aku ya??? Sukses buat mercka...sukses biar masuk neraka
maksudnya!ll’.

3) Sindiran pada ‘lawan’ lain, pada kalimat “Memang zaman telah
berubab...sudah menjadi suatu kebanggan kalau kita bisa mencapai
kesuksesan merampok uang rakyat, gengsi jadi naik di masyarakat...,
hidup jadi terhormat...”.

4) Ajakan untuk bersikap, pada kalimat “Mari kita rayakan hari Anti-
Korupsi”.

Facebook sebagai Media ... 111

buku ini tidak diperjualbeikan



5) Ajakan untuk melakukan aksi, pada kalimat “Mari bergabung
dalam.... Aksi Besar Rakyat Indonesia. Selasa, 1 Des 2009, pkl
10.00 WIB sd Selesai. Bundaran HI—BI—KPK. Usut tuntas Kasus
Bank Century...Adili Boediono dan Sri Mulyani...Gebrak (Gerakan
Bersama Rakyat Anti Korupsi)”.

Pada fitur tersebut, jelas terlihat bagaimana Facebook dapat
mengorganisasikan masyarakat (Facebooker), tidak hanya untuk
menyatakan sikap dan dukungan, bahkan hingga mengerahkan
masyarakat untuk melakukan tindakan nyata.

Fitur berikutnya berbicara tentang ‘lawan’ KPK, yakni Polri.
Misalnya, pada fitur di bawah ini topik yang diusung ialah “Gerakan
1.000.000 Facebooker untuk Tempatkan Polri dibawah Depdagri!”.
Komentar yang dimunculkan dalam profil grup ialah “Gerakan ini
berawal dari kepribatinan anak anak muda Indonesia terhadap kondisi
Polri yang carut marut akibat rongrongan dari dalam dan dari luar
institusi kepolisian sendiri, terutama makelar kasus yang bisa mendikte
kasus. Ayo “kandangkan” buaya!”. Topik ini bernada provokatif, terutama
pada akhir kalimat, yang jelas-jelas akan memicu tanggapan yang seru
dari para netizen.

Tanggapan-tanggapan yang muncul bernada pro dan kontra.

1) Menyatakan pro, pada kalimat “sezuju.... Cuma pengaturan lebih
lanjut...khususnya kewenangan yang jelas”, kemudian “setuju
banget...buktinya di negara-negara maju yang korupsinya rendah
polisi di bawah depdagri...cuman di Indonesia Polri dibawah presiden
langsung... TNI aja dibawah Dephan”, “setuju”, “..amat sangat
setuju...kembalikan ke habitatnya aja..”, dan “setuju lanjutkan.....”,
meski ada juga yang meragukan dan mencoba lebih realistis, yaitu,
“setuju.. namun tidak mudah untuk mewujudkannya”.

2) Menyatakan kontra, pada kalimat: “fidak setuju..” serta “wacana
gak jelas, gak mungkin terealisir’, serta “menurut saya gerakan ini
hanya untuk mengalibkan perbatian kita”.

Meskipun yang menyatakan dukungan lebih banyak, namun pada
dinding Facebook tersebut juga muncul tanggapan yang tidak setuju
Polri di bawah Depdagri, bahkan ada yang beranggapan tidak mungkin
terwujud.

112 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Fitur berikutnya masih bertopik tentang Polri, yakni “Dukung
Polri”, dengan komentar profil grup ialah, “Saya bukan mau bikin
gerakan tandingan, tapi saya cukup pribatin dengan diposisikannya
Polri seolah-olah sudah salah, padabal sebenarnya kita belum tahu
mana malaikat dan setannya, beri kesempatan Polri membuktikannya,
ini taruban jabatan loh, saya tidak berpihak pada Pak Polisi, tapi pada
kebenaran, bisa saja cicaknya beracun siapa tahu. Pak Polisi kan juga

sekolah juga tidak buta huruf”

Dari komentar tersebut bermunculanlah berbagai tanggapan dari
anggota, berikut bentuknya.

1) Menyatakan dukungan pada Polri, pada kalimat “Ayo dukung Polri.

2) Himbauan sekaligus menghakimi Polri, pada kalimat “Coba institusi
Polri introspeksi. Kalau banyak dihujat itu karena pada kenyataannya
banyak sekali tindakan anggota Polri di lapangan yang semena-mena.
Kalaw memang Polri memang bersih dan mengayomi, pasti masyarakat
akan cinta Polri. lapi kenyataannya?? Menyedibkan! .

3) Mendukung himbauan karena Kontra Polri, pada kalimat “paling-
paling yang gak setuju polri bobrok dan realitasnya tidak melindungi
dan mengayomi rakyat cilik itu adalah masih keluarga Polri... Jangan
menutup mata bung... Kenyataannya yang ada polisi hanya mau
menangani kasus kalo ada uang’ .

4) Menyerang himbauan karena Pro Polri, pada kalimat ”jangan hanya
Polri yang disurub introspeksi, tapi mari kita mulai dari diri sendiri,
jangan hanya menilai buruknya, yang baiknya terlupakan, kita
sendiri tidak adil kalau menilai begitn”, kemudian juga didukung
oleh kalimat lain, “kalo introspeksi itu untuk semua kita, termasuk
yang menghujat, tidak perlu menghujat, yang diperlukan sekarang
ini adalah komunikasikan dengan baik satu dengan yang lain”,
kemudian juga “bagi yang tidak puas kepada kinerja anggota polri,
anda bisa mencatat nama dan pangkatnya, dan segeralah melapor
“pada jalur yang telah ditentukan” buktikan bahwa ada anggota polri
yang menyalahi aturan jangan hanya ngomong saja’, serta “Polisi
bukan robot, polisi juga manusia yang tak luput dari kesalahan,
semua sudah ada jalurnya, apabila diantara anda-anda semua yang

Facebook sebagai Media ... 113

buku ini tidak diperjualbeikan



tidak puas pada kinerja angggota Polrilada yang menyalahi aturan
segera dilaporkan kepada Kompolnas”.

Tanggapan-tanggapan ini jelas menunjukkan polemik di antara
para pendukung dan bukan pendukung Polri. Dengan begitu,
Facebook juga menjadi sarana untuk berpolemik atas suatu masalah
secara terbuka di antara para Facebooker. Selanjutnya, polemik ini bisa
jadi mengorganisasikan dan mengarahkan publik dengan tegas pada
dua kubu, pro dan kontra Polri. Fitur terakhir, memiliki topik forum
“200-juta Dukungan untuk Polri Tegakkan Hukum di Indonesia”,
dengan komentar pada profil grupnya yakni “maju terus Polri pantang
Menyerah”.

Komentar ini juga memunculkan dua kelompok yang
berseberangan, pro dan kontra Polri, dengan ditandai oleh tanggapan
berikut.

1) Kelompok Pro-Polri, pada kalimat “jalankan tugasmu dengan hati
yang bersih.....demi masa depan Indonesiaky”, kemudian “Anggota
Polri yang Pinter, Kuat, Bersih, Beriman, Santun, dan Jujur adalah
kebanggaanku”, serta “kebanggaan kita semua’.

2) Kelompok Kontra-Polri, pada kalimat: “adub susah kayaknya,
kalau sebagian makin realistis maka yang anda maksud itu sifat
para Nabi?’, serta “begitu mudah kau ngomong dan janji dan begitu
mudah engkau ingkari...begitu bangga engkau membela korps dan
begitu bangga engkau membohongi.... begitu citra dan profil seorang
korps??? Asal bunyi, asal ngomong, asal bangga...”.

Tanggapan-tanggapan  ini  semakin  memperjelas  adanya

“perseteruan” di antara Facebooker yang pro dan kontra KPK dan Polri.

Facebook karenanya bisa menciptakan kelompok-kelompok persaingan

dengan kekuatan mengorganisasikan dan mengarahkan anggotanya,

pada satu tujuan yang tidak lagi hanya satu, melainkan juga bisa lebih,
dan itu bisa saling berseberangan. Di sini tampak bahwa publik yang
terbentuk lewat Facebook begitu mudah terfragmentasi dan pada
keadaan tertentu kohesivitas kelompok mereka menjadi lemah, ketika
dihadapkan dengan kekuatan-kekuatan yang lebih besar, yang berada
di balik perseteruan KPK-Polisi ini.

114 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



E. Gerakan Antikorupsi

Sampai akhir Agustus 2008 saja, pengguna Facebook di seluruh dunia
tercatat 100 juta. Catatan comScore menunjukkan, pengunjung
Facebook pada Juni 2008 mencapai 132,1 juta, lebih tinggi
dibandingkan pengunjung jaringan sosial lainnya, MySpace, yang
tercatat 117,6 juta (Kompas, 8 April 2009). Facebook bahkan menjadi
situs ketiga yang paling sering dikunjungi di dunia.

Beberapa hal yang membuat Facebook begitu popular, yakni di
Facebook anggota bisa berkomunikasi dengan orang-orang yang betul-
betul mereka kenal atau juga yang baru dan akan mereka kenal, bukan
hanya dengan tokoh atau selebritas, juga dengan tokoh fiksi ciptaan
perusahaan humas. Desain Facebook juga lebih enak dilihat dan
dijelajahi dibandingkan jaringan sosial lainnya. B. J. Fogg, guru besar
pengampu mata kuliah Psikologi Facebook di Universitas Stanford
mengatakan, “Facebook saat ini memang menempatkan teman pada
posisi terpenting, Cara kita berteman membentuk pengalaman kita di
internet. Tidak ada teknologi yang lebih baik daripada pertemanan”
(Priyatna, 2009: 70).

Kita juga melihat bahwa fitur Facebook paling sering digunakan
untuk komunikasi politik dalam fungsi grup atau forum. Para anggota
dapat mengkreasi kelompok dengan tema mereka sendiri tentang
sebuah topik dan mengundang para anggota lain untuk bergabung.
Dalam fungsi kelompok ini, para anggota dapat memposkan ke message
board, menambahkan gambar, dan memposkan berita dan link.

Dari analisis di atas kita bisa melihat bahwa dalam beberapa hal,
Facebook telah teruji efektivitasnya untuk kepentingan politik. Apalagi
kalau kita melihat kasus pemanfaatannya oleh Presiden Amerika Serikat
seperti Barack Obama, yang juga menggunakan Facebook. Obama
mendapatkan sumbangan kampanye Rp 6,9 triliun dari 3 juta pengguna
internet melalui situsnya dan melalui Facebook di My.BarackObama.
com.

Di mancanegara, Facebook juga terbukti mampu menjadi sarana
komunikasi yang efektif bagi para karyawan Toyota, Ernst and Young,
serta perusahaan kaliber dunia lainnya. Di Amerika Serikat, Facebook

Facebook sebagai Media ... 115

buku ini tidak diperjualbeikan



menemukan perannnya yang baru, yaitu sebagai penasihat panduan
masuk perguruan tinggi. Melalui grup-grup calon mahasiswa yang
dibuat di Facebook, bisa didapatkan kiat-kiat masuk perguruan tinggi.

Selain itu, Facebook juga dapat digunakan untuk menggalang
kepedulian sosial. Ada kasus antikekerasan di rumah tangga, antikorupsi,
gerakan mengurangi pemakaian plastik, gerakan menanam pohon,
antifundamentalisme, bahkan gerakan berdoa bersama antaragama
untuk menghentikan dan membalikkan perang dan resesi global.
Salah satu pusatnya di Kanada dan memiliki anggota di berbagai
negara, termasuk Indonesia. Perjalanan politik di Asia Tenggara
juga dipengaruhi dunia maya dalam menggerakkan unjuk rasa dan

dukungan publik.

Pada bab ini, tampak Facebook mengambil peran dalam
memberikan dukungan terhadap Bibit Samad Rianto dan Chandra
M. Hamzah, pimpinan nonaktif KPK yang pernah mendekam dalam
tahanan kepolisian. Dukungan datang dari dua dunia: dunia nyata dan
dunia maya. Di dunia nyata, unsur masyarakat berunjuk rasa tersebar
dari Jakarta hingga ke berbagai daerah. Sementara itu, dukungan
terjadi di dunia maya lebih fantastis, seperti dicontohkan dalam
wacana di fitur Facebook yang disorot di atas. Dukungan untuk Bibit
dan Chandra di jaringan sosial Facebook pernah menembus angka 500
ribu dari target 1 juta dengan rata-rata 100 orang setiap menit yang
memberikan dukungan. Inilah dukungan yang menembus batas ruang
dan waktu. Harus diakui, dukungan yang hebat dari dunia nyata dan
dunia maya itu telah mampu menekan Presiden. Buktinya, Presiden
kemudian membentuk Tim Pencari Fakta. Yang perlu ditekankan ialah
munculnya dukungan yang hebat melalui Facebook itu merupakan
tanda bangkitnya kekuatan masyarakat sipil yang harus diperhitungkan
oleh mereka yang berkuasa karena dukungan itu bisa saja berbuah
menjadi peoples power.

Suka atau tidak suka, saat itu telah terjadi pembangkangan sipil.
Kasus yang amat merusak citra kepolisian, kejaksaan, dan pemerintah
ini telah memperkuat posisi gerakan masyarakat sipil di Indonesia.
Ketidakpuasan tentang berbagai hal mendapat muara dalam kasus

116 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



penahanan Bibit dan Chandra. Penahanan kedua orang tersebut telah
menjadikan keduanya simbol ketidakadilan yang terjadi di negara kita.

Dukungan publik di Facebook untuk Bibit dan Chandra adalah
nyata. Disebut nyata karena mereka yang memberikan dukungan
itu tidak pernah mengenal secara dekat dengan Bibit dan Chandra.
Mereka tergerak memberikan dukungan berdasarkan bisikan hati
nurani. Mereka terpanggil memberikan dukungan karena mereka
yakin seyakin-yakinnya bahwa Bibit dan Chandra adalah korban

kriminalisasi.

Kebangkitan rakyat seperti yang diperlihatkan di Facebook
merupakan reaksi atas tersumbatnya saluran komunikasi politik
dan demokrasi resmi. Sekaligus reaksi terhadap kartel politik yang
dipertontonkan partai politik dengan koalisi besarnya. Partai politik
yang sejatinya alat perjuangan rakyat lebih suka bersekutu dengan
penguasa. Tidak mengherankan jika partai sering memilih bungkam.
Sama sekali tidak bersuara atas kriminalisasi KPK.

Anggota DPR pun tidak bisa sepenuhnya diharapkan sebagai
penyalur aspirasi rakyat. Sebab 75% anggota DPR bersatu dengan
pemerintah. Yang terjadi adalah demokrasi prosedural, yang
mengabaikan substansi. Di dunia hukum terjadi hegemoni prosedur,
yang mengabaikan nalar dan rasa keadilan publik. Akibatnya, seperti
timbulnya perlawanan yang luas dari masyarakat melalui Facebook.

Menurut Indrajit Banerjee (2003: 22) seperti dikutip oleh Jan
Servaes dalam Knowledge is Power: Internet and democracy (hlm.1), “Asia
masih menemukan Internet dan isu-isu akses, dalam pengertian yang
lebih luas, penyensoran dan regulasi, serta depolitisasi dan penyensoran
diri masih membatasi dampak politik Internet di Asia. Relatif belum
matangnya demokrasi Asia sendiri merupakan hambatan penting
bagi perdebatan publik dan politik yang lebih besar, partisipasi, dan
promosi kebebasan sipil dan politik. Terlepas dari keterbatasan ini,
internet, sampai batas tertentu, telah menyediakan ruang politik dan
publik yang lebih luas dan menyuarakan pandangan politik alternatif.
Dalam konteks di mana media massa sering kali dikontrol ketat oleh
negara, internet menawarkan saluran komunikasi baru, suara baru,
harapan baru bagi mereka yang telah terpinggirkan dan dicegah untuk

Facebook sebagai Media ... 117

buku ini tidak diperjualbeikan



berpartisipasi dalam proses politik.” Kemudian Indrajit Banerjee
bahkan lebih lantang. Ia berpendapat, “Internet akan sepenuhnya
menghancurkan kontrol politik dan menimbulkan ancaman bagi
semua rezim otoriter” (Banerjee, 2003: 11). Setelah mengkaji argumen
dan temuan dari sejumlah ilmuwan politik dan peneliti Internet, ia
mengidentifikasi adanya korelasi antara Internet dan demokratisasi,
dan antara konektivitas jaringan dan kebebasan politik.

Sebuah jaringan sosial baru yang dikenal sebagai Facebook
telah menjalankan fungsi ini. Ia memperlengkapi kampanye dengan
kemampuan untuk mengorganisasikan dukungan dan membangun
komunikasi dengan para pendukung dengan cara yang sangat efisien.
Pada saat yang sama, Facebook juga memperlengkapi anggota dari
kalangan publik dengan kemampuan untuk menyuarakan opini mereka
dan mengorganisasikan diri secara independen.

Dalam kaitan ini, titik pijak yang tepat untuk mendefinisikan
arena positif komunikasi politik ini ialah konsep ruang publik dari
Jurgen Habermas. Habermas membayangkan tempat dimana anggota
komunitas bisa secara kolektif membentuk opini publiknya dalam
suatu lingkungan yang terlepas dari pemerintah dan ekonomi.

Suatu komunitas yang menunjukkan komunikasi politik yang
sehat menuntut partisipasi dari aktor politik, media, dan publik.
Suatu komunitas yang memfasilitasi komunikasi politik yang sehat
juga akan memungkinkan warga negara untuk mengorganisasikan,
merancang event, dan membentuk kelompok agar memberikan opini
mereka yang lebih berbobot. Komunitas juga bisa mengorganisasikan
kekuatan akar-rumput untuk melakukan gerakan dari sebuah gagasan
atau keprihatinan.

Facebook sebagai situs jaringan sosial memungkinkan anggota
untuk berbagi informasi personal, opini, dan media. Anggota
Facebook juga dapat mendukung kandidat politik, namun mereka
juga bisa memunculkan pandangannya tentang isu-isu partikular.
Oleh karenanya, Facebook lebih berarti dalam mencapai ruang publik
yang benar daripada segala hal yang telah ada sebelumnya, baik
daring maupun luring. Karena, menurut Westling (2007: 4), “tidak
ada komunitas daring lainnya yang mengoneksikan anggotanya pada

118 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



komunitas dunia yang nyata (geografis, ideologis, ataupun lainnya)
dengan cara yang efektif.”

Facebook berfungsi untuk menambah hadirnya komunitas
dunia nyata, isu-isu politik dunia nyata, dan kisah-kisah berita dunia
nyata. Kekuatan Facebook terletak pada kemampuannya untuk
memungkinkan anggota terkoneksi dan mengorganisasikan diri.
Facebook juga memperlengkapi aktor politik dengan lebih efektif
dalam meraih konstituen dan pemilih.

Dengan demikian, tema internet sebagai ruang publik (public
sphere) kini telah memiliki tempat yang mantap dalam agenda
penelitian dan penjelajahan intelektual di bidang komunikasi politik.
Internet bahkan terus memasuki arus-utama kajian komunikasi politik.
Oleh seorang ilmuwan komunikasi politik seperti Pippa Norris (2001)
bahkan internet dipandang sebagai salah satu contoh media komunikasi
politik postmodern.

Lebih jauh, internet semakin berperan penting baik dalam
perspektif ruang publik maupun sebagai media komunikasi politik.
Peter Dahlgren (2000 & 2001a), misalnya, secara ringkas menekankan
unsur-unsur utama dalam perspektif ruang publik dan menggarisbawahi
tiga dimensi analisis utama, yaitu struktural, representasional, dan
interaksional. Kemudian ia menunjuk ke beberapa tema sentral
mengenai kesulitan-kesulitan yang dihadapi demokrasi mutakhir, yang
dibiaskan melalui lensa perspektif ruang publik. Khususnya, destabilisasi
(terganggunya kestabilan) sistem-sistem komunikasi politik dipandang
sebagai konteks untuk memahami peran Internet.

Dahlgren (2000b) juga menunjukkan contoh bahwa Internet
memperluas dan mempluralisasikan ruang publik. Selanjutnya,
fokusnya beralih ke dimensi interaksional dari ruang publik, khususnya
dalam hubungan dengan penelitian mutakhir mengenai bagaimana
wacana deliberasi berlangsung dalam ruang publik daring dalam
lingkungan komunikasi politik kontemporer. Akhirnya, kategori analisis
demokrasi deliberatif dikaji secara kritis; meski dianggap bermanfaat,
beberapa bias rasionalisnya, khususnya dalam konteks politik ekstra-
parlementer, justru dianggap membatasi kegunaannya. Dahlgren
(2000) mengusulkan bahwa konsep budaya kewargaan (civic cultures)

Facebook sebagai Media ... 119

buku ini tidak diperjualbeikan



menawarkan suatu alternatif cara untuk memahami signifikansi diskusi
politik daring.

Dalam konteks ini, fungsi ruang publik dipahami sebagai suatu
konstelasi ruang komunikasi dalam masyarakat yang memungkinkan
beredarnya informasi, ide, perdebatan—idealnya dengan cara yang
bebas—dan juga pembentukan kemauan politik (yakni, opini publik).
Ruang-ruang ini, yang di dalamnya media massa dan kini, lebih baru
lagi, media interaktif yang lebih baru muncul secara menonjol, juga
berfungsi untuk memfasilitasi hubungan komunikasi antara warga
negara dan pemegang kekuasaan masyarakat. Pandangan ini tentu saja
mendapat inspirasi dari gagasan awal Jurgen Habermas (1989).

Kemudian, dalam pandangan Dahlgren (2000), bermanfaat untuk
mengkonseptualisasikan ruang publik sebagai memiliki tiga dimensi
konstitutif, yaitu struktur, representasi, dan interaksi. Dimensi struktural
harus dilakukan dengan sifat-sifat institusi formal. Singkatnya, ini
termasuk organisasi media, ekonomi politik, kepemilikan, kontrol,
regulasi, isu-isu finansial, dan juga kerangka hukum yang menentukan
kebebasan—dan kendala-kendala—komunikasi.

Dimensi struktural dengan demikian mengarahkan perhatian kita
ke isu-isu demokrasi klasik seperti kebebasan berbicara, akses, dinamika
inklusi/eksklusi. Di luar organisasi media itu sendiri, dimensi struktural
juga menunjuk ke institusi-institusi politik, yang muncul sebagai
semacam “ekologi politik” bagi media dan menentukan batas-batas
bagi sifat informasi dan bentuk-bentuk ekspresi yang beredar.

Sebuah masyarakat dimana kecenderungan demokratiknya lemah
tidak akan memunculkan struktur institusional yang sehat bagi ruang
publik, yang selanjutnya bermakna bahwa dimensi representasionalnya
tidak akan memadai. Dalam hubungannya dengan Internet, dimensi
struktural mengarahkan perhatian kita pada cara di mana ruang-ruang
komunikatif yang relevan bagi demokrasi secara luas dikonfigurasikan.
Ini harus dilakukan dengan cara-cara yang di dalamnya cyber-geography
di organisirkan dalam istilah-istilah hukum, sosial, ekonomi, kultural,
teknis, dan bahkan segi arsitektur-Web. Faktor-faktor seperti itu
memiliki dampak pada cara-cara dimana jaringan tersebut bisa diakses
(atau tidak) untuk digunakan demi kepentingan warga (civic use).

120 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Dimensi representasional merujuk pada output media, media
massa dan juga “minimedia” yang menargetkan kelompok-kelompok
kecil spesifik via, misalnya, newsletters atau materi-materi kampanye
promosi. Karena meningkatnya “masifikasi” komunikasi di Internet,
dimensi representasi menjadi sangat relevan untuk konteks ruang
publik daring. Dalam dimensi ini, kita bisa mengajukan pertanyaan-
pertanyaan yang sudah akrab dan kriteria mengenai output media
untuk komunikasi politik, termasuk fzirness, akurasi, kelengkapan,
pluralisme pandangan, agenda-setting, tendensi ideologis, modus
bicara, dan seterusnya.

Dari segi dimensi interaksi, mungkin perlu diingat kembali
Habermas dan juga para penulis yang lain, seperti Dewey (1954), yang
berpendapat bahwa “publik” harus dikonseptualisasikan sebagai sesuatu
yang lain daripada sekadar khalayak media. Publik, menurut Habermas
dan Dewey, eksis sebagai proses interaksi diskursif; individu-individu
yang teratomisasikan, yang mengkonsumsi media di rumah-rumah
mereka, tidaklah termasuk publik.

Dengan kemajuan jaringan internet, interaksi warga mengambil
langkah sejarah yang besar dengan berlangsung secara daring, dengan
karakter ruang publik yang tersebar menjadikan semuanya lebih
teraksentuasikan. Dalam pandangan Dahlgren (2000), kita harus
mengakui bahwa, secara empiris, kategori-kategori representasi
dan interaksi di Internet sering mengaburkan satu sama lain. Kita
cenderung berpikir baik dari segi bentuk “komunikasi satu orang ke
banyak orang” (“ome to many’), sebagaimana dicirikan oleh media
massa, atau “komunikasi satu orang ke satu orang” (“ome to one
communication”) yang merupakan paradigma interaksi. Pembedaan
yang cerdik ini mengurai kekusutan di Internet, dimana, misalnya,
komunikasi kelompok (group communication) bisa memiliki atribut,
baik komunikasi maupun interaksi.

Uraian bab ini menunjukkan bahwa sebagai media sosial Facebook
telah menjadi kekuatan media komunikasi politik baru. Sebagai ruang
publik digital, Facebook memiliki potensi yang luar biasa sebagai
media tempat warga bisa mengekspresikan pandangan dan perdebatan

Facebook sebagai Media ... 121

buku ini tidak diperjualbeikan



tentang persoalan-persoalan bersama yang mereka hadapi, sementara

ia juga menggeser politik ke arah bentuk-bentuk yang lebih diskursif.

Jelas bahwa untuk perkembangan demokrasi di masa depan,
pertalian antara diskusi di Internet dan prosedur politik formal harus
dibangun dan bentuk-bentuk demokrasi baru yang tercipta via internet
dapat menunjukkan kepada kita transformasi kompleks dari masyarakat
demokrasi modern.

Dalam kaitan dengan penggunaan media sosial, dalam hal ini
penggunaan Facebook dalam gerakan antikorupsi di Indonesia, dapat
ditarik beberapa kesimpulan yang penting menyangkut bagaimana
internet dalam tingkat tertentu telah mampu menjadi ruang publik
dan media komunikasi politik baru bagi masyarakat Indonesia
yang mendambakan perubahan politik ke arah yang lebih baik dan

transparan.

Facebook telah berfungsi sebagai media komunikasi politik
interaktif dari berbagai kekuatan masyarakat sipil yang saling berbagi
informasi dan pada akhirnya menjadi kekuatan sosial yang mampu
memberikan tekanan signifikan terhadap kebijakan yang menyangkut
kasus kriminalisasi KPK. Facebook juga telah berhasil digunakan
sebagai media sosial baru untuk menggalang simpati dan dukungan
dalam menekan pihak pemerintah untuk mengambil tindakan nyata
dalam kasus kriminalisasi KPK. Para Facebooker menggunakan
Facebook sebagai tempat melakukan kritik terhadap kekuasaan dengan
gaya bahasa informal, dengan ungkapan-ungkapan yang jenaka dan
plesetan-plesetan yang memparodikan praktik penegakan hukum di
Indonesia. Kekuasaan tidak dilawan dengan kekerasan, tetapi dengan
wacana yang santai. Kekuasaan diolok-olok, diledek, atau dicemooh,
dalam wacana-wacana yang sengaja dibuat untuk mendelegitimasi

praktik-praktik kekuasaan yang dinilai korup.

Dalam kasus penggunaan Facebook untuk gerakan sosial
antikriminalisasi KPK, beberapa catatan perlu dibuat, yaitu bahwa
gerakan yang berlangsung di level daring, juga telah diikuti dengan
gerakan di level luring. Artinya, gerakan politik itu tidak hanya
berlangsung di ruang maya, tetapi juga bergerak di lapangan nyata.
Dalam hal ini, kita bisa menarik kesimpulan bahwa pemanfaatan

122 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Facebook ternyata cukup efektif untuk mendukung dan memperkuat
gerakan sosial antikriminalisasi KPK.

Facebook sebagai Media ... 123

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB VI

WikiLeaks, Perlawanan Siber,
dan Kebebasan Informasi

Ketika dua media Australia, 7he Age dan The Sydney Morning Herald
(edisi 11 Maret 2011) menurunkan ‘bocoran’ dokumen dari situs
WikiLeaks yang menyebut keterlibatan skandal beberapa nama pejabat
penting di Indonesia, pihak-pihak yang merasa terkait seperti tersentak.
Tak ayal, kalau pemerintah Indonesia saat itu berang. Berbagai jurus
tangkisan digelar dengan melibatkan sejumlah juru bicara dan media.
Apa daya, coreng moreng wajah bangsa kita juga disaksikan publik
global. Bab ini menyoroti bagaimana kemunculan WikiLeaks dan
kemudian menjadi fenomenal dalam gerakan politik kontemporer
dalam upaya melawan korupsi. WikiLeaks telah memunculkan kembali
debat seputar batas-batas kebebasan memperoleh dan menyebarkan
informasi dalam masyarakat kontemporer.

Dari kedua media Australia tersebut, WikiLeaks telah memberikan
dokumen kawat-kawat diplomatik Kedutaan besar Amerika Serikat di
Indonesia kepada mereka secara eksklusif, dan kehebohan pun mencuat.
Bagi sebagian kalangan, dokumen yang didapat oleh WikiLeaks
dianggap tidak legal. Pemerintah Indonesia membantah kebenaran
informasi yang dibocorkan. Duta besar Amerika Serikat untuk
Indonesia dipanggil Kementerian Luar Negeri. Dubes Scott Marciel
saat itu menyampaikan penyesalan atas apa yang terjadi pada Presiden
SBY dan rakyat Indonesia. WikiLeaks ternyata memiliki strateginya

buku ini tidak diperjualbeikan

125



sendiri. WikiLeaks menanggapi dengan mengatakan, masih ada 3.059
kawat dari Kedubes Amerika Serikat di Jakarta di tangan mereka.

Ketika pertama mendengar kontroversi berita yang ditimbulkan
WikiLeaks, yang berkelebat dalam pikiran: Apa lagi yang mau dilakukan
negara adidaya Amerika Serikat? Siapakah yang membocorkan
dokumen-dokumen rahasia itu? Apakah ada ‘agenda terselubung’ di
balik tindakan pembocoran itu?

Salah satu cara mencermati kemunculan ‘media baru’ bernama
WikiLeaks adalah dengan memahami cara kerjanya. Situs ini mengklaim
sebagai media baru yang dalam hal cara bekerja sedikit mirip dengan
pola jurnalisme investigatif. Ada janji jaminan kerahasiaan sumber
demi keamanan. Ada jaminan keamanan akses dari ‘penyusup’ atau
kontra-intelijen yang ingin menjebol atau memberangus sumber atau
dokumen. Dengan begitu WikiLeaks sedang memainkan beberapa
tungsi: Cyber-Investigative Journalism, Cyberresistance, atau Cyberprotest.
Sebagai bentuk Cyberactivism di dunia Virtual Politics yang
membangun dan mengutamakan kekuatan dan dukungan jaringan
global, yang pada awal abad ke-21 memang sedang mendapatkan
perhatian dari Cyberactivist dan sudah tentu juga Hacktivist (Jordan
1999; Vegh, 2003).

A. Jurnalisme Media Baru

Keberadaan WikiLeaks setidaknya bisa dilihat dari dua sisi. Pada satu
sisi, di tengah arus-utama dunia jurnalisme yang kian didikte oleh
kepentingan kapital dan aktivitas jurnalistik digerakkan oleh pasar,
WikiLeaks menjanjikan apa yang mereka sebut sebagai “sebuah model
baru jurnalisme”. Pengelolanya kebanyakan sukarelawan yang tidak
dibayar dan mengaku tidak berpihak pada suatu kekuatan modal
atau politik. Sudah lama diyakini bahwa media independen bisa
membantu percumbuhan masyarakat sipil. Suatu komponen penting
dalam demokrasi. Mereka memandang bahwa media yang ada, kurang
independen sehingga kritiknya tumpul pada pemerintah, korporasi,
dan lembaga lain. Mereka meyakini kondisi ini perlu diubah. Di sini
WikiLeaks memiliki postur media radikal yang mengusung suara
perlawanan.

126 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Mereka memilih menjadi “jurnalisme pembocoran rahasia” dengan
argumentasi dan alasan yang untuk beberapa hal bisa diterima tetapi
sekaligus kontroversial. Dengan cara bekerja seperti ini, mau tak mau
mereka tak luput dari kritik seperti dinilai melanggar etik. Beberapa
pihak juga mempertanyakan keaslian dokumen. Serangan balik yang
tampaknya sudah diramalkan sebelumnya. Seperti terbaca di situsnya:
“Pembaca bisa memverifikasi sendiri kebenaran dari apa yang telah
kami laporkan.” WikiLeaks percaya bahwa media dunia harus sebisa
mungkin bekerja sama “untuk membawa kisah-kisah itu ke pembaca
internasional yang luas”.

Pada sisi lain, WikiLeaks bisa dilihat sedang menyuguhkan
‘fakta’ dan ‘kebenaran’ yang datang terlambat atau tidak pada waktu
dan tempat yang tepat. Melihat sekilas beberapa dokumen yang
dikeluarkan WikiLeaks, kita disuguhi informasi yang sebagian besar
berupa agenda-agenda penting berbagai pejabat/pemerintah/negara
yang sifatnya ‘rahasia’, tetapi setelah segalanya terjadi sebenarnya
makna ‘kerahasiaan’ menjadi tidak terlalu berarti lagi. Dokumen
rahasia yang dihimpun tidak dibuka sekaligus, tetapi pelan pelan,
sedikit demi sedikit sehingga memancing sensasi di belahan dunia yang
tidak terkait langsung dengannya. Di sini informasi berupa fakta yang
terfragmentasi disuguhkan ke tengah dunia maya yang justru sedang
memfragmentasikan warga masyarakat virtual (Schiller, 1999).

Oleh karena itu, di antara dokumen rahasia itu adalah sesuatu yang
harus dijaga dengan mati-matian maka tindakan membongkar rahasia
itu jelas adalah tindakan yang berani. Inilah yang membuat sosok
pendiri WikiLeaks, Julian Assange, juga tampak kontroversial. Suka
atau tidak, ia membuka mata kita tentang adanya desain dan agenda
kebohongan, dan bahkan kekejaman dan kejahatan, yang sekian lama
berselimut di balik jubah diplomasi atau baju birokrasi. Inilah potret
paling mutakhir kisah pengusung suara keterbukaan dalam berjuang
melawan manipulasi informasi di dunia yang masih ditopang sensor,
ketertutupan, dan kerahasiaan.

WikiLeaks, Perlawanan Siber, ... 127

buku ini tidak diperjualbeikan



B. B. Perlawan Siber oleh Aktor Non-Negara

Mengkaji fenomena WikiLeaks menyadarkan kita seberapa dalam
kemajuan jaringan Internet telah mentransformasikan dunia politik
kontemporer dan memberi ilham bagi gerakan sosial yang berdimensi
global berakibatlokal, atau sebaliknya, berdimensi lokal berakibat global.
Kemajuan teknologi informasi, khususnya sistem jaringan komputer,
dan ketergantungan kita padanya, bersama dengan globalisasi ekonomi,
politik, dan budaya, sedang mengubah sifat dasar “perang informasi”.
Semakin banyak teknologi yang tersedia; ekonomi, jaringan yang
mendukung kehidupan sehari-hari, dan militer kian bergantung pada
jaringan komputer. Dalam situasi ini, gerakan-gerakan sosial melawan
globalisasi, atau perlawanan lebih agresif terhadap dominasi korporasi
raksasa dan hegemoni pemerintahan despotik dan korup, menjadi lebih
terorganisi secara global. Baik di level fisik maupun ideologis, jaringan
informasi dan komunikasi dan sistem pengetahuan masyarakat menjadi
semakin rentan.

Fenomena WikiLeaks memperkuat argumen yang hidup di
kalangan para pengkaji gerakan budaya dan politik kontemporer yang
melihat bangkitnya peran aktor non-negara di pentas politik global.
Individu-individu bisa bergerak bebas atau organisasi-organisasi kecil di
tingkat lokal bisa memanfaatkan dan memaksimalkan potensi jaringan
internet untuk membangun identitas gerakan dalam komunitas virtual
dengan misi yang jelas dan tujuan yang dirumuskan secara spesifik

(Jordan, 1999).

Dengan watak keintiman dan interaksi yang terbangun lewat
jaringan internet, mobilisasi dukungan bisa dioptimalkan dalam
skala dan intensitas yang tak terbayangkan. Akses internet yang
semakin mudah dan murah, didukung teknologi telepon seluler yang
memfasilitasinya, memungkinkan warga biasa pun bisa mengakses
secara bebas informasi yang tidak lagi bisa disensor atau dikontrol oleh
pemerintah. Dalam konteks ini WikiLeaks bisa kita tempatkan.

Revolusi informasi, difasilitasi ilnternet, tak terbayangkan
sebelumnya, tiba-tiba sedang memberdayakan individu dan
membuatnya lebih berani untuk melawan aktor-aktor atau rezim rezim
penindas yang terus berusaha memanipulasi informasi dan persepsi

128 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



serta mengontrol warganya. Kini pesan-pesan e-mail pribadi, blog-blog
dan situs-situs yang dikelola secara pribadi bahkan bisa memengaruhi
aksi dan opini publik. Kita melihat dalam bab sebelumnya bagaimana
efektifnya aksi “gerakan sejuta Facebook melawan kriminalisasi KPK”
atau efek bola salju yang ditimbulkan oleh kontroversi e-mail seorang
pasien perempuan korban arogansi sebuah rumah sakit yang telah
menimbulkan simpati luar biasa dari masyarakat dunia maya dan dunia
nyata di Indonesia.

Jauh-jauh sebelumnya Steven Levy (1994), penulis Hackers: Heroes
of the Computer Revolution, pernah mengutip pendapat Ed Roberts,
orang paling pertama yang mendesain komputer personal (meski
kemudian sering dilupakan), mengatakan pandangannya mengenai
potensi komputer: “Jika saya memberimu seorang prajurit dari 10.000
rakyat,” demikian kata Roberts, “bisakah kamu membangun sebuah
piramid? Sebuah komputer memberi orang biasa, seorang mahasiswa
tingkat awal, kekuatan untuk melakukan hal-hal dalam seminggu
yang tidak bisa dilakukan oleh semua ahli matematika yang pernah
hidup sampai 30 tahun yang lalu.” Kata-kata itu muncul jauh sebelum

Facebook digandrungi dan WikiLeaks diluncurkan.

Bagi Levy, kekuatan Internet tidak mengkorupsi, tetapi justru
membebaskan. Hal tersebut bisa meningkatkan kemampuan seseorang
secara dramatis, komputer merupakan “penyetara yang hebat” (‘z great
equalizer’), sebuah media emansipasi dan egaliter. Levy jelas tidak
memperhitungkan apa yang kemudian dikenal sebagai “ketidaksetaraan
akses” atau “ketimpangan digital” di antara orang-orang di negara
maju dan miskin, laki dan perempuan, kulit putih dan kulit berwarna,
kota dan desa, yang mewarnai profil pengguna internet dunia. Tetapi
memang ada keyakinan kuat bahwa dengan internet, individu, dan
kelompok kecil yang punya akses bisa menduplikasi upaya-upaya yang
sebelumnya hanya bisa dilakukan oleh pemerintah atau institusi besar.
Seorang mahasiswa di sebuah kamar asrama atau seorang pembangkang
politik yang sendirian di sebuah lantai dasar apartemen, dapat
menghasilkan dokumen yang berkilauan dengan otoritas profesional,
seperti kelahiran kembali apa yang disebut Levy sebagai “pembuat

WikiLeaks, Perlawanan Siber, ... 129

buku ini tidak diperjualbeikan



selebaran yang bekerja sendirian” (the lonely pamphleteer) yang bisa
menghasut gerakan sosial ke arah demokrasi di manapun.

C. Tantangan Kebebasan Informasi

Di tengah keyakinan seperti itu, era informasi dan digital, yang
membuka ruang-ruang kebebasan baru ternyata juga memunculkan
berbagai masalah. Walter B. Wriston, menulis dalam 7he Twilight of
Sovereignty, menunjukkan inilah era dimana, “setiap orang tiba-tiba
memiliki akses pada segala hal.” Dalam pandangan ini, teknologi
informasi diyakini mampu memfasilitasi dan mendorong partisipasi,
mobilisasi, dan bahkan pembangkangan. Setiap orang yang sadar
dengan potensi yang dimiliki internet tahu betul bagaimana kekuatan
ini bisa digunakan dan disalahgunakan.

Sejak awal 1990-an, sudah banyak buku ditulis mengenai
kemunculan masyarakat jaringan yang ditopang internet dan
implikasinya bagi bidang ekonomi, budaya, dan masyarakat (Castells,
1996). Sebutlah, misalnya, untuk menyebut beberapa, 7he Condition
of Postmodernity karya David Harvey (1989), The Rise of the Network
Society dan The Internet Galaxy karya Manuel Castells (1996 dan 2001),
Digital Capitalism karya Dan Schiller (1999), Web.Studies karya David
Gauntlett dkk. (2000), dan 7he Internet and Society karya James Slevin
(2001) yang bisa memberikan wawasan dasar dalam mendeskripsikan
dan menganalisis cikal-bakal dan proses perkembangan masyarakat
jaringan.

Di tengah-tengah pandangan itu, kita melihat hidup pandangan
diametral mengenai peran internet dalam komunitas virtual. Pertama,
Cyberphilia, memandang internet adalah segalanya. Mereka melihat
potensi positif yang dimiliki internet entah itu untuk tujuan lebih serius
atau sekadar berbagi informasi untuk membunuh waktu luang atau
bersenang-senang. Mereka tidak peduli dengan apa yang dirisaukan
sebagai dampak negatif internet, seperti kolonisasi Cyberporn atau
Cybersex di dunia maya. Kedua, Cyberphobia, sebaliknya, memandang
negatif internet dan mengecamnya serta melulu melihat potensi negatif
yang bakal ditimbulkan internet. Yang satu kecintaan berlebihan, yang
lain ketakutan berlebihan, pada Internet. Di luar dua pandangan itu,

130 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



ada dua kubu lagi, yaitu Cyberneutralist dan Cyberstructuralist yang
melihat potensi internet bergantung pada struktur dan kultur pembuat
dan penggunanya.

Tak heran kalau kemudian muncul nuansa pandangan tentang
media ini. Dalam The People’s Right to Know: Media, Democracy
and the Information Highway, Frederick Williams & John. V.
Pavlik (1994) dengan penuh keyakinan memandang bahwa gagasan
pemberdayaan hanya bisa dicapai melalui komunikasi dan informasi
yang bebas bagi semua warga. Sebuah pandangan yang sepertinya
hendak memupus apa yang diragukan oleh Bill McKibben (2000)
dalam The Age of Missing Information, “Kita juga hidup dalam
suatu momen kebodohan yang dalam, ketika pengetahuan vital yang
senantiasa manusia miliki tentang siapa diri kita dan di mana kita hidup
tampaknya di luar jangkauan kita. Sesuatu yang tak mencerahkan.
Sebuah abad informasi yang melenceng.” Pandangan nyaris senada
sebelumnya juga disuarakan oleh Paul Virilio. Virilio adalah pemikir
perintis tentang efek kecepatan terhadap kekuasaan, strategi militer,
budaya, dan ekonomi. Dalam Information Bomb (2000), Virilio
berpendapat bahwa “prosedur digital, instrumental” menjadi tiang
fondasi “akselerasi kehidupan”, membawa pada “akselerasi realitas”.
Ia kemudian mempertajam pemikirannya dengan menghubungkan
“akselerasi realitas” dengan revolusi dalam teknologi komunikasi/
informasi dan pergeseran ke arah neoliberalisme. Melalui globalisasi
digital, menurut dia, kita “sedang menghadapi suatu fenomena baru:
hilangnya orientasi (yang muncul dari) liberalisasi dan deregulasi pasar
finansial”.

Sementara Zygmunt Bauman (1998) lebih khusus berpendapat
bahwa “masalah kondisi kontemporer adalah bahwa masyarakat telah
berhenti mempertanyakan dirinya sendiri”. Atau, apa yang dalam
istilah David Shenk (2001), disebut sebagai “hilangnya memori” di
tengah kondisi kontemporer yang ditandai akselerasi realitas di tengah
“bom informasi”. Shenk menyebutnya sebagai ketidakmampuan untuk
menyaring dan mengingat informasi yang datang kepada kita karena
semakin banyak dan cepat—dimana konteks, contoh, peristiwa, sejarah,
basis kognisi kita untuk refleksi-diri, tampak “menghilang dalam lautan

WikiLeaks, Perlawanan Siber, ... 131

buku ini tidak diperjualbeikan



data”. Persis seperti apa yang dimaksudkan Milan Kundera (1997)
dalam novelnya Slowness, ketika dia menulis bahwa “derajat kecepatan
secara langsung sepadan dengan intensitas melupakan” (the degree of
speed is directly proportional to the intensity of forgetting).

Lalu, bagaimanakah kita menempatkan fenomena WikiLeaks
dalam konteks masyarakat Indonesia atau lebih khusus pemerintah
Indonesia? Dengan membuat dokumen rahasia tersedia secara bebas,
apakah itu pertanda apa yang dibayangkan oleh Jean Baudrillard
(2000/2020) sebagai “era akhir rahasia®® (bahkan timbunan rahasia),
untuk keluar dari masyarakat yang dicemaskan Michel Foucault (1979)
sebagai “masyarakat pengawasan’. Dengan membawa rahasia tampil
ke permukaan dan ketelanjangan (transparansi) informasi tampil ke
muka publik global, apakah demokrasi global yang dibayangkan akan
tercipta, apakah kewargaan sipil global akan terbentuk? Atau, apakah
pembocoran kerahasiaan negara yang diperjuangkan situs seperti
WikiLeaks dan dimotori oleh Julian Assange hanya akan membenarkan
apa yang pernah dicemaskan Guy Debord (1981) bahwa masyarakat
kapitalis suatu saat akan bergerak ke masyarakat tontonan, termasuk
“tontonan kerahasiaan”?

Bagi banyak bangsa di dunia atau khususnya bagi individu-
individu yang sadar-diri dan sadar-politik, dunia virtual yang
disediakan Internet jelas bisa digunakan sebagai ‘medan pertempuran
virtual’ untuk melakukan hegemoni digital atau pengawasan virtual, di
satu sisi, dan di sisi lain, untuk melawan tirani ketertutupan atau rezim

»  Dalam sebuah wawancara Jean Baudrillard (2000) mengatakan, “Saya tidak ber-
bicara tentang transparansi dalam artian Anda melihat segala sesuatu di televisi,
tetapi televisi itu sedang menonton Anda. Ini semua tentang pembalikan, dalam
artian terburuk. Ini tentang visibilitas, hilangnya kerahasiaan secara total. Segala
sesuatu harus terlihat, bukan dengan cara panoptik di mana segala sesuatu terlihat
oleh mata telanjang. Transparansi lebih dari sekadar visibilitas, ia bebas dari rahasia.
Ia tidak hanya transparan bagi orang lain, tetapi juga bagi diri sendiri. Tidak ada
lagi substansi rahasia ontologis. Saya menganggap ini sebagai nihilisme, bukan
postmodernisme. Bagi saya, nihilisme adalah hal yang baik — saya seorang nihilis,
bukan postmodernis.” Baudrillard, J. (2020). The art of disappearing. Baudrillard
Now, 28 Juni. https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappearing/

132 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kerahasiaan, dan menentang hegemoni budaya serta dominasi global
dalam berbagai wajahnya.

Dengan munculnya fenomena situ-situs perlawanan seperti
WikiLeaks, tampak akan dibutuhkan orang-orang cerdas digital,
sekaligus berani dan kreatif, yang menggunakan dunia maya sebagai
dunia ‘hacktivisme™® untuk membangun kesadaran publik akan dunia
masa depan lebih baik yang kita impikan. Dengan begitu, kita akan
menyaksikan lebih banyak aktivisme perlawanan, pembangkangan,
atau mungkin perang militer yang akan terjadi di masa datang —jika
memang tidak bisa kita hindari—tidak hanya terjadi dalam ‘RL war’
(Real Life war) melainkan ‘Cyberwar’. Dengan potensinya yang luar
biasa dalam mendukung cita-cita demokrasi dan pemerintahan terbuka,
media seperti Wikileaks bisa digunakan sebagai ‘Cyberweapon’ untuk
berjuang tanpa kekerasan, membeberkan apa yang diyakni sebagai
persoalan kemanusiaan yang harus diketahui warga global. WikiLeaks
tampil menyuguhkan suara lain di balik pertempuran hangat yang
berlangsung dalam ‘galaksi Internet’. Yang terpenting, situs seperti
WikiLeaks bisa mengingatkan kita mengenai betapa mulianya tindakan
untuk membuat semua pemerintahan di mana pun agar bertindak
jujur, adil, dan terbuka.

26 Menurut Tim Jordan, ‘hacktivisme’ adalah suatu gerakan sosial, suatu tipe
baru aksi langsung, suatu aktivitas berbasis-Internet yang terpusat pada
politik virtual. Untuk lebih jauh, lihat Jordan, T. (1999). Cyberpower:
The culture and politics of cyberspace and the internet. Routledge.

WikiLeaks, Perlawanan Siber, ... 133

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB VII

“Reportase Berpusat pada
Orang” dan “Reportase Berpusat pada
Peristiwa”

“Masa depan pers pada milenium baru tampaknya suram.”

(Carl Jensen)

Jurnalis dan penulis Kolombia Gabriel Garcia Marquez (2008),
pemenang hadiah Nobel Sastra 1982, pernah mengatakan bahwa
jurnalis adalah profesi paling baik di dunia. Pandangan wajar dari
seseorang mengenai profesi yang mereka geluti. Meski harus diakui
bahwa profesi apa pun yang ditekuni dengan tulus dan sepenuh hati
mungkin akan sampai pada apa yang dimaksudkan oleh Marquez.
Profesi jurnalis dianggap unik. Barangkali karena ia hidup dari menjual
berita atau informasi ke publik sehingga ia dianggap istimewa.

Dalam pandangan Marquez, praktik profesi jurnalistik
membutuhkan latar belakang budaya yang kuat, yang diberikan
lingkungan kerja itu sendiri. Namun, memasuki abad ke-21, lingkungan
kerja jurnalis menghadapi tantangan. “Dehumanisasi telah menyebar
dengan kecepatan yang mengerikan,” demikian kata Marquez,
menggambarkan kehidupan di ruang berita. Ketika persaingan
antarperusahaan pers meningkat tajam, semangat kerja sama meluntur.
Masing-masing hidup dalam isolasi dan alienasi, dan komunikasi lewat
dunia maya lebih gampang daripada untuk menyentuh hati pembaca.

Marquez berbicara tentang Kolombia, bukan tentang kita. Tetapi
ada hal-hal relevan yang dikatakannya. Ia menyebut sifat yang mulai

135



merenggut kita: ketergesaan dan keterbatasan dalam arti ruang yang
telah mereduksi kedudukan reportase yang dulu mereka anggap sebagai
genre paling bergengsi, tetapi juga memerlukan waktu, penelitian,
refleksi, dan keterampilan menulis yang istimewa dari para jurnalis.
Bukankah melakukan peliputan pada dasarnya adalah merekonstruksi
fakta dengan cermat dan akurat.

Memasuki abad ke-21, jurnalisme menangkap paradoks di
dalam dirinya, seperti dikatakan oleh Ian Hargreaves (2003), dalam
Journalism: Truth or Dare? Berita yang dulu sulit dan mahal diperoleh,
kini mengitari kita seperti udara yang kita hirup. Berita begitu mudah
kita peroleh. Ia mengepung kita ke mana kita pergi, atau dalam kata-
kata Hargreaves, “Today it is ubiquitous and very largerly free ar the
point of consumption” (Saat ini, hal ini ada di mana-mana dan sebagian
besar gratis dalam hal konsumsi). Dalam dunia politik, misalnya,
proses demokrasi sendiri sedang berada dalam sebuah dunia kecepatan
tinggi, peristiwa-peristiwa politik bagai banjir. Belum selesai satu kasus,
muncul kasus lain, tumpang-tindih. Tetapi di tengah melimpahnya
kasus dan berita, ada masalah dengan budaya berita (culture of news)
yang baru ini. Semakin sulit kita membedakan mana berita yang bagus
dari yang buruk.

Dalam dunia seperti ini, “Jurnalisme bukanlah urusan yang
gampang,” demikian kata Hargreaves. Jurnalisme bahkan sedang dalam
masalah. Demikian menurut Hargreaves kembali. “Masa depan pers
pada milenium baru tampaknya suram,” demikian kata Carl Jensen
(2003), pendiri Project Censored. Setelah menelusuri isu-isu pers di
Amerika Serikat selama 25 tahun, Jensen sampai pada kesimpulan:

Pers memiliki kekuatan untuk mendorong orang-orang
membersihkan lingkungan, mencegah penyebaran nuklir,
menyingkirkan politisi yang korup dari jabatannya, mengurangi
kemiskinan, menyediakan layanan kesehatan yang berkualitas
untuk semua orang, dan bahkan menyelamatkan nyawa jutaan
orang seperti yang terjadi di Ethiopia pada tahun 1984.
Namun, kita justru menggunakannya untuk mempromosikan
seks, kekerasan, dan sensasionalisme, serta untuk memperkaya

136 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kantong para maestro media yang sudah kaya (Jensen, 2003:

15).

Pernyataan Jensen mempertegas adanya paradoks dalam dunia
jurnalisme yang semakin digerakkan oleh pasar. Sebuah isu yang
sudah lama disorot oleh John McManus (1994). Tekanan pasar yang
menggerakkan seluruh logika praktik ruang berita telah mendesak
idealisme profesi jurnalisme hanya ke pinggir perbincangan dan etika
jurnalistik disorot hanya ketika ada kasus-kasus besar, seperti yang
melibatkan kalangan pejabat di seputar kekuasaan. Terutama apabila
sebuah berita dianggap telah ‘mencemari’ nama baik seseorang atau
lembaganya.

Dalam bukunya, Uncertain Guardians, Sparrow (1999), berbicara
tentang posisi dan peran media berita sebagai sebuah institusi politik
di tengah lingkungan ekonomi dan politik yang tidak pasti. Sparrow
menyebut media berita sebagai aktor politik, yang memainkan peran
tidak pasti dalam fungsinya sebagai “kekuatan keempat’. Dalam
karyanya, Sparrow berupaya membongkar sejumlah peran media yang
sering digambarkan para pengamat, menurutnya, sesungguhnya tidak
lebih dari sekadar mitos.

Mengikuti uraian Sparrow, fungsi pengawas atau watchdog pada
kenyataannya merupakan peran utama mediaberita dalam sistem politik.
Pandangan-pandangan lain juga lebih berkaitan kembali dengan citra
pengawas tersebut. Beberapa berpandangan bahwa media berita perlu
menjadi pengamat netral dalam mentransmisikan informasi—dengan
cara demikian berarti bahwa publik bisa dicerahkan dan pemerintah
bisa diberi tanggung jawab. Sementara pendapat lain mengatakan
bahwa media berita perlu menjadi partisipan atau advokator dalam
proses politik, terutama bagi kelompok marjinal atau minoritas—hal
ini dilakukan demi menjaga keseimbangan dari kekurangan advokasi
di pihak politisi dan pemimpin sipil. Media berita juga digambarkan
sebagai suatu forum bagi ekspresi pandangan berbeda— ini disebabkan
“pasar gagasan ide-ide” yang tersedia bagi warga perlu diperkaya.
Akhirnya, tak kalah penting, media berita juga bisa menjadi penjaga

“Reportase Berpusat pada ... 137

buku ini tidak diperjualbeikan



moral publik dan pribadi—persisnya sejauh bahwa peran penjagaan
seperti itu kurang tampak pada aktor-aktor politik lainnya (Sparrow,
1999).

Atas semua penonjolan mengenai peran pengawasan, watchdog,
atau guardian media berita, Sparrow berpendapat bahwa model
“kekuatan ke empat” (the fourth estate) media berita secara fundamental
keliru. Argumentasi Sparrow didasarkan atas pendekatan sistem
terbuka: organisasi berita hidup dalam suatu lingkungan politik dan
ekonomi yang tidak pasti, salah satunya karena media harus selalu
menstabilkan posisinya agar tetap berkembang. Ini untuk mengatakan
bahwa media berita hidup dalam suatu bidang interorganisasi dalam
hubungan dengan komunikator-komunikator politik lainnya (baik
media maupun non-media) dan aktor-aktor pasar lainnya (baik media
maupun non-media) (Sparrow, 1999).

Sudah tentu banyak faktor yang memengaruhi daya hidup
industri media. Kelangsungan hidup industri media, misalnya,
tergantung pada negara yang mengaturnya, sistem politik media yang
melingkupinya, pemodal yang menopangnya, pendekatan manajemen
yang dipegangnya, kecerdasan pengelola dan jurnalisnya, selain juga
pada belanja iklan yang dikeluarkan para pemasang iklan dan publik
pembaca yang dilayaninya. Menyeimbangkan berbagai faktor tersebut
tentu saja tidak mudah. Dalam momen-momen tertentu mungkin
media akan menekankan satu faktor di atas faktor yang lain. Pada saat
lain, media akan mengambil posisi kritis bahkan mungkin bermusuhan
pada salah satu faktor, atau pembelaan pada faktor yang lain. Namun,
posisi ini tidak pernah permanen. Barangkali satu-satunya yang lebih
ajeg adalah ‘pembelaan’ terhadap pemilik modal itu sendiri, baik
disadari atau pun tidak.

A. Beberapa Contoh

Kita bisa mengambil beberapa contoh bagaimana media memposisikan
diri menyoroti pidato Presiden SBY pada 23 November 2009,
menanggapi konflik KPK-Kepolisian yang sangat menyita perhatian
media. Sehari setelah Pidato Presiden yang ‘mengecewakan’ beberapa
kalangan menanggapi rekomendasi Tim 8, media nasional menurunkan

138 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



berbagai liputan menanggapi suasana dan substansi pidato tersebut.
Sebagian besar menunjukkan fokus pada kekecewaan berbagai kalangan
terhadap kegamangan pidato tersebut. Sebagian yang lain menyoroti
ketidaktegasan Presiden dan kesan kekurangseriusan pemerintah
menangani secara tuntas masalah ini.

Sementara itu, sebagian media lainnya menyoroti suasana
‘nonton bareng’ yang sengaja dilakukan berbagai kelompok untuk
menyaksikan pidato tersebut. Sebagian yang lain menekankan pada
suasana di lingkungan keluarga Bibit dan Chandra yang sedang was-
was menanti dan mendengarkan Pidato Presiden yang sebelumnya
disebut-sebut bakal menentukan nasib kedua pejabat tinggi KPK non-
aktif tersebut.

Bab ini akan menunjukkan beberapa hal menarik. Sehari setelah
Pidato Presiden tersebut, Republika, edisi 24 November 2009,
menurunkan tulisan “Terkabulnya Doa Bibit”, yang meneckankan
sinyal bahwa Pidato Presiden tersebut mencerminkan bahwa doa
seorang Bibit terkabul, oleh karena pidato tersebut ditafsirkan oleh si
jurnalis sebagai sinyal tidak akan dibawanya kasus ini ke pengadilan.

Kemudian Media Indonesia, edisi 24 November 2009,
menurunkan kepala berita (beadline), “Audit Century Ungkap Peran
Boediono dan Sri Mulyani”, dengan dua berita tambahan, “SBY Minta
Bibit-Chandra tidak ke Pengadilan” dan “Sikap Presiden Yudhoyono
Membingungkan”. Ketiga berita itu dipertegas dengan ‘Editorial’
Media Indonesia yang dikenal lugas bertajuk “Pidato Antiklimaks”.

Dengan nada yang hampir sama, Kompas, edisi 24 November
2009, pada halaman pertama menurunkan headline “SBY: Tak Perlu
ke Pengadilan”, dilengkapi dua berita terkait yang memberikan seting
kepada peristiwa tersebut, dengan judul “Bank Century: Ada Rekayasa,
Hak Angket Menguat” dan “KPK versus POLRI: Penantian Bibit dan
Chandra Belum Berakhir”. Sementara itu, “Tajuk Rencana’ Kompas

hari itu juga mengangkat tema Pidato tersebut dengan tekanan khusus
“Tidak Dibawa ke Pengadilan!”.

Dari rangkaian pemberitaan media mengenai Pidato Presiden
tersebut kita bisa melihat munculnya beragam perspektif atau sudut
pandang yang tampak menggambarkan sikap media yang bersangkutan.

“Reportase Berpusat pada ... 139

buku ini tidak diperjualbeikan



Dapat ditarik kesimpulan bahwa sebagian besar media yang kritis,
telah mengambil posisi berada di garda depan dalam menyuarakan
pembelaan terhadap dua pemimpin KPK dan memediakan suara kritik
yang keras terhadap kekaburan sikap pemerintah dalam mengambil
posisi, terutama dalam memberikan rasa kepastian hukum dan keadilan
yang diharapkan masyarakat sipil. Namun, apabila disimak dari
orientasi dasar jurnalistik yang selalu kita jumpai dalam ranah interaksi
politik dengan media, kita akan melihat kuatnya tekanan pada praktik
“jurnalistik yang berorientasi pada orang” daripada yang “berorientasi
pada peristiwa atau fakta”.

Misalnya, salah satu berita Kompas, edisi 24 November 2009,
menurunkan paragraf pembuka (lead) berita seperti: “Ditemani sepiring
tahu goreng, Bibit Samad Rianto menyimak siaran langsung Pidato
Presiden dari televisi 20 inci di ruang depan. Istrinya, Titik Sugiharti,
menonton di ruang dalam bersama anak-anak dan cucu”. Kemudian
pada bagian akhir berita dikutip kebingungan beberapa narasumber dan
juga sejumlah wartawan yang hadir terutama mengenai ke mana arah
isi Pidato Presiden tersebut, dengan menyitir pernyataan keheranan
dengan bahasa seperti: “Lho, apa kesimpulannya?”.

B. Berita sebagai Konstruksi

Berita adalah konstruksi sosial yang melibatkan berbagai relasi
kepentingan yang berlangsung dalam ruang pemberitaan. Tidak hanya
ideologi dan preferensi jurnalis yang terlibat di dalamnya, tetapi juga
kepentingan modal dan komersial juga ikut menentukan praktik
jurnalistik di ruang redaksi. Hubungan-hubungan ekonomi-politik
media juga bertarung dalam ruang pemberitaan yang akan memengaruhi
bagaimana sebuah berita dikemas, disajikan, dan ditempatkan di ruang
media.

Tidak heran kalau preferensi jurnalis dan kebijakan redaksi
juga bisa saling bertentangan, bergantung pada sejauh mana tingkat
kepentingan media terhadap suatu kasus dihubungkan dengan
pemerintah, pemilik modal, dan publik pembacanya. Adakalanya
kepentingan pemerintah, pemilik modal, dan publik pembacanya bisa

140 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dipenuhi secara bersamaan, akan tetapi, adakalanya tidak, terutama
ketika ketiga pemangku kepentingan pada posisi saling bertentangan.

Dalam kasus KPK versus Polisi (dan Kejaksaan Agung), kita bisa
melihat sebagian besar media pada posisi yang terlihat berada di pihak
KPK dan ini tampaknya cukup seirama dengan opini publik. Bahkan
pada tingkat tertentu media ikut memengaruhi opini publik dalam
kasus Bibit-Chandra ini, misalnya media. telah menyuarakan dengan
keras ‘perlawanan’ terhadap mafia peradilan, makelar kasus, dan praktik
kriminalisasi KPK yang melibatkan sejumlah nama di institusi hukum.

C. Transparansi Kejahatan?

Kemudian, tepat pada Selasa, 3 November 2009, publik telah
dibuat terpana dengan “dagelan” yang ditayangkan langsung oleh
sejumlah televisi swasta dari Gedung Mahkamah Konstitusi. Ratusan
orang menyaksikan langsung sidang terbuka yang memperdengarkan
rekaman percakapan telepon seluler Anggodo Widjojo dengan
sejumlah pejabat kepolisian dan kejaksaan. Rekaman itu dengan vulgar
menyebut nama-nama pejabat tertentu dan bagaimana merancang
kasus hingga tawar-menawar imbalan kepada pihak-pihak yang diduga
ikut merekayasa. Sejumlah tokoh masyarakat hingga aktivis politik
dan mahasiswa berdatangan ke gedung Mahkamah Konstitusi (MK)
(Kompas, 4 November 2009).

Dalam kaitan dengan kasus tersebut, peran media tidak
perlu diragukan lagi. Media telah ikut menjadi aktor politik yang
penting dalam menyuarakan tegaknya keadilan. Ini dimulai sejak
ditayangkannya hasil rekaman telepon pengusaha Anggodo Widjojo
dengan sejumlah pejabat yang diputar di Mahkamah Konstitusi (MK)

“Reportase Berpusat pada ... 141

buku ini tidak diperjualbeikan



dan dipancar-luaskan secara langsung oleh beberapa stasiun televisi.?”
Peristiwa ini dianggap telah menguak tabir kelam terjadinya rekayasa
kriminalisasi atas KPK. Penahanan Bibit Samad Rianto dan Chandra
M. Hamzah, dua pejabat komisi itu, akhirnya memang sempat
ditangguhkan kepolisian. Ini juga adalah bagian dari terungkapnya
konspirasi dan skandal kelas tinggi yang melibatkan lingkaran pejabat
di lingkungan penegakan hukum. Sejarah mencatat, media berperan
sangat penting dalam soal ini.

Dari perspektif komunikasi politik, kita bisa melihat bahwa
selama ini aktor-aktor politik yang sedang bertarung berusaha
menyembunyikan keterlibatannya, meski dengan melakukan kontra-
diskursus yang tak jarang mematahkan argumentasinya sendiri. Dalam
wawancaranya di stasiun TVOne, misalnya, Anggodo telah berupaya
menunjukkan perannya dalam memelintir argumentasi-argumentasi
hukum untuk mengamankan dirinya, sekaligus juga menunjukkan
kedangkalan cara berpikirnya di tengah-tengah meningkatnya
kecerdasan publik memahami proses politik yang berlangsung di
seputar peran “buaya versus cicak” yang dikonstruksi sedemikian rupa
untuk menyembunyikan subjek-subjek pelaku kejahatan itu.

¥ Sebuah rekaman pembicaraan—yang dicurigai berisi rekayasa “kriminalisasi”
Komisi Pemberantasan Korupsi oleh sejumlah oknum telah diputar oleh Mahka-
mah Konstitusi (MK) pada 3 November 2009. Terobosan Mahkamah Konstitusi
yang memperdengarkan rekaman percakapan antara Anggodo Widjojo dan lawan
bicaranya mengejutkan banyak orang. Ini adalah skandal hukum paling menghe-
bohkan. Pemutaran rekaman hasil penyadapan Komisi Pemberantasan Korupsi
atas telepon Anggodo dilakukan atas perintah majelis hakim konstitusi dalam
rangka uji materi UU Komisi Pemberantasan Korupsi yang diajukan Wakil Ketua
(nonaktif) KPK, Chandra Hamzah dan Bibit Samad Rianto. Tindakan MK bakal
tercatat dalam sejarah pengungkapan skandal penegakan hukum di Indonesia.
Siaran langsung televisi terkait sidang MK selama 4,5 jam menambah efek dra
matis persidangan tersebut. Emosi dan perasaan publik terlibat secara penuh saat
mendengarkan percakapan Anggodo dengan sejumlah lawan bicaranya. Banyak pi-
hak hampir tak percaya terhadap apa yang dipercakapkan Anggodo dengan antara
lain Wisnu Subroto dan penyidik bisa terjadi dalam negara hu kum Indonesia.
Namun, muncul juga pertanyaan dalam hati, jangan-jangan praktik seperti itulah
yang selama ini terjadi, jual beli perkara, tetapi tidak per nah terungkap. Lihat
“Skandal penegakan hukum!”, Tajuk Rencana Kompas, 4 November 2009.

142 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Bahkan strategi PR (public relations) dianggap perlu dilakukan
oleh pihak Kepolisian dan Kejaksaan Agung dengan berbagai cara agar
tak luput dari sorotan media, selain juga sebagai upaya untuk keluar
dari citra buruk yang menimpa kedua institusi yang disebut-sebut
sebagai bagian dari pilar penting penegakan hukum di tanah air.

Strategi-strategi PR seperti itu kadang-kadang mempertontonkan
absurditas institusi hukum yang terkesan kuat melawan kehendak
publik agar pihak-pihak yang namanya disebut dalam pembicaraan
di telepon itu segera diusut tuntas. Tayangan langsung pemutaran
rekaman itu juga membuat praktik kejahatan semakin telanjang di
tengah logika politik yang sudah seperti teater atau bahkan panggung
hiburan seperti saat itu.

Drama kasus kejahatan yang sedemikian telanjang dan disaksikan
jutaan mata publik dalam ruang keluarga Indonesia membuat praktik
kejahatan semacam itu akan semakin membangkitkan ketidakpercayaan
publik terhadap pemerintah untuk memberantas akar korupsi. Peran
media dalam membuat ‘ketelanjangan’ terhadap peristiwa memang
patut diacungkan jempol.

Penayangan rekaman tersebut juga sekaligus mempertontonkan
“kontradiksi citra” dari para pejabat publik. Bagaimana retorika
citra aparat yang selalu mengkonstruksi dirinya sebagai individu dan
institusi yang bersih, tetapi dari kasus itu “citra” mereka benar-benar
ditelanjangi. Celakanya, semakin mereka melawan logika fakta itu,
semakin telanjang kejahatan itu.

Inilah yang disebut oleh pemikir postmodernis seperti Jean
Baudrillard sebagai “transparansi kejahatan” (transparency of evil) di
era media. Bukankah para aktor yang diduga kuat sebagai bagian dari
pelaku konspirasi justru diberi ruang bersuara lantang pada jam-jam
tayang utama (prime time) dan mengisi waktu luang dalam ruang
keluarga Indonesia? Potret absurd dari bagaimana logika drama dan
informasi politik telah berbaur di dalam logika industri infotainment
yang membuat tayangan kejahatan harus dikemas dalam format hiburan
agar menarik pemirsa dan dengan demikian berarti pula meningkatkan
rating dan menambah pemasukan iklan.

“Reportase Berpusat pada ... 143

buku ini tidak diperjualbeikan



D. Beberapa Kemungkinan

Ada beberapa kemungkinan yang menjadi penyebab mengapa
tekanan reportase berita lebih kuat pada orang atau pribadi (person)
daripada pada peristiwa (event) dalam kasus ini. Pertama, personalisasi.
Media, khususnya jurnalis, cenderung melakukan personalisasi
pada pemberitaaa, oleh karena pengaruh subjektivitas individu yang
begitu kuat. Subjektivitas yang kuat memengaruhi cara jurnalis
mengumpulkan fakta dan menyajikannya menjadi berita. Bahkan juga
dalam cara mereka berhubungan dengan narasumber dan memberikan
perspektif pada pemberitaan tentang narasumber tersebut.

Personalisasi berita ditandai dengan tekanan berita yang berpusat
pada sisi-sisi kehidupan pribadi yang sering tidak ada hubungannya
dengan fakta atau peristiwa yang menjadi substansi berita. Mungkin
itu sebabnya mengapa media sering kali menyoroti sisi-sisi kehidupan
pribadi Bibit, misalnya, menunjukkan sisi-sisi subjektif dari si
narasumber dan memungkinkan munculnya subjektivitas si jurnalis
dalam pemberitaan tersebut.

Kedua, emosionalisasi. Konsekuensi logis dari personalisasi adalah
berlangsungnya apa yang disebut sebagai emosionalisasi berita. Seorang
jurnalis yang merasa terlibat dalam peristiwa yang diliputnya, menyelami
berbagai fakta yang ditemukan di lapangan, dan berhubungan dengan
berbagai sumber berita yang ia pilih, tak mungkin bisa menghindar dari
keterlibatan perasaan atau emosi yang terkadang mendalam dengan
peristiwa itu.

Oleh karena itu, tak jarang kita temui berita yang sarat emosi dan
perasaan si jurnalis begitu kental di dalamnya. Berita penuh emosi
ini bahkan begitu mewarnai perspektif pemberitaan si jurnalis dalam
meliput dan menuliskan reportasenya terhadap suatu kejadian yang
memang sedang melibatkan emosi publik.

Cobalah kita lihat, misalnya, bagaimana Republika menyoroti
Pidato Presiden sebagai potret terkabulnya doa seorang Bibit yang
sedang dilanda cobaan yang berat dalam hidupnya. Meski sebenarnya
sudah jelas bagi publik bahwa secara umum isi pidato tersebut

144 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



sama sekali tidak menunjukkan keputusan yang jelas, untuk tidak
mengatakan cenderung kabur.

Akan tetapi, Republika perlu menekankan pada ‘doa Bibit’, mungkin
oleh karena orientasi jurnalismenya yang selalu berpikir dalam bingkai
agama schingga dengan cara itu sadar atau tidak media ini sedang
memenuhi kebutuhan sebagian besar segmen pembacanya, yakni
komunitas Muslim yang mengutamakan simbol-simbol keislaman agar
selalu kental dalam pemberitaan. Mereka inilah bagian inti pendukung
jurnalisme Islam yang sedang diusung Republika, yang mau tidak mau
harus menjadi bagian penting dari politik pemberitaannya.

Ketiga, dramatisasi. Proses dramatisasi juga sangat sering kita temui
dalam kasus pemberitaan yang berpusat pada individu atau orang.
Tayangan berita tentang perseteruan “cicak vs buaya” di televisi telah
berubah menjadi drama dan berkembang sedemikian rupa sehingga
mirip kisah opera sabun. Memang di era hiburan seperti sekarang ini,
proses konstruksi demokrasi bisa langsung diakses oleh publik secara
bebas, bahkan dari ruang keluarga sendiri. Televisi membuktikan
dirinya sebagai agen yang menyebarkan nilai-nilai itu, tanpa prosedur
birokrasi yang rumit. Di sini televisi patut mendapat apresiasi.

Kisah perseteruan “cicak vs buaya” dan yang terkait dengannya
hampir memenuhi semua unsur opera sabun. Di sana ada tokoh
protagonis dan antagonis, konspirasi, perselingkuhan, drama, dan air
mata. Kisah ini juga memiliki ending yang selalu terbuka dan penuh
kejutan. Dan di televisi, semua ini dikemas dengan begitu memikat di
mata khalayak pemirsa.

Berita sebagai drama jelas sekali dalam kasus pemberitaan
kriminalisasi KPK ini. Unsur-unsur dramatis, misalnya, begitu
menonjol dan mendapatkan tekanan dalam hal penayangan ‘sumpah’
orang-orang yang diduga kuat telah menerima suap dari Anggodo.
Tontonan ‘sumpah’ ini memadukan dramatisasi media dan drama
yang dikonstruksi oleh individu-individu yang dengan sadar ingin
menjadikan media sebagai ‘panggung pribadi’. Bahkan Anggodo
dengan caranya yang canggih dan lihai (untuk tidak mengatakan
licik) memengaruhi ‘persaingan media’ yang sedang memperebutkan
dirinya sebagai sumber berita yang dinilai eksklusif. Dalam berbagai

“Reportase Berpusat pada ... 145

buku ini tidak diperjualbeikan



kesempatan Anggodo mendramatisasi keluarga Anggoro yang telah
menjadi korban dan dirinya memohon agar masyarakat Indonesia
memaafkan dan memakluminya. Dengan lihai dan licik pula, dia ingin
mengalihkan isu dari “pelaku kejahatan” menjadi “korban kejahatan”.

Dalam kasus penayangan berbagai wawancara dan konferensi pers
orang-orang yang berkecenderungan membela Anggodo, media jelas
ikut terjebak dalam logika dramatisasi ini. Dalam kasus drama media,
lagi-lagi Anggodo adalah ‘pemenangnya’. Sekalipun nama presiden,
jelas-jelas ‘dicatut’ dalam rekaman tersebut, tetapi nama Anggodo sama
sekali tidak disinggung dalam Pidato Presiden yang menuai banyak
kontroversi itu. Ini jelas menunjukkan bahwa Anggodo memang lihai
dalam membuat drama dan media bisa jadi terjebak dalam dramanya.
Sekiranya media hanya bertumpu pada eksklusivitas narasumber, tanpa
menyadari bahwa media sendiri bisa digunakan oleh orang semacam
Anggodo dan orang-orang yang pro kepadanya sebagai corong
propaganda untuk mengalihkan isu dan mengelabui aparat hukum—
tentu saja publik menyadarinya kerena mereka tidak bodoh. Keempat,
sensasionalisasi. ‘Menjual’ hal-hal yang sensasional jelas adalah salah
satu cara yang sering dilakukan oleh televisi. Tak pelak lagi kejadian
yang kontroversial seperti kasus “cicak versus buaya” adalah hal yang
sensasional.

Pemberitaan di seputar perseteruan hukum dan skandal politik
tingkat tinggi adalah pemberitaan yang sarat sensasi dan kontroversi.
Media televisi akan berupaya melakukan politik sensasi ini dengan
harapan khalayak semakin tertarik dan pada giliran rating meningkat.
Oleh karena itu, publik perlu disuguhi dan dikejutkan oleh rangkaian
kisah yang dijalin sedemikian rupa dengan efek sensasional yang kental.
Semua bagian kisah ini ditayangkan televisi setiap hari. Tidak hanya
itu, kasus ini juga dikupas habis atau dibantah habis pula dalam acara
bincang-bincang (talk show) yang menghadirkan semua pihak terkait,
mulai dari polisi, KPK, jaksa, tersangka, pengamat, anggota DPR,
hingga makelar kasus. Anggodo, misalnya, tampil di TVOne untuk
membantah isi rekaman percakapannya yang dibuka oleh Mahkamah
Konstitusi. Edi Soemarsono muncul di MetroTV untuk membantah
pernyataan Anggodo.

146 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Sensasi adegan saling bantah terkait kasus tersebut begitu serunya
sampai-sampai seorang pengacara dan seorang anggota DPR nyaris
baku jotos di acara bincang-bincang yang ditayangkan secara langsung
oleh TVOne. Adegan tersebut diputar berulang kali, dengan efek

sensasi ini.

Tak heran kalau ‘episode demi episode’ dalam kisah “cicak s
buaya” memang tidak kalah menarik dibandingkan dengan kisah opera
sabun yang sebenarnya. Apalagi televisi mengemas berita tersebut
sebagai sebuah drama. Di televisi Indonesia, drama identik dengan
air mata. Oleh karena itu, jangan heran jika televisi mengekspos habis
gambar Susno Duadji yang bersumpah tidak menerima suap dengan
suara bergetar dan mata berkaca-kaca.

E. Tekanan Orientasi Pemberitaan ke Depan

Bab ini menunjukkan beberapa kecenderungan kuatnya orientasi
praktik reportase jurnalistik yang berpusat pada diri orang (the person-
centered reporting) dibandingkan yang berpusat pada peristiwa (zhe
event-centered reporting). Telah coba dilihat pula beberapa penyebab dan
akibat dari praktik ini dikaitkan dengan pemberitaan kasus kriminalisasi
KPK yang melibatkan sejumlah nama dan institusi hukum. Uraian
bab ini secara khusus menyoroti bagaimana pemberitaan media dalam
kaitan dengan dugaan kriminalisasi KPK terutama setelah pemutaran
rekaman pembicaraan Anggodo yang kontroversial itu.

Dari contoh kasus dan uraian ini kita bisa melihat bahwa kuatnya
kecenderungan reportase yang berpusat pada pribadi atau orang
sebagian disebabkan oleh sejumlah faktor seperti kecenderungan media
dan jurnalis untuk melakukan personalisasi, emosionalisasi, dramatisasi,
dan sensasionalisasi terhadap narasumber dan peristiwa, dengan tujuan
menarik perhatian khalayaknya.

Dalam lingkungan jurnalisme dengan orientasi pemberitaan
seperti itu, peran pengawas media pantas dipertanyakan secara kritis.
Sebagaimana dikatakan oleh Jay G. Blumler & Michael Gurevitch
(1995),

“Reportase Berpusat pada ... 147

buku ini tidak diperjualbeikan



Peran jurnalisme sebagai pengawas (watchdog) sering kali
dialihkan ke saluran personalisasi, dramatisasi, perburuan
penyihir, sinetron, dan berbagai hal remeh-temeh lainnya.
Sulit bagi opini yang tidak konvensional untuk masuk ke
‘pasar ide’ yang sudah mapan, dan argumen politik sering kali
direduksi menjadi slogan dan ejekan. Kecurigaan manipulasi
merajalela, dan sinisme berkembang. Kepentingan publik
dalam komunikasi sipil yang konstruktif telah diabaikan
(Blumler & Gurevitch, 1995: 1).

Harus diakui bahwa dalam beberapa kasus, media masih
menunjukkan keberimbangan dalam menonjolkan kedua aspek, baik
pada orientasi orang maupun pada orientasi peristiwa. Meski memang
tetap ada perbedaan tekanan yang kuat pada salah satu dari kedua
orientasi itu.

Pengamatan bersifat umum menunjukkan bahwa prakeik
jurnalistik yang berorientasi pada orang tampaknya lebih menonjol dan
menjadi kecenderungan umum dalam praktik jurnalisme di Indonesia
dalam dua dekade terakhir, terutama jurnalisme televisi. Sedangkan
pada jurnalisme cetak masih terlihat ada sejumlah pemberitaan yang
berorientasi pada fakta atau peristiwa.

Bab ini juga menunjukkan bahwa media ternyata masih memegang
peran penting dalam memengaruhi opini publik, atau paling tidak
dalam memberikan ruang, bagi dimediasikannya berbagai pandangan
berbeda dan saling bertentangan mengenai suatu isu yang dianggap
kontroversial. Dalam beberapa segi di sini media masih menunjukkan
bahwa dirinya cukup powerful, meski harus diakui bahwa desakan
komersialisasi dan kapital juga semakin menonjol dalam kasus
informasi politik. Logika demi keuntungan dan rating, misalnya, masih
lebih kuat daripada logika demi demokrasi.

Kasus pemanggilan dua media nasional terkait dengan laporan
Anggodo membuktikan bahwa media masih dianggap powerful oleh
aparat penguasa schingga mereka merasa perlu membungkamnya.
Sebagaimana kita tahu, redaktur dua koran nasional, Kompas dan
Seputar Indonesia (Sindo), pernah dipanggil oleh polisi. Masing- masing
adalah Redaktur Pelaksana Koran Sindo Nevy Hetharia dan Redaktur

148 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Pelaksana Kompas Budiman Tanuredjo. Surat panggilan itu berdasarkan
laporan Anggodo dan Indra Sahnun Lubis. Pada 30 Oktober 2009,
Anggodo melapor kepada polisi karena merasa dicemarkan nama
baiknya. Atas laporan Anggodo yang merasa haknya dilanggar, polisi
memanggil redaktur pers untuk diminta keterangannya.

Sedangkan Indra Sahnun Lubis adalah kuasa hukum Bonaran
Situmeang, pengacara Anggodo, tidak mau menerima karena
pembicaraannya disadap oleh KPK. Transkrip rekaman pembicaraan
yang diduga Bonaran dan Anggodo sempat dimuat di sejumlah media
massa sebelum Mahkamah Konstitusi memutarnya di persidangan.
Indra melapor kepada polisi mewakili kliennya pada 2 November 2009.

Menurut pihak polisi sendiri, pemanggilan itu merujuk pada
laporan polisi pada 30 Oktober 2009 tentang dugaan telah terjadi tindak
pidana penyalahgunaan wewenang, pencemaran nama baik, dan fitnah.
Rujukan yang satu lagi adalah laporan polisi tertanggal 2 November
2009 tentang dugaan telah terjadi penyalahgunaan wewenang dan
penyadapan melalui media elektronik.

Dari contoh kasus tersebut, kita melihat bahwa ancaman atas
kebebasan pers ternyata masih tetap hidup. Oleh karena itu, ranah
hubungan pers dengan penguasa akan tetap ikut memengaruhi
tekanan orientasi dasar jurnalistik di masa-masa yang akan datang. Bisa
jadi tekanan kuat praktik orientasi pemberitaan pada orang daripada
pada peristiwa ini adalah bagian dari strategi media dan jurnalis untuk
mudah membuat berita tanpa mengambil resiko yang berat. Bisa jadi
pula ini strategi untuk menarik khalayak yang cenderung tertarik
pada aspek-aspek personal dari suatu pemberitaan. Sejauh mana
kualitas berita akan merosot dan distorsi berita akan terjadi disebabkan
kuatnya praktik jurnalistik yang berorientasi pada orang ini, jelas masih
membutuhkan kajian dan penelitian yang lebih dalam.

Kesimpulan sementara yang bisa ditarik dalam bab ini, jurnalis
tampaknya tidak bisa menjadi seorang neutralist tulen, terutama ketika
hati nurani dan rasa keadilan terpanggil untuk menjadi bagian dari
penyuara kebenaran dalam ruang publik yang sedang terdistorsi dan
mulai dikudeta oleh kepentingan kuasa dan modal.

“Reportase Berpusat pada ... 149

buku ini tidak diperjualbeikan



Dalam ideal-ideal seperti itu, tak bisa tidak, pemberitaan yang
berorientasi pada fakta atau peristiwa perlu dijadikan tekanan ke depan
agar koruptor tidak diberitakan dengan hanya menyorot terus-menerus
kesedihan keluarga atau kemurahan hatinya terhadap kolega atau
bawahannya, tetapi pada fakta atas apa yang telah dilakukannya dalam
kaitan dengan kepentingan publik, seperti bagaimana ia memperlakukan
jabatan, apakah untuk kepentingan diri dan kelompoknya, ataukah
untuk kepentingan publik.

Ini jelas hanya salah satu contoh. Contoh lain tentu masih banyak,
karena sebagaimana dijelaskan sebelumnya disebabkan aliran peristiwa
dan kejadian berlangsung setiap hari maka mustahil kalau dalam sehari
kita tidak menjumpai apa yang disebut sebagai ‘berita’ politik.

150 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAGIAN II
MEDIAKRASI DAN BUDAYA
KEKERASAN DI RUANG PUBLIK

151



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB VIII

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi
dan Teknologi Dominasi

“Ruang simbolik bangsa terutama direpresentasikan dalam
media dan menjelaskan perjuangan yang sering kali sengit
di antara kelompok-kelompok atas penggambaran identitas,
perilaku, dan nilai-nilai dalam berita dan hiburan.”

(James W. Carey)

Demokrasi sejatinya dipandang lebih sebagai proses daripada tujuan
dalam dirinya. Oleh karena itu, hampir mustahil mengharapkan
adanya jalan tunggal menuju demokrasi. Demokrasi menemui ajalnya
ketika ada orang atau sekelompok orang yang menjadi pemilik tunggal
pemaknaan kata ini. Demokrasi jelas bukan milik satu orang, partai,
jenis kelamin atau ras tertentu. Ia adalah impian manusia yang tak
pernah berhenti di satu titik akhir pendakian. Kematian demokrasi
justru terjadi pada saat kita menganggap diri telah menggapai tujuan
akhir demokrasi. Karena sebagai proses, setiap saat kita merasa
berkepentingan untuk mendekonstruksi atau merekonstruksi kata itu
dalam konteks kekinian, terutama di saat perjuangan demokrasi masih
sering mengalami jalan terjal atau bahkan jalan buntu.

Bab ini memfokuskan pada suatu terminologi yang cukup signifikan
dalam kajian media dan komunikasi kontemporer, yakni Mediacracy

153



(Mediakrasi).?® Uraian ini tidak dimaksudkan untuk menjelaskan
semua duduk persoalan yang kompleks. Misalnya, kompleksitas relasi
sistem media dengan sistem-sistem lainnya, seperti sistem sosial-budaya,
sistem ekonomi, sistem politik yang memengaruhi sistem komunikasi
atau sistem media di sebuah negara plural seperti Indonesia. Uraian
lebih dipusatkan pada salah satu isu yang paling diminati selama
berabad-abad yakni relasi media dengan demokrasi. Karena demokrasi
bukanlah suatu barang jadi maka bab ini akan menyotori bagaimana
mediakrasi menjadi kekuatan yang kalau tidak menopang, sebaliknya,
bisa merintangi proses demokrasi itu sendiri.

Dalam Technology of Power, Majid Tehranian (1990), pakar
komunikasi dari Universitas Hawaii, mengungkapkan bahwa sesuai
dengan konsepsi kita tentang teknologi sebagai perangkat keras
(hardware) dan perangkat lunak (software), seperti halnya strukeur
kognitif terdalam yang menyangga sistem teknologi, diskusi tentang
teknologi demokrasi perlu “mempertimbangkan seluruh jaringan
kekuasaan yang telah menopang atau pun yang telah merusak sistem
demokrasi” (Tehranian, 1990).

Kemudian, untuk memahami secara lebih baik bagaimana
hubungan antara teknologi informasi dan pembentukan demokrasi,
mengikuti pandangan Tehranian, kita perlu meninjau empat model
komunikasi dan demokrasi yang selama ini saling bersaing dan telah
diterapkan dalam konteks nasional yang berbeda di berbagai belahan
bumi. Keempat model itu adalah (1) Model demokrasi kapitalis; (2)
Model demokrasi komunis; (3) Model demokrasi komunitarian; dan
(4) Model kontra-demokrasi otoriter-totalitarian.

Tiap-tiap model mempunyai keunggulan dan kelemahan yang
melekat dalam dirinya. Semuanya berjalan secara evolutif dan saling
melengkapi. Dalam pergolakan negara-bangsa di dunia selama beberapa
abad ini, masing-masing model itu telah diterapkan di sejumlah negara
meskipun dengan kadar yang tidak seideal seperti yang dimaksudkan

% Jika demokrasi, dari akar kata Yunani, demokratia, berarti ‘pemerintahan oleh
rakyat’ maka mediakrasi adalah ‘pemerintah oleh media’. Untuk gagasan awal yang
menarik mengenai mediakrasi, misalnya, bisa dilihat dalam Phillips, K. (1975).
Mediacracy. Doubleday.

154 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



model tersebut. Namun, dominasi dari suatu model yang mungkin
diterapkan oleh sebuah negara akan ikut menentukan apakah ia
menopang atau menghalangi jalan yang ingin dilalui negara-bangsa
tersebut untuk membentuk sistem komunikasi atau sistem media yang
demokratis.

A. Karakteristik Model Teknologi Demokrasi

Sebelum beranjak ke pokok perbincangan mengenai mediakrasi, ada
baiknya disinggung, secara singkat, karakteristik dari keempat model
tersebut. Model mana yang kira-kira bisa diadopsi atau diterapkan
—tentu saja dengan terlebih dahulu dilakukan berbagai modifikasi
di sana-sini—agar lebih membumi dalam konteks Indonesia sehingga
akan memungkinkan jaringan kekuasaan (kapital/pengusaha atau
politik/penguasa) untuk membangun (bukan malahan merusak) sistem
komunikasi demokratis yang selama ini kita perjuangkan, baik di dunia
ideal maupun di lapangan nyata kehidupan kita sebagai bangsa.

Bagaimanapun, keempat model tersebut masing-masing telah
memiliki andil sejarah dalam apa yang bisa disebut sebagai proses
“teknologi demokrasi” dan strategi-strategi pembangunan di negara-
negara yang menerapkannya. Karakteristik keempat model tersebut
bisa diikhtisarkan secara ringkas.

Pertama, model demokrasi kapitalis. Model ini melambangkan
strategi-strategi pembangunan yang berupaya mengkombinasikan
akumulasi kapital yang sangat besar dan pertumbuhan dengan
mekanisme distribusi pendapatan yang dinilai akan “menetes ke
bawah” (¢rickle-down effect) dan menjamin kebebasan sipil. Model ini
menekankan pada kata kunci “kebebasan” (/iberty) dalam persaingan
dan hak-hak menyatakan pendapat. Model komunikasi dan demokrasi
liberal ini bersumber pada kelahiran kapitalisme Barat yang sekarang
sedang meluas ke seluruh penjuru dunia.

Kedua, model demokrasi komunis. Model ini merepresentasikan
strategi yang menggabungkan “lombatan besar ke depan” dan “tekanan
kuat” pada pembangunan dengan tingkat mobilisasi yang tinggi,
sementara konsumsi massa dan kebebasan sipil berada di bawah kendali
negara. Model ini menekankan pada kata kunci “persamaan” (equality)

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi ... 155

buku ini tidak diperjualbeikan



di antara para warganegara. Sistem komunikasi di bawah model
sosialisme sering dijuluki sebagai “sentralisme demokratis”. Sebuah
model demokrasi yang sangat tersentralisasi dan di bawah kendali
negara.

Ketiga, model demokrasi komunitarian. Model ini memperkenalkan
suatu tipe perkembangan berdasarkan pemikiran filsafat pembangunan
yang menuntut strategi yang peka terhadap persoalan-persoalan
ckologis dan kultural yang kemudian dikombinasikan dengan struktur
kekuasaan yang terdesentralisasi dan demokrasi partisipatoris. Model
ini menekankan pada kata kunci “komunitas” (community) dan
“persaudaraan” (fraternity) di kalangan masyarakat.

Keempat, model kontra-demokrasi otoriter-totalitarian. Model ini
secara sederhana biasanya sering disebut sebagai model totalitarian.
Model ini menampilkan strategi yang berupaya memadukan akumulasi
kapital yang sangat besar dengan distribusi pendapatan yang tidak
merata, represi politik yang tinggi, dan tingkat keamanan yang buruk.

Karakteristik yang diketengahkan secara singkat tersebut tentu
saja belum bisa menjelaskan secara gamblang kompleksnya realitas
yang dimaksud. Apalagi bukti-bukti historis yang kita temui senantiasa
jauh lebih kompleks, lebih kaya, dan senantiasa berubah-ubah dalam

perkembangan, keanekaragaman, dan maknanya.

Namun, dari karakteristik keempat model tersebut tampak bahwa
ada tiga penekanan demokrasi pada bidang kehidupan yang paling
menonjol yang hendak dicapai, yakni: demokrasi politik (kebebasan),
demokrasi sosial (persamaan), dan demokrasi kultural (persaudaraan).
Oleh karena itu, Tehranian (1990), misalnya, mengidentifikasikan tiga
corak demokrasi seperti dinyatakan dalam tradisi demokrasi kapitalis,
demokrasi komunis, dan demokrasi komunitarian.

Dalam perjalanan dan penerapannya, ketiga tradisi demokrasi
tersebut saling memperkaya dan memperluas konsep demokrasi.
Bahkan, masing-masing juga dianggap telah memperoleh manfaat dari
kritik-kritik yang diajukan perspektif lain sehingga saling melengkapi

satu satu sama lain.

156 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



B. Teknologi Kontrol versus Teknologi Partisipasi

Mediakrasi menunjukkan bahwa media komunikasi dengan dukungan
teknologi telah menjadi semacam kekuatan; “kekuatan media” atau
“pemerintahan media’. Dengan mediakrasi ingin ditunjukkan bahwa
kaitan antara media dan kekuasaan tidak bisa dipisahkan. Media adalah
alat kekuasaan dan sekaligus kekuasaan itu sendiri. Bahkan, kadang-
kadang fenomena mediakrasi dalam politik sering dianggap sebagai sisi
gelap dari kemajuan teknologi komunikasi baru.

Oleh karena kemajuan tertentu revolusi komunikasi dan
informasi dianggap bisa mengawali konsentrasi kekuasaan
informasi baru di tangan orang-orang yang mengontrol teknologi.
Tingkat penguasaan atau kontrol terhadap teknologi, akan
menentukan apakah media bisa menopang teknologi demokrasi
atau menjadikan media sebagai teknologi kekuasaan yang ada
dalam genggaman sekelompok penguasa atau pengusaha.

Lalu, dalam tradisi demokrasi atau model komunikasi
bagaimana agar mediakrasi minimal bisa “dijinakkan” sehingga
bukan untuk menjadi teknologi kontrol kekuasaan elit politik
atau pemilik kapital, tetapi menjadi teknologi partisipasi
“akar-rumput” atau komunitas yang sekian lama terabaikan.
Selanjutnya, model atau teori yang mana yang kira-kira lebih
mendekati konteks sosio-kultural-politik yang ada di Indonesia.

Pertanyaan ini, bisa dijawab dengan melacak sejarah kritik atas
dua model atau tradisi demokrasi yang pernah coba diterapkan
atau hidup di Indonesia yang masing-masing telah menciptakan
trauma dan lembaran hitam dalam sejarah Indonesia, yakni
komunisme dan liberalisme.

Liberalisme yang terlalu menekankan pada kebebasan
individu, ternyata dinilai sering mengabaikan persamaan.
Komunisme dengan jargon populisme justru menjanjikan
persamaan, tetapi dengan mengebiri kebebasan. Ketegangan
kedua kubu baru usai ketika Liberalisme atau Kapitalisme
dianggap tampil sebagai pemenang di ujung Perang Dingin yang

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi ... 157

buku ini tidak diperjualbeikan



dilukiskan dengan cukup meyakinkan oleh Francis Fukuyama

(1992), dalam 7he End of History and the Last Man.

Kalau begitu, masih ada satu model ideal, yakni demokrasi
komunitarian yang menekankan pada persaudaraan dan
komunitas. Kaum komunitarian ingin mengembalikan prakarsa
dan partisipasi kelompok yang terpinggirkan dalam proses
modernitas. la menggugat segala otoritas dan sentralisasi
kekuasaan. la menyuarakan arti penting kekuasaan yang
terdesentralisasi dan demokrasi partisipatoris.

Pendeknya, demokrasi komunitarian bisa mengurangi
tirani mediakrasi dari alat teknologi kontrol menjadi teknologi
partisipasi. Media tidak perlu membuka akses bagi komunitas
akar-rumput, menebarkan berita yang menumbuhkan pentingnya
makna solidaritas, kesetiakawanan, dan persaudaraan. Selain
itu, media juga perlu melepaskan diri atau paling menjaga jarak
dari relasi-relasi kekuasaan kapital dan politik yang selama ini
membuat mereka hanya setengah hati menyuarakan aspirasi
publik atau jeritan kaum papa.

Di balik peristiwa politik yang terjadi, posisi media memang
bisa penuh paradoks. Media belum bisa sepenuhnya keluar baik
dari kendali negara maupun kapital. Buktinya, masih banyak pers
yang hanya menjual gosip politik dan tetap berwarna “kekuning-
kuningan” sehingga atas nama kapital mereka menjauhi nilai
idealisme dengan mengeksploitasi selera rendah dan bawah sadar
masyarakat.

Memang dalam sejarah pertumbuhannya pers senantiasa
mempunyai hubungan yang paradoks dengan khalayaknya.
Sebuah suratkabar berkembang sebagai entitas bisnis dengan
cara bergantung kepada warga dan organisasi masyarakat.
Namun, ia berhasil sebagai jurnalisme yang baik dengan cara
mempertahankan suaranya yang mandiri schingga dengan
kemandirian itu, suratkabar membangun kepercayaan publik.

Dalam membantu membangkitkan rasa percaya diri
masyarakat yang sckian lama dihempas krisis, pers memang
harus lebih mandiri. Dalam momen tertentu, media dengan

158 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



tanpa pamrih bisa punya andil untuk menyembuhkan luka-
luka psikologis karena kolonialisme, trauma politik Orde Lama,
atau kekerasan dan konflik politik yang muncul selama Orde
Baru, dengan menegaskan kembali arti penting persaudaraan
dan memberikan ruang ekspresi kebudayaan yang lebih kaya
dan beragam (Kuntowijoyo, 1987; Hooker, 1993). Alienasi yang
disebabkan oleh tekanan kebebasan atau ketatnya persaingan
hidup yang dalam tingkat tertentu telah menumbuhkan sikap
individualis dan egois jelas membutuhkan perasaan kembali akan
komunitas dan kewargaan yang sempat hilang.

Dalam suasana kehidupan politik dan ikatan komunitas
dan kewargaan seperti itu, kita dituntut untuk menghidupkan
kembali ikatan-ikatan tradisional, memperkuat solidaritas sosial,
dan membangkitkan kembali hak dan tanggung jawab komunal,
serta partisipasi publik dalam proses pengambilan keputusan.
Barangkali itulah sebabnnya sekarang banyak orang seperti
meratapi kembali tradisi yang mulai hilang dihantam modernitas.
Kadang-kadang seperti kebangkitan neo-tradisionalisme. Orang
seolah sedang menangisi surga yang hilang, karena dunia yang
diimpikan kemudian menjelma menjadi semacam neraka yang
dibuat manusia dan pada akhirnya bisa menyengsarakannya.

C. Teknologisasi Budaya dan Komunikasi Politik: Tiga
Metafora

Setidaknya dua isu krusial yang sering dibicarakan menyangkut
kemajuan di bidang teknologi komunikasi dan informasi dan
kekhawatiran mengenai dampak sosial budaya dan politik yang
ditimbulkannya. Pertama, regulasi di bidang teknologi informasi
(setelah RUU ITE [Informasi dan Transaksi Elektronik] disahkan pada
akhir Maret 2008), khususnya menyangkut kontrol atas kandungan
informasi yang terdapat di dunia maya (internet) yang kini dengan
bebas beredar di tanah air. Langkah pemerintah untuk memblok
situs-situs yang dinilai bernuansa pornografi adalah salah satu contoh
implementasi regulasi di sektor informasi dan komunikasi ini.

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi ... 159

buku ini tidak diperjualbeikan



Kedua, isu advokasi pengambilalihan atau lebihnya pembelian
kembali (buy back) Indosat yang sebelumnya dimiliki oleh Temasek
dari Singapura, setelah aset negara yang sangat berharga ini justru dijual
begitu saja di bawah kebijakan liberalisasi yang waktu itu dijalankan
oleh orang-orang di balik pembuat kebijakan ekonomi dan politik di
bawah pemerintahan Megawati Sukarnoputri.

Kekhawatiran atas kebebasan pihak Singapura dalam mengawasi
lalu-lintas informasi di Indonesia adalah hal yang wajar. Terutama
menyangkut informasi-informasi penting berkaitan dengan rahasia
negara yang tak mungkin bebas dari pemantauan, pengawasan, atau
penyadapan pihak luar. Lalu, muncul pertanyaan bagaimana dengan
kedaulatan informasi dan komunikasi kita.

Kedua isu tersebut sangat krusial, karena yang disebut pertama
bisa menjadi titik pijak dan contoh ketika kita ingin berbicara tentang
teknologi kontrol dan kebebasan, dan yang disebut kedua bisa menjadi
titik pijak dan contoh ketika kita ingin berbicara tentang teknologi
kekuasaan dan demokrasi.

Tak disangsikan bahwa kemajuan teknologi informasi dan
komunikasi senantiasa mengandung risiko-risiko yang menyertainya.
Di sini kita perlu memusatkan kembali pandangan mengenai dampak
dan risiko dari kemajuan teknologi komunikasi lewat tiga buah metafora
yang diangkat dari dunia mitos dan cerita yang dalam beberapa hal
sudah sangat kita kenal.

Sebagaimana kita mathum, dasar dari kemajuan informasi adalah
inovasi dalam perkembangan dan penerapan teknologi informasi
itu sendiri. Inovasi adalah bagian dan paket dari budaya teknologi
kontemporer yang dicirikan oleh interaksi manusia-teknologi yang
hingga kini masih dianggap problematik. Interaksi ini sangat ditentukan
oleh irasionalitas dan iresponsibilitas, yang bisa disimpulkan dengan
tiga metafora: Zitanic, Cassandra, dan Dr Frankenstein (Hamelink,
2002).

Pertama, Metafora Titanic mewakili pandangan dan keyakinan
yang kuat akan kesempurnaan teknologi: kapal canggih tidak mungkin
akan tenggelam schingga tidak perlu dilengkapi dengan cadangan
perahu penyelamat yang cukup memadai. Sebagai akibat dari

160 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



keyakinan ini risiko nyata dari inovasi teknologi justru harus dihadapi
secara serius. Budaya teknologi modern menunjukkan dorongan kuat
ke arah masyarakat bebas risiko. Namun, keinginan untuk mencapai
kendali bebas risiko atas proses sosial secara serius terkendala karena
aktor manusia sendiri yang sering berubah dan tak bisa diprediksi.

Secara aktual, manusia justru semakin dipandang sebagai
faktor risiko yang nyata. Sebagai akibatnya, masyarakat modern
mengembangkan semua jenis aktivitas untuk mereduksi risiko,
seperti memantau secara ckspansif tingkah laku manusia melalui
pengawasan kamera yang dipasang di mana-mana dan registrasi secara
elektronik gerakan orang. Logika selanjutnya dalam proses ini adalah
menggantikan tempat manusia (human being) dengan robot humanoid.

Kedua, Metafora Cassandra. Cassandra adalah anak perempuan
Trojan raja Priamus, yang memperingatkan Trojan bahwa ada orang-
orang Yunani yang menyusup dalam patung kayu kuda. Cassandra
diberi kemampuan untuk meramal masa depan, tetapi ia juga dikutuk
oleh Apollo dengan hukuman schingga tak seorang pun yang mau
mendengar peringatannya.

Metafora ini bisa merefleksikan karakteristik budaya teknologi
modern: resiko ketika suara peringatan diabaikan. Dalam situasi di
mana para pembuat kebijakan memasuki era baru, gairah keunggulan,
dan tekanan waktu serta kompetisi yang kuat: semua rambu akan
diterabas, pembangkang akan dibungkam, dan pilihan teknologi
menjadi masalah yang membabi buta.

Ketiga, Metafora Dr. Frankenstein. Dr Frankenstein adalah bintang
dalam novel yang ditulis oleh Mary Shelly, ketika sang dokter yang
menciptakan monster melarikan diri dari laboratoriumnya dan sering
dihantui oleh si monster yang menuntutnya agar bertanggung jawab
atas apa yang telah ia ciptakan. Metafora ini memunculkan pertanyaan
kritis dan etis tentang tanggung jawab atas inovasi teknologi (Hamelink,
2002). Siapa yang bertanggung jawab ketika hal-hal berbahaya dan
keliru terjadi? Siapa yang bertanggung jawab ketika kita menghadapi
masalah lingkungan fisik dan budaya yang terjadi disebabkan
penerapan suatu kekuasaan teknologi dan teknologi kekuasaan? Siapa
yang bertanggung jawab atas peningkatan angka emisi CO2 mulai

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi ... 161

buku ini tidak diperjualbeikan



dari printer dan computer, serta volume pemborosan elektronik yang
disebabkan oleh tingkat keusangan yang cepat dari pemakaian telepon
seluler dan komputer?

Sebagai tambahan ciri-ciri tersebut, budaya teknologi modern
diilhami oleh keyakinan kuat dalam kemajuan moral sejarah. Dalam
tulisan-tulisan para pemikir, seperti Joachim di Fiori, Lessing, Hegel,
Comte, dan para pengarang revolusi informasi kontemporer (Toffler,
Negroponte, Gates, Sloka), sejarah dipandang berlangsung dalam
tahap-tahap yang progresif: melalui pencerahan dan rasionalitas, dan
terutama melalui sains dan teknologi, kemanusiaan bergerak ke arah
harmoni dan damai. Mitos kemajuan moral dalam modernitas ini
bagaimanapun telah dibongkar dan dijungkirbalikkan setelah kasus

Auschwitz dan Hiroshima.

Peristiwa-peristiwa tersebut menegaskan bahwa sesungguhnya
tidak ada proses kemajuan yang liner, dan dengan demikian, pandangan
tentang kemajuan moral sejarah ternyata bisa menyesatkan. Sejarah
bersifat sirkular dan spesies manusia terkunci di dalam gelombang
berulang, baik perilaku imoral yang kasar maupun refleksi moral yang
beradab. Kekejaman (inbumanity) dan kekerasan (violence) adalah
bagian yang abadi dari kondisi manusia. Tak heran kalau muncul
keyakinan bahwa hanya penciptaan spesies Brave New World barulah
yang bisa merealisasikan utopia masyarakat bebas resiko (a risk-free
society) dan lingkungan budaya teknologi yang bebas polusi. Namun,
sayangnya, karakter-karakter dari Brave New World itu pun bukan lagi
sesosok manusia dan sudah tak manusiawi.

Pengawasan ala Orwellian dan kebebasan ala Huxleyian ternyata
tidak mampu membebaskan manusia dari kendali dan kekuasaan
teknologi. Bahkan, ia menjadi contoh bahwa pemasungan terhadap
kebebasan manusia justru bisa dilakukan dengan kontrol ketat dan
kebebasan yang sebebas-bebasnya. Sekalipun, kalau kita mengikuti
logika Gandhian, bahwa meski secara fisik seseorang dibatasi ruang
geraknya, namun secara batin ia tetap bebas. Mungkin dalam hal-hal
tertentu pendapat Gandhi ini benar adanya.

Akan tetapi, Gandhi tidak hidup di era revolusi informasi yang
sangat dahsyat, ketika batas antara ruang publik dan ruang privat

162 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



sedang runtuh lewat kehadiran media yang langsung ke kamar keluarga
bahkan kamar tidur kita. Ruang privat dirayakan untuk konsumsi
publik di ruang privat. Ruang publik hadir setiap hari di ruang privat.
Hal-hal yang terjadi di ruang publik dirayakan untuk konsumsi publik
di ruang privat. Bahkan, ruang publik hadir setiap hari menyerbu ke
dalam ruang privat, lewat internet dan televisi, bahkan lewat telepon
seluler dalam genggaman.

Terbukti hingga kini, sebagian (besar) pengguna internet di tanah
air masih doyan melirik dunia “cyberpornotainment” dan televisi masih
menjadi saluran utama dunia mimpi, gosip, mistik, dan klenik, serta
para pengguna telepon seluler pun terbukti masih gandrung akan
gosip dan ramalan. Sementara konten bernuansa religi dan pendidikan
ternyata tidak banyak digandrungi oleh pelanggan jasa layanan via
SMS dulu dan media sosial kini.

Industri budaya dan komunikasi via internet, televisi, dan telepon
seluler, menunjukkan bahwa bisnis industri hasrat dan industri gosip
telah menjadi bisnis besar dan kolonialisasi budaya yang menyertainya
dalam jangka panjang akan mengubah nilai dan budaya waktu luang
(leisure) dan kesenangan (pleasure) untuk lapis masyarakat yang
menerima begitu saja dan kurang kritis atas kandungan informasinya.

Sejumlah pertanyaan muncul. Bagaimana nilai dan budaya yang
akan hadir dalam sebuah “glocal village” seperti ini? Bagaimana watak
informasi yang dibawanya? Ketika nilai-nilai dari berbagai sudut dunia
dan para produser budaya terus menciptakan kriterium nilai dan
budaya yang terus-menerus disosialisasikan dan dikonsumsi di ruang
publik dan ruang privat. Dalam era ketika revolusi teknologi informasi
dan komunikasi sedang mengubah wajah teknologi partisipasi menjadi
teknologi dominasi, teknologi kebebasan menjadi teknologi kontrol
dan kekerasan maka proses komunikasi politik justru mengubah ruang-
ruang aspirasi dan partisipasi menjadi ruang alienasi dan marjinalisasi
(Tehranian, 1992). Singkatnya, sarana komunikasi menjadi sarana
kooptasi dan demagogi, sekalipun mungkin bentuknya dikemas dengan
cara-cara menghibur, yaitu cooptainment dan demagotainment.

Dalam konteks ini, kita melihat bahwa masih akan muncul
beberapa isu besar yang dalam jangka panjang yang pasti akan

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi ... 163

buku ini tidak diperjualbeikan



memancing perdebatan dan persoalan etis. Setelah melihat berbagai
wajah teknologisasi, tantangan moral bagi kita menjadi semakin realistis
karena risiko-risiko budaya yang dihasilkan dari kemajuan teknologi
budaya dan teknologi kekuasaan semakin terasa, dan dalam beberapa
hal semakin berbahaya, tidak hanya bagi lingkungan dan budaya, tetapi

juga bagi kehidupan dan kemanusiaan itu sendiri.

Apakah di masa depan kita mampu membawa revolusi inovasi,
kemajuan, dan penerapan teknologi informasi dan komunikasi yang
dahsyat itu ke arah teknologi kebebasan dan partisipasi daripada
teknologi kontrol atau dominasi, atau ke arah teknologi demokrasi
daripada teknologi dominasi? Jawaban atas pertanyaan ini menuntut
pemikiran kritis bahwa pilihan dan penggunaan suatu produk teknologi
tak mungkin bisa dilepaskan dari pertimbangan nilai. Ini akan menjadi
salah satu isu krusial dan tantangan moral yang mendesak untuk
membentuk masa depan masyarakat sipil yang komunikatif.

Apalagi kalau kita sepakat dengan apa yang dinyatakan oleh James
W. Carey (1998) bahwa ruang publik dari suatu bangsa terutama
direpresentasikan di dalam media dan penjelasan-penjelasan tentang
perjuangan yang sering kali ganas di antara kelompok-kelompok
mengenai penggambaran identitas, tingkah laku dan nilai-nilai di
dalam berita dan hiburan.

Demokrasi bukanlah suatu barang jadi, ia adalah proses yang
memerlukan berbagai kondisi, salah satunya adalah media yang
demokratis. Tetapi media bisa pada posisi menopang atau bisa juga
bahkan merintangi proses demokrasi itu sendiri. Dalam pergolakan
negara-bangsa di dunia selama beberapa abad ini, telah muncul berbagai
model demokrasi dan masing-masing model itu telah diterapkan di
sejumlah negara meskipun dengan kadar yang tidak seideal seperti
yang dimaksudkan model tersebut. Dominasi dari suatu model yang
mungkin diterapkan oleh sebuah negara ikut menentukan apakah ia
menopang atau menghalangi jalan yang ingin dilalui negara-bangsa
tersebut untuk membentuk sistem komunikasi atau sistem media yang
demokratis.

Bab ini menunjukkan betapa perlu menyusun agenda untuk
mendesain pengembangan teknologi media dalam iklim kebebasan

164 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dan kompetisi yang schat, dalam batas-batas tanggung jawab
yang menjunjung tinggi akuntabilitas, dan mendorong kesetaraan
sebagaimana nilai-nilai yang hendak diperjuangkan secara ideal oleh
makna dasar dari kata demokrasi itu sendiri.

Mediakrasi, Teknologi Demokrasi ... 165

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB IX

Budaya Kekerasan di
Ruang Publik

“Pemerintah dapat dan harus memainkan peran utama dalam
memperbarui budaya sipil. Negara dan masyarakat sipil harus
bertindak dalam kemitraan, masing-masing untuk memfasilitasi,
tetapi juga bertindak sebagai pengontrol terhadap, yang lain.
Tema komunitas merupakan hal mendasar bagi politik baru,
tetapi bukan hanya sebagai slogan abstrak.”

(Anthony Giddens)

Kekerasan dalam beberapa dekade terakhir ini kian mengkhawatirkan.
Jika pemberitaan televisi dan konten digital bisa dijadikan barometer,
kekerasan kian menjadi mimpi buruk. Kekerasan mengusik naluri
cinta dan rasa kemanusiaan kita. Ungkapan bahwa kekerasan telah

membudaya (budaya kekerasan) bukan hal yang berlebihan.

Ketika ‘kotak ajaib’ bernama televisi menjadi primadona dalam
ruang keluarga, menggeser perabot rumah tangga yang lain maka
dalam ‘masyarakat tontonan’—untuk meminjam istilah Guy Debord
(1981)—kekerasan benar-benar telah menjadi tontonan, ‘tontonan
kekerasan’ dalam ruang keluarga. Belum pernah terjadi semenjak
era akhir 1990-an, kebanyakan orang tua dan pendidik yang peduli
mulai mengkhawatirkan akibat tontonan dan berita kekerasan yang
ditayangkan berulang-ulang di televisi yang sering kali tanpa konteks.
Running text di televisi tak jarang berupa wacana kekerasan meski

buku ini tidak diperjualbeikan

167



semula dengan maksud memberitahukan pemirsa bahwa sebuah acara
tertentu layak ditonton karena ia melibatkan aksi yang seru. Kejadian-
kejadian bengis dan di luar batas kewajaran seperti mutilasi makan
kodok mentah, kerusuhan brutal, kekerasan aparat atau warga, aneka
perundungan, diulang-ulang sebagai pembuka berita dan diselipkan
di tengah-tengah acara prime-time, yang banyak ditonton keluarga.
Terobsesi untuk menyampaikan berita secara seketika, media sering
kali cenderung memberitakan peristiwa daripada melakukan analisis

terhadapnya (Nordholt, 2002).

Semantika dan wacana kekerasan yang marak di media dalam
berbagai intensitas, gambar-gambar dan kejadian-kejadian kekerasan
yang dibangun dengan narasi yang sering kali hanya bertumpu
pada drama dan sensasi, membuat kita pantas cemas akan efek yang
ditimbulkannya pada lapis-lapis masyarakat yang belum sepenuhnya
bisa memahami betapa tipis batas antara kekerasan visual dan kekerasan
aktual.

Kekerasan sepertinya dianggap sebagai kebiasaan hidup (habitus)
yang telah berlangsung lama. Kekerasan bahkan dianggap sebagai salah
satu ekspresi peradaban kita. Beragam bentuk kekerasan begitu sering
kita temui. Baik kekerasan fisik ataupun non-fisik, baik kekerasan nyata
maupun kekerasan simbolik, baik kekerasan verbal maupun kekerasan
visual. Ia seperti menjadi bagian dari hidup sehari-hari. Dalam beberapa
segi, bahkan sudah seperti udara yang dihirup atau air yang direguk.

Anchnya, naluri kekerasan ini bersebelahan dengan naluri
kelembutan. Naluri cinta dan kasih sayang justru tak jauh dari naluri
benci dan hantam ganyang. Budaya tunduk patuh justru bersebelahan
dengan budaya memaksakan kehendak. Budaya tebar senyum penuh
citra lemah lembut justru berdampingan dengan budaya mudah
mengamuk dan melampiaskan sumpah serapah di ruang publik.

Mengapa bangsa yang terlihat lunak, ramah, dan santun, ternyata
sering tampil menjadi masyarakat suka baku hantam, baku ancam,
baku sogok, baku teror, dan bahkan baku tembak. Begitu sering
kita terhenyak terhadap tindak kekerasan tak terbayangkan, yang
menunjukkan bagaimana hukum rimba masih hidup dalam lingkungan
budaya kita.

168 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Hingga kini di kalangan ilmuwan sosial, pemikir bahkan sampai
penyair, perdebatan terus berlanjut mengenai bagaimana menjelaskan
akar kekerasan dan akibatnya bagi kebudayaan (Rendra, 1999).
Beberapa analisis, mulai dari penjelasan biologis, psikologis, sosiologis,
politis, struktural, dan kultural sudah ditempuh untuk mengurai
berbagai kaitan tindak kekerasan individu, kelompok, institusi,
ideologi, dan negara (Galtung, 1980; Giddens, 1987; Ibrahim, 1999;
Fromm, 2000; Camara, 2000; Bhakti et al., 2001; Heryanto, 2006).
Bab ini akan menguraikan secara sepintas benang kusut beberapa akar
aksi kekerasan yang sering kita saksikan.

A. Kekerasan sebagai Letupan Depresi Kolektif

Dari psikologi kontemporer kita melihat bahwa perasaan rendah
diri, serba lemah, dan depresi serta frustrasi bisa ditemukan di antara
beragam penjelasan yang diajukan bagi orang-orang yang terlibat
aksi kekerasan. Kekerasan dijadikan cara untuk melampiaskan rasa
depresi dan frustrasi dan bahkan dianggap jalan satu-satunya untuk
menyelesaikan persoalan. Di sini deraan hidup sebagai faktor utama.
Beratnya himpitan kehidupan sehari-hari memaksa orang melakukan
jalan pintas. Anak dijadikan kurir narkoba, anak dipaksa bekerja, anak
dianiaya sebagai ajang pelampiasan kegundahan, atasan menindas
bawahan, bawahan melawan atasan. Orang menjadi cepat marah dan
begitu gampang menyakiti hati, psikis dan bahkan fisik orang lain.
Kata-kata sumpah serapah digunakan di berbagai kesempatan, lokasi
umum, saling sindir hidup dalam persaingan tidak sehat di tempat
kerja dan kehidupan bertetangga, dan tak jarang ceramah-ceramah
keagamaan tertentu juga berisi hujatan dan sinisme terhadap kelompok

lain (Latif & Ibrahim, 1994).

Menurut pandangan ini, individu-individu yang terdepresi
secara kolektdif kalau berkumpul akan meletupkan kekerasan jika ada
faktor-faktor lain yang menyulutnya (ekonomi, politik atau ideologi).
Mereka akan mudah melakukan kekerasan sebagai saluran katarsis dan
eskapisme untuk melampiaskan beban psikologis, baik secara sendiri-
sendiri, kolektif, atau massal.

Budaya Kekerasan di ... 169

buku ini tidak diperjualbeikan



Dalam sebuah masyarakat dengan tingkat kecerdasan intelektual
minim, dengan sejarah kekerasan yang laten, puluhan tahun memendam
depresi kolektif dan belitan hidup individual yang menghimpit, lumrah
saja bila ekspresi kekerasan itu mencapai tingkat radikal dan ekstremnya
(Sihbudi et al., 2001).

B. Kekerasan sebagai Hukum

Ketika hukum dianggap tak memberi rasa aman dan perlakuan adil
bagi masyarakat bawah, kekerasan dijadikan hukum itu sendiri.
Ketika hukum tidak berpihak pada rakyat, mereka menciptakan
hukumnya sendiri. Hukum menuntut rasa keadilan bagi semua
pihak. Kenyataannya, sebagian kalangan masih merasakan bahwa
hukum belum memenuhi rasa keadilan. Sanksi hukum yang berat
baru dirasakan oleh kalangan bawah. Demonstrasi premanisme dan
percaloan dipertontonkan tanpa ada tindakan hukum. Koruptor kelas
kakap seperti tak terjamah hukum. Sementara maling-maling kelas teri
diganjar tanpa ampun. Makelar kasus yang melibatkan pejabat tinggi
dibela mati-matian dan dielu-elukan di televisi, diwawancarai sambil
memaki-maki seperti pahlawan kesiangan, sementara maling ayam di
arak massa, dijerat dengan pasal-pasal yang tak mengenal belas kasih.

Bahkan kekerasan menjadi komoditi ketika politik yang tak punya
hati nurani justru melakukan swastanisasi kekerasan, membisniskan
premanisme, baik untuk tujuan politik maupun ekonomi. Tak heran
kalau sebagian masyarakat membuat hukumnya sendiri. Kekerasan
dijadikan jalan untuk melecehkan hukum. Pencuri diadili sendiri
oleh massa di ruang publik. Di jalan-jalan orang begitu mudah
mengeluarkan kata-kata kasar dan menganiaya secara fisik. Di berbagai
institusi, termasuk institusi pendidikan, praktik kekerasan dan
perundungan begitu mudah terjadi. Demonstrasi tak jarang berakhir
dengan bentrokan. Penggusuran rumah dan pedagang tak jarang
berujung dengan kekerasan. Pengadilan massa menjadi potret belum
berfungsinya institusi hukum. Kekerasan aparat menjadi potret belum
berjalannya demokrasi.

170 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



C. Kekerasan sebagai Gaya Hidup

Ariel Heryanto, professor dari Universitas Monash Australia, pernah
mengatakan bahwa kekerasan di kalangan masyarakat mutakhir sudah
seperti gaya hidup. Kekerasan hanya jiplak-menjiplak, tiru meniru.
Bahkan, menurut seorang pengamat, semua itu hanya mode saja,
Jashion, yang produsen adibusananya juga dari negeri yang mengklaim
dirinya sebagai pionir dan superhero demokrasi (Dahana, 2006).

Ketika kekerasan menjadi gaya hidup, ia tampil seperti ritual dalam
kehidupan. Kekerasan di satu tempat akan ditiru di tempat lain. Modus
kekerasan menjadi mirip di berbagai tempat. Seperti pakaian seragam,
ia bisa digunakan untuk memaksakan kehendak dan menindas yang
lemah. Praktik perundungan adalah contoh mutakhirnya. Sementara
jabatan digunakan sebagai jalan untuk praktik korupsi, percaloan,
dan bahkan premanisme. Jalan raya digunakan untuk perilaku ugal-
ugalan. Ajang pertandingan sepak bola atau pentas hiburan dijadikan
panggung untuk adu jotos atau tempat amuk. Demonstrasi dijadikan
saluran yang sah untuk unjuk kekuatan atau tindakan destruktif, dan
seterusnya.

Orang-orang yang melakukan kekerasan bukan merasa bersalah,
apalagi menyesal, malahan merasa bangga dan senang kalau orang
lain terganggu. Persis seperti apa yang disebut oleh psikolog Erich
Fromm (2000), sebagai kaum nekrofilus, yang cinta kekerasan daripada
kelembutan, suka kekacauan daripada kedamaian, suka keburukan

daripada keindahan.

D. Kekerasan sebagai Hiburan

Kekerasan semakin mencemaskan, ketika tayangan aksi kekerasan
di internet, televisi, film, bioskop, bacaan, dan siaran berita semakin
melimpah. Berbagai dampak tayangan aksi kekerasan diperdebatkan
oleh para peneliti. Perdebatan ini meluas ke persoalan mengenai berapa
banyak tipe aksi kekerasan yang sebenarnya kita saksikan di media
setiap harinya.

Dalam teks dan imaji budaya populer, pementasan kekerasan
dijadikan cara untuk mengomunikasikan pesan peringatan, ancaman,

Budaya Kekerasan di ... 171

buku ini tidak diperjualbeikan



teror, dan horor dari suatu kelompok ke kelompok lain. Tak jarang
kekerasan sengaja  dipertontonkan schingga menjadi semacam
“horrortainment”. Kekerasan dianggap sebagai ‘hiburan’ untuk
saluran eskapisme, katarsis, dan bahkan ritualisme. Kekerasan menjadi
komoditas pemberitaan dalam bisnis inforainment.

Ini ditambah lagi ketika budaya kekerasan yang ditayangkan di
media elektronik sering kali tidak proporsional. Tokoh-tokoh kekerasan
tak jarang mendapatkan liputan yang lebih banyak daripada korban-
korban kekerasan. Ketika “sekolah-sekolah kekerasan” yang disajikan
media massa, khususnya kekerasan aktual dan visual yang ditayangkan
media elektronik, semakin telanjang menampilkan aksi dan korban
kekerasan maka semakin tuntaslah teater teror itu dipentaskan di ruang

publik.

Sosialisasi kekerasan lewat media massa (tontonan, bacaan,
hiburan) ke dalam ruang keluarga Indonesia telah mengubah wajah
saluran hiburan dan informasi menjadi saluran pendidikan kekerasan.
“Sekolah-sekolah kekerasan” itu sedikit banyak juga telah diperankan
oleh televisi (Wertham, 1968). Visualisasi aksi dan korban kekerasan
yang berlebihan dengan maksud efek dramatis, jelas bisa berakibat
trauma psikologis dan sosial, tidak hanya bagi korban dan saudaranya,
tetapi juga bahkan bagi penonton, terutama di kalangan anak-anak.

Dalam bentuk apa pencegahan aksi kekerasan bisa meningkatkan
kualitas hidup banyak orang merupakan topik hangat yang terus
memancing debat di kalangan pengkaji budaya dan media hingga saat
ini. Kekerasan berdampak sangat mendalam terhadap kondisi fisik dan
psikologis banyak orang. Tetapi, lebih dari itu, kekerasan juga akan
berdampak pada upaya-upaya jangka panjang dalam mengembangkan
masyarakat sipil.

E. Keruntuhan Spirit Kewargaan

Pernyataan bagi masyarakat sipil adalah bagaimana di dalam lingkungan
yang sarat kekerasan, spirit kewargaan bisa dibangun? Harus diakui
bahwa kemerosotan semangat kewargaan (civic decline) adalah gejala
yang nyata dan kasat mata dalam banyak sektor masyarakat sipil.

Sebagaimana pernah digambarkan oleh Anthony Giddens (1999), hal

172 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



ini tampak dari melemahnya rasa solidaritas (sense of solidarity) di
beberapa komunitas lokal dan kehidupan bertetangga di perkotaan,
tingkat kejahatan yang tinggi, dan putusnya tali perkawinan dan
keluarga.?’

Kemerosotan ikatan kehidupan masyarakatwarga ini memperlemah
kehidupan komunitas dan meruntuhkan kepercayaan terhadap otoritas.
Upaya-upaya untuk mengatasi erosi kewargaan ini perlu dilakukan
dengan melakukan perbaikan komunitas yang melibatkan inisiatif
komunitas lokal. Kemudian upaya untuk mengurangi kekerasan dan
kejahatan perlu dilakukan berbasiskan komunitas pula. Tetapi upaya
ini perlu dilakukan bersama-sama, kolaborasi antara masyarakat sipil
dan pemerintah.

Pemerintah dapat dan perlu memainkan peran penting dalam
memperbarui atau memperbaiki budaya kewargaan (civic culture).
Negara dan masyarakat sipil perlu bertindak sebagai mitra, masing
masing memfasilitasi, tetapi juga bertindak sebagai kontrol, satu sama
lain. Tema komunitas adalah hal yang fundamental bagi politik baru,
tetapi ia bukan hanya sebuah slogan kosong (Giddens, 1999).

Uraian bab ini menunjukkan tiga hal penting dalam melihat
hubungan ekspresi kekerasan dan demokrasi. Pertama, perlu ditegaskan
bahwa berbagai aksi kekerasan merupakan barometer kualitas
demokrasi dan kebebasan sebuah negara-bangsa. Kedua, demokrasi
mengandaikan penerapan hukum dan rasa keadilan agar kekerasan bisa
dieliminasi. Ketiga, demokrasi juga mengandaikan ekspresi kebebasan
yang tidak mengganggu hak asasi orang lain.

Karena itu, menegakkan supremasi hukum dan rasa keadilan serta
meningkatkan kesejahteraan rakyat hendaknya bukan hanya slogan
kosong melainkan tindakan nyata kebijakan pemerintah. Dari sisi
warga, upaya-upaya menanamkan sejak dini sikap toleransi terhadap

#  Dalam kata-kata Anthony Giddens, “Kemunduran kewarganegaraan adalah hal
yang nyata dan terlihat di banyak sektor masyarakat kontemporer... Hal ini terli-
hat dari melemahnya rasa solidaritas di beberapa komunitas lokal dan lingkungan
perkotaan, tingginya angka kejahatan, dan hancurnya pernikahan dan keluarga.”
Giddens, A. (199). The third way. The renewal of social democracy. Polity Press,
hlm. 78.

Budaya Kekerasan di ... 173

buku ini tidak diperjualbeikan



perbedaan, kompetisi secara adil, membangun solidaritas dan cinta
kehidupan, dan kejujuran dalam keluarga, serta lingkungan pendidikan
mungkin akan bisa menjadi jalan kecil untuk mengurangi budaya
kekerasan seperti perundungan di masa depan.

174 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAB X

Teater Nekrofilia dan
“Pornografi Kekerasan”

“Di mana pun kelembutan menyentuh hati, ketidakadilan
melukai hati, perdamaian adalah cita-cita.”

(Dom Helder Camara)

Memang benar apa yang dikemukakan oleh pejuang anti-kekerasan
dari Brasil tersebut bila mengingat situasi Indonesia yang kadang-
kadang masih diselimuti awan kegelapan. Akhir-akhir ini, masyarakat
membutuhkan perenungan sukmayanglebih dalam agar bisa menyentuh
hati kita untuk merefleksikan kembali apa itu nilai (values), makna
(meaning), dan harapan serta cita-cita (hopes and ideals) kemanusiaan
yang dalam beberapa hal tampaknya sedang dijungkirbalikkan dan
dilecehkan.

Entah sudah sekian ratus atau bahkan ribuan bukti yang kian
bertumpuk bahwa proses transisi demokrasi bangsa ini telah menyita
ongkos dan menelan korban jiwa. Entah sudah berapa ratus ribu
nyawa yang melayang secara sia-sia. Entah sudah berapa gedung
musnah, rumah hancur, fasilitas umum rusak, tempat ibadah luluh
lantak, sekolah ambruk, dan desa terbakar dengan percuma. Entah
sudah berapa suami yang hidup tanpa istri, istri tanpa suami, orang tua
yang kehilangan anak dan anak-anak yang hidup tanpa asuhan orang
tua. Entah sudah berapa ratus ribu orang yang hidup tanpa tempat
berteduh, menjadi pengungsi di negeri sendiri, sambil merajut harapan

buku ini tidak diperjualbeikan

175



yang tak pasti di kamp-kamp pengungsian akibat konflik yang pernah
terjadi.

A. Mediatisasi “Pornografi Kekerasan”

Tak jarang apa yang namanya cinta, pengertian, dan kelembutan itu
dicampakkan dalam kehidupan sebagian orang. Tak jarang pula meski
khotbah agama terdengar keras bahwa perikemanusiaan merupakan
prinsip yang penting, tetapi manusia dapat dibakar hidup-hidup di kota
seperti Jakarta, diarak di depan umum, dan dipertontonkan di ruang
publik terbuka. Sebuah potret “pornografi kekerasan®, “pornografi
kebrutalan”.

Pornografi kekerasan muncul manakala orang tidak merasa
sungkan, malu apalagi takut untuk melakukan kekerasan. Orang
bahkan merasa bangga, berkacak pinggang, membusungkan dada,
mengepalkan tinju, mengacung-acungkan senjata sambil tertawa,
meskipun di sekitarnya bergelimpangan korban. Tak jarang, kekerasan
dianggap sebagai sebentuk aktualisasi diri dan dipandang sebagai
ekspresi politik. Dalam keyakinan sebuah komunitas tertentu,
menghilangkan nyawa—terutama atas nama balas dendam—bahkan
dianggap aktualisasi diri, sebagai simbol kejantanan. Begitupun, dalam
ritual protes dan demonstrasi yang tak terkendali, tak jarang kekerasan
juga sering muncul dalam bentuk penjarahan, perusakan fasilitas
umum, bentrokan, pemukulan bahkan sampai penganiayaan, dan
pemerkosaan.

Sebagai aktualisasi di ruang publik, pornografi kekerasan, misalnya,
juga bisa dilihat dari fenomena tawuran. Para siswa pelaku tawuran
biasanya selalu ingin dilihat oleh umum dan mereka akan bangga
kalau orang-orang di sekitar mereka merasa terganggu, ketakutan
atau terteror atas “kehebatan” dan “keberanian” mereka. Sayangnya,
kita sering melupakan bahwa dengan posisi sebagai anak muda dan
selalu bergerombol, sekalipun melakukan kekerasan, mereka dapat
berlindung aman karena seakan mereka bisa bebas dari tanggung jawab
dan jeratan hukum.

Apalagi, belakangan para pelaku tawuran sering disorot televisi
dan “tokoh™nya diwawancarai pula maka dengan melihat ekspresi

176 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



mereka saat diwawancarai tampaklah tidak ada wajah bersalah, apalagi
penyesalan di sana. Oleh karena itu, tak jarang media pun bisa terbawa
arus menjadi sekadar pementasan “pornografi kekerasan”. “Lihat tuh
gua nongol di televisi,” kata seorang siswa yang melihat dirinya di
televisi setelah terlibat tawuran.

Dalam era kedigdayaan kebudayaan massa, memang segala hal bisa
menjadi komoditas berita. Pelaku tawuran pun bisa mengalami proses
yang dalam kajian media disebut “mediatisasi”, pemediaan segala realitas
politik. Dengan kesadaran bahwa apa pun yang mereka lakukan akan
menarik perhatian orang-orang media, tak jarang lokasi tawuran pun
perlu dipilih supaya mudah didatangi reporter. Dengan begitu, mereka
bisa tampil sebagai “artis atau aktor kekerasan”, karena sebagaimana
logika kebudayaan pop mereka juga mengalami proses “selebritisasi”.
Buat apa belajar susah-susah dan busyet, busyet, busyet... itu yang
namanya disiplin, yang penting tampil norak, yang penting buat ulah.

Di sinilah tragedi massa kesepian dalam budaya massa, untuk
meminjam istilah dari David Riesman (1956) lewat bukunya, 7he Lonely
Crowd yang terkenal itu. Di sinilah ironi perilaku individu-individu di
tengah lautan massa yang anomi, yang tanpa nilai bahkan chaos nilai
(Redana, 2002). Siswa-siswa yang menjadi pelaku vandalisme dan
brutalisme justru mendapat tempat di media, sementara mereka yang
rajin dan berprestasi sering hanya memperoleh kolom kecil di media
dan kecerdasan disederhanakan hanya sebatas tontonan kuis di televisi.

Pornografi kekerasan juga bisa dilihat dari perilaku para suporter
dari sebuah klub yang terlalu fanatik. Pertandingan yang dianggap
tidak fair, kepemimpinan wasit yang tidak tegas, mentalitas pemain
yang mencemaskan, dan ketidakdewasaan menerima kekalahan klub
kesayangan, sudah cukup sebagai alasan untuk berbuat onar dan huru
hara sambil merusak fasilitas umum.

Tentu saja, ini juga bisa diamati dari peryataan dan perilaku para
“juru bicara” atau pendukung suatu parpol atau tokoh politik yang
terlalu fanatik buta. Padahal, hilangnya sikap kritis menjadiawal bencana
bagi sikap seorang politisi, karena pembelaan yang tidak didasari oleh
logika dan nalar yang sehat, pasti suatu saat yang bersangkutan akan
termakan sendiri oleh ucapannya. Bukankah kesalahan berbahasa

Teater Nekrofilia dan ... 177

buku ini tidak diperjualbeikan



akan dihancurkan oleh bahasa kesalahan itu sendiri. Inilah parafrase
yang pernah diingatkan oleh George Orwell (1946), bahwa siapa yang
mengorupsi bahasa akan dikorupsi oleh bahasa. Kalau pikiran bisa
mengorupsi bahasa maka bahasa juga bisa mengorupsi pikiran.

Dalam situasi resah dan keadaan sosial psikologis yang tak menentu,
orang-orang di dalam masyarakat tanpa disadari bisa terseret arus
dalam adu pernyataan bernada provokasi dan kebencian dan bahkan
melakukan aksi yang mungkin (sesaat) bisa meredakan ketegangan
jiwanya. Terutama apabila aksi itu dilakukan bersama-sama dengan
massa lainnya sehingga tidak memerlukan tanggung jawab pribadi.
Logika yang hidup begitu sederhana: hantam dulu, bicara belakangan!
Bakar dulu, persoalan nanti!

B. “Teater Kebengisan” Kaum “Nekrofilus”

Dalam rangkaian kekerasan yang kita saksikan selama beberapa tahun
terakhir, kita benar-benar menyaksikan pementasan secara telanjang apa
yang disebut oleh pemikir post-strukturalis Prancis, Jean Baudrillard
(1983), sebagai “teater kebengisan” (theater of cruelty). Sebagai teater,
kekerasan, kekejaman, dan kebengisan telah menjadi semacam ritual
yang dipentaskan dalam ruang publik. Kekerasan telah menjadi wacana
di ruang publik. Kekerasan bahkan telah menjadi media komunikasi
atau ekspresi massa.*

Mengapa, misalnya, orang begitu mudah melakukan kekerasan
bahkan sampai membunuh hanya karena sebab-sebab sepele? Mengapa
senggolan kecil saat menyaksikan goyang dangdut bisa berakibat
bentrokan yang melibatkan masyarakat luas? Mengapa pertengkaran
kecil sopir angkot/kernet bis dengan penumpang bisa memancing
prasangka etnis yang berakibat pembakaran? Mengapa pula, seperti
banyak terjadi, percecokan kecil dalam rumah tangga—biasanya

% Schmid dan de Graaf (1982) dalam studi mereka tentang terorisme menunjukkan
bahwa liputan media atas tindak kekerasan bisa mengintimidasi anggota kelompok
yang menjadi korban. Media biasanya memfokuskan pada tindakan agresi ketim-
bang konsekuensi sosialnya, dengan menekankan peristiwa ketimbang proses. Li-
hat Schmid, A. P. dan de Graaf, J. (1982). Violence as communication: Insurgent
terrorism and the Western news media. Sage.

178 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



karena sebab ekonomi—seorang suami tega menikam istrinya?
Mengapa orang begitu mudah melakukan penjarahan, penodongan,
pencopetan, dan melakukan segala corak kejahatan dan kekerasan
justru di tempat-tempat milik publik yang terbuka? Mengapa para elit
politik sering menggunakan kata-kata kasar untuk membantah atau
menyudutkan lawan politiknya? Mengapa para pelaku KKN (korupsi,
kolusi, nepotisme) yang sering berjubah kesalehan bisa hidup bebas
leluasa berkeliaran tanpa tersentuh hukum?

Mengapa wajah kekerasan sampai beranak-pinak, mengapa
kekerasan itu seakan turun temurun? Dari kekerasan vertikal—
penguasa/pengusaha  dengan  masyarakat —hingga  kekerasan
horizontal—masyarakat dengan masyarakat. Mengapa kekerasan itu
seperti telah menjadi semacam ritual, simbol, dan bahasa sebagian
masyarakat untuk berucap terhadap “Sang Liyan” (the other) di luar
kelompoknya? Mengapa logika “kita” dan “mereka” masih menjadi
bahasa politik, agama, dan etnis di tanah air?

Memang ada sejumlah pemikiran yang mencoba membongkar
fenomena kekerasan dalam sejarah relasi manusia. Di antaranya
adalah konsep “kekerasan struktural” (szructural violence) yang melihat
kekerasan sebagai fenomena nyata dalam masyarakat Dunia Ketiga.
Tokoh yang berbicara panjang-lebar tentang konsep ini adalah Johan
Galtung (1990), lewat bukunya yang terkenal, 7he True World: A
Transnational Perspective. Dalam pendekatan ini, kekerasan dipandang
telah menjadi bagian dari struktur kehidupan sehari-hari—politik,
ekonomi, sosial, budaya. Kekerasan itu dilihat seperti halnya air yang
direguk, udara yang dihirup, bahasa yang dipakai, atau tempat yang
dihuni. Dalam pandangan Galtung, fenomena kekerasan struktural
tidak bisa dilihat secara terpisah, melainkan harus dilihat sebagai hasil
dari keterkaitan banyak faktor. Dalam perkembangannya, pendekatan
struktural yang menekankan pada sistem, telah memperkaya pedekatan
kultural yang menekankan pada agen atau subjek pelakunya.

Selain konsep kekerasan struktural, dikenal pula teori “spiral
kekerasan” (spiral of violence) dari Dom Helder Camara (1971/2000)
yang juga amat penting, bahkan bisa disejajarkan dengan teori
Galtung. Dalam pandangan ini, kekerasan diyakini akan memancing

Teater Nekrofilia dan ... 179

buku ini tidak diperjualbeikan



kekerasan. Kekerasan yang dilawan dengan kekerasan akan melahirkan
kekerasan-kekerasan baru dan aneka kekerasan lainnya. Camara
memandang kemiskinan dan ketidakadilan sebagai kekerasan yang
mengubah manusia menjadi “sub-human”, setengah manusia, alias
seperti binatang.

“Bom kemiskinan” dianggap sama mematikannya dengan
bom nuklir. Camara pernah mengatakan, “Dunia merintih karena
ketidakadilan. Ketidakadilan adalah kekerasan no. 17. Sementara
ketidakadilan akan menimbulkan pemberontakan (kekerasan no. 2)
maka dengan dalih memelihara ketertiban umum, keamanan nasional,
dan dunia bebas, pemerintah tidak akan segan-segan memberangus
pemberontakan dengan memakai kekuatan dan represivitas. Inilah
kekerasan no. 3 (Camara, 1971/2000).

Selanjutnya, pendekatan analisis wacana kritis (critical discourse
analysis) juga memperkaya varian untuk membongkar kekerasan
sebagai gejala produksi dan reproduksi bahasa. Dalam pandangan ini,
kekerasan simbolik dan kekerasan wacana hanya cerminan dari realitas
kekerasan yang hidup dalam masyarakat. Biasanya pihak yang kuat
selalu menjadi pemegang kendali (re)produksi wacana kekerasan itu.
Wacana kekerasan dipandang sebagai bagian dari konstruksi sosial
kelompok yang berkuasa.

Bab ini tidak berpretensi mengulas secara panjang lebar berbagai
pendekatan yang ada. Di sini akan diperkenalkan secara sepintas
beberapa inti gagasannya. Berbagai pendekatan yang ada sebenarnya
bisa saling memperkaya dan menutupi kelemahan satu sama lain.
Untuk memperkaya pelangi perspektif dalam memahami akar-akar
kekerasan, bab ini mengangkat kembali pemikiran seorang psikolog
humanis, Erich Fromm, lewat bukunya yang sudah menjadi klasik
ketika berbicara tentang kekerasan, yakni 7he Anatomy of Human
Destructiveness (1973).

Menyaksikan pornografi kekerasan, tragedi demi tragedi akhir-
akhir ini, kita berharap agar negeri kita tidak terperangkap dalam
semacam krisis kemanusiaan yang melahirkan anak haramnya dengan
“karakter” masyarakat sakit—sakit sosial, sakit budaya, sakit politik,
sakit ekonomi, sakit spiritual, sakit emosional, dan sakit individual.

180 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Sebuah masyarakat yang dijangkiti “wabah” yang disebut oleh Fromm
sebagai human destructiveness, human illness, human violence, human
brutality, human unconsciousness, human crisis, dan human tragedy.

Dalam konteks inilah pemikiran Fromm mendapati titik temunya
dengan kondisi kejiwaan sebagian masyarakat akhir-akhir ini. Fromm
membedakan antara kecenderungan biofi/us (cinta kehidupan) dan
nekrofilus (cinta kematian). Penelitian Fromm berupaya memperjelas
sifat dari hasrat nekrofilia dan kondisi sosial yang membiakkannya.
Karakter nekrofilia punya kecenderungan ketertarikan yang amat kuat
terhadap sesuatu yang mati, membusuk, tak bernyawa, destruktif, dan
mekanis. Ketertarikan khas orang nekrofilus terhadap kematian sering
terlihat bukan hanya pada percakapannya, melainkan juga caranya
memilih berita dalam surat kabar. Ia paling tertarik dengan berita-
berita kematian dan pembunuhan sehingga berita-berita seperti itulah
yang akan dilahap terlebih dahulu saat ia membaca koran atau melihat
televisi.

Fromm menyebut adanya tindakan-tindakan nekrofilus yang
tak disadari berupa perilaku yang sudah menjadi kebiasaan, seperti
kecenderungan seseorang untuk merusak benda-benda indah yang ada
di wilayah public, seperti bangunan, perabotan, mencabuti daun-daun,
bunga, atau dalam kasus lebih ekstrem, merobek lukisan di museum
atau bahkan menyayat dan melukai tubuhnya sendiri. Inilah barangkali
akar kejiwaan dari perilaku vandalisme (merusak), brutalisme, dan
kekerasan yang berwajah banyak yang seolah-olah mulai membudaya
di sebagian kalangan dalam masyarakat.

Di samping itu, menurut Fromm, orang-orang nekrofilus, dalam
suatu kelompok, biasanya suka mengganggu kesenangan orang lain
dan membuat orang lain susah. Sikapnya membosankan, ia suka
mementahkan kesepakatan, dan mematahkan semangat orang lain.
Berseberangan dengan orang biofilus yang suka membuat orang lain
bergairah dan bersemangat.

Para pengidap nekrofilus kini sedang meningkat pada hampir
seluruh lapisan masyarakat industri. Tampaknya, di tanah air pun
kaum nekrofilus sedang mendapatkan tempat dalam sebuah teater
kebengisan yang menelan korban-korban. Di jalan raya, kita melihat

Teater Nekrofilia dan ... 181

buku ini tidak diperjualbeikan



orang-orang tampak kian tidak sabaran, saling mendahului, dan saling
serobot. Budaya terabas di jalan raya, hanya menjadi cermin paling
absurd dari budaya KKN (korupsi, kolusi, nepotisme) di lapisan elit
yang menerabas semua kaidah-kaidah profesionalisme, hukum, bahkan
etika. Menurut Ignas Kleden (2000), mereka yang tidak menghormati
proses, akan memakai tangan kekuasaan dan tangan birokrasi untuk
melakukan kekerasan.

Perilaku kekerasan dalam bentuk kebiasaan merusak dan memaksa
juga sudah menjadi budaya masyarakat di lapisan bawah. Lihatlah
di banyak perempatan atau di persimpangan jalan. Di mana orang
meminta-minta dengan paksa, tak jarang ada yang menggores mobil
atau bahkan memecahkan kaca spionnya. Ini sebenarnya hanya
menjadi cermin perilaku elit yang juga suka memaksakan kehendak dan
menghalalkan segala cara dalam mencapai tujuannya. Selain tentu saja
ada juga di antaranya yang sekadar memanfaatkan kesempatan untuk
menumpahkan kejengkelan atas sikap suka pamer kekayaan sebagian
masyarakat justru persis di depan penderitaan rakyat.

Perilaku pengidap nekrofilus juga bisa dilihat dari kebiasaan
merusak fasilitas umum, telepon umum, mencoret WC umum,
bangku, atau dinding sekolah. Juga sikap semena-mena untuk hal-
hal kecil seperti kebiasaan membuang sampah, membuang puntung
rokok, dan bekas makanan seenaknya. Sikap egoisme juga tercermin
dari pemusatan berlebihan terhadap kepentingan pribadi jauh di atas
kepentingan umum. Orang berlomba membangun rumah mewah
atau memiliki mobil mewah, apa pun caranya. Ironisnya, justru ruang
publik yang carut-marut, jalan sesak, penuh lubang, dan hanya dibatasi
oleh pagar rumah atau pintu mobil mewah pribadi. Logikanya, tak
penting jalan diperbaiki, yang penting mobil dipermewah. Toh, dalam
mobil yang enak dan sesumpek apa pun jalan tetap asyik.

Perwujudan lain dari karakter nekrofilus, demikian kata Fromm,
adalah keyakinan bahwa satu-satunya cara untuk menyelesaikan
masalah atau konflik adalah dengan kekuatan dan kekerasan. Solusinya
mirip dengan keputusan Sang Ratu dalam Alice in Wonderland: “Penggal
kepala mereka!”. Atau bisa juga, “Gebuk mereka!”, “Hajar saja!”,
“Tembak di tempat!”, “Bunuh saja!”. Corak bahasa orang nekrofilus

182 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



dicirikan dengan dominannya pemakaian kata-kata yang berhubungan
dengan kehancuran, tinja, dan toilet. Bahkan, orang itu dengan bangga
menyebut dirinya sebagai “perancang kehancuran”.

Di situ tak ada upaya simpatik, konstruktif, apalagi keteladanan.
Manusia akhirnya hidup dalam rangkaian krisis demi krisis, yaitu krisis
sosial, krisis budaya, krisis spiritual, yang berakar mendalam pada apa
yang disebut oleh Danah Zohar & Ian Marshall dalam SQ: Spiritual
Intelligence, the Ultimate Intelligence (2000), sebagai “krisis makna”
(the crisis of meaning). Menyitir Viktor Frankl, penulis Mans Search for
Meaning, orang-orang seperti Zohar & Marshall (2001) berkeyakinan
bahwa pencarian manusia akan makna merupakan motivasi terpenting

dalam hidup.

Pencarian inilah yang menjadikan kita, manusia beradab, sebagai
makhluk spiritual. Manakala kebutuhan akan makna tak terpenuhi
maka hidup kita akan terasa dangkal dan hampa. Bagi sebagian besar
dari kita kebutuhan itu tidak —atau lebih pasnya mungkin belum—
terpenuhi.

Padahal krisis fundamental zaman ini adalah krisis spiritual.
Penganut agama dianggap belum sepenuhnya tampil sebagai kekuatan
penggerak pluralisme bagi mekarnya masyarakat madani. Agama justru
sering begitu mudah terkooptasi, atau sekadar pelipur lara di tengah
kerinduan umat manusia untuk mereguk tetesan anggur spiritualitas
di ladang gersang humanitas. Bahkan, tak jarang logika atas nama
agama justru digunakan untuk melegitimasi tindak kekerasan (Latif
& Ibrahim, 1994). Hal inilah mungkin yang lebih mengkhawatirkan
justru atas nama hal-hal yang paling dekat di hati, seperti perbedaan
agama, aliran, mazhab, atau bahkan penafsiran atas suatu teks
keagamaan bisa membuat orang saling curiga, saling benci, atau bahkan
saling menegasikan satu sama lain.

Pemikir Islam terkemuka, Muhammad Igbal, pernah mengingatkan
di dalam karyanya, Javid Namah (Kitab Keabadian), “Sang pencari
cinta bakal beroleh petunjuk Tuhan dalam menempuh jalan. Dia akan
jadi teman hangat penuh pengertian bagi manusia, Mukmin atau
kafir” Tetapi mengapa kecemasan akan timbulnya bahaya kekerasan
dan fanatisme sempit dalam agama tokh masih saja mengusik hati

Teater Nekrofilia dan ... 183

buku ini tidak diperjualbeikan



para pemikir, seperti Jonathan Swift yang pernah berujar, “We have just
religion enough to make us hate but not enough to make love one another.”
(Kita hanya menjadikan agama sebagai alat untuk saling membenci
tetapi bukan sebagai alat untuk saling mencintai satu sama lain).

Jika kita melihat perkembangan kontemporer, tampak bahwa
industri kekerasan di era digital mengkomodifikasikan aksi agresi dalam
aneka permainan (games) dan tontonan (spectacle) bernuansa kekerasan.
Kekerasan telah menjadi industri tontonan. Bahkan, persaingan
pemberitaan dan tayangan berorientasi viral, cenderung membuat
sebagian media (seperti tayangan televisi dan YouTube) tidak hanya
tergoda tetapi penuh dengan logika tabloidisasi kekerasan. Kekerasan
sebagai tontonan nyata dan fiksi/fantasi kian mendominasi ruang
publik digital. Kejahatan dan perang menjadi hiburan (borrortainment)
pada jam tayang utama, mengisi waktu senggang, dan menyesaki
pesan gawai. Komedi situasi yang hendak menghibur tak jarang berisi
agresi kata-kata berprasangka pada perempuan dan disabilitas, serta
masyarakat bawah (pembantu, satpam, sopir, pemulung, tukang sapu,
dan lain-lain) sebagai bahan olok-olok.

Melihat berbagai wajah kekerasan tersebut diperlukan budaya dan
pemahaman kemanusiaan baru agar generasi kini dan ke depan tidak
mengalami desensitisasi atau kehilangan rasa akan makna dan akibat
kekerasan tersebut. Peran pendidikan kewargaan dan kemanusiaan
yang secara aktif menumbuhkan budaya anti-kekerasan dan anti-
perundungan akan menjadi agenda kemanusiaan yang tidak ringan di
masa kini dan masa depan. Sekolah-sekolah kebaikan jangan sampai

dikalahkan oleh “sekolah-sekolah kekerasan”.

Uraian bab ini diharapkan memperkaya pelangi perspektif kita
dalam memahami akar-akar kekerasan yang terjadi di masyarakat
dengan berbagai wajah yang membuat rasa kemanusiaan kita tersentuh.
Melihat berbagai perang, konflik, kekerasan, atau perundungan
yang terjadi, kita berharap dunia global, umumnya, dan negeri kita,
khususnya, tidak terperangkap dalam semacam krisis kemanusiaan yang
melahirkan anak haramnya dengan “karakter” masyarakat sakit—sakit
sosial, sakit budaya, sakit politik, sakit ekonomi, sakit spiritual, sakit
emosional, dan sakit individual. Sebuah masyarakat yang dijangkiti

184 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



“wabah” yang disebut oleh seorang humanis, Erich Fromm, sebagai
human destructiveness, human illness, human violence, human brutality,
human unconsciousness, human crisis, dan human tragedy.

Teater Nekrofilia dan ... 185

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB XI

“Horrortainment” dalam Industri
“Infotainment”

“Media tidak hanya melaporkan peristiwa-peristiwa yang secara
alamiah memiliki nilai berita. Berita merupakan hasil akhir
dari proses yang kompleks yang dimulai dengan penyortiran
dan pemilihan peristiwa dan topik secara sistematis berdasarkan
serangkaian kategori yang dikonstruksi secara sosial.”

(Stuart Hall)

Sejak akhir 1990-an dan memuncak sejak awal 2000-an, genre
hiburan atau infotainment bernuansa kekerasan, mistik, dan klenik
mulai mendominasi tayangan media hiburan dan terutama program
acara televisi di tanah air’' Tayangan dan pemberitaan kasus-kasus
kekerasan, kejahatan, atau kriminalitas tidak hanya menjadi bahan
berita keras (hard news) atau kisah opera sabun (soap opera) yang
ditayangkan pada jam-jam tayang utama (prime-time), tetapi juga
menjadi bahan baku utama acara infotainment (Hobart, 2006; Arps
& van Heeren, 2006; van Heeren, 2007). Kekerasan dan kriminalitas,
terutama yang melibatkan orang-orang yang dipandang beken dan

3t Tentu saja perlu dicatat bahwa dalam konteks historis, kekerasan dan kengerian
(violence and fright) telah lama digambarkan dalam film dan televisi bahkan sejak
saat-saat awal media ini. Bukankah tidak sedikit horor-horor sinematik dan serial
televisi yang memfokuskan pada cerita-cerita teror, horor, dan ketegangan (Brooks

& Marsh, 1988: 24; Hoffner & Levine, 2007: 215).

buku ini tidak diperjualbeikan

187



terkenal seperti artis, olahragawan, politisi atau selebritas menjadi
‘makanan empuk’ bagi industri infotainment media hiburan. Modus
kekerasan yang bernuansa seksual atau yang dianggap jarang, langka,
atau tidak biasa terjadi, yang melibatkan selebritas, entah itu persoalan
internal dalam rumah tangga mereka, atau yang melibatkan pihak-
pihak di luarnya, akan diburu habis-habisan oleh para reporter dan
kru fotografer media infotainment, disorot dari berbagai sisi (baik atau
buruk), dan ditayangkan dalam berbagai versi (jelas atau kabur), untuk
konsumsi publik, terutama para penikmat tayangan infotainment
yang memang cenderung meningkat kegandrungannya terhadap
kisah kehidupan pribadi orang-orang terkenal. Tema-tema kekerasan
mendominasi program televisi dan produser-produser yang bermain di
balik layar terus mengkonstruksi realitas dan budaya televisi (Gunter et
al., 2003; Tunstall, 1993). Industri infotainment kita seperti semakin
menegaskan apa yang pernah dikatakan oleh Hoffner & Levine (2007)
bahwa orang-orang tampak menikmati ketakutan dan kekerasan yang
ditayangkan media (mediated fright and violence).”

Salah satu contoh yang dibahas dalam bab ini adalah kasus yang

telah melibatkan dua selebritas nasional, pembalap Ananda Mikola dan

3 Menurut catatan Hoffner & Levine (2007), para peneliti telah lama tertarik
dengan cara bagaimana orang-orang terlihat menikmati hiburan yang meng-
gambarkan viktimisasi yang sesungguhnya dan orang lain yang terancam. Lihat
Hoffner, C. A. & Levine, K. J. (2007). Enjoyment of mediated fright and violence:
A meta-analysis. Dalam Preiss, R. W. dkk. (eds.). Mass media effects research:
Advances through meta analysis. Lawrence Erlbaum Associates (LEA), hlm.
215-244. Media sering melukiskan sesuatu sebagai menakutkan, menimbulkan
horror dan teror. Media kekerasan umumnya suka menggambarkan karakter
karakter yang sedang diserang, dihujat, dimaki, atau bahkan dilukai atau dicederai
secara fisik oleh orang lain. Media kekerasan atau media horror (horrormedia atau
terrormedia) ini sering menggambarkan kekerasan seakan seakan sebagai sesuatu
yang baik, tetapi ia dirancang untuk menakuti atau mencekam psikologi khalayak.
Karena itu, horror juga biasanya melibatkan hal-hal yang supernatural atau yang
tak alami. Karena yang diharapkan adalah mencari sensasi untuk menimbulkan
dramatisasi kekerasan dan ketakutan itu sehingga ia perlu dibingkai dan dikemas
dengan format hiburan. Karena itu, saya menyebut gejala ini sebagai “horrortain-
ment” atau “terrortainment”, di mana peristiwa-persitiwa kekerasan, kebrutalan,
atau kriminalitas di dunia real, justru dikomodifikasi oleh industri infotainment
menjadi bisnis tayangan horror atau kekerasan yang dimaksudkan agar tayangan
seperti itu bisa dinikmati oleh pemirsa.

188 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



bintang film Marcella Zalianty. Menurut sebuah versi, dua selebritas
nasional ini dinyatakan sebagai tersangka kasus penganiayaan. Pihak
kepolisian memeriksa Ananda dan Marcella, dengan tuduhan melakukan
penculikan, penyanderaan, dan perbuatan tidak menyenangkan.
Kisahnya bermula dari kontrak bisnis antara PT Kreasi Anak Bangsa
milik Marcella dan Agung Setiawan, seorang desainer interior, setahun
sebelumnya. Marcella ingin ruang kerja di kantornya dipermak dan
setuju membayar ratusan juta rupiah. Namun, kerja Agung dinilai
buruk sehingga kerja sama diputus. Marcella meminta biaya proyek
yang sudah dia kucurkan sebesar Rp 30 juta dikembalikan.

Karena uang tak kunjung kembali, kesabaran Marcella menipis.
Kemudian sejumlah karyawan Marcella menjemput paksa Agung dari
sebuah karaoke di Menara Imperium, Kuningan, Jakarta Selatan, dan
menyeretnya ke sebuah hotel di Jalan Wahid Hasyim, lalu ke kantor PT
Kreasi di Cikini, Jakarta Pusat.

Di sana, menurut Agung, dia ditelanjangi dan diperlakukan tak
senonoh. Masih menurut Agung, Ananda Mikola ada di antara para
penganiaya. Agung sempat mengirim pesan pendek ke telepon kawan
dekatnya, yang lalu meminta bantuan polisi. Dalam waktu singkat,
tim buser Polda Metro Jaya membebaskan Agung. Semua keterangan
Agung dibantah oleh kuasa hukum Ananda dan Marcella. “Mereka
tidak terlibat,” kata Sandhi Arifin, pengacara Ananda. “Ini rekayasa,”
kata Marcella sebelum diperiksa polisi (Tempo, 8-14 Desember 2008:
20).

Pemberitaan dan tayangan kasus kekerasan sejenis yang
dilakukan media hiburan dengan penekanannya pada dramatisasi dan
sensasionalisasi kasus tertentu, dengan cara penggambarannya, dengan
konstruksi kejadiannya, dengan pemilihan narasumbernya, dengan
format acaranya, jelas menggiring pembaca, pendengar, dan pemirsa
memiliki kesan dan citra tertentu terhadap sosok atau peristiwa. Misal-
nya, kita bisa melihat begitu cepat dan mudah perubahan arah
pemberitaan infotainment terhadap sosok Marcella dan Agung.
Konstruksi citra sosok, peristiwa, atau realitas sosial yang tersaji di media
dalam bentuk penggambaran “Marcella sebagai gadis cantik yang kejam”
atau “Agung sebagai si korban tak berdaya yang ternyata suka menipu

“Horrortainment” dalam Industri ... 189

buku ini tidak diperjualbeikan



dan dengan orientasi seksual yang ganjil”. Jelas, di balik itu semua ada
tekanan-tekanan komersial yang secara ekonomi-politik berada di balik
praktik jurnalisme pemberitaan dan tayangan infotainment. Tingkat
persaingan media yang kian ketat dan godaan rating yang menjadi
kriteria utama untuk mengukur kesuksesan sebuah acara yang berarti
melambungkan pemasukan iklan, jelas langsung atau tak langsung,
ikut memengaruhi ruang-ruang pemberitaan. Tidak heran, kalau
acara infotainment bernuansa kekerasan, atau infotainment horor
(horrortainment), justru slotnya dipenuhi dengan iklan komersial dan
juga iklan politik yang silih berganti mengisi di tengah-tengah tayangan
semacam itu. Perlu ditegaskan pula, bahwa tayangan-tayangan semacam
itu justru sengaja dibuat dengan format hiburan dengan presenter
yang terlihat santai, berbusana informal dan ber-style artis, berbahasa
gaul, yang menyapa pemirsa dengan hangat dan fun, layaknya sedang
membawakan acara-acara infotainment berupa gosip dan remeh-temeh

kisah kehidupan pribadi para selebritas.®

Beranjak dari paparan sekilas tentang kasus pemberitaan kekerasan
dan kriminalitas yang melibatkan sejumlah selebritas terkenal, semakin
jelas bahwa jurnalis, fotografer, atau media tidak hanya memberitakan
sebuah kejadian sebagaimana adanya, tetapi juga terlibat di dalam apa
yang disebut dalam kajian media sebagai konstruksi realitas. Media
sengaja mengonstruksikan kejadian atau peristiwa, mengumpulkan
fakta, memilih narasumber, mengambil sudut pandang tulisan atau
gambar, memilih kutipan, menarik kesimpulan, atau singkatnya
membingkai berita dengan kerangka dan ideologi tertentu. Implikasi
lebih jauh akan sangat signifikan apabila melihat kenyataan bahwa
tayangan-tayangan infotainment kekerasan, kriminalitas, atau
horrortainment yang dikonstruksi dengan kepentingan tertentu itu
disiarkan berulang-ulang dan tanpa bisa ditolak terus hadir menawarkan
versinya tentang nilai dan pandangan dunia ke dalam ruang keluarga.

¥ Untuk pengamatan awal terhadap fenomena tayangan infotainment bernuansa

horor, lihat, misalnya, berita-berita seperti, “Acara Horor di TV dan Radio; liiih
Nageriii... tetapi, Bikin Penasaran Lho”, Kompas, 13 Januari 2002; “Infotainment’
Horor di Televisi Hasratnya Mencekam, Wujudnya Menggelikan’, Kompas, 22
September 2002.

190 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Untuk itu, bab ini lebih jauh akan memaparkan kajian media yang
melihat pada potensi dan kemampuannya untuk melakukan konstruksi
realitas berita. Sebelumnya sekilas akan dipaparkan mengenai teori
konstruksionisme sosial, akar historis, asumsi-asumsi filosofis, dan
beberapa penelitian yang menggunakan cara pandang teori ini.
Penerapannya untuk menjelaskan fenomena konstruksi realitas dalam
tayangan kekerasan dan/atau kriminalitas (horrortainment) dalam
industri hiburan di Indonesia juga akan disorot. Akhirnya, pandangan
kritis perlu dibuat baik pada konstruksi tayangan horrortainment yang
berkembang akhir-akhir ini maupun pada teori konstruksionisme sosial
itu sendiri, dengan harapan ada peningkatan kualitas pemberitaan dan
tayangan media di tanah air dan untuk kepentingan kajian media itu
sendiri, termasuk kelemahan-kelemahan yang ada pada teori tersebut.

A. Konstruksi Sosial: Sekilas Sejarah

Dalam Dictionary of Media Studies, “konstruk” (construct) sebagai
kata kerja, bermakna, “untuk membuat sesuatu seperti teori, konsep,
gambar atau teks media dengan menyatukan bagian-bagiannya secara
sistematis”; dan sebagai kata benda, bermakna, “gagasan bahwa
produk media ‘dibuat’ secara artifisial dan tidak diambil langsung
dari alam”. Sementara dalam kamus tersebut kata “konstruktivisme”
(constructivism, kata benda) bermakna, “Teori yang menyatakan bahwa
persepsi seseorang terhadap realitas bergantung pada bahasa yang
digunakan untuk membangun dan menafsirkan realitas tersebut”.

Dari sini jelas bahwa baik pada makna konstruk maupun
konstruksionisme ada kata-kata kunci yang penting seperti “mengkreasi
sesuatu” seperti citra dan teks media dan “gagasan bahwa produk media”
“dibuat” secara artifisial dan “tidak diambil secara langsung dari alam”.
Sedangkan makna kata “konstruksionisme” dalam kamus itu jelas
adalah “teori bahwa persepsi seseorang mengenai realitas tergantung
pada bahasa yang digunakan untuk mengkonstruksi dan menafsirkan
realitas tersebut”.

Lalu, apa itu konstruksi(-onisme) sosial? Teori konstruksionisme

sosial dikaitkan dengan pemikiran Berger dan Luckmann (1967),
mengenai konstruksionisme sosial atas realitas, seperti tercermin

“Horrortainment” dalam Industri ... 191

buku ini tidak diperjualbeikan



dalam karya mereka, The Social Construction of Reality. Gerakan
konstruksionisme sosial sebenarnya bisa dilacak dari gagasan psikolog
Kenneth ]. Gergen (1985) yang menyebut gerakan ini sebagai “the social
constructionist movement”. Gerakan konstruksionisme sosial tumbuh
berkat dorongan kaum interaksionisme simbolik dan karya Schutz,
Berger, dan Luckmann (Rakhmat, 1996). Perspektif interaksionisme
simbolik berusaha memahami perilaku manusia dari sudut pandang
subjek yang diteliti. Dalam pandangan interaksi simbolik, oleh karena
makna adalah produk interaksi sosial maka makna mungkin berubah
lewat interpretasi individu ketika situasi yang ditemukan dalam
interaksi sosial juga berubah.*

Oleh karena perspektif interaksi simbolik melihat realitas sosial
diciptakan melalui interaksi simbolik, tak heran kalau ia amat erat
kaitannya dengan teori konstruksionisme sosial. Teori konstruksi sosial
dan konstruktivisme sebenarnya memiliki akarnya dalam sibernetika
dan biologi (Bateson, 1979). Seperti halnya postmodernisme, teori ini
bersikap skeptis terhadap kemungkinan objektivitas dalam ilmu sosial.
Dalam pandangan konstruksionisme sosial, pengetahuan (knowledge)
merupakan konstruksi dari pemegang pengetahuan atau yang
mengetahui (knower) dan apa yang diketahui tidak bisa dipisahkan dari
pengalaman subjektif, lingkungan historis, asumsi budaya dan praktik
bahasa yang dibawa oleh yang mengetahui dalam pengamatannya.

Meskipun istilah konstruktivisme dan konstruksionisme sosial
kadang-kadang digunakan secara bergantian oleh banyak ilmuwan
sosial yang menganut perspektif yang sama (misalnya, Neymeyer,
1993), namun ilmuwan yang lain menekankan perbedaan antara

3 Perspektif interaksionisme simbolik melihat makna dalam kaitannya dengan pen-
galaman intersubjektif manusia. Pengalaman ini terkait erat dengan arti penting
simbol dalam komunitas dan masyarakat. Pada satu sisi, masyarakat bergantung
pada simbol untuk kelangsungannya. Akan tetapi, pada sisi lain, manusia individu
juga merupakan produk simbol. Pentingnya makna simbol dalam komunikasi
manusia, seperti ditegaskan oleh J. M. Charon (1979), dalam karyanya, Symbolic
interactionism, “Simbol penting bagi realitas sosial dan kehidupan sosial. Realitas
sosial tercipta dalam interaksi simbolik, dan kehidupan sosial bergantung pada
simbol untuk sosialisasi, saling pengertian, dan akumulasi pengetahuan.” (hlm.

56).

192 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



konstruktivisme dan teori konstruksi sosial (Gergen & Gergen, 1991).
Pada satu sisi, teori konstruksionis sosial bersama dengan konstruktivis
menolak pandangan yang diterima atau representasi tentang
pengetahuan dan ide bahwa pengetahuan bisa dipisahkan dari yang
mengetahui. Namun, pada sisi lain, teori konstruksi social menekankan
proses-proses sosial, interaktif, dan performatif dalam kreasi realitas
dan makna. Gergen & Gergen (1991) berargumen bahwa “pendekatan
konstruktivis cenderung mengarah ke dalam” dalam pendiriannya
bahwa tak ada yang bisa bebas dari subjektivitas personal. Sementara
“pandangan konstruksionis sosial mengundang peneliti keluar—ke
dalam ranah bahasa bersama yang lebih penuh” (hlm. 79).*

Dalam perspektif teori konstruksi sosial, dunia tempat realitas
berada dan makna tertentu yang sesuai dengan situasi yang membentuk
objek, dibentuk oleh para pelaku sosial. Para penganjur konstruksionis
sosial berusaha memahami bagaimana realitas secara intersubjektif
diciptakan melalui tindak komunikasi. Menurut Gergen (1985), “Dari
sudut pandang konstruktivis, proses pemahaman tidak secara otomatis
didorong oleh kekuatan alami, tetapi merupakan hasil dari usaha
kooperatif yang aktif dari orang-orang yang saling berhubungan.”
(hlm. 267).

Paradigma konstruksionisme memandang bahwa realitas tidak
bisa terlepas dari pengalaman subjektif manusia. Artinya, bahwa
realitas sosial dan realitas simbolik, dalam hal ini realitas yang tampil di
media, sebenarnya bukanlah realitas yang objektif, karena ia melibatkan
relasi-relasi intersubjektif antara wartawan, redaksi, pemilik media,
dan sumber berita, serta fakta sosial yang akan diangkat sebagai objek
pemberitaan.

% Menurut T. A. Schwandt (dalam Denzin & Lincoln, 1994: 118), para pendukung
gerakan konstruktivisme dan interpretivisme memberikan pengertian bahwa
konstruktivisme dan interpretivisme memiliki tujuan untuk memahami dunia
pengalaman hidup yang kompleks dari sudut pandang orang yang hidup di dalam-
nya. Perhatian terhadap masalah ini biasanya diungkapkan secara beragam dengan
istilah-istilah seperti “/ife world”, “emic point of view” (sudut pandang atau pers-
pektif emik), “understanding meaning” (pemahaman akan makna), “grasping the
actor’s definition of situation” (memperoleh definisi pelaku tentang situasi), dan
“verstehen” (pemahaman).

“Horrortainment” dalam Industri ... 193

buku ini tidak diperjualbeikan



Gagasan “konstruksi sosial atas realitas” yang pertama kali di
nyatakan oleh Alfred Schutz tersebut berpandangan bahwa makna dan
pemahaman kita dihasilkan dari komunikasi kita dengan orang lain. Ide
dasar dari teori ini adalah bahwa realitas dapat dipahami secara berbeda
oleh orang yang berbeda. Banyaknya pemahaman kita terhadap objek
menjadi tidak terbatas. Robin Penman berupaya meringkaskan asumsi-
asumsi yang dimiliki teori ini, yaitu (1) tindakan komunikasi bersifat
sukarela, (2) pengetahuan merupakan produk sosial, (3) pengetahuan
bersifat konstekstual, (4) teori menciptakan realitas, dan (5) aliran
pemikiran tidak bebas nilai (Littlejohn, 2000: 175-176).

B. Kajian Konstruksi Realitas Media

Paradigma konstruksionisme dari Berger dan Luckmann telah
dikembangkan lebih jauh oleh sejumlah peneliti media untuk
memahami realitas simbolik di media, antara lain, misalnya, oleh
Tuchman (1978), Adoni & Mane (1984), untuk studi konstruksi sosial
atas realitas di media (Tuchman, 1978). Kemudian juga oleh Goode
& Ben-Yehuda (1994), melihat bagaimana media mengkonstruksi
penyimpangan yang mencerminkan semacam kepanikan media (Goode

& Ben-Yehuda, 1994).

Selain itu, beberapa ilmuwan sudah sejak lama menjelaskan
kaitan antara media dan kebangkitan imajinasi mengenai nasionalisme
karena media dipandang bertanggung jawab bagi konstruksi identitas
nasional, atau bahkan bagi banyak gagasan mengenai bangsa (nation)
(Anderson, 1983; Heryanto, 2000). Salah satu gagasan sangat
terkemuka adalah dari Benedict R. O’G. Anderson yang berpendapat
bahwa bangsa adalah suatu komunitas yang dibayangkan (an imagined
community)—kita tidak akan pernah melihat semua warga negara kita
atau tinggal bersama-sama dengan mereka; tetapi kita menciptakan
konstruk-konstruk dan citra-citra (constructs and images) tentang apa
itu bangsa, apa makna memiliki bangsa itu, siapa yang termasuk dan
bukan termasuk bangsa kita, dan apa tujuan dan karakter bangsa kita.
Pada tingkat tertentu, masing-masing dari kita mungkin menggunakan
gagasan dengan sedikit berbeda tentang apa bangsa itu sesungguhnya,
karena beberapa dari tindakan konstruksi nasional itu akan berlangsung

194 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



pada level pribadi. Meski semua warga bangsa juga terlibat secara
komunal dan tindakan konstruksi bersama.

Media juga berperan penting sebagai ruang konstruksi identitas.
Dalam dunia yang termediasi (mediated world) saat ini, konsumsi media
populer dan ikon-ikonnya telah menciptakan suatu ruang alternatif
bagi pembentukan dan negosiasi identitas, dengan demikian dianggap
bisa mengisi kekosongan yang diciptakan oleh sekularisasi kehidupan
modern. Gray dkk. (2007), misalnya, telah mencoba mengoleksi
sejumlah esai mutakhir yang menunjukkan bahwa konstruksi citra
orang-orang tenar dan terkenal dalam media telah berakibat pada
identitas dan komunitas para pengagum atau penggemarnya (Gray et
al., 2007).

Media juga bisa dilihat dari kapasitasnya untuk merepresentasikan
kelas. Oleh karena media mengabaikan keadaan struktural yang
bekerja melawan kecairan kelas (class fluidity), perbedaan kelas terlalu
mudah dianggap sebagai sumber patologi individu dan pilihan gaya
hidup. Konstruksi media berita atas “kesejahteraan ibu” di Amerika
Serikat menggambarkan pola ini. Sejak reformasi kesejahteraan meraih
perhatian politik pada 1980-an, kisah berita telah menggambarkan pihak
penerima secara tipikal sebagai perempuan, muda, tak bertanggung
jawab, malas, tak bermoral, dan sering kali berkulit hitam. Bahkan,
meski orang kulit putih secara historis memperoleh keuntungan paling
besar dari program-program pemerintah yang berbasis keuntungan.
Dengan cara demikian, media telah mendukung suatu tren kebijakan
yang didasarkan atas argumen bahwa program-program kesejahteraan
sosial yang dirancang untuk memperlemah pukulan paling keras dari
ekonomi kapitalis tak lagi diperlukan (Gilens, 2000).

Konstruksi media atas realitas ini juga cukup banyak mendapatkan
perhatian dalam kajian media feminis. Mereka bermaksud
membongkar representasi perempuan di media. Mereka juga berupaya

3¢ Untuk konteks konstruksi budaya nasional Indonesia, televisi, misalnya, menurut

seorang pengamat, memegang peran penting bagi sosialisasi mengenai gagasan-ga-
gasan mengenai budaya bangsa yang diidealkan oleh negara. Lihat Kitley, 2. (2000).
Television, nation, and culture in Indonesia. Ohio University Centre for Interna-
tional Studies.

“Horrortainment” dalam Industri ... 195

buku ini tidak diperjualbeikan



menjelaskan konstruksi sosial atas stereotipe-stereotipe gender dalam
media. Perempuan memang telah lama direpresentasikan secara visual
dalam lukisan dan ukiran. Konstruksi visual atas perempuan ini telah
berlangsung jauh sebelum kemajuan media modern. Akan tetapi,
penyebaran media yang luar biasa dalam kehidupan kita kini telah
memicu perdebatan mengenai representasi perempuan di media. Ini
terutama sejak ilmuwan media mulai mengakui bahwa media ternyata
menampilkan fungsi ideologis yang penting dalam membantu kita
mendefinisikan cara-cara suatu masyarakat memahami dunianya,
dan karena itu memiliki dampak politik yang signifikan (Boile, 2005;
Carter & Weaver, 2003).

Dari contoh-contoh kajian tersebut, tampak bahwa media
berperan dalam mengkonstruksi realitas tertentu baik itu bagi bangsa,
identitas, maupun stereotipe gender (Ibrahim & Suranto, 1998). Oleh
karena media adalah produser teks berita dan dengan demikian berita
adalah industri yang tak luput dari kepentingan komersial maka tepat
seperti dikatakan Fowler (1991: 2), berita adalah sebuah praktik: sebuah
wacana (discourse) yang, lebih dari sekadar mencerminkan secara
netral realitas sosial atau fakta empiris, ia juga campur tangan dalam
apa yang disebut oleh Berger & Luckmann (1967) sebagai “konstruksi

sosial atas realitas”.?”

C. Konstruksi Sosial atas Berita

Media massa jelas memainkan peran yang sangat penting dalam
produksi berita dan konstruksi realitas simbolik dalam ruang publik
keindonesiaan (Gazali, 2003; Hamad, 2004). Media bisa berfungsi
sebagai jaringan komunikasi untuk pembentukan dan perkembangan
wacana dalam ruang publik.*®* Pandangan bahwa berita sebagai

% Dalam kata-kata S. Hall (1978), pada saat dia membahas “The Social production
of news”, “Media tidak hanya melaporkan peristiwa-peristiwa yang secara alamiah
memiliki nilai berita. Berita merupakan hasil akhir dari proses yang kompleks yang
dimulai dengan penyortiran dan pemilihan peristiwa dan topik secara sistematis
berdasarkan serangkaian kategori yang dikonstruksi secara sosial.”

% Bahkan kalau kita melihat ke gagasan lama W. Schramm, yang dikenal sebagai
salah seorang bapak pendiri bidang akademis komunikasi, pada 1949, ia sudah
menerbitkan sebuah artikel berjudul “The nature of news”. Dalam tulisannya itu,
Schramm mendefinisikan berita (news) secara sederhana sebagai “an attempt to

196 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



representasi dunia sosial dan hasil konstruksi realitas sosial dari para
pekerja media, misalnya, begitu kuat mewarnai gagasan dari kritikus
budaya dan media dari Glasgow University Media Group atau Centre
for Contemporary Cultural Studies Universitas Birmingham (Fowler,
1991: 2). Dalam model ini, “News is socially, constructed. What
events are reported is not a reflection of the intrinsic importance of
those events, but reveals the operation of a complex and artificial set
of criteria for selection” (Fowler, 1991: 2).

Hal senada juga dinyatakan oleh Adoni & Mane (1984)
yang mengemukakan bahwa dalam penelitian komunikasi peran
media massa dalam proses konstruksi sosial memiliki tempat yang
penting. Ada dua pendekatan mengenai masalah ini, yaitu yang lebih
memfokuskan kepada konstruksi sosial atas realitas sebagai aspek
penting dari hubungan antara budaya dan masyarakat, dan mereka
yang memfokuskan pada konstruksi sosial atas realitas sebagai salah
satu bentuk pengaruh media. Mereka menyarankan dengan dasar
pandangan Schutz (1967), serta Berger & Luckmann (1967), kedua
pendekatan dapat dipadukan ke dalam kerangka teori yang umum
dalam mengkaji masalah tersebut yang akan memberi kontribusi
kepada dua hal. Pertama, kerangka teori itu akan memperjelas dan
menghilangkan kebingungan karena kurangnya pemahaman yang
sistematis terhadap masalah itu selama ini. Kedua, kerangka teori itu
akan membantu pengembangan pendekatan yang menyeluruh akan
hal itu.

Kerangka teoretis yang dikembangkan Adoni & Mane memberikan
landasan kuat untuk menganalisis realitas simbolik yang ditampilkan
media, sebagai bagian penting dan tak terpisahkan dari proses
konstruksi sosial realitas di masyarakat modern yang memberi peranan
berarti kepada media. Konstruksi sosial atas realitas oleh pekerja media
biasanya melibatkan proses seleksi dan proses transformasi. Proses

reconstruct the essential framework of the event” (upaya untuk merekonstruksi
kerangka penting dari peristiwa tersebut) (hlm. 288). Definisi Schramm mengenai
berita ini tampaknya memperlihatkan bahwa sejak awal upaya (re-)konstruksi
kerangka hakiki dari peristiwa telah dipandang sebagai hal yang penting untuk
memahami sifat dasar atau hakikat (nature) dari sebuah berita.

“Horrortainment” dalam Industri ... 197

buku ini tidak diperjualbeikan



seleksi melibatkan mana berita yang akan dimuat, mana berita yang
akan disingkirkan, dan di halaman mana ia akan ditempatkan, serta
akan dilaporkan dari sudut pandang siapa.

Dalam praktik kerja jurnalistik, proses konstruksi realitas mengacu
pada proses-proses yang digunakan para wartawan untuk memutuskan
apa yang akan diabaikan dan apa yang akan dimasukkan dalam
materi pemberitaan media. Oleh karena itu, dalam memahami kinerja
jurnalistik dalam proses konstruksi berita ini, Burns (2002), misalnya,

berpendapat:

‘Konstruksi’ di sini merujuk pada proses yang digunakan
jurnalis dalam memutuskan apa yang harus dihilangkan dan
apa yang harus disertakan dari materi penelitian mereka.
Konstruksi dalam pengertian ini lebih seperti proses yang
digunakan seorang pembangun untuk membangun rumah dari
bahan mentah. Ada banyak cara yang dapat dilakukan oleh
pembangun untuk menyatukan bagian-bagian untuk membuat
rumah, dan cara yang dilakukannya mencerminkan anggaran
atau sumber daya yang tersedia, dan juga gaya rumah yang
diinginkan pelanggannya (Burns, 2002: 110).

Proses seleksi ini pada gilirannya disertai proses transformasi
dalam penyajian (presentasi) berita di halaman media. Para jurnalis
biasanya memperlakukan secara berbeda fakta-fakta sosial yang
ditemukan di lapangan dalam penyajian berita mereka. Hal ini biasanya
amat dipengaruhi oleh berbagai faktor ekonomi, politik, dan sosial.
Oleh karena itu, semua berita bisa dilaporkan dari beberapa sudut
pandang tertentu, bergantung predisposi jurnalis dan kebijakan redaksi
media.

Di sini pemahaman terhadap proses pembingkaian (framing) yang
dilakukan oleh media menjadi penting untuk melihat lebih jauh kinerja
pemberitaan media mengenai suatu isu dan faktor-faktor apa saja yang
memengaruhi proses pembingkaian media tersebut. Jakubowicz &
Palmer (2002), misalnya, telah melakukan studi terhadap sejumlah
media Australia pada saat Reformasi Mei 1998. Studi kedua penulis
tersebut mengkaji hubungan jangka panjang yang kompleks antara

198 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Australia dan Indonesia melalui analisis framing di media Australia.
Dari analisis Jakubowicz dan Palmer tampak bahwa peristiwa-peristiwa
tentang pergantian Presiden Socharto pada bulan Mei 1998, jelas dari
proses framing bisa membuktikan bagaimana media Australia mencoba
menciptakan pengertian bangsa Australia di luar tragedi-tragedi yang
menimpa Indonesia pada penghujung abad ini. Menurut kedua penulis
tersebut, media merupakan partisipan aktif dalam seleksi berita dan
framing dunia, kemudian mentransformasikan hasil seleksi ini melalui
praktik-praktik budaya, selanjutnya, menyampaikan pengalaman yang
kaya makna kepada khalayaknya (Jakubowicz & Palmer, 2002: 200).

C. Konstruksi Realitas dan Industri “Infotainment”

Di antara beberapa temuan penting yang dihasilkan selama tujuh
dekade penelitian dalam bidang komunikasi massa terangkum dalam
diktum bahwa “news is socially created product, not a reflection of an
objective reality” (Shoemaker & Reese, 1996: 21). Pandangan ini jelas
berbeda dengan pendirian kaum positivis. Pandangan konstruksionisme
sosial merupakan kritik yang tajam atas posisi epistemologi positivisme
mengenai objektivitas dalam berita. Dalam pandangan konstruksionis,
reportase berita (news reporting) adalah konstruksi dunia sosial («
construction of the social world), sebagai refleksi atasnya. Bagi mereka,
jurnalisme objektif hanyalah gagasan ideal, karena pengetahuan tentang
dunia yang terlepas dari sudut pandang pengamatnya adalah hal yang
mustahil. Klaim-klaim untuk mencapai objektivitas dalam berita,
harus dipandang sebagai penegasan kekuasaan untuk mendefinisikan
realitas daripada klaim-klaim untuk memiliki pengetahuan yang
akurat tentangnya (as assertions of the power to define reality, rather than
legitimate claims to have accurate knowledge of it) (Andersen dan Grey,
2008).

Konsep bahwa berita adalah produk yang dimanufakturkan,
diproduksi, atau dikonstruksi secara sosial, menunjukkan adanya
sejumlah besar pengaruh faktor-faktor ekonomi, politik, dan ideologi
dalam proses pencarian fakta sosial, penentuan sumber berita,
pengumpulan, penyortiran, dan penyeleksian, hingga akhirnya

“Horrortainment” dalam Industri ... 199

buku ini tidak diperjualbeikan



pembuatan berita seperti yang tampil sebagai realitas simbolik di media
(second hand reality).

Misalnya, salah satu faktor yang memengaruhi konstruksi sosial
atas berita adalah framing (pembingkaian). Pada level yang paling dasar,
bingkai berita (news frame) merupakan skemata kognitif (cognitive
schemata). Artinya, bahwa gagasan tentang berita yang “dikonstruksi
secara sosial” mengisyaratkan bahwa “kisah-kisah berita dikonstruksi
atas dasar kategori-kategori mental yang ada pada pembaca dan yang
menjadi sandaran oleh media.” (Fowler: 1991: 19).

Proses konstruksi ini melibatkan sudut pandang dan perspektif
wartawan yang dipengaruhi oleh politik redaksional media, predisposisi
wartawan, dan lingkungan eksternal (politik, ekonomi, dan budaya)
yang menjadi tempat wartawan mencari, menuliskan, dan menyebarkan
beritanya. Oleh karena itu, kita bisa mengemukakan proposisi dalam
kaitan dengan konstruksi realitas tayangan kekerasan dan kriminalitas
dalam industri infotainment, yakni “Konstruksi pemberitaan kasus
kekerasan seksual yang melibatkan selebritas dalam format hiburan oleh
media massa akan membentuk pandangan publik terhadap korban,
pelaku, dan makna kekerasan itu sendiri dalam masyarakat”.

D. Korban-korban “Horrortainment”

Televisi telah menjadi pusat informasi dan hiburan terpopuler dalam
hampir sebagian besar ruang keluarga Indonesia. Menurut Garin
Nugroho (2008), televisi menjadi buku bergambar dan bersuara
terpopuler, refleksi orientasi budaya lisan, ketika budaya baca belum
begitu berakar kuat. Televisi juga menjadi bagian dari sejarah barang-
barang konsumsi yang masuk ke ruang keluarga. Televisi menjadi
mimbar terbesar urbanisasi nilai-nilai. Sebuah kebudayaan massa yang
digerakkan dengan kultur tekno-kapitalis, yang tiap detik programnya
dibiayai untuk mendapatkan pameran perhatian dari anggota-anggota
keluarga di depan televisi. “Televisi sesungguhnya mimbar pameran
perhatian terbesar abad ini,” demikian kata Garin Nugroho (2008).

Berbagai berita dan tayangan hadir bagai banjir informasi dan
hiburan dalam ruang keluarga. Tekanan kompetisi dan rating ditanggapi
oleh pengelola televisi dengan cara membuat acara murah dan instan.

200 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Banyak berita dan tayangan penuh kekerasan disajikan tanpa peduli
apa dampaknya bagi korban dan pemirsa, terutama anak-anak. Banyak
program yang ditayangkan jauh dari nilai-nilai jurnalisme damai, tak
peduli dampaknya pada anak-anak dan remaja. Kemasan acara yang
diklaim sebagai infotainment tak luput dari logika asal jadi dan cepat
kejar jam tayang.

Surat pembaca di media cetak sudah sering menampung kritik
dan keluhan mengenai tayangan televisi yang dinilai tidak mendidik.
Seorang perempuan menulis surat pembaca,

Dunia pertelevisian sekarang ini seolah sudah ‘mati fungsi’.
Berjuta mata setiap hari menonton, tetapi sangat disayangkan,
televisi yang menjadi media komunikasi yang sangat efektif
itu, kini seolah suram dengan suguhan-suguhan yang kurang
mendidik dan tidak membangun moral bangsa. Banyak
suguhan sinetron yang ceritanya memberi gambaran kekejaman,
kekerasan, perceraian, termasuk trik-trik perampokan atau
pencurian seolah memberikan masukan dan pelajaran untuk
merampok...

Adanya berita-berita pembunuhan, pembantaian, pemerkosaan
yang hampir setiap hari memenuhi layar kaca dan bukan
menjadi hal asing lagi karena sering diberitakan. Kalau latar
belakang, proses pembunuhan, pemerkosaan, pencurian
direka-ulang untuk dikonsumsi publik, bisa menjadi suatu
pelajaran yang negatif dan bisa saja diikuti. Tidak hanya hal
itu saja, pemberitaan para selebriti hingga kegiatan keseharian
mereka seperti pakaian, gaya rambut, bisa ikut memengaruhi
masyarakat dengan gaya-gayanya yang kebanyakan tidak
mendidik (Nuraeni, dalam Zempo, 2008: 4).

Kemudian seorang anggota Komisi Penyiaran Indonesia (KPI)
Pusat menayangkan sepucuk surat yang isinya menanggapi sebuah
kolom berjudul “Belajar dari Empat Mata” (Tempo, 14 Desember
2008). Isi surat pembaca tersebut menegaskan bahwa kini televisi
mengemas sebuah isu publik yang serius menjadi sesuatu yang
menghibur. Akibatnya, masyarakat bisa kehilangan konteks dalam

“Horrortainment” dalam Industri ... 201

buku ini tidak diperjualbeikan



membaca sebuah isu yang sebenarnya serius. Selanjutnya, isi surat
pembaca tersebut antara lain berbunyi, “Kini, coba lihat kembali
bagaimana Tukul menggambarkan Sumanto di acara Empat Mata yang
dihentikan Komisi Penyiaran Indonesia. Sumanto sudah jelas-jelas
dihukum pengadilan karena dia telah melanggar norma kemanusiaan”.
Lalu, di Trans7 ada adegan makan ikan dan kodok hidup-hidup hingga
mulutnya dipenuhi darah. Menurut saya, ini abnormal meskipun
dikemas menghibur.

Persoalannya, pertama, stasiun Trans7 merupakan televisi terestrial
free to air. Tanpa dibayar pun ia bisa masuk ke ruang tamu kita. Kedua,
stasiun ini menggunakan frekuensi milik publik yang bersifat terbatas.
Trans7 meminjam kanal dari publik di setiap daerah yang scharusnya
bisa saja diberikan ke televisi lain yang sanggup menyajikan program
yang lebih baik. Ketiga, Trans7 bersiaran secara nasional dan seharusnya
lebih sensitif terhadap isi siarannya”*.

Kedua surat pembaca tersebut mencerminkan pandangan kritis
terhadap mata acara yang dikemas dan ditayangkan dalam industri
infotainment. Kalau kita melihat ke kasus penganiayaan dan pelecehan
seksual terhadap Agung Setiawan yang diduga melibatkan artis
Marcella Zalianty dan pembalap Ananda Mikola, jelas ia benar-benar
akan menjadi santapan empuk infotainment. Konstruksi realitas atas
peristiwa yang jelas-jelas bersifat kekerasan ini justru menjadi bahan
kemasan acara-acara infotainment di semua televisi swasta.

Mengapa acara kekerasan dan kriminalitas dikemas dalam
format hiburan dan ditayangkan di program-program infotainment?
Pertanyaan ini, sebenarnya mudah dijawab dengan melihat siapa yang
menjadi objek pemberitaannya, yaitu artis, olahragawan, politisi, atau
selebriti dianggap pantas masuk tayangan program infotainment,
sekalipun itu kasus kekerasan dan kriminalitas. Inilah logika jualan
infotainment.

% Sofyan Herbowo, Manajer Program Pemantauan Langsung KPI Pusat, “Tang-
gapan kolom Wilson Sitorus,” ‘Surat Pembaca’, dalam Tempo, 15-21 Desember
2008. Penulis surat pembaca ini merasa perlu menegaskan isi surat pembaca
tersebut bahwa “Tulisan ini merupakan pendapat pribadi”. Kolom Wilson Sitorus
berjudul “Belajar dari empat mata,” dimuat minggu sebelumnya, dalam Tempo,
8-14 Desember 2008.

202 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Kasus yang melibatkan Marcella-Mikola-Agung jelas memenuhi
semua kriteria dan logika infotainment, yaitu ketenaran, tidak biasa,
kehebohan. Siapa yang tidak akan tertarik dengan jualan kasus yang
melibatkan orang-orang terkenal. Cobalah simak bagaimana tayangan
infotainment di televisi mengangkat kasus tersebut ke layar kaca.
Awalnya, infotainment mengulas seputar penyidikan kasus tersebut.
Kemudian, mereka menelusuri sisi gelap kehidupan pribadi Agung
hingga orientasi seksualnya (Kompas, 14 Desember 2008).

Pemberitaan kasus tersebut terus berkembang dalam berbagai versi
di media nasional, terutama di media hiburan dan tayangan infotainment
televisi. Ketika kasus penganiayaan atas Agung mencuat ke permukaan
pada awal Desember 2008, hampir semua kamera infotainment
menyorot ke arah Marcella dan Ananda. Infotainment mengulas proses
penyidikan dan berupaya merekonstruksi penganiayaan atas Agung.
Tidak berhenti di situ, mereka juga mengulas remeh-temeh tentang
Marcella yang tak ada hubungannya dengan kasus penganiayaan,
seperti masa kecilnya, status hubungannya dengan Ananda Mikola,
hingga gosip soal ganti-ganti pacar.

Ada juga infotainment yang berusaha menduga-duga siapa sosok
Marcella yang sebenarnya. Infotainment itu mengatakan, “Di balik
wajah cantiknya, ternyata Marcella terlibat dalam kasus kekerasan.”
Pemberitaan itu menggiring pemirsa untuk berpikir bahwa Marcella
adalah sosok si cantik tetapi kejam. Sementara itu, Agung digambarkan
sebagai sesosok korban tetapi suka menipu. Infotainment serentak
menampilkan Agung sebagai pelaku penipuan yang sudah makan
banyak korban. Espresso (Antv) dan Insert (Trans TV) sampai harus
mengirim kru ke kampung Agung di Bantul, Yogyakarta, untuk
menemui orang-orang yang mengaku korban penipuan Agung.
Agung yang semula digambarkan sebagai korban, dalam beberapa hari
digambarkan sebagai “pesakitan” di layar kaca.

Akibat pemberitaan kasus tersebut ternyata luar biasa dan
dirasakan kedua belah pihak. Pemberitaan semacam itu membuat
Marcella tersudut dan keluarga Agung syok. Ternyata mereka semua
merasakan efek tayangan infotainment mengenai diri mereka sendiri.
Mereka pun menjadi bagian dari “korban-korban” horrortainment.
Mereka merasakan teror psikologis setelah menyaksikan tayangan

“Horrortainment” dalam Industri ... 203

buku ini tidak diperjualbeikan



kasus yang mereka sendiri justru menjadi bagian di dalamnya. Tak
heran, kalau Ibu Marcella, Tetty Liz Indriati, harus memohon kepada
infotainment agar tidak memberitakan kasus ini secara berlebihan
(Kompas, 14 Desember 2008). Sejak kasus itu mencuat, Anang Heru,
Kakak Agung, melarang ibunya menonton televisi dan menerima
wartawan. “Akibat kasus Agung ini, Ibu kaget dan masuk rumah sakit,”
kata Anang (Tempo, 15-21 Desember 2008: 90). Sementara. Menteri
Pemuda dan Olahraga saat itu, Adhyaksa Dault, prihatin dengan nasib
yang menimpa Ananda. Menurut Adhyaksa, ia sudah meminta Ananda
berhati-hati dalam bergaul. “Karena saya lihat anak ini dekat sekali
dengan selebritas, dekat dengan infotainment,” katanya (Tempo, 15-21
Desember 2008: 90).

Memang, kita melihat bahwa sejak tahun 2000-an semakin
meningkat kecenderungan tayangan televisi menggambarkan kekerasan,
darah, dan air mata sebagai bentuk populer dari hiburan yang dihadirkan
di rumah-rumah, mengisi kekosongan waktu senggang, dan dikonsumsi
oleh semua umur yang jelas memprihatinkan, terutama kalau melihat
dari segi efek sosio-psikologis yang bisa ditimbulkannya. Sekalipun
penelitian yang lebih cermat tetap dibutuhkan, tetapi dampaknya sudah
mulai kentara, mengingat tayangan-tayangan infotainment kekerasan
dan kriminalitas yang bernuansa seksual semakin banyak masuk ke
dalam ruang keluarga, sering kali tanpa peduli dengan jam-jam yang
penting buat keluarga, seperti waktu belajar dan beribadah anak-anak
dan anggota keluarga.

Nitibaskara (2008) memaparkan mengenai bagaimana seharusnya
kejahatan diberitakan di tengah perlombaan televisi nasional dalam
menghadirkan peristiwa-peristiwa kejahatan secara on the spot.
Menurutnya, masyarakat tentu mempunyai berbagai persepsi terhadap
tayangan tersebut. Sebagian ada yang menilai bahwa pekerjaan polisi
ternyata cukup berbahaya, penuh risiko, dan ketegangan. Sebagian lagi
mungkin ada yang memandang bahwa tindakan polisi tidak jarang
berlebihan mengingat bahwa orang yang ditindak masih diduga sebagai
pelaku kejahatan.

Bahkan, penampilan wajah tersangka di televisi kita, umumnya juga
dianggap melanggar asas praduga tidak bersalah. Memang, pemberitaan
semacam ini, sudah dapat dikategorikan sebagai pemberian hukuman

204 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



oleh pers. Terlebih bila seluruh identitas dan gambar tersangka leluasa
ditampilkan. Secara kriminologis, penayangan tersebut dapat dianggap
telah memberikan label kriminal kepada seseorang secara publik.
Tindakan ini akan sangat membahayakan bagi tersangka karena
memunculkan kebencian hingga menjadi sasaran kemarahan. Dalam
konteks teori pelabelan (labelling), pemberitaan sebagai penjahat
melalui televisi justru dapat menjerumuskan seseorang lebih dalam
pada kejahatan. Ia akan senantiasa diposisikan sebagai penjahat oleh
lingkungannya, meskipun tidak lagi pernah melakukan tindak pidana.*

Dari sini kita bisa melihat konstruksi realitas atas berita kejahatan
jelas tidak luput dari distorsi. Apalagi dalam program tayangan
infotainment yang sering kali lebih kuat pada unsur hiburannya
tidak menutup kemungkinan terjadi false and distorted information
(informasi palsu dan terdistorsi) schingga merugikan pihak-pihak tidak
bersalah. Perlu ditegaskan bahwa selama ini belum ada mekanisme
rehabilitasi korban pemberitaan yang salah. Memang ada mekanisme
penyampaian hak jawab sebagai bagian dari rights of correction, right
to reply, dan right to explanation (hak koreksi, hak jawab, dan hak
untuk penjelasan). Tetapi untuk kasus dalam tayangan infotainment
melalui media televisi pada praktiknya nyaris tidak mungkin dilakukan
mengingkat terbatasnya ruang dan jam tayang. Padahal, menurut James
Lull (1998), televisi mempunyai kemampuan yang tiada taranya untuk
memperlihatkan, mendramatisasi, dan mempopulerkan potongan-
potongan kecil fragmen kultural dari informasi. Atau, menurut Martin

% Guru Besar Kriminologi FISIP UI, Tb Ronny Rahman Nitibaskara, meminjam
teori definition and dramatization of evil dari Frank Tannenbaum, untuk men-
jelaskan bahwa proses pemberitaan buruk tersebut dapat dikategorikan sebagai
proses “penciptaan” penjahat. Mula-mula seseorang diberitakan melakukan keja-
hatan, kemudian didefinisikan sebagai pelanggar hukum, ditunjukkan korbannya,
dan dicari alasan-alasan yang dapat membenarkan bahwa orang tersebut pantas
melakukan kejahatan. Semua label tersebut disiarkan secara luas, dan terkadang
dilakukan berkali-kali sehingga membuat yang bersangkutan menyerah dan akh-
irnya menerima tanpa perlawanan semua tudingan tersebut. Ringkasnya, apa yang
digambarkan buruk oleh media merupakan hukuman tanpa perlawanan. Anehnya,
“hukuman” media ini juga tidak jarang dinikmati oleh aparat penegak hukum.
Lihat Tb Ronny Rahman Nitibaskara, T. R. R. (2008). Berita kejahatan di tengah
persaingan industri televisi, dalam Suara Pembaruan, 28 Mei.

“Horrortainment” dalam Industri ... 205

buku ini tidak diperjualbeikan



Esslin (1982), televisi menjadi cermin retak atau fragmen-fragmen
realitas kehidupan yang tidak utuh.

Karena itu, siapa pun yang dikonstruksi di media televisi dengan
citra tertentu, tanpa ada usaha mengubah citra itu, berarti menerima
tanpa syarat apa yang digambarkan oleh tayangan itu. Ini akan semakin
kuat efeknya, terutama apabila gambar dijadikan bukti faktual. Oleh
karena itu, tak jarang gambar yang tersaji di televisi—yang telah melalui
proses seleksi itu—alih-alih dianggap sebagai sensasi atau sekadar berita,
malah dipandang sebagai fakta objektif. Padahal jelas pemuatan gambar,
penayangan kasus, penentuan fokus kamera sangat fragmentatif. Ada
kejadian-kejadian yang dimuat dan ada yang tidak. Ada fakta-fakta
yang ditonjolkan dan ada juga yang disamarkan. Di sinilah proses
konstruksi realitas berita bermain untuk mendefinisikan mana yang
layak berita dan mana yang tidak. Mana yang layak kamera dan mana
yang tidak. Televisi menjadi bagian dari produser realitas yang secara
halus mendiktekan kriteria kehidupan dalam dunia hiburan di mana
hal-hal yang luar biasa dan tidak biasa terus-menerus dikonstruksi,
direkonstruksi, dan didaur-ulang dalam bisnis infotainment.

Kekhawatiran melihat kian maraknya tayangan kekerasan dan
kriminalitas pada stasiun televisi memang beralasan. Daya tarik pemirsa
terhadap infotainment bernuansa kejahatan telah dan sedang menjadi
ladang bisnis yang tidak habis-habisnya digali dan didaur-ulang.
Bahkan, dari kacamata kriminologi pun, tayangan-tayangan seperti itu
senantiasa perlu diawasi oleh karena setiap penciptaan realitas mengenai
kejahatan mengandung banyak bahaya (Nitibaskara, 2008). Apalagi
dalam konteks persaingan media, di mana masing masing sedang
berlomba untuk menyajikan siaran /ive atau reality show (Andrejevic,
2004; Holmes & Jermyn, 2004; Hill, 2005). Gambar kejadian diambil
tanpa proses penyutradaraan. Pemirsa seolah-seolah diajak berada
dan merasa terlibat di tengah-tengah peristiwa maka dramatisasi efek
sengaja dihadirkan ke benak pemirsa, tanpa peduli apa yang bakal
terjadi kemudian.

Dalam hal kasus tayangan infotainment bernuansa kriminalitas
dan kekerasan, tampak ada logika yang umum dalam kinerja jurnalisme
populer untuk melakukan semacam selebritisasi korban dan pelaku

206 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kekerasan. Pemberitaan dan tayangan kasus-kasus kekerasan dan
kriminalitas yang melibatkan kalangan selebritas jelas mengandalkan
logika ini. Personalisasi tayangan juga menjadi cara infotainment
menimbulkan efek dramatis dan rasa simpati terhadap korban dan
bahkan juga pelaku kriminalitas. Tak jarang seorang selebritas yang
jelas-jelas terlibat dalam suatu kasus kriminalitas (misalnya, penggunaan
narkoba) justru ditayangkan berulang-ulang, bukan pada kasusnya,
tetapi kehidupan pribadinya sehari-hari, kesedihan istrinya yang
digambarkan tabah dan cantik, dan suka-duka kolega atau kerabatnya,
yang berkisah tentang ‘kebaikan’ hidup si artis pelaku kriminalitas
tersebut. Efeknya, jelas terjadi pengalihan isu yang tak di sengaja,
bahwa persoalan pribadi adalah satu hal, dan tindakan kriminalitas
yang dilakukan adalah hal yang lain. Namun, jelas dengan konstruksi
pemberitaan seperti itu bukan mustahil menggiring persepsi pemirsa
untuk melihat bahwa batas menjadi ‘orang baik’ dan ‘orang jahat
menjadi kabur dalam tayangan infotainment yang hanya mengandalkan
‘logika SKS’ (sensasi, seks, dan kekerasan).

Industri horrortainment jelas menggunakan ‘bingkai SKS” untuk
mengkonstruksi kasus-kasus yang melibatkan orang-orang terkenal.
Ada beberapa cara yang mereka lakukan untuk mendukung konstruksi
realitas tayangan infotainment yang menurut pengelolanya harus
dibuat sedemikian rupa agar terlihat menghebohkan dan bisa bertahan
lama di tengah-tengah tekanan rating dan desakan persaingan televisi.

Pertama, dramatisasi kekerasan. Tak jarang drama penganiayaan
direkam secara rinci dan ditayangkan secara lengkap, tak peduli apa
maknanya bagi pemirsa yang tak terlibat dalam kasus tersebut. Mereka
mencari dan mengonstruksi sisi-sisi yang dianggap sebagai puncak
sensasi dari seluk-beluk perkara kejadian.

Kedua, banalisasi fakta, pendangkalan peristiwa. Fakta dibaurkan
dengan opini. Kejadian sesungguhnya dicampur dengan imajinasi
wartawan, presenter, atau produser beritanya. Keinginan untuk
menggali lebih dalam fakrta, dikalahkan oleh godaan sensasi dan kejar
jam tayang.

Ketiga, konstruksi diskursif. Konstruksi dalam hal pemilihan
kosakata atau bahasa untuk melukiskan. Mereka melakukan apa

“Horrortainment” dalam Industri ... 207

buku ini tidak diperjualbeikan



yang dalam pendekatan konstruksi sosial disebut sebagai “konstruksi
diskursif”. Mereka menggunakan kata-kata yang di luar dari konvensi
umum, agar bisa mendramatisasi peristiwa scheboh mungkin.

Keempat, konstruksi sudut pandang. Konstruksi dalam hal
pengambilan sudut pandang pemberitaan. Mereka mengambil
sudut pandang dari kacamata logika jurnalisme umumnya dianggap
kontradiktif. Marcella semakin dilihat dari sudut fisikal (wajah) dan
Agung semakin dilihat dari orientasi seksualnya.

Kelima, konstruksi material. Konstruksi dalam hal visualisasi
penggambaran kejadian. Dalam kacamata konstruksi sosial dikenal apa
yang biasa disebut sebagai “konstruksi material”. Di sini materi-materi
peristiwa dikumpulkan sebanyak-banyaknya, dipilah mana yang paling
sensasional, dan setelah itu ditayangkan dengan seheboh-hebohnya.

Keenam, konstruksi citra. Konstruksi dalam hal pelukisan
orang-orang yang terlibat. Dalam perspektif konstruksi sosial dikenal
sebagai “konstruksi citra”. Tayangan infotainment dengan sengaja
menggambarkan sosok secara paradoks: cantik-kejam atau korban-
penipu. Citra itu dibangun untuk menimbulkan imaji dalam bisnis
hiburan yang mengutamakan hal-hal yang kontradiktif sebagai menu
utama dalam proses dramatisasi dan sensasionalisasi tayangan tersebut.

Ketujuh, Konstruksi kasus dan korban kekerasan dalam format
hiburan. Konstruksi dalam hal pencampuran fakta kekerasan dan logika
hiburan merupakan puncak dari logika tayangan horrortainment. Di
sini batas antara keseriusan dan main-main menjadi kabur, leburnya
batas antara logika hukum dan logika hiburan menjadi gamblang ketika
fungsi seorang pengacara atau penasihat hukum berubah menjadi
juru bicara korban atau pelaku dalam tayangan infotainment. Mirip
dengan kebiasaan sebagian selebritas (artis, ulama, bahkan intelektual)
yang merasa perlu melakukan konferensi pers untuk menyatakan
kekisruhan rumah tangga mereka dan kesiapan mereka untuk bercerai
atau melakukan poligami. Sementara pada saat yang sama berkelebat
pula gambar-gambar yang menunjukkan kenyataan sebaliknya, mereka
digambarkan dalam keadaan mesra, nyaris tak ada angin kecil yang
terlihat bakal mengguncang bahtera rumah tangga mereka. Apakah

208 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



yang mereka cari sekadar sensasi, sekadar untuk tetap masuk tayangan
infotainment, hitung-hitung nanti bakal ada pengiklan yang mau order.

Kedelapan, Pencampuran fakta dengan gosip dan opini bahkan
imajinasi. Logika infotainment yang paling mendasar adalah ketika
dengan canggih mereka berhasil meyakinkan pemirsa bahwa tak ada
lagi batas yang jelas antara fakta, gosip, opini, dan imajinasi produser
acara. Di sini tayangan kriminalitas dan kekerasan terutama yang
bernuansa seksual bukan lantas menjernihkan masalah, tetapi malah
mengeruhkan masalah.

Benar apa yang pernah dikemukakan Golding & Murdock (1996:
11), media paling tidak sebagian bisa dikatakan ikut membentuk “citra
dan wacana melalui mana orang memahami dunianya.” (the images
and discourses through which people make sense of the world).
Akan tetapi, para pemirsa televisi, misalnya, mungkin tidak hanya
menafsirkan apa yang mereka saksikan secara sangat berbeda dari apa
yang dimaksudkan oleh para produser televisi, mereka mungkin benar-
benar mengabaikan pesan tersebut demi sekadar menikmati citranya

(Hobart, 1999: 281).

Kini ketika zaman pasar mendikte negara, ruang publik
bergeser fungsi menjadi ruang iklan. Publikasi kepentingan privat
mengatasnamakan kepentingan rakyat mengepung ruang privat. Di era
ini memang media tak lagi sepenuhnya melayani propaganda, tetapi
ia menjadi panggung bagi kepentingan kapital. Dalam konteks ini,
informasi kekerasan dan kriminalitas tak luput menjadi komoditas
berita. Komodifikasi isu-isu kekerasan dan kriminalitas yang melibatkan
artis-selebritas adalah jualan yang mudah dan murah, terutama
ketika kriteria kualitas kehidupan beradab mengalami pemerosotan.
Keburukan dan kejahatan dirayakan dan dipertontonkan, sementara
kebaikan dan kebajikan disembunyikan, karena dianggap ketinggalan
zaman dan tidak menimbulkan sensasi.

Tak heran, kalau Hardiman (2008) menyebut media sudah
cenderung menjadi “fasistik”. “Entertainment menjadi cuci otak untuk
patuh pada impian hasil rekayasa rezim media itu,” kata Hardiman.
Dalam bingkai infotainment, dimana politik menjadi panggung yang
dikonstruksi media, janji negara untuk kesejahteraan juga dirasa

“Horrortainment” dalam Industri ... 209

buku ini tidak diperjualbeikan



tak perlu menjadi reality karena cukup dipamerkan sebagai show.
Parlemen berubah dari institusi perdebatan publik menjadi lembaga
show untuk para selebritas partai, dan juga forum-forum dialog begitu
cepat menyulap keluhan-keluhan warga menjadi entertainment penuh
gelak tawa.”!

Uraian bab ini sampai pada kesimpulan bahwa kejahatan dan
kriminalitas adalah sesuatu yang nyata. Tayangan kekerasan adalah
konstruksi atas realitas kekerasan di media dalam bentuk wacana atau
citra. Tayangan kekerasan dalam format dan bingkai hiburan jelas
menyebabkan distorsi pemberitaan, oleh karena itu, berbagai proses
seleksi yang berlangsung dalam ruang pemberitaan sedikit-banyak
menggambarkan kuatnya pengaruh ekonomi politik media yang
bersangkutan.

Wajah kekerasan dalam tayangan infotainment menggambarkan
bagaimana pelaku media menegosiasikan makna berita kekerasan di
tengah-tengah tekanan rating dan desakan persaingan media, yang
membuat pertimbangan kapital menjadi primadona. Potret dan
pelukisan kasus-kasus kekerasan dan kriminalitas yang ditayangkan
media tidak hanya memengaruhi persepsi khalayak terhadap fakta dan
makna kekerasan, tetapi juga mengubah kasus kekerasan itu menjadi
komoditas. Ketika kekerasan menjadi komoditas infotainment maka
yang menjadi korbannya adalah hampir semua pihak yang terkait
dengan kasus tersebut, baik pelaku atau pun korbannya.

Dalam hal tertentu, ini menunjukkan bahwa kejahatan dunia-
nyata (real-life crime) menjadi program unggulan, seakan melengkapi
program-program realitas klenik (supernatural reality) yang hadir
sebagai saudara-tuanya. Ini sedikit-banyak merefleksikan realitas yang
lebih luas dalam budaya bangsa ini bahwa dunia mistik dan kejahatan

4 Menurut Hardiman, dalam kehidupan politik yang seringkali berubah menjadi
reality show dan reality show yang beralih menjadi politik itu, “fasisme” media
berutang budi pada penduduk yang dalam keseharian bertubi-tubi dikecewakan
oleh politik, mengabaikannya dan lalu menjerumuskan diri ke dalam impian terad-
ministrasi itu. Mungkin itulah sebabnya bisnis tayangan infotainment laris-manis.
Lihat Hardiman, E B. (2008). ‘Fasisme’ media dalam demokrasi sms (acara kontes

Tv-3). Kompas, 6 April.

210 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



begitu dekat dengan kehidupan, hadir begitu meriah, dan dengan
menawan dibawakan oleh para presenter yang berparas cantik.

Seiring dengan kerapnya kasus kriminalitas dan kekerasan yang
menimpa artis-selebritas maka aneka tayangan tindak kekerasan
semakin lumrah dalam industri infotainment. Ini bisa jadi membuat
khalayak terbiasa sehingga merasa nyaman, tumpul rasa, miskin empati,
atau tak hirau dengan nestapa dan derita yang terjadi di sekitarnya.

Dalam psikologi media, efek semacam itu biasa disebut sebagai
“desensitisasi”. Ketika seorang menjadi pecandu berat infotainment
kekerasan dan kriminalitas, bisa jadi lambat-laun akan melunturkan
kepekaannya, tidak hanya terhadap fakta kekerasan yang terjadi,
tetapi juga bahkan pada makna sesungguhnya dari kata kekerasan itu.
Tentu saja, ada faktor latar belakang pribadi dan konteks sosio-budaya
yang juga perlu dipertimbangkan ketika berbicara tentang efek media
kekerasan.

Akan tetapi, jelas bahwa fenomena tayangan kekerasan dan
kriminalitas yang dibingkai dengan kemasan dan format hiburan
infotainment bisa berakibat secara halus tetapi mendalam. Tayangan-
tayangan semacam itu sesungguhnya sedang meneror psikologi massa
dengan kekerasan dan kebrutalan yang banal dengan cara-cara yang
menghibur dan menina-bobokan. Ia hadir menyapa di kala pemirsa
sedang bersandar mengisi waktu luang dalam ruang keluarga yang
mulai digantikan atau berbaur dengan ruang televisi.

Maraknya tayangan infotainment kriminalitas dan kekerasan di
televisi dan di platform media sosial tidak hanya menjadi tantangan
bagi gagasan ideal mengenai praktik-praktik jurnalistik profesional. Ia
juga mencerminkan tantangan etis bagi media arus-utama dan media
sosial untuk menetapkan pedoman bagi standar-standar tayangan yang
baik dan berkualitas dalam batas-batas yang memungkinkan daya-daya
kreatif tetap berkembang, tanpa mengabaikan unsur-unsur etis dan
estetis dalam masyarakat tontonan yang beradab.

“Horrortainment” dalam Industri ... 211

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip yepi ul nynq



BAGIAN III:
HEDONISME DAN BUDAYA MEDIA
DI RUANG PUBLIK

213



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB XII

Televisi Hedonis, “Makanan
Surga” dari Hollywood

“Narasi televisi sekuler merupakan suara nubuat bagi
kebudayaan yang lebih luas; mereka menafsirkan dunia di
sekitar kita dan meritualisasikan pengalaman kita.”

(Quentin J. Schultze)

“Televisi adalah makanan surga dari Hollywood!” Demikian kira-kira
apa yang dimaksudkan oleh Quentin J. Schultze, seorang professor seni
dan ilmu komunikasi dari Calvin College, Amerika Serikat, seperti
judul bukunya, Zelevision: Manna from Hollywood? (1986). Televisi
dipandangnya telah menjelma lebih dari sekadar produk teknologi,
tetapi juga adalah suatu “bentuk budaya” (culrural form), sebagaimana
dimaksudkan oleh kritikus budaya terkemuka, Raymond Williams
dalam bukunya, Zelevision: Technology and Cultural Form (1974).

Apakah dengan menyebut televisi sebagai ““manna’ atau santapan surga
dari Hollywood”, Schultze terkesan berlebihan dan membesar-besarkan
pengaruh yang dibawa oleh televisi terhadap pemirsa, yang disebutnya
sebagai “generasi baru televisi”? Dalam pandangan Schultze (1990),
sebagaimana dipetik di awal bab ini, “Narasi televisi sekuler merupakan
suara nubuat bagi kebudayaan yang lebih luas; mereka menafsirkan
dunia di sekitar kita dan meritualisasikan pengalaman kita”.

215



Dengan berpikir lebih kritis dalam menyikapi kemajuan yang
dicapai dunia televisi dan sejauh mana pengaruhnya bagi kehidupan,
mungkin pendapat kita tidak akan banyak berbeda dengan Schultze.
Apalagi kalau menelusuri sejarah ke belakang. Lebih dari tujuh
dasawarsa yang lalu, ilmuwan politik, Harold D. Laswell (1948), pernah
mengemukakan bahwa media massa telah menggantikan katedral dan
gereja di masa lalu sebagai guru bagi anak muda masa kini.

Kemudian, George Gerbner dan Kevin Conaly (1978), dalam
esainya The New American Religion, mengatakan bahwa televisi
benar-benar telah merampas hak-hak istimewa agama tradisional dalam
membantu para penganutnya mendefinisikan realitas. Televisi, menurut
mereka, telah menjadi “agama baru” di abad media. Kemudian, dengan
nada parodi, Billy Graham (1983), seorang relevangelist, dengan yakin
berkata, “I can preach to more people in one night on TV than
perhaps Christ did in his entire time” (Saya bisa berkhotbah kepada
lebih banyak orang dalam semalam di TV daripada yang mungkin telah
dilakukan Kristus dalam seluruh hidupnya).

Sebagai bentuk budaya dan dengan karakter budaya visualnya,
kehadiran televisi telah membawa konsekuensi-konsekuensi budaya
yang mendalam. Karena itu, di mana pun kehadiran “kotak ajaib” ini
di muka bumi, ia senantiasa memancing kontroversi. Televisi dipuja
dan sekaligus dikecam. Tak jarang ia juga digunakan oleh rezim otoriter
sebagai corong propaganda dan dikuasai oleh segelintir elit penguasa
dan pengusaha untuk menjaga citra diri di mata publik dan sebagai
aparatus public relations (PR) untuk menjaga kepentingan citra
kekuasaan dan bisnisnya.

Perkembangan kemudian menunjukkan bahwa para politisi sudah
berbondong-bondong memanfaatkan potensi televisi sebagai media
kampanye dan iklan politik.** Televisi benar-benar menjadi kanal

# Untuk langkah awal mencermati perlombaan menuju kursi nomor satu di Repub-

lik ini misalnya terekam dalam salah satu laporan majalah periklanan, Cakram,
edisi No. 236, Oktober 2003. Sebagai salah satu contoh, Surya Paloh, bos H.U.
Media Indonesia, menurut sumber Cakram telah mengeluarkan dana sebesar Rp
5 miliar untuk menopang keperluan kampanyenya sebagai bakal calon presiden
dari Partai Golkar. Untuk lebih jauh lihat laporan utama, “Gerilya promosi calon
presiden”, Cakram, ibid., hlm. 9-20.

216 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



politik di ruang keluarga. Pengetahuan masyarakat di negara maju
mengenai informasi politik sebagian besar diperoleh lewat televisi.
Cobalah lihat, mulai Pemilu 2004 silam, Surya Paloh sering tampil di
MetroTV dengan tebaran senyumnya, Amien Rais juga hadir ke acara
semacam Akademi Fantasi Indosiar, Susilo Bambang Yudoyono juga
“beriklan” dan bersenandung di televisi lewat imbauan soal keamanan
Pemilu, Megawati pun tak perlu lagi ragu mengucapkan selamat tahun
baru bagi etnis Tionghoa di televisi, sekalipun secara visual masih
terlihat agak kaku. Tentu saja, masih ada sejumlah elit politik di Jakarta
yang rajin tampil di televisi, sekalipun harus membayar mahal, tidak
lain demi image building atau pembentukan citralah sebenarnya yang
menjadi latar itu semua.

Tampaknya para politisi di tanah air kini mulai berkiblat ke pemilu
seperti di Amerika Serikat di mana calon presiden menjadi seperti
“produk kemasan” yang dirancang secara apik oleh tim pengiklan
dan praktisi PR yang sangat profesional. Bahkan, tak jarang para
politisi pun, sadar atau tak sadar, telah dijadikan “figur entersainer”
(penghibur), layaknya para selebriti yang harus mengemas diri untuk
tampil di panggung media. Tentu saja, masuknya artis ke panggung
politik adalah hal yang menarik. Namun, pasti masih kalah menarik
dibandingkan dengan politisi yang masuk panggung hiburan. Apalagi
sampai menjadikan pentas politik atau parlemen sebagai panggung
hiburan.

Dengan diterapkannya sistem pemilihan presiden dan wakil
presiden secara langsung sejak Pemilu 2004, perkara pencitraan dan
manajemen kesan di hadapan publik kian menjadi faktor penting
untuk menarik simpati massa dan pada gilirannya untuk meraih suara
sebanyak-banyaknya.* Jelas televisi adalah media pencitraan yang

# Dalam konteks ini penulis merasakan sekali euforia ini. Bahkan beberapa kali
penulis mendapat tawaran dari sejumlah tim sukses bakal calon presiden yang akan
bersaing pada Pemilu 2004 untuk menjadi anggota Tim Kampanye mereka. Sam-
pai naskah buku ini dirampungkan setidaknya saya sudah mendapatkan tawaran
dari lima tim sukses dari lima bakal calon presiden. Sebagian besar menawarkan
keterlibatan dalam bidang-bidang seperti media relations, speech writer, kam-
panye publik, atau singkatnya pencitraan. Saya melihat bidang ini akan menjadi
lahan yang menantang bagi para teoretisi dan praktisi komunikasi di tanah air.

Televisi Hedonis, “Makanan ... 217

buku ini tidak diperjualbeikan



kuat, karena terbukti dalam berbagai momen yang cukup penting dan
dramatis, televisi sangat sering dimanfaatkan untuk membangun atau
memanipulasi citra, sekalipun media sosial dan media digital mulai
mendominasi juga. Hal ini sudah banyak diperbincangkan oleh para
pengkaji budaya dan media. Bahkan, di antara kritikus budaya yang
kini dikenal sebagai pemikir kajian budaya (cultural studies) menyebut
televisi telah berhasil membangun “kejayaan citra” (triumph of the
image) (Mowlana et al., 1992).

A. Budaya Simbolik Pasca-Orde Baru

Kalau kita melihat kilas balik sejarah perkembangan industri televisi
di tanah air, terutama dalam sepuluh tahun setelah kemunculan TV
swasta, kita akan melihat bagaimana berlangsungnya pergeseran yang
mendasar dalam budaya simbolik dari Orde Baru ke Pasca-Orde Baru.
Sebagaimana kita mathum, sebelum 1990-an, tembok kekuasaan Orde
Baru begitu kokoh. Dengan kepiawaiannya, rezim ini membatasi
media dan menjadikan TVRI sebagai satu-satunya corong propaganda
dan media ritualisme pernyataan pejabat serta acara seremonial negara.
TVRI seperti mengemban misi suci sebagai “TV pembangunan” dan
untuk menokohkan Presiden Socharto sebagai “Bapak Pembangunan”.

Setelah Orde Baru runtuh, merekah pula harapan akan
berlangsungnya reformasi politik informasi yang lebih memberikan
suara bagi rakyat dan terbukanya ruang publik bagi suara-suara
alternatif yang memberdayakan wacana politik masyarakat (Budiman
et al., 1999). Namun jangan lupa, rezim Orde Baru memang terlalu
cerdas, terutama ketika ia mulai membuka belenggu monopoli televisi
dan mengintegrasikan sektor televisi ke dalam ekonomi pasar, ia justru
hanya memberi izin pendirian televisi swasta kepada kroni rezim.
Cobalah cermati siapa nama-nama sebenarnya pemilik modal di balik
pendirian televisi-televisi swasta di tanah air. Dengan sekali pukul
saja bisa dikatakan bahwa mereka adalah anak, keluarga, atau kroni
Soeharto juga.

Dalam konteks historis ini kita harus memahami ekonomi politik
di balik beroperasinya beberapa stasiun televisi swasta di tanah air
dan bagaimana politik pemberitaannya. Dan, dalam konteks ini pula

218 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kita bisa memahami bagaimana pergeseran budaya simbolik setelah
dominasi TVRI mulai memudar di mata masyarakat.

Pergeseran yang tampak menyolok adalah proses “ideologisasi”
televisi yang semula secara sadar dilakukan rezim Orde Baru telah
digantikan oleh proses “kapitalisasi” televisi yang secara tidak sadar
dilakukan rezim-rezim pasca-Orde Baru. Secara simbolik, kita
menyaksikan kebangkitan dan kian menguatnya “TV  hedonis”
menggantikan “TV ideologis”. Pakar komunikasi dari Universitas
Padjadjaran, Deddy Mulyana, menggambarkan dengan bagus
pergeseran budaya visual ini, ketika ia mengatakan bahwa kalau dulu
televisi menjadi saluran propaganda penguasa maka setelah 1990-an,
televisi adalah sarana untuk mempromosikan gaya hidup hedonistik
(Mulyana, 2000).

Kalau TV ideologis mengajarkan masyarakat supaya menjadi
warga negara yang baik dan patuh kepada penguasa maka TV
hedonis mengajarkan masyarakat supaya suka berbelanja dan pandai
memanfaatkan waktu luang untuk bersenang-senang, berhura-hura,
atau bahkan berpoya-poya. Tak ayal lagi, kini TV hedonis menguasai
lingkungan simbolik kita. Kalau TV ideologis didominasi oleh tayangan
acara resmi dan pernyataan birokrat maka TV hedonis didominasi
oleh gosip dan acara remeh-temeh aktivitas dan kehidupan artis dan
selebritas. Bila dalam TV ideologis, masyarakat dicekoki oleh pesan-
pesan pembangunan maka dalam TV hedonis, masyarakat diteror oleh
pesan-pesan iklan.

Singkat kata, TV ideologis mengajarkan budaya afirmatif dan
konformistik, TV hedonis menganjurkan budaya permisif dan
konsumtif. Tak heran, menurut seorang peneliti TV dari Australia,
Philip Kitley (2000), “Televisi menyebarkan secara luas sajian gaya
hidup, gaya perilaku, dan representasi diri lebih daripada yang sudah-
sudah”.

B. Promosi Gaya Hidup Hedonis

Untuk memahami promosi gaya hidup hedonis yang secara terus-
menerus dijejalkan kepada pemirsa lewat media, khususnya televisi,
kita bisa menggunakan pemikiran beberapa kritikus budaya yang

Televisi Hedonis, “Makanan ... 219

buku ini tidak diperjualbeikan



menjelaskan kaitan antara kemunculan kelas menengah baru dan
praktik konsumsi dalam masyarakat konsumen.

Gejala perkembangan kelas menengah baru biasanya ditandai
dengan usaha menegaskan identitas diri lewat penggunaan barang-
barang konsumsi. Menurut Mike Featherstone (1991), kelas menengah
baru bisa dibedakan dari yang lain oleh pengejaran mereka terhadap
gaya hidup bebas dan ekspresif. Promosi gaya hidup ini paling nyata
terlihat di dunia media, desain, dan mode. Gaya hidup ini membungkus
manifestasi cita-cita kesadaran sosial baru yang mempersoalkan
perbedaan yang tajam antara kerja dan kesenangan.

Pierre Bourdieu (1984), menyatakan bahwa kelas menengah baru
menemukan para juru bicara yang bersemangat dalam diri para direktur
dan eksekutif perusahaan pariwisata dan jurnalisme, penerbitan dan
bioskop, mode dan periklanan, dekorasi dan pengembangan properti.
Identitas kelas menengah ini juga dikembangkan dan dipromosikan
melalui peniruan gaya hidup kelas atas. Akan tetapi, dikatakan juga
bahwa konsumsi bukan hanya didorong oleh hasrat terhadap status;
bahwa rangsangan untuk meniru bukan satu-satunya mesin permintaan
konsumen, tetapi juga didukung oleh hedonisme, eskapisme, fantasi,
dan hasrat akan sesuatu yang baru.

Dalam masyarakat konsumsi, senantiasa muncul pencarian abadi
terhadap sesuatu yang baru, karena hasrat hedonistik konsumen modern
yang selalu berubah dan tidak pernah terpuaskan. Siklus terus-menerus
terhadap harapan yang tak jarang berbuah kekecewaan ini menjelaskan
sifat konsumsi modern yang tak pernah terpuaskan dan tak ada habis-
habisnya sehingga orang terus-menerus ingin belanja sampai mereka

lelah.

Kelompok kelas menengah baru ini meyakini moralitas hedonistik
sebagai sebuah tugas. Menurut Colin Campbell (1989), hedonisme
modern ditandai keinginan untuk mewujudkan kesenangan-
kesenangan yang diciptakan dan dinikmati melalui imajinasi ke dalam
kenyataan. Keinginan inil menyebabkan praktik konsumsi yang tiada
hentinya terhadap sesuatu yang baru.

Menurut Bourdieu (1984), logika ekonomi baru menolak etika
asketis produksi dan akumulasi, menolak pantangan, ketenteraman,

220 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



penyisihan dan perhitungan, mendukung moral hedonistik terhadap
konsumsi kredit, pengeluaran dan kesenangan. Ekonomi ini menuntut
suatu dunia sosial yang menilai orang hanya dari kemampuan konsumsi,
standar hidup dan gaya hidup mereka, sama dengan kapasitas mereka

untuk produksi.

Saat ini moralitas hedonistik diajarkan dengan begitu menawan
oleh karakter-karakter fantasi dalam program-program televisi dan
dunia digital yang menawarkan gaya hidup yang serba mewah, serba
wah, serba kemilau, serba menyenangkan. Siapakah yang tidak akan
terlena oleh godaan figur-figur simbolik yang menawarkan aroma
“santapan surga’ dari Hollywood ini?

C. Desensitisasi dan Masyarakat “Mati Rasa”

Lalu, bagaimana memahami kaitan antara zaman emas TV hedonis
dengan fenomena menguatnya “desensitisasi’. Untuk itu, kita perlu
melihat pengaruh atau efek media terhadap khalayaknya. Salah satu
teori yang cukup dikenal dalam penelitian mengenai efek media adalah
teori belajar sosial (social learning theory). Salah satu tokoh penganjurnya
adalah Albert Bandura, lewat bukunya Social Learning Theory (1977).
Menurut Bandura, teori ini menjelaskan bagaimana orang belajar dari
pengalaman langsung atau dari pengamatan (mencontoh model).
Orang belajar dari apa yang ia baca, dengar, dan lihat di media, dan
juga dari orang lain serta dari lingkungannya.

Diterapkan pada kajian efek media, teori belajar sosial
memperkirakan bahwa tindakan antisosial atau prososial dapat dipelajari
lewat menonton film atau televisi. Model ini lebih jauh memandang
bahwa orang yang menyaksikan tindakan antisosial secara berulang-
ulang akan lebih memungkinkan mereka melakukan tindakan ini
dalam kehidupan nyata. Selain itu, juga akan menyebabkan fenomena
“desensitisasi” (desensitization), yakni bahwa orang yang sangat banyak
diterpa oleh informasi atau citra kekerasan dan tindakan antisosial akan
menjadi kurang cemas akan akibatnya.

Desensititasi juga disebabkan luberan informasi hedonistik yang
ditayangkan setiap hari lewat televisi atau digital sehingga membuat
masyarakat kian merosot dan tumpul sensitivitas atau kepekaannya

Televisi Hedonis, “Makanan ... 221

buku ini tidak diperjualbeikan



terhadap kenyataan. Di layar kaca, kekerasan menjadi kesenangan,
ejekan menjadi gelak tawa, penghinaan menjadi hiburan, dan
penderitaan menjadi tontonan.

Kita pun menjadi masyarakat yang “mati rasa’. Kita kehilangan
empati dalam berperilaku dan berbahasa. Para pengelola televisi pun
tampaknya bisa kehilangan empatinya terhadap nasib sebagian besar
pemirsanya. Kita senang memamerkan kemewahan hidup dalam
mimpi-mimpi iklan rumah mewah, tetapi kita kehilangan empati
terhadap kaum miskin yang suaranya kurang mendapatkan tempat
yang layak di media. Kita lebih senang membuat sinetron dengan latar
perumahan mewah, dengan bintang serba bermobil mewah, berdasi,
krang-kring dengan telepon seluler terkini, berbicara remeh-temeh
tentang kecengengan cinta keluarga kelas menengah, ketimbang
mengangkat nasib kaum bawah. Kita membuat kuis yang menawarkan
janji-janji mandi uang dan mandi hadiah justru ketika keterpurukan
ekonomi sedang menghempaskan banyak rakyat bawah. Kita baru
sebatas bangga membuat program acara gosip dan ngerumpi artis,
daripada merekam denyut nadi perjuangan hidup para pengemis dan
pemulung.

Desensitisasi disebabkan figur fantasi TV hedonis ini juga bisa
dilihat dalam industri humor. Kita bisa melihat betapa masyarakat
bawah dan buruh kecil masih sering menjadi bahan olok-olok dan
dagelan para pelawak di televisi. Padahal mungkin kebanyakan di
antara mereka adalah pemirsa acara itu. Para sopir angkot, pembantu
rumah tangga, satpam, tukang becak, tukang ojek, petani, buruh kecil
adalah golongan masyarakat yang masih menjadi bahan ejekan untuk
sindiran atau untuk merendahkan lawan bicara. Dengan begitu kita
semua, para pemirsa pun, ikut tertawa. Bukan karena lucu, tetapi
karena tidak lucunya. Rupanya, kecerdasan pelawak kita tampaknya
baru sebatas keberanian memparodikan perilaku orang kecil, daripada
memparodikan kegenitan gaya hidup anak, istri dan keluarga para
pejabat. Bahkan terkesan masih ada profesi-profesi yang dianggap
istimewa sehingga tidak berhak dikritik.

Akhirnya, bersama budaya simbolik yang dibawa layar kaca, kita
sedang melahirkan sebuah generasi yang belajar menghubungkan

222 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



citra dan informasi kekerasan, penderitaan, dan kemiskinan dengan
kesenangan. Karena terus-menerus dijejali dengan informasi seperti itu,
lambat laun hati kita pun bisa kian mengeras dan menumpul sehingga
empati terhadap korban, rasa sakit, dan penderitaan pun mungkin
perlahan pudar dari hati yang paling dalam.

Kecenderungan acara-acara televisi menayangkan, menanamkan,
dan mempromosikan gaya hidup hedonis di kalangan sebagian pemirsa
yang tidak kritis bisa berakibat pada munculnya generasi konsumtif
daripada generasi produktif. Kemudian, promosi gaya hidup ini juga
mengabaikan kenyataan bahwa sebagian besar pemirsa televisi adalah
kalangan masyarakat yang mungkin tidak mampu menjangkau gaya
hidup yang ditawarkan dalam tayangan itu.

Bukankah kita iklan-iklan rumah mahal, mobil mentereng, dan
barang mewah justru ditonton sebagian masyarakat yang dalam tahap
berjuangan memenuhi kebutuhan harian untuk bertahan hidup.
Potret kesenjangan ini menggambarkan sisi lain dari bagaimana media
membangun harapan dan fantasi dalam ruang keluarga. Harapan
hidup yang tak terjangkau itu bisa jadi menimbulkan kecemburuan
atau mungkin juga frustrasi, yang suatu saat bisa menjadi pemicu
ketegangan sosial jika ada kondisi sosial politik yang memicunya.

Kita juga masih sering menyaksikan tumpulnya empati di
kalangan beberapa pembawa acara atau presenter di televisi. Misalnya,
muncul pertanyaan mengapa masih ada saja di antara para penyiar
atau presenter di televisi kita yang tetap senyum cengar cengir
sekalipun ia sedang membacakan berita mengenai bencana, kerusuhan,
kemalangan, penderitaan, kemiskinan, kekerasan, atau perang yang
mungkin telah menyebabkan banyak orang kecil menderita dan nyawa
melayang. Mengapa? Barangkali memang karena mereka adalah bagian
dari generasi baru TV hedonis yang hanya diajari bagaimana agar tetap
selalu tampil terlihat necis, kinclong, segar, prima, kritis, dan menawan
di layar kaca. Namun sayangnya, kurang dibekali pemupukan rasa
empati yang seharusnya juga terekspresi di wajah terutama saat seorang
pembaca berita atau presenter sedang memberitakan masalah luka,
derita, dan nestapa kemanusiaan.

Televisi Hedonis, “Makanan ... 223

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB XIII

Krisis Demokrasi dan
Komodifikasi Budaya Televisi

“Para pemirsa TV menjadi paket komoditas yang dibeli oleh
para pengiklan.”

(Dallas Smythe)

Televisi, sebuah benda perabot rumah tangga yang ditempatkan secara
khusus di salah satu sudut ruang dalam rumah kita, barangkali adalah
produk kemajuan teknologi yang paling banyak memperoleh “gelar”,
seperti “jendela dunia” (window of the world), “kotak ajaib” (miracle
box), “kotak dungu” (stupid box), “orang asing” yang akrab dengan
anak-anak, atau juga “sahabat keluarga” di kala suka maupun duka,
atau bahkan “setan jahat”, seperti judul buku Jean Baudrillard, 7he Evil
Demon of Images (1988).

Televisi bisa pula dikatakan sebagai “anak ajaib” industrialisasi yang
dikandung oleh ibu modernitas. Sebagai hasil kemajuan teknologi,
televisi tidak punya jenis kelamin, tetapi konon ia memainkan
ideologi gender secara amat halus. Sekalipun tak jarang pula ia
mempertontonkannya begitu telanjang di ruang keluarga. Bahkan, bagi
para penganut “anthropomorfisme teknologi”, televisi dimetaforakan
seperti “makhluk” hasil produk teknologi yang kini membalik logika:
Kalau dulu “Manusia yang menonton TV”, tetapi kini “TV-lah yang
menonton manusia’. Karena itu, “Kill your TVP, demikianlah salah
satu esai dari penyair Afrizal Malna.

225



Menurut pemikir post-structuralist Prancis, seperti Baudrillard,
dalam tingkat tertentu televisi tidak hanya menjadi objek tontonan
manusia, tetapi televisi-lah justru yang telah menonton Anda (“7V
watches you!” demikian kata Baudrillard). Untuk tingkat tertentu,
televisi bahkan telah “menertawakan” atau “melecehkan” Anda. Anda
akan ditertawakan, misalnya, kalau Anda masih menggunakan merk
jam tangan atau kompor, yang “kata televisi” sudah ketinggalan zaman.
Hal tersebut terjadi karena Anda merasa terus “ditonton televis”,
Anda harus tetap menjaga penampilan. Untuk itu, Anda merasa perlu
mengganti busana atau perabot rumah Anda dengan mode terkini
sesuai “tuntunan dan tontonan televisi”. Apalagi bila Anda tidak mau
lagi ditertawakan oleh bintang iklan di televisi kesayangan Anda. Jika
besok Anda menyalakan televisi dan di sana muncul kembali iklan yang
mengingatkan agar Anda mengganti perabot Anda dengan keluaran
terbaru, sementara Anda belum menggantinya, bagaimanakah perasaan

Anda?

“TV watches you!” bisa dijelaskan lewat percepatan dalam
pergantian produk komoditas yang terus mengalami peng-estetika-an
(estetisasi) atau proses estetika komoditas. Siklus dunia mode yang terus
berputar dalam percepatan irama kehidupan dan hasrat manusia sedang
mencapai titik balik ketika televisi menjadi ajang estetisasi komoditas,
di satu sisi, dan komodifikasi estetika, di sisi lainnya. Barangkali inilah
sinyal mulai munculnya semacam “serangan” bahkan dalam dunia puisi
ketika kekuatan teks syair atau sajak telah diserap dan digantikan oleh
estetika “syair” atau “sajak” dalam iklan. Bukankah kini semua unsur
dan teks budaya dan sastra terus terserap ke dalam ideologi hiburan
dan bisnis komoditas tontonan? Untuk menggunakan ungkapan Neil
Postman (1985), dalam Amusing Ourselves to Death, hiburan telah
menjelma menjadi “supra-ideologi segala diskursus dalam televisi”.

A. Komodifikasi Budaya

Kekuatan televisi menghadirkan peristiwa sebagai realitas simbolik
dan tontonan pada gilirannya telah membentuk “peristiwa semu”
(pseudo-event) (istilah Daniel Boorstin, 1962) di dalam lingkungan
komunikasi baru yang disebut-sebut sebagai “lingkungan semu”

226 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



(pseudo-environment) (istilah Walter Lippmann, 1922). Memang kini
televisi telah menjadi bagian dari kehidupan kita sehari-hari. Televisi
tidak hanya menjadi “teman” untuk membunuh waktu luang, tetapi
telah menjelma menjadi saluran komoditas di ruang keluarga. Proses
penyerapan nyaris semua unsur kebudayaan menjadi komoditas
tontonan pada gilirannya telah menjadikan televisi sebagai agen,
produsen, atau bahkan mesin kebudayaan pasar dalam masyarakat
mutakhir.

Cobalah simak, di layar kotak ajaib ini, spot iklan yang semula
dimaksudkan hanya sekadar untuk menginformasikan produk terbaru
dari sebuah lembaga/perusahaan, ternyata dalam prosesnya telah
berubah menjadi wahana pencitraan, pengemasan, perekayasaan, atau
katakanlah di situ sedang berlangsung proses “estetisasi” produk barang
atau “estetika komoditas” via media. Realitas benda atau produk yang
dimediakan menjadi realitas simbolik dan citra tentang komoditas.
Bahkan, realitas komoditas itu dikonstruksi sedemikian rupa seolah-
seolah “lebih real daripada yang real”, atau bahkan menjadi “realitas
baru” di luar realitas benda atau produk yang direpresentasikannya.

Oleh karena itu, untuk membangun citra, produk barang atau
komoditas yang diiklankan harus lebih dulu diperindah, dipoles, atau
dikemas dengan semenarik mungkin supaya sedapat mungkin bisa
memikat khalayak. Semua ini tidak lain untuk memenuhi prasyarat
komoditas tontonan yang akan dipajangkan di etalase kebudayaan pop.

Tak heran, kalau kita menyaksikan dilayar kaca, tak jarang
tayangan iklan justru lebih menarik daripada sebuah mata acara yang
justru semula dirancang untuk menghibur. Dengan estetika komoditas,
kita justru merasa senang dan larut meskipun sebenarnya kita sedang
dihibur oleh berondongan dan bujuk rayau iklan barang-barang
komoditas yang menyihir kita untuk selalu membeli, berbelanja, dan
hidup dalam gaya yang tak pernah merasa terpuaskan.

Di dalam proses estetika komoditas itu, yang dipaketkan bukan
hanya barang yang diiklankan atau lembaga pemasang iklannya, tetapi
juga figur sang bintang iklan atau pop icon. Kalau Anda melihat iklan
sabun Lux di televisi, misalnya, tidak peduli apakah Anda sehari-hari
menggunakan sabun mandi merk tersebut. Namun, bukankah diri

Krisis Demokrasi dan ... 227

buku ini tidak diperjualbeikan



Anda sedang disugesti supaya memproyeksikan diri atau seolah-olah
menjadi bagian dari citra yang hendak dibangun lewat bintang iklan
tersebut.

Itu artinya, ketika kita menghadapi kotak ajaib bernama televisi,
kita sesungguhnya tidak hanya sedang berhadapan dengan informasi an
sich. Tetapi, pada saat yang sama, kita juga sedang menyaksikan proses
komodifikasi kebudayaan (penyerapan unsur-unsur kebudayaan sebagai
produk komoditi) tontonan. Singkatnya, kita sedang berhadapan
dengan kebudayaan yang dipaketkan atau kebudayaan kemasan.
“Dengan demikian, penonton TV menjadi komoditas kemasan yang
dibeli oleh pengiklan,” demikian kata Dallas Smythe (1981).

Di dalam budaya kemasan, sering kali citra lebih penting dari
realitas, dan bahkan citra menjadi realitas baru (realitas citra). Bahkan,
tak jarang pula kita lebih mempercayai realitas baru atau citra tersebut
ketimbang yang nyata. Citra dianggap lebih nyata daripada yang nyata
(benda konkret yang bisa kita pegang). “It5 the real thingl”, seperti
janji sebuah iklan. Kita justru lebih mempercayai sesuatu imaji karena
ia senantiasa menjadi bayangan dalam imajinasi. Manakala citra
mendominasi imajinasi kita maka bukan mustahil pula ia menjadi
lebih penting daripada makna. Akhirnya, citra lambat-laun yang
memengaruhi nilai-nilai kita dalam memandang sesuatu.

Di dalam eseinya, 7he Reality Effects of 1abloid Television News,
Graham Knight (1989), menjelaskan bahwa,

Apa yang terjadi dalam pembalikan ini adalah transformasi
dalam hubungan nilai dan kekuasaan. Komodifisasi budaya—
komersialisasi makna dalam arti luas—harus dipahami dalam
kaitannya dengan pergeseran ekonomi politik umum kapital
dari produksi nilai surplus absolut ke relatif (Knight, 1989:
111).

Tampaknya kini proses estetika komoditas menjadi sisi lain dari
pertumbuhan masyarakat kapitalisme kontemporer yang telah berhasil
menjarah dan menaklukkan ruang rumah tangga kita termasuk yang
paling privasi sekalipun. Perlahan tetapi pasti, kita pun sudah terbiasa
dihibur bahkan diteror oleh iklan. Iklan dengan kekuatan budaya citra

228 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



telah menjelma menjadi semacam mesin kapitalisme yang menyihir
hati konsumen untuk senantiasa haus akan sesuatu yang baru, untuk
kemudian ingin memilikinya dan mengenyahkan yang lama yang sudah
dianggap kuno dan usang. Barang yang diiklankan itu bisa jadi hanya
komoditas biasa-biasa saja (secara mutu), tetapi dengan trik-trik dan
manipulasi yang bermain di balik ideologi iklan ia berubah menjadi
produk yang begitu menawan dan memikat hati konsumen. Dengan
cara ini, logika dari estetika komoditas tersebut bermain, membuat
kebaruan dan memiliki hal-hal yang baru menjadi obsesi dan mimpi
manusia kontemporer.

Rengekan anak-anak agar orang tua mereka membeli barang
mulai dari berbagai jenis mainan hingga merk sampo, sabun mandi,
petlengkapan belajar, dan bahkan hingga kegandrungan akan dunia
fantasi yang dikonstruksi oleh pasar kini telah hadir sendiri ke ruang
keluarga mendiktekan budaya selera, soal gaul, kencan, dan kemesraan
dunia rumah tangga dengan dunia idola yang berpusat pada remeh-
temeh kehidupan selebritas.

Dengan televisi pula, “industri gosip” kian merajalela, melahirkan
bintang-bintang gosip, yang menangguk hidup dari masa kebangkita
dunia hiburan dan lanskap digital kita yang masih serba gandrung
dengan siapapun mereka asal bisa bikin dagelan konyol. Selain itu,
“industri nasihat” juga meruyak di televisi mulai dari yang mengajarkan
manajemen kalbu sampai dengan yang mengajarkan manajemen kesan,
termasuk untuk tubuh dan perkara seks. Semua itu, tidak lain karena
televisi adalah media yang dianggap paling ampuh untuk melakukan
estetisasi remeh-temeh omongan, gosip, nasihat, dan dagelan konyol ke
dalam dunia yang serba gemerlap.

Fenomena seperti itu kian menunjukkan bahwa televisi masih
dianggap bagian yang amat penting sebagai perpanjangan tangan pasar.
Tak heran kalau idola anak-anak sekarang juga sudah bergeser ke idola-
idola seperti yang sering diidolakan oleh dan di media. Idola-idola yang
dikonstruksi media perlahan tetapi pasti telah menggeser idola-idola
pahlawan sejati yang hidupnya mungkin tidak banyak tersentuh oleh
media (Chaerowati, 2014). Bukan mustahil pula idola anak-anak
sekarang justru adalah pribadi-pribadi yang sering menghiasi halaman

Krisis Demokrasi dan ... 229

buku ini tidak diperjualbeikan



atau kulit muka media populer atau figur-figur yang sering tampil
sebagai bintang iklan. Dan, saat ini ditambah “idola dunia digital”
termasuk bahkan “figur fantasi kemasan Al (Artificial Intelligence)”.

Barangkali tak terlalu berlebihan kalau dikatakan bahwa teks-teks
dan trik-trik iklan saat ini telah tampil menjadi “wacana” dunia anak-
anak yang lebih menarik daripada pelajaran bahasa yang membosankan
yang mereka dapatkan di ruang kelas. Dalam hal ini, perlahan tetapi
pasti, media telah menjelma menjadi “lembaga pendidikan imajiner”
anak-anak zaman kini. Televisi bahkan telah ikut menjadwal ulang
dan mendiktekan waktu belajar, bermain, dan tidur anak-anak. “7V
is powerful educational force, a significant source of orientation” (TV
merupakan kekuatan pendidikan yang bertenaga, sumber orientasi
yang signifikan), demikian kata Sari Thomas (1981), dalam esainya,
Myth In and About elevision.

B. Teknologi Pencitraan

Lewat proses estetika komoditas, luberan informasi sarat kekerasan
yang muncul lewat film atau genre-genre program televisi lainnya
juga berubah menjadi “estetika kekerasan”, pada gilirannya menjelma
menjadi “kekerasan estetika” itu sendiri. “Komoditas kekerasan” di
televisi pun berubah menjadi sebentuk “kekerasan komoditas™. Seperti
halnya tayangan perkara kriminalitas, teror, dan sadisme yang marak
di layar televisi seolah-olah sedang dikondisikan menjadi hiburan
kita sehari-hari. Informasi kriminalitas, kekerasan, dan perundungan
pun telah menjadi santapan pagi, pengisi waktu luang, dan tontonan
di tengah malam. Akhirnya, masyarakat kita menjelma menjadi
masyarakat yang tercelup dalam budaya kekerasan.

Sejak awal 1990-an, dengan dukungan televisi, perang pun
merambah menjadi bagian dari industri tontonan. Perang bahkan
adalah bisnis hiburan! Dengan televisi, gejolak perang, ledakan bom,
drama tawanan, dan tangisan di kamp-kamp pengungsian hadir ke
ruang tamu kita dalam bentuk citraan visual. Lewat televisi, perang
bisa dinikmati seperti kita menikmati drama opera sabun atau
telenovela (Oliviera, 1992). Dengan kekuatan teknologi visual dalam
mendramatisasi konflik atau peristiwa yang terjadi, televisi telah

230 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



menyihir perhatian umat manusia di seluruh dunia untuk menyaksikan
sejumlah peristiwa seperti Peristiwa Tiananmen, Krisis Teluk, Krisis
Bosnia, “Revolusi Mei”, kebengisan dan kejahatan Israel di Palestina,
dan lain-lain, dengan berbagai perasaan yang berkecamuk dari kacamata
seorang reporter televisi.

Namun, citraan tentang perang dan krisis yang dihadirkan televisi
bukanlah realitas yang sepenuhnya netral. Banyak hal yang bertarung
di balik sebuah reportase atau liputan krisis dan perang, bisa preferensi
si wartawan, ideologi media, atau tekanan eksternal yang tak jarang
juga memengaruhi industri berita tentang perang dan krisis. Kegagalan
media menangkap unsur-unsur yang paling manusiawi dari akibat
perang dan bias pemberitaan yang muncul karena tekanan internal atau
pun eksternal yang memengaruhi objektivitas juga berakibat, alih-alih
menjadikan media sebagai saluran penyelesaian pertikaian atau krisis,
malah menjadikan media sebagai saluran atau media krisis itu sendiri.

Tak heran, kalau kemudian televisi tidak hanya dianggap mampu
memotret dan memediakan isu-isu yang berkenaan dengan demokrasi,
tetapi ternyata televisi juga bisa ikut berperan dalam menciptakan
krisis demokrasi. Demikian kalau kita menyimak karya kritikus media
terkemuka, Douglas Kellner (1990), dalam Zélevision and the Crisis of
Democracy. Sekalipun televisi juga bisa melukiskan staze of affairs ketika
daya hidup demokrasi sedang terancam. Pemikiran Kellner barangkali
adalah salah satu wujud kritik paling tajam terhadap proses komodifikasi
estetika atau estetika komoditas yang semata-mata berakar dari dunia
yang mengkultuskan “moralitas kapitalis” (Kellner, 1990). Moralitas
kapitalis ini mengandalkan “teknologi pencitraan”.

Menurut Neil Postman (1985), pada dataran demokrasi liberal
dengan perekonomian pasar yang relatif bebas, televisi bahkan dapat
mengembangkan potensi habis-habisan sebagai teknologi pencitraan
itu. Teknologi pencitraan digunakan oleh negara seperti Amerika
Serikat untuk melegitimasi setiap sepak-terjang mereka dalam kasus-
kasus campur-tangan mereka, seperti dalam Krisis Teluk yang silam.
Pentagon, misalnya, dalam kaitan ini, telah secara canggih dan sukses
mengontrol saluran televisi untuk menciptakan “demokrasi” ala

Amerika. Televisi yang berkiblat ke Amerika Serikat bahkan telah

Krisis Demokrasi dan ... 231

buku ini tidak diperjualbeikan



berhasil melakukan “demonisasi” (demonization) atau pengiblisan
terhadap sosok Saddam Hussein dan pada saat yang sama mereka juga
menciptakan politik “penuhanan” (god-ization) atau “pendewaan”
terhadap pemerintah Amerika Serikat untuk membenarkan segala
tindakan yang dilakukan oleh tentara Amerika Serikat dan sekutunya.

Semua itu adalah contoh ironi di mana teknologi pencitraan via
televisi telah dimanfaatkan secara optimal untuk melegitimasi praktik
kekerasan dan kekerasan dijadikan tontonan, pada akhirnya semakin
menunjukkan bahwa demi keuntungan segalanya bisa dikorbankan.
Termasuk kemanusiaan yang sedang tercabik-cabik untuk dijadikan
bahan tontonan sambil mengunyah produk budaya dan kemasan
bikinan Amerika. Sebuah potret “McDonalisasi peperangan” di televisi.

Memang muncul semacam perlawanan terhadap hegemoni siaran
televisi global, katakanlah konter-simbolik atau konter-pencitraan
terhadap “kekaisaran citra” yang dibangun Amerika, sepertilewat Stasiun
Televisi Al Jazeera (Qatar) yang menyuguhkan informasi alternatif dan
memberitakan sisi-sisi muram akibat invasi Amerika Serikat di Irak.
Namun, jelas hal itu belum sebanding dengan imperialisme media yang
sekian lama telah berhasil ditancapkan oleh berbagai agen pemberitaan
besar yang sebagian besar berpusat dan berkiblat ke Amerika Serikat.

Apalagi dengan melihat karakter budaya televisi itu sendiri. Kuatnya
aspek ideologi hiburan yang menjadi karakter industri tontonan di
televisi adalah salah satu persoalan lain kalau kita ingin menjadikan
televisi sebagai agen pengusung cita-cita demokrasi dan penguatan
masyarakat sipil. Jalan tampaknya masih akan panjang. Televisi Publik
belum sepenuhnya berjalan dan menjadi primadona. Sementara
munculnya televisi alternatif seperti televisi lokal dan televisi komunitas
yang masih berjangkauan terbatas juga belum banyak berperan seperti
yang diharapkan. Perihal dana dan sumber daya manusia nyaris adalah
persoalan yang sudah menjadi ungkapan klise. Sekalipun kenyataannya
memang sering kali demikian.

Lalu, di tengah kebangkitan semangat keagamaan di kalangan
masyarakat, muncul pula televisi-televisi yang membawa label sebagai
TV Islam atau seperti twMu, milik ormas Islam, Muhammadiyah.
Kemudian kita juga menyaksikan ceramah-ceramah monoton dengan

232 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kesan kuat terlalu menggurui pemirsa rupanya belum bisa keluar dari
budaya oral dan kelisanan yang menunjukkan kebiasaan yang dipaket
dari budaya keseharian kita. Kita belum melihat acara-acara berbobot
yang menyentuh hati dan membangkitkan emosi kita bukan hanya
lewat ceramah atau pagelaran musik rohani saja. Beberapa segmen
pemirsa mungkin masih suka mendengar khotbah-khotbah cengeng
yang menguras air mata.

Akan tetapi, yang kita butuhkan ke depan adalah bagaimana
potret pergulatan hidup atau perjalanan rohani dari orang-orang yang
selama ini diabaikan atau dipinggirkan dari perbincangan kebudayaan
mulai hadir memperkaya budaya visual kita. Mungkin hal ini bisa
menjadi jalan kecil untuk menjadikan budaya televisi sebagai bagian
dari sarana komunikasi yang membebaskan kita dari kemiskinan
rohani, intelektual, materi, atau rasa hati kita sebagai sebuah bangsa
yang bermartabat.

C. Demokrasi Elektronik

Pertanyaan yang muncul kemudian; Apakah televisi sebagai media
elektronik sama sekali tidak bisa berperan sebagai sekurang-kurangnya
bagian dari institusi masyarakat sipil yang memberi bobot bagi daya
hidup kritisisme atau sebagai media pemekaran benih-benih budaya
demokrasi? Gagasan “demokrasi elektronik” (electronic democracy)
(Tehranian, 1990), yakni pemanfaatan semaksimal mungkin media
komunikasi elektronik untuk mendukung tujuan-tujuan demokrasi
atau penguatan saluran aspirasi masyarakat melalui media elektronik—
sebagai salah satu institusi masyarakat yang penting—sesungguhnya
masih amat terbuka lebar.

Memang, kajian demokrasi elektronik selama ini menghadapi lebih
banyak pertanyaan daripada jawaban. Pertanyaan-pertanyaan seperti:
Dengan cara apa, jika ada, media komunikasi elektronik membentuk
dan memengaruhi pranata-pranata demokrasi kita? Dengan cara apa
pula media komunikasi elektronik membentuk kesadaran politik kita
sebagai warga negara?

Menawarkan alternatif jawaban yang pas bagi konteks demokrasi
di Indonesia atas pertanyaan tersebut menjadi sangat penting bagi

Krisis Demokrasi dan ... 233

buku ini tidak diperjualbeikan



pengelola televisi kita untuk menjadikannya sebagai penyokong
gagasan budaya demokrasi elektronik. Jawaban-jawaban ini perlu
diterjemahkan ke dalam bahasa visual televisi yang memperkaya pelangi
perspektif tentang wajah Indonesia yang bagaimana yang kita impikan
di masa depan.

Apalagi setelah era dominasi pemerintah terhadap TVRI seperti
di era 1980-an mulai memudar maka televisi-televisi swasta pun mulai
menjanjikan era pluralisme informasi ke hadapan publik. Setelah
munculnya sejumlah televisi swasta, ada keinginan untuk memberikan
ruang bagi suara-suara alternatif dan perspektif yang lebih terbuka.
Sebutlah, misalnya, di satu sisi, televisi sudah mulai memberikan porsi
yang lebih seimbang pada sejumlah lembaga atau tokoh yang dinilai
berada di luar atau bahkan berseberangan dengan pemerintah. Namun,
di sisi lain, muncul pula upaya untuk mengekspos—tidak jarang
terkesan berlebihan—persoalan-persoalan di lapis bawah seperti kasus
rekonstruksi dukun maut di Sumatera Utara, kasus Robot Gedek, atau
Ratu Ecstasy, beberapa waktu yang lalu yang sempat disorot televisi
swasta di tanah air.

Godaan komersialisasi atau komodifikasi isu-isu kriminalitas,
seksualitas, dan kekerasan sesungguhnya bisa menjadi pukulan balik
bagi pengelola televisi. Alih-alih menjadikan televisi sebagai agen
demokrasi untuk membangun budaya emansipatoris, masyarakat
malah hanya dijadikan objek yang terus dihibur dengan “teror” atau
“kekerasan” komoditas yang bersumber dari informasi sadistis atau isu-
isu seksualitas lainnya.

Bagaimanapun, televisi sebenarnya masih bisa berperan sebagai
agen perubahan atau sumber informasi yang penting bagi penguatan
cita-cita demokrasi. Ada beberapa peran yang bisa dimainkan. Di satu
sisi, ia bisa menjadi saluran partisipasi masyarakat untuk menyuarakan
tuntutan publik atas kebijakan pemerintah yang dinilai bertentangan
dengan cita-cita demokrasi. Di sisi lain pula, ia juga bisa menjadi
rujukan bagi pemerintah untuk mengambil keputusan penting atau
menentukan kebijakan krusial yang berhubungan dengan hajat hidup
orang banyak. Hal ini bisa dilakukan dengan jalan mengembangkan
budaya televisi yang akan menumbuhkan seluas-luasnya kapasitas

234 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



medium elektronik ini untuk menjadi pilar demokrasi elektronik.
Untuk mengambil salah satu contoh saja, misalnya, dalam dunia
sinetron. Sudah saatnya muatan sinetron untuk masa-masa yang
akan datang mulai mengangkat tema-tema yang bersumber dari dan
memotret kehidupan dan keberhasilan masyarakat bawah yang selama
ini jarang diperhitungkan.

Persoalan-persoalan ~ menyangkut  kehidupan  pramuniaga,
pramusiwi, atau nasib buruh dengan seting kehidupan di sekitar pabrik,
atau kisah kampung nelayan dan pergolakan mereka merenda nasib
dan mengekspresikan cinta dalam keluarga dan lingkungannya adalah
sisi-sisi kehidupan masyarakat kecil yang bisa dijadikan pelajaran oleh
banyak pihak terutama anak-anak dan kaum muda. Pengemasannya
tidak perlu terlalu serius (tetapi bukan dagelan seperti Baso atau sikap
bodoh dan kekanak-kanakan seperti Si Cecep yang terkesan norak dan
dibuat-buat) atau bukan pula stereotipe percintaan klasik ala Indonesia
(gadis kaya mencintai pria kelas bawah seperti stereotipe kisah Si
Doel). Yang ditonjolkan justru adalah bagaimana sebuah kisah bisa
membangkitkan kesadaran bahwa dalam banyak hal; hubungan kerja,
kesetiakawanan sosial, cinta dan harga diri di masyarakat paling bawah
seperti buruh, pekerja kasar, wong cilik ternyata masih bersinar.

Tidak ada salahnya juga kalau penggiat televisi kita mulai rajin
mensinetronkan  bagaimana hubungan pri-nonpri dan bahkan
hubungan antaragama yang sering baru sebatas slogan, karena di
dunia nyata ternyata masih sering menimbulkan gejolak prasangka
dan tak jarang, ketegangan. Mungkin karena faktor-faktor stereotipe,
kesenjangan ekonomi, salah urus negara, atau ketidakbiasaan saling
sapa ataupun karena kesenjangan komunikasi yang kian menganga di
antara sesama warga bangsa.

Dengan potensi yang dimilikinya, televisi sejatinya bisa
menyeimbangkan antara keharusan bisnis tontonan yang mengandalkan
logika komodifikasi tayangan dan idealismenya dalam membangun
demokrasi elektronik yang mencerdaskan pemirsa. Sampai tingkat
tertentu, industri televisi kita mungkin bisa ikut berperan lebih aktif
lagi dalam membangun keterbukaan politik dan menjembatani spirit
kesetiakawanan dan saling pengertian, tidak hanya antarsesama pribumi

Krisis Demokrasi dan ... 235

buku ini tidak diperjualbeikan



atau antarpemeluk agama yang sama, tetapi juga antarsesama manusia
yang hidup di negeri ini. Dengan demikian, barulah komodifikasi
budaya via televisi bisa diimbangi dengan demokratisasi budaya via
televisi untuk menyemai benih-benih masyarakat madani yang sama-
sama kita dambakan.

236 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAB XIV

Krisis Kultural di
Abad Televisi

“Sebelum berkembangnya media elektronik, cakrawala
terjauh hanya sanggup dijangkau manusia dari tempat-tempat
menyenangkan di menara pengintaian, di puncak bahtera atau
dari bukit-bukit yang menjulang. Saat ini luasnya cakrawala
kita menjadi tak terbatas. Televisi menjelma menjadi teleskop
alias jendela yang menembus tempat-tempat di mana kita
bisa menyaksikan sejumlah peristiwa di berbagai belahan
bumi. Tinggal di rumah, kita bisa dengan enak menyaksikan
penobatan raja-raja, kematian di tengah kancah peperangan,
air bah, dan kebakaran di mana pun peristiwa itu berlangsung.
Kita sanggup memandang menembus tembok tembok,
melintasi samudera, dan melewati pegunungan, bahkan
meneliti detail-detail bentangan alam dari planet dan bulan.”

(Tony Schwartz)

Sudah lebih dari empat dasawarsa, Tony Schwartz (1983) menuangkan
kalimat itu dalam bukunya, Media: The Second God (1983). Media,
terutama televisi, demikian kata Schwartz, bersama “saudara tuanya”,
radio, telah menjelma menjadi “Tuhan Kedua”. Adakah suaranya masih
bergema hingga kini? Tony Schwartz mungkin benar, tetapi mungkin
juga tidak. Karena justru ada yang mengatakan media televisi sudah
menjelma menjadi “Tuhan Pertama” (Rakhmat, 1997). Terutama kalau
merasakan perkembangan dan kehadiran teknologi informasi dan

buku ini tidak diperjualbeikan

237



komunikasi dalam kehidupan kita akhir-akhir ini. Bukankah menurut
sejumlah pakar komunikasi, semua diversifikasi media elektronika
tidak lagi dianggap sebagai salah satu kebutuhan hidup manusia, tetapi
malah telah menjadi penentu kebutuhan hidup yang lainnya, setelah
Tuhan yang Mahakuasa, yang dianggap sebagai prima causa kehidupan
manusia. Atas dasar pemikiran demikian Tony Schwartz (1983) tidak
ragu-ragu lagi untuk menyebut media sebagai 7he Second God (Tuhan
Kedua).

Sesungguhnya jauh lebih awal dari Schwartz, seorang ilmuwan
bernama Leo Bogart telah berbicara mengenai kebangkitan era televisi
lewat bukunya, The Age of Television (1956). Tentu saja, pengamatan
Bogart tidak setajam Schwartz, karena memang waktu itu pertumbuhan
industri televisi di dunia masih tergolong muda. Namun, karya Bogart
bisa dibilang sebagai karya awal yang penting untuk memahami
perkembangan teknologi komunikasi ini.

Barangkali karya yang cukup baik mengamati secara tajam
perkembangan televisi ini adalah karya Martin Esslin (1982), seorang
ahli dan praktisi media terkemuka. Dalam karyanya (dengan judul
yang hampir sama dengan karya Bogart), Age of Television, Esslin
(1982) mengungkapkan bahwa kehadiran media televisi, telah berperan
dalam menggiring umat manusia untuk memahami realitas (reality)
menjadi dunia khayalan (illusion), dan sebaliknya, dunia khayalan
seakan menjadi realitas. Menurut Esslin, televisi telah berperan dalam
menjelmakan warna buram budaya masyarakat karena daya simbolisme
dari televisi yang bisa mereduksi dan memanipulasi realitas menjadi
“cermin retak” atau fragmen-fragmen tak utuh dari kehidupan.

Barangkali Esslin  terlampau membesar-besarkan  pengaruh
keperkasaan televisi. Namun ada sejumlah catatan yang perlu
dikedepankan, dalam kaitan ini. Televisi telah menjadi “kebutuhan
pokok” masyarakat kita, baik di kota maupun di desa. Mungkin kalau
nenek moyang kita dulu di malam yang hening bisa bercengkerama
sambil mendengar “nyanyian” jangkrik atau lolongan anjing, tetapi kini
yang kita saksikan TV dan radio telah menggantikan posisi itu.

“Televisi,” demikian menurut Akbar S. Ahmed (1992), “merupakan
pemutusan hubungan yang radikal dengan masa lalu.” Simaklah,

238 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



televisi telah menjadi teman setia kita di kala suka maupun duka. Tanpa
disadari, secara perlahan tetapi pasti, perilaku dan tutur kata anak-anak
dan kawula muda kita berasal dari kosakata yang mereka dengar atau
tonton dari iklan-iklan atau tayangan film-film di televisi.

Televisi memiliki keunggulannya tersendiri, sebagai media
komunikasi massa mutakhir setelah “saudara-saudaranya” yang lebih
muda, yakni pers, film, radio; semakin lama semakin tampak dampak
televisi, baik yang positif maupun yang negatif pada masyarakat sehingga
memperteguh penilaian bahwa media massa televisi memang perkasa.
Dengan sifatnya yang audiovisual, televisi memiliki keunggulan dalam
hal menampilkan tayangan gambar yang bergerak (motion picture)
sehingga khalayak pemirsa lebih terlibat secara emosional dibandingkan
ketika mereka melihat gambar mati seperti terpampang di media cetak.

Secara universal disepakati oleh pakar komunikasi bahwa televisi
berfungsi dalam mendifusikan informasi (fo diffuse information),
mendidik (to educate), menghibur (to entertain), dan memengaruhi
(to influence), yang notabene sudah dipenuhi oleh hampir semua
stasiun televisi. Namun kita juga melihat kenyataan, walaupun semua
fungsi universal tersebut sudah dipenuhi, ternyata masih ada fungsi
lain yang (mungkin tidak disadari) sering diabaikan atau bahkan
dilecehkan. Dalam hal ini, fungsi khas nasional Indonesia yang
memberikan basis dan landasan kultural atau “benteng budaya” belum
menjadi kenyataan.*

4 Padahal, menurut Garin Nugroho, seorang pengamat perfilman dan pertelevisian

di tanah air, negara yang tidak mempersiapkan desain budaya menghadapi dinami-
ka revolusi multikanal akan menanggung risiko kematian kreator lokal dan hidup
sebagai masyarakat pengkonsumsi. Lihat Nugroho, G. (1996). Revolusi multikanal,
siapa sajakah yang diuntungkan? Kompas, 20 Oktober. Sekalipun pendapat Garin
dalam konteks awal pertumbuhan saluran televisi swasta dan awal serbuan saluran
televisi seperti MTV dan Indovision, tapi pengamatannya masih cukup relevan
dengan konteks dunia pertelevisian awal tahun 2000-an ini. Untuk pembahasan
yang menarik coba bandingkan dengan ulasan Kitley, P (2000). Television, nation.
and culture in Indonesia. Ohio University Center for International Studies.

Krisis Kultural di ... 239

buku ini tidak diperjualbeikan



A. Kirisis Kultural sebagai “Kelesuan Rohani”

Dalam hal tertentu, televisi justru dianggap telah menjadi biang keladi
dari “krisis kultural” zaman kita. Krisis kebudayaan yang dialami oleh
negara-negara yang secara industrial dan teknologis maju sebagian besar
disebabkan kriteria budaya tradisional yang bersumber dari kearifan
lokal atau agama tradisional justru telah digeser dan terus-menerus
dipermak dan digerus oleh rembesan pesan-pesan media yang sering
kali tidak selalu sejalan dengan kepentingan mayoritas penduduk yang
justru menjadi konsumen dari “budaya kemasan televisi”.

Di sini muncul ironi, di satu sisi, masyarakat menuntut agar
stasiun televisi mengurangi tayangan yang berwajah seks, sadisme,
atau kekerasan, tetapi, di sisi lain, ketika buku ini ditulis, tayangan
keagamaan hanya ditonton oleh 3% dari pemirsa. Ini menurut catatan
SRI (Survey Riset Indonesia). Barangkali cara atau metode tayangan
mengenai keagamaan yang ada selama ini memang harus dibenahi
supaya lebih menarik pemirsa. Tayangan yang bersifat monolog,
skripturalistik, imbauan moralistik, dengan memandang sesuatu
persoalan secara hitam-putih; begitupun drama mengenai keagamaan
yang simplistis dengan “ending” cerita yang sudah bisa ditebak sehingga
terkesan menggurui, dengan penyajian yang membuat jenuh dan
membosankan juga menyebabkan tayangan keagamaan semakin tidak
mendapat tempat di hati khalayak.

Sementara genre tayangan lain seperti iklan, film atau sinetron
justru semakin mempercanggih diri lewat trik-trik mutakhir yang
ditopang oleh perlengkapan teknologi komunikasi yang sedemi kian
canggih. Di sini, persoalan yang muncul tidak hanya bagaimana
tayangan agama bisa dikemas supaya menarik dengan memanfaatkan
secara maksimal kapasitas teknologi komunikasi, tetapi genre tayangan
keagamaan menghadapi persoalan mengenai bobot spiritual yang
hendak disampaikannya. Apakah ia ingin menyajikan hal-hal yang besar
dengan sederhana dan tanpa kedalaman; ataukah, ia lebih menyoroti
sekelumit dari belantara kehidupan yang amat kaya dan kompleks dari
berbagai sudut pandang yang multi-dimensi atau banyak segi. Kita
berharap dalam hal ini pengelola media memilih yang disebut terakhir.

240 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Barangkali salah satu penyebab krisis budaya yang memilukan
di zaman media ini adalah bahwa sebagian besar paket acara media
massa, khususnya televisi, justru masih didominasi oleh hiburan yang
berkolusi dengan cengkeraman gurita kepentingan politik-bisnis. Ini
dibuktikan sebagian besar acara televisi kita masih mengandalkan
acara-acara dari luar negeri. Sementara acara dari dalam negeri biasanya
cenderung mereduksi tontontan menjadi dagelan-dagelan konyol,
kuis, atau sinetron padat mimpin gaya hidup dengan bumbu pesona
gemerlap kemewahan kelas menengah atas atau hidangan pokok
erotisme yang masih kental. Tidak jarang muncul protes dari pemirsa
melalui berbagai surat pembaca di media. Tetapi yang bersangkutan
tetap tak bergeming. Tetapi, tak jarang mereka dituding sebagai “polisi
moral” atau “sok moralis” atau tidak tahu perkembangan zaman, atau
tanggapan-tanggapan semacamnya. Pengelola media yang seperti ini
jelas kurang sensitif dan menutupi kenyataan bahwa umat beragama

adalah khalayak yang signifikan.

Dalam konteks ini, kita bisa memperkirakan bahwa sebagai
mayoritas, dapat dipastikan misalnya, umat Islam adalah pemirsa
terbesar setiap mata acara di televisi Indonesia. Dengan demikian bisa
dipastikan bahwa sebagian besar konsumen potensial juga adalah dari
kalangan kaum Muslim sehingga ironis kalau kebutuhan akan tontonan
berkualitas yang menjadi ‘aspirasi Muslim’ belum begitu tercermin
dalam budaya visual kita. Jika memang demikian yang terjadi, tidak
berlebihan kalau muncul keluhan bahwa umat Islam selama ini memang
tidak lebih sebagai “pasar” yang mau tak mau terpaksa mengonsumsi
acara-acara apa pun yang dikemas oleh stasiun televisi.

Sebagai konsumen, dalam jangka panjang, tampaknya kaum
Muslim akan tetap menjadi pasar potensial dari berbagai produk
industri budaya yang dijajakan melalui media, khususnya televisi.
Sementara gempuran acara-acara negatif terus merembesi alam bawah
sadar masyarakat. Tidak heran, kalau sosiolog seperti Bryan S. Turner
pernah mengatakan bahwa musuh Islam sekarang ini datang dari
“warisan Madonna”. Televisi, dalam hal ini, merupakan instrumen
terpenting dari media elektronik yang membagi-bagikan warisan
Madonna ke seluruh penjuru dunia. Ia menjual citra, mimpi, ilusi,

Krisis Kultural di ... 241

buku ini tidak diperjualbeikan



gaya hidup, tragedi, duka, cita, cinta, dan terutama pemujaan terhadap
tubuh sebagai pusat kesadaran. Karena pesawat televisi telah tampil
sebagai fokus kehidupan keluarga, tak jarang para anggota keluarga
harus menjadwal-ulang kegiatan sehari-hari mereka karena “dijadwal-
ulang” oleh acara-acara televisi yang ada. Televisi pun benar-benar
menjadi semacam “kotak ajaib” yang senantiasa hadir di warung-
warung, kamar-kamar, dan bahkan gubuk-gubuk reyot penduduk
miskin di negara-negara Dunia Ketiga (Mulyana & Ibrahim, 1998).

Tak heran, kalau dalam tatapan kaum postmodernis, tak ada yang
lebih mengancam kaum Muslim selain dari media Barat (Ahmed,
1992). Media Barat senantiasa hadir di mana-mana. la tak pernah
berhenti menyerang dan merembesi pusat kesadaran budaya kita dan
tanpa pernah memperlihatkan kasih sayang merasuki alam bawah sadar
kita. Yang lebih mengkhawatirkan lagi, tidak semua kaum Muslim
menyadari dan memahami serangan atau invasi budaya yang telah
memiskinkan imajinasi kita mengenai hidup dan kehidupan. Kini,
darah dan air mata seolah telah menjadi santapan dan tontonan.
Kekerasan dan kebrutalan telah menjadi penantian. Gelak tawa dan
canda menjadi ritual yang diajarkan televisi, seakan hidup hanya jalan
pelarian dari kelesuan rohani yang mendalam dan biaya ekologi yang
harus ditebus dengan tragis dan tangis yang getir.

Dari rangkaian krisis kebudayaan yang berkelindan dengan
perubahan watak informasi seperti yang ditayangkan televisi, ternyata
berakar pula krisis identitas yang menampilkan fragmentasi dalam
kehidupan. Fragmentasi itu tampil dalam bentuk pudarnya sikap
kepedulian, semangat kerja sama, dan rasa memiliki sebuah komunitas
yang di dalamnya warga merangkai mozaik kehidupan dan menjalin
kasih dengan sesama. Sementara, logika untung rugi menjadi basis
perhitungan hubungan sosial sehingga jagat kehidupan perlu dikemas
dalam paket-paket bisnis yang menjadi basis rasionalitas instrumental.

B. Krisis Kultural sebagai Polusi “Ruang Batin”

Dalam keadaan demikian, muncul krisis lebih mendalam, yakni “krisis
makna”. Krisis yang ditandai oleh penyelewengan komitmen etis dari
bingkai kehidupan yang semula bermuara dari nilai-nilai spiritual

242 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



tertinggi yang melahirkan kebenaran. Komitmen etis yang menjadi
kerangka acuan nilai dan emosional direduksi dan disubordinasikan
sedemikian rupa schingga nilai-nilai agama ditempatkan pada
bagian pingiran dari keprihatinan zaman ini. Komitmen agama yang
menyajikan struktur makna yang jangkauannya melampaui komitmen
politik menjadi tidak terkait dengan kenyataan yang ada. Tataran
sekuler pun yang menemukan basis pembenaran politik bisnisnya terus
diperkisruh oleh tayangan televisi. Seks dan sekularisme menjadi sarana
baru serangan terhadap kesakralan dalam kehidupan manusia modern

(Cox, 1969).

Walhasil, wajah dunia kita saat ini, khususnya dalam masyarakat-
masyarakat yang tersekulerkan dan terorientasikan pada perilaku
konsumtif, menjadi dunia di mana muncul banyak dorongan dan
godaan yang bergerak untuk melenyapkan kekuatan yang berada pada
diri kita yang terdalam. Kekuatan yang membangun inspirasi kita
akan budaya rasa yang berhulu pada hati dan kejernihan “ruang batin”
yang berbasis pada Agama Langit justru terus mengalami polusi akibat
desakralisasi, demoralisasi, dan akhirnya dehumanisasi.

Tidak heran, kalau kadang-kadang kita pun sibuk dan larut dalam
arus hiburan dangkal yang tak habis-habisnya, yang disajikan oleh ahli-
ahli yang cerdik dan gemar membikin kita sebagai bahan mainan dan
olok olok di tengah kacau-balau kebanalan kebudayaan pop yang terus
mengepung kita.

Berbagai kriris kultural yang terjadi sering ditampilkan dalam
tayangan tontonan yang menciptakan berbagai persepsi dan akibat bagi
pemirsa. Melalui media televisi dan digital, pengalaman-pengalaman
hidup yang sungguh-sungguh diselami dan nyata tak jarang direduksi
menjadi gambar-gambar tayangan dan kepingan-kepingan pengalaman
visual yang dangkal.

Dampak keseluruhannya adalah retaknya segala bentuk kesatuan,
keengganan untuk terlibat, dan matinya daya rasa serta kemampuan
untuk menilai dan menyelami makna kehidupan menjadi tumpul.
Seiring dengan itu, proses politik diubah-ubah bentuknya dan
diasingkan dari masyarakat oleh dampak pesan-pesan politik yang
dipaketkan melalui figur-figur politik yang dibuat-buat. Itulah, antara

Krisis Kultural di ... 243

buku ini tidak diperjualbeikan



lain, yang dicemaskan oleh pemikir humanis seperti Soedjatmoko
(1984).

Atas itu semua, langkah kecil yang mungkin bisa ditempuh apabila
kita berniat mengurangi kemungkinan adanya penindasan yang lebih
besar pada abad ke-21, menurut Soedjatmoko, bahwa masyarakat harus
belajar untuk mengembangkan saluran-saluran komunikasi yang tidak
diracuni dan kurang bersifat manipulatif bagi informasi, partisipasi,

dan aksi politik (Soedjatmoko, 1984).

Cara yang bisa ditempuh adalah dengan memperluas dan
menjernihkan kembali “ruang batin® kita yang menjadi landasan
spiritualitas terdalam dan sebagai basis bagi kesadaran Ilahiah zaman
kita. Bagi kaum beragama, harapan tetap selalu ada ketika zikir (jalan
mengingat dan merenung tertinggi) adalah pintu menuju hikmah.
Bukankah bagi secorang Muslim, misalnya, dengan selalu mengingat
Allah Swt, hati akan menjadi tenang. “Sesunggubnya orang-orang yang
beriman itu, hanyalah mereka yang apabila disebut asma Allah, gemetarlah
hati mereka...” (Q.S. Al-Anfaal, 8: 2).

244 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAB XV

“Panik Media"” dan
Krisis sebagai Tontonan

“Konflik dan drama krisis, yang didefinisikan secara sempit
oleh para gatekeeper media, menaikkan rating, meningkatkan
potensi keuntungan, dan menutup makna alternatif... Media
mengkonstruksi krisis agar tampak tidak memiliki sejarah
dalam versi objektifikasinya: krisis sebagai komoditas.”

(Lorna Roth)

Lorna Roth (1992) adalah seorang konsultan pendidikan dan
komunikasi lintas-budaya dari Universitas Concordia, Kanada, yang
berupaya membongkar bagaimana media di negara tersebut telah ikut
mengkonstruksi “krisis Mohawk” menjadi komoditas berita. Dengan
mendefinisikan secara sempit isu konflik dan konfrontasi di antara
pihak-pihak yang saling berseteru, media telah menjadikan krisis itu
sendiri sebagai komoditas.

Tentu saja, apa yang ditulis oleh Roth adalah pengalaman khas
Kanada. Akan tetapi, dari analisisnya seperti tercermin dari petikan
singkat di atas, jelas menunjukkan bahwa drama konflik dan krisis
yang sempat mencabik-cabik negeri ini juga bisa kita tempatkan dalam
konteks kontradiksi ekonomi politik pemberitaan media.

Sebagaimana kita mathum, pers sendiri adalah sebuah kekuatan
yang layak diperhitungkan. Ia sering disebut sebagai pilar keempat dari
sebuah bangunan bernama negara-bangsa. Lebih dari itu, pers telah
tampil menjadi kekuatan signifikan, mungkin paling dahsyat, dalam

buku ini tidak diperjualbeikan

245



percaturan politik nasional. Dari perspektif ini, pers sebenarnya bisa
(dan hampir selalu berhasil) dipergunakan oleh suatu kekuatan politik/
ekonomi/golongan/agama/etnis/individu tertentu sebagai aparatur
ideologis untuk “kendaraan” politik demi membangun opini publik
dalam mencapai tujuannya.

Tentu saja, kekuatan pers tidak hanya sampai di situ. Pers juga
berperan dalam memproduksi komoditas informasi dan hiburan sesuai
dengan kepentingan dirinya baik sebagai the fourth estate maupun
sebagai capitalist enterprises, untuk meminjam istilah dari Daniel
Dhakidae (1991). Dengan dua fungsi—sebagai the fourth estate dan
capitalist enterprises—yang bisa dimainkan itu, pers benar-benar telah
tampil sebagai panggung yang secara dramatis terus mementaskan
gelombang reformasi dengan segala lika-likunya.

Apalagi ketika pedang pembredelan dan kepalan tinju penguasa
dengan segala kecanggihan alat represinya tak lagi menjadi ancaman
serius bagi nyawa pers, api kebebasan informasi seolah menyala kembali
sekalipun kadang-kadang di tengah kelamnya rasa persaudaraan kita
sebagai bangsa. Ketika tekanan, kooptasi, dan cengkeraman hegemoni
penguasa seperti di era Orde Baru dulu tak lagi mencengkeram dan
memasung nalar dan nurani masyarakat, orang pun kian meresapi
betapa dalamnya makna “kebebasan”.

Kini, nyatalah bahwa media dan insan pers adalah pihak yang
paling merasakan langsung euforia reformasi. Seperti terlihat dari
teks-teks media yang dengan bebas dan terbuka mengungkap fakta-
fakta keras kekisruhan dan pergolakan politik nasional ke dalam
ruang publik. Lebih dari itu, tabu-tabu pemberitaan di seputar sepak
terjang tokoh-tokoh kunci elit politik nasional yang mungkin telah
memanfaatkan jabatan mereka untuk mengelabui rakyat dan mencari
nafkah lewat berkah KKN (korupsi, kolusi dan nepotisme), juga tidak

luput dari perbincangan wacana publik.

Bahkan, gosip dan intrik di seputar kehidupan privasi tokoh-
tokoh utama politik nasional yang dulu hanya bahan kelakar di balik
meja redaksi atau obrolan para wartawan di warung kopi, kini terus
digali, disajikan, dan kalau perlu dibumbui dengan isu-isu pemikat
bernuansa seksual dan perselingkuhan yang memang bisa menjadi isu

246 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



yang “dingin-dingin empuk” di tengah kebingungan dan kebimbangan
masyarakat melihat masa depan politik nasional.

Lalu, apakah dengan berhasilnya pers keluar dari lubang jarum
tekanan negara dan kenyamanan profesi yang dirasakan oleh para awak
pers, berarti jalan untuk menjadikan pers sebagai pilar demokrasi sudah
terbentang lebar? Apa makna kebebasan kalau kebebasan itu justru
hanya menjadi jalan terjal yang kian menenggelamkan rasa solidaritas
dan persaudaraan kita sebagai bangsa ke lembah nista kekacauan atau
chaos nasional?

A. Media sebagai “Lubang Hitam” Krisis

Barangkali sinyalemen Lorna Roth (1992) di atas benar bahwa disadari
atau tidak akan selalu ada perusahaan media yang ikut berperan
langsung atau tidak dalam menjadikan krisis sebagai komoditas.
Menggunakan pendapat dari para pemikir postmodernist, kini media

telah tampil sebagai “lubang hitam” (black hole), yang menampung dan
memuntahkan segala hal ke dalam benak khalayak.

Sebagai “lubang hitam” yang menyerap fakta sosial apa pun,
media bisa menjadikan krisis sebagai komoditas berita yang trendi
dan “seksi”. Dalam masyarakat kapitalisme mutakhir, segala hal bisa
menjadi komoditas, semua hal bisa dikemas dalam paket-paket. Karena
itu, untuk urusan selera tersedia paket nasi, paket pernikahan, paket
seminar seks, jangan lupa ada berita paket bom, dan bukan mustahil
nanti ada paket krisis. Krisis pun dianggap tak lebih seperti halnya
pernikahan atau seminar seks yang bisa dikemas sebagai komoditas
dalam paket industri berita (package of news industry).

Analisis historis dari Kirsten Drotner (1992), seorang profesor
kajian media dari Denmark, tentang “kepanikan terhadap media” (media
panic) setidaknya bisa memberikan perspektif baru untuk memahami
fenomena media. Dalam pandangan Drotner, kehadiran media baru
senantiasa menimbulkan kepanikan bagi media lama. Ketika Internet
menyerobot waktu menonton televisi, dan menyediakan lebih banyak
pilihan informasi dibandingkan koran, kata-kata Drotner dipandang
telah memberikan perspektif yang gamblang. “Orang tua kehilangan
kendali atas anaknya, sementara televisi dan koran khawatir kehilangan

“Panik Media"dan ... 247

buku ini tidak diperjualbeikan



penontonnya. Keduanya akhirnya justru saling menguatkan,” demikian
kata Don Tapscott mengomentari ulasan Drotner (Tapscott, 1998).

Seharusnya semua ini memang tidak mengejutkan kita. Apa
yang dilontarkan oleh Drotner dalam Modernity and Media Panic
(1992) itu dalam konteks di tanah air memang nyata adanya. Ketika
muncul televisi swasta, media cetak gelisah soal tersedotnya porsi
pembagian iklan, orang pers juga meratapi soal penurunan tiras, dan
dunia penerbitan terus menangisi miskinnya minat baca. Akan tetapi,
ketika muncul Internet, reaksinya berbeda-beda. Ada koran yang justru
melakukan sinergi dan konvergensi sehingga menjadi kekuatan, yakni
dengan cara membuka koran online, di samping koran tercetak.

Itu artinya kepanikan para pengelola media sesungguhnya tidak
hanya karena kemunculan jenis media lebih baru, tetapi justru pada
persaingan antarmedia sejenis dalam menggali fakta yang dianggap
paling eksklusif dan memikat perhatian khalayak. Dalam perburuan
mencari, mengumpulkan, dan meracik fakta sosial itu berbagai
kontradiksi kepentingan bertarung di dalamnya dalam menentukan
sumber berita, sudut pandang, memilih dan memilah fakta, serta
membingkai pemberitaan yang sedikit banyak mencerminkan kebijakan
pemberitaan dan visi editorial sebuah media.

Tak heran, seiring dengan terjadinya beberapa demonstrasi,
kerusuhan, kekerasan, dan konflik antaretnis, antaragama atau
antaraliran dalam suatu agama seperti yang pernah terjadi maka akan
muncul pula media yang menjadi representasi paling absurd sebagai
“lubang hitam” krisis. Yakni, media yang menganggap krisis tak lebih
sebagai isu yang “seksi” untuk dipentaskan. Mereka memanfaatkan
“kekuatan simbolik” media bukan sebagai ajang untuk menumbuhkan
saling pengertian, tetapi justru mengangkat sikap kekanak-kanakan
bangsa ini, seperti sikap saling tuding dan saling tuduh serta
pertengkaran emosional antarelit politik, saling curiga dan bahkan
saling bantai antaretnis, sikap primordialisme dan sektarianisme sempit
dan alienasi politik yang begitu kelam ke dalam ruang publik.

Bahkan, bukan mustahil, di tangan pemilik modal yang tak punya
rasa iba, mereka bisa saja meraup untung dengan cara membiayai dua
media bagi dua kubu yang saling bertikai. Kacamata kuda yang hanya

248 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



melihat pers sebagai capitalist enterprises untuk mengeruk keuntungan
semata, jelas sama sakitnya dengan efek pemberitaan negatif oleh suatu
media atas kelompok-kelompok yang sedang bertikai yang akhirnya
bukan mendinginkan suasana tetapi malah memicu kekerasan yang
lebih mengerikan lagi di lapangan nyata.

B. Krisis sebagai Tontonan

Seperti halnya tiga kekuatan lainnya (eksekutif, yudikatif, dan legislatif),
kekuatan pers juga seperti pedang bermata ganda. Di satu sisi, ia bisa
menjadi ruang publik untuk memekarkan gagasan yang beragam untuk
membentuk masyarakat yang plural, tetapi di sisi lain, ia juga bisa
mematikan benih bagi pembentukan masyarakat madani (civil society).

Media bisa mendidik masyarakat untuk bersikap toleran dan
terbuka dalam menerima perbedaan, tetapi juga bisa menebarkan sikap
eksklusif, primordialisme dan sektarianisme sempit, taklid buta, dan
bahkan bisa dipakai sebagai “lahan” subur untuk menyemai benih
kebencian dan menyulut api permusuhan terhadap segala “sang liyan”
di luar diri dan kelompoknya.

Pendeknya, pers itu sendiri mengandung dualisme di dalam watak
informasinya. la bisa menghibur, tetapi sekaligus juga bisa menebar
benih-benih horor dan teror ke benak khalayaknya. Ini barangkali,
selain disebabkan oleh kerangka ideologi yang memengaruhi watak
pemberitaan institusi pers itu sendiri, juga oleh perubahan karakter
khalayak itu sendiri. Bukankah dalam mengonsumsi pemberitaan
media, khalayak tidak hanya mencari informasi, tetapi ia sekaligus juga
ingin mendapatkan apa yang disebut sebagai inforainment— kombinasi
information dan hiburan atau entertainment. Singkatnya, lebih dari
sekadar informasi, mereka sebenarnya ingin hiburan.

Tak heran, disadari atau tidak, tak jarang pula media me(re)
konstruksi fakta-fakta sosial seperti konflik, kerusuhan, kekerasan, atau
demonstrasi menjadi wacana dan teks media yang lebih menonjolkan
nuansa hiburan daripada informasinya. Bukankah tak jarang kita
melihat seorang reporter berparas cantik, berbusana necis di televisi
bisa berkomentar dengan ceria saat mereka melaporkan pandangan
mata tentang konflik dan kerusuhan yang menelan korban harta benda

“Panik Media"dan ... 249

buku ini tidak diperjualbeikan



dan nyawa manusia persis seperti mereka menyiarkan pertandingan
olahraga, pentas musik, atau acara hura-hura lainnya.

Inilah ironi industri berita infotainment dalam kebudayaan pop
Indonesia. Ia membuat seorang reporter atau pembawa acara harus
menyajikan fakta sosial dalam industri berita tentang kegenitan seorang
penyanyi dangdut, kebiadaban seorang pembunuh, kebrutalan pelaku
kerusuhan sosial, tetap dalam bingkai paket hiburan yang enak untuk
ditonton. Maka dalam kebudayaan pop rasa empati sering dikalahkan
oleh gemerlap cahaya lampu kamera atau pesona pembawa acara yang
harus selalu tampil trendi di hadapan pemirsanya. la membuat figur
lebih penting daripada isu, kontroversi lebih penting daripada substansi.

Singkatnya, informasi yang pada mulanya lebih berbobot teror
atau horor pun justru bisa berubah menjadi hiburan tentang horor.
Bahkan tak jarang semua berita itu bercampur aduk dalam kombinasi
“hiburan yang menjadi horor” dan “horor yang menjadi hiburan”™—
sebuah Horrortainment, kombinasi antara informasi bernuansa horor
dan teror dengan hiburan (entertainment).

Lebih dari itu, yang kurang disadari, di satu pihak, pers bisa
mengangkat fakta sosial yang menjadi “hiburan” bagi suatu ke lompok/
golongan/agama/etnis tertentu, tetapi di lain pihak, ia justru menjadi
semacam “horor” atau “teror” yang mungkin bisa mengendapkan rasa
permusuhan dan kebencian bagi kelompok/golongan/agama/suku
yang lain.

Tak heran kalau ada orang yang mempertanyakan mengapa
ada media yang justru lebih suka membakar permusuhan daripada
membantu mendinginkan situasi. Media yang menjadikan krisis sebagai
tontonan—untuk meminjam istilah dari Peter A. Bruck (1992) dalam
Crisis as Spectacle: Tabloid News and the Politics of Outrage—biasanya
akan mencari celah untuk melakukan politik sensasi dan dramatisasi
dalam mengemas fakta sosial.

Apalagi di tengah kehausan masyarakat untuk mengetahui
peristiwa-peristiwa sosial politik yang sedang berlangsung, selalu ada
godaan untuk menggali fakta sosial yang dianggap paling eksklusif
untuk memikat perhatian khalayak maka sebagai capitalist enterprises,
media senantiasa akan memanfaatkan setiap celah dan peluang yang

250 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



ada untuk mengangkat kejadian terkini ke ruang publik sebagai
komoditas berita. Di sini bertemu dua kepentingan, yakni kepentingan
media untuk meraih keuntungan dengan kepentingan khalayak untuk
memperoleh informasi dan hiburan.

Ketika isu-isu seputar disintegrasi, konflik, kekerasan, kerusuhan,
dan demonstrasi dianggap sebagai isu yang “seksi’, media berlomba
memburu informasi yang dianggap paling eksklusif. Baik dengan cara
terjun langsung ke lapangan maupun dengan hanya menurunkan
pernyataan dari sumber kedua, seperti lewat komentar peneliti atau
komentator politik yang kini marak bermunculan, seperti jamur di
musim hujan maka tak jarang pula krisis pun terkontaminasi dalam
wacana simpang siur yang dipertontonkan dalam acara zalk show
yang lebih mengumbar emosi primordialisme dan sektarianisme
narasumbernya, daripada pendidikan politik lewat debat publik yang
lebih argumentatif dan santun dari para partisipan atau pemirsa.

Padahal, di lapangan nyata kehidupan kebangsaan, pertikaian
antaretnik atau antaragama dan konflik horizontal lainnya tak ubahnya
seperti “bom waktu” yang sewaktu-waktu bisa meledak di mana saja dan
kapan saja (Sihbudi, 2001). Bukankah belum hilang dalam ingatan kita
pembantaian di Sambas, peperangan di Maluku, Papua, Timor Leste,
pergolakan di Aceh, dan berbagai kasus sporadis lainnya. Salah satu
contoh adalah kasus kerusuhan Sampit dan Palangkaraya yang dalam
sepekan telah merenggut sekitar 469 nyawa secara sia-sia. Kerusuhan
tersebut kian menambah daftar panjang kelamnya negeri ini.

Kita sudah sering menyaksikan perang, krisis, dan bencana hadir
menjadi tontonan dalam ruang keluarga sehingga berubah menjadi
“tontonan krisis”. Kini bahkan tontonan krisis itu sudah ada dalam
genggaman layar gawai kita. Dalam budaya tayangan di mana krisis
begitu melimpah ruah sebagai visualisasi kekerasan, kita melihat sebagai
“kepanikan media” dalam menayangkan krisis dan “kepanikan warga”
dalam menyikapi krisis.

Dalam memasuki situasi budaya tontonan demikian, sebagai
warga bangsa kita membutuhkan iklim pembelajaran bagaimana agar
pertikaian dan konflik yang pernah terjadi tidak membawa ongkos
kemanusiaan. Dalam pendidikan kewargaan perlu ditumbuhkan

“Panik Media"dan ... 251

buku ini tidak diperjualbeikan



sejak dini kesadaran untuk menghayati dan menanamkan bagaimana
hikmah hidup dalam semangat multikultur—kaya dalam etnis, agama,
golongan, dan termasuk kaya dalam wacana yang dengan itu pula
media hidup dan menghidupi denyut nadi peradaban wacana bangsa
muldkultur ini.

252 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAGIAN IV:
PERANG BUDAYA CITRA
DI RUANG PUBLIK

253



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB XVI

Citra Perempuan sebagai
Konstruksi Budaya Media

“Perempuan tidak hanya melihat diri mereka sebagaimana pria
melihat mereka, tetapi didorong untuk menikmati seksualitas
mereka melalui mata pria.”

(Janice Whinship)

Petikan di atas dinukil dari analisis Janice Whinship (1980), dalam
karyanya Sexuality for Sale, ketika dia membongkar relasi-relasi
ideologi gender dan kapitalisme di balik penggambaran dan pencitraan
perempuan dalam iklan di majalah-majalah perempuan. Pernyataan
di atas sesungguhnya tidak hanya pas untuk melihat fenomena citra
perempuan seperti yang banyak terpajang dalam iklan, tetapi juga bisa
memberikan landasan untuk menjelaskan representasi perempuan
dalam media umumnya.

Bukankah saat ini setiap hari kita dibombardir oleh citra-citra
“perempuan ideal” yang dikonstruksi melalui dan oleh media? Citra-
citra ideal seperti bagaimana seorang perempuan harus selalu tetap
tampil mempesona adalah tema sentral iklan media populer dan
terutama media perempuan akhir-akhir ini.

255



A. Citra Perempuan Ideal

Citra perempuan—dalam majalah dan surat kabar, di televisi dan
billboard, juga di Internet—sesungguhnya berfungsi, sebagaimana
dinyatakan oleh Karen Johnson dan Tom Ferguson (1999), dalam karya
mereka, Thrusting Ourselves: The Sourcebook on Psychology for Women,
sebagai “cermin wanita” (women’s mirror). “Cermin” itu tidak dengan
sendirinya menggambarkan kealamian dan keautentikan dunia wanita,
karena tak jarang cerminan itu malahan mempromosikan standar
kehidupan yang tidak realistis, alias impian atau ilusi belaka.

Namun, standar kehidupan yang tidak realistis—dan tidak
jarang tidak mungkin digapai itu—justru menyebabkan tidak sedikit
perempuan merasa cemas. Tidak sedikit perempuan modern yang
mengidap penyakit gaya hidup seperti sindrom Anorexia Nervosa,
gangguan makan (eating disorder) disebabkan oleh kecemasan
berlebihan terhadap peningkatan berat badan karena pencitraan diri
yang menyimpang dan tidak sehat sehingga kehilangan nafsu makan
yang membahayakan fisik dan mental.

Citra-citra ideal yang terus-menerus dikonstruksi dan ditanamkan
serta disosialisasikan lewat/oleh media ini perlahan tetapi pasti
berubah menjadi standar budaya mengenai kecantikan perempuan
yang mengendap dalam kesadaran sebagian, untuk tidak mengatakan
sebagian besar, perempuan. Standar inilah yang kemudian menggiring
perempuan ke perburuan kecantikan yang tanpa akhir dalam siklus
pencarian kepuasan, yang sebenarnya hanya menceburkan diri mereka
ke dalam penjara baru kesepian dan alienasi yang dalam.

Hal inilah yang pada gilirannya telah membawa kepada
ketersiksaan batin perempuan, terutama kalau mereka tidak berhasil
memenuhi standar ukuran tubuh ideal, standar wajah ideal, standar
kecantikan ideal, atau standar kepribadian ideal sebagaimana yang
dikonstruksi dan diinjeksikan oleh dan lewat media ke dalam rahim
kesadaran perempuan modern.

Tak heran, dengan munculnya kesepian di tengah hiruk-pikuk
budaya massa, bujuk rayu komoditas terus menggiring perempuan-
perempuan yang merasa tidak memenuhi standar budaya kecantikan

256 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



yang ideal ini kemudian lari ke sesuatu yang bisa dijadikan panacea
atau obat mujarab. Oleh karena itu, tidak sedikit perempuan yang lari
ke silikon setelah merasa tidak puas dengan ukuran payudara yang
diidealkan oleh model-model perempuan bertampang komersial yang
sering menghiasi media-media populer. Tidak sedikit pula yang memoles
diri dengan obat-obatan atau cream tertentu untuk memelihara kulit,
wajah, atau bagian tubuh tertentu agar tetap menggairahkan dan
memesona di pentas media.

Tak perlu heran jika kemudian industri kosmetika dan bisnis
kecantikan, serta perawatan tubuh telah menjadi bisnis besar. Belum
pernah dalam sejarah betapa urusan kuku, alis, bulu, bibir, dan betis
telah menjadi topik seminar yang dihadiri begitu banyak orang. Belum
pernah dalam sejarah urusan libido, nafsu, dan bahkan kepuasan seks
menjadi bahan perbincangan dan #lk show di media seperti marak
akhir-akhir ini. Media mengkonstruksi kriteria-kriteria ideal mengenai
tubuh, kecantikan, penampilan-diri, dan kepribadian yang berkiblat
pada ideologi pasar kapitalis.

Konsultasi seks di media cetak, radio, televisi, digital, serta
seminar seks menjamur bahkan menjadi bisnis besar yang mengangkat
popularitas para seksolog dan artis-artis yang dikategorikan sebagai
boom sex untuk berkhotbah tentang pemicu hasrat seksual dan cara
praktis dan cesplang dalam memuaskan pasangan Anda.

Bahasa-bahasa vulgar dan erotis dalam konsultasi seks di media
menjadi semacam humor dan satire dalam masyarakat yang kini sedang
memuja “ideologi di bawah pusar” (Ibrahim, 1997), yang memandang
seolah-olah kehidupan perkawinan itu hanya perkara onderdil seks
yang harus dipicu dengan peningkatan ukuran bagian-bagian tubuh
yang dinilai vital dengan bantuan krim atau obat kuat. Pandangan
yang instrumentalistik mengenai seks dan hubungan pasangan telah
memerosotkan makna pemuasan psikologis dan hakikat cinta ke dalam
pemuasan biologis semata. Bahkan, seni mencinta telah dikudeta oleh
pemahaman terhadap seni dan trik dalam bermain-main dengan seks.

Pada saat yang bersamaan, industri mode dan perkara bagaimana
cara berpenampilan juga kian menjamur bersamaan dengan kehausan
orang akan budaya citra diri yang saat ini sudah mulai bergeser secara

Citra Perempuan sebagai ... 257

buku ini tidak diperjualbeikan



mendasar kepada tubuh. Sebuah cermin ideologi kebertubuhan atau
budaya pemujaan tubuh (fezishism of body). Padahal, sebagaimana
dinyatakan oleh Johnson dan Ferguson (1990), “Perempuan perlu
belajar untuk menerima ukuran tubuh mereka yang normal untuk
melawan citra ideal perempuan langsing yang dipromosikan oleh media
dan kebudayaan kita.”

Oleh karena itulah, sesungguhnya pergeseran citra perempuan
ideal yang terus-menerus dibombardirkan lewat media perlu dipahami
sebagai bagian signifikan dari pengukuhan ideologi gender dan
kapitalisme yang menjadikan wanita sebagai objek dan sekaligus
komoditas (Illich, 1998). Kenyataan ini yang sesungguhnya telah
berperan dalam menciptakan “kekerasan” berwajah baru terhadap
perempuan yang kini sedang beroperasi di balik kapitalisme media.

B. “Kekerasan Domestik” dan “Kekerasan Simbolik”

Sementara itu, di dalam ruang publik (public sphere), kekerasan fisik
dan psikologis terhadap wanita hingga kini juga masih mewarnai
kehidupan karena relasi gender yang timpang (Abdullah, 1997).
Kekerasan ini, misalnya, tampak dalam bentuk-bentuk tindakan dan
wacana pelecehan, perkosaan, penodaan, aneka perundungan terhadap
perempuan bahkan di tempat-tempat umum yang terbuka.

Namun, kini kekerasan fisik (physical violence) di dalam rumah
tangga tampak telah diperkukuh lagi dengan kekerasan simbolik
(symbolic violence) yang berlangsung di ruang publik. Kekerasan
simbolik menemukan tempat yang paling subur dalam media, sebab
media memungkinkan terjadinya berbagai corak kekerasan “tak tampak
tetapi terasa’ (seperti distorsi, pelencengan, pemalsuan, plesetan,
termasuk perundungan simbolik).

Kini, kita bisa mengenali aneka corak kekerasan simbolik yang
muncul dalam bentuk penggunaan bahasa dan foto atau gambar yang
muncul baik di media arus-utama (cetak maupun elektronik) maupun
di media sosial yang memosisikan wanita dalam stereotipe body and
beauty, not brain. Tak jarang kita menemukan dalam media massa cetak
dan elektronik bahasa atau gambar yang secara ideologis mengandung
makna yang merendahkan, menghakimi, dan bahkan menghina.

258 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Bukan mustahil, seorang bajingan yang jelas-jelas telah
“memerkosa” perempuan (yang dianggap terlalu merangsang dan
menggiurkan), diberitakan di media sebagai “menggagahi”. Bagaimana
mungkin kejahatan dibilang kegagahan, dan kebejatan dibilang
keperkasaan atau kejantanan? Di sini jelas penggunaan bahasa telah
mendistorsi dan memanipulasi kenyataan kekerasan.

Bahasa-bahasa yang merendahkan derajat perempuan juga masih
begitu sering kita temukan dalam pemberitaan mengenai korban
pembunuhan yang disertai perkosaan. Pasti yang akan ditonjolkan
media adalah bagian-bagian tubuh perempuan secara perinci, seakan-
akan tubuh korban sebagai “barang seni” yang harus dideskripsikan atau
disorot tanpa rasa empati terhadap saudara korban atau perempuan lain.
Selain itu, yang juga sering dilupakan adalah kekerasan simbolik yang
berdampak psikologis terhadap perempuan dalam bentuk penggunaan
kata-kata kasar dan hardikan yang bisa kita temukan dalam berbagai
kesempatan.

Dalam studi komunikasi politik, bahasa dianggap sebagai senjata
yang ampuh dalam percaturan kekuasaan politik tingkat tinggi
(Anderson, 1990; Latif & Ibrahim, 1996). Bahasa adalah kekuatan
dalam perang dan damai. Ja menjadi ajang pergulatan cinta dan dusta.
Ia menjadi ranah pertentangan, trik, dan intrik. Bahasa adalah pemicu
sekaligus penengah, penjara sekaligus jalan tengah, racun sekaligus
obat; demikianlah kalau bahasa kita maknai dalam pengertian ideologis
seperti diuraikan oleh Terry Eagleton (1991), dalam What is Ideology.

Dalam konteks ini, kita bisa membongkar berbagai bahasa di
media yang menampilkan perempuan dalam cermin dan citra yang
tak jarang telah terdistorsi. Pada gilirannya, bahasa (dalam corak huruf
dan gambar) telah ikut mengkonstruksi perempuan dalam posisi
sebagai “warganegara kelas dua” (the second-class citizen) kalau kita
menggunakan istilah Haig A. Bosmajian (1989), dalam 7he Language
of Oppression sehingga perempuan benar-benar menjadi warga kelas
dua—menggunakan istilah yang digunakan Simone de Beauvoir— 7e
Second Sex.

Ada lagi corak kekerasan lain yang lebih terlihat halus, yakni
kekerasan simbolik dalam bentuk pemajangan atau display tubuh

Citra Perempuan sebagai ... 259

buku ini tidak diperjualbeikan



perempuan sebagai objek tontonan untuk memenuhi hasrat laki-laki
dan sebagai objek imajinasi serta fantasi seksual laki-laki, atau apa yang
disebut oleh Laura Mulvey (1974), dalam artikelnya yang terkenal
Visual Pleasure and Narrative Cinema. sebagai objek “tatapan dan
kenikmatan pria” atau sebagai objek “sensual pleasure” laki-laki.

Sementara itu, kita juga menyaksikan kebangkitan kembali
sensualisme dan erotisme media digital sebagai kiblat pendukung
“jurnalisme lheer” yang tidak lagi menjadikan seks sebagai bumbu
penyedap, tetapi malah sudah sebagai menu utama. Media jenis ini
menjadi ajang display perempuan yang suka “bupati” (buka paha tinggi-
tinggi) dan menyediakan ruang publik bagi wanita-wanita bertampang
komersial untuk menangguk hidup di pentas etalase kebudayaan pop
dengan memamerkan bagian-bagian “sekwilda” (sekitar wilayah dada).

C. Wacana Kecantikan sebagai Konstruksi Pasar

Barangkali, tak heran kalau “perempuan media”, yakni para perempuan
yang sering tampil di media-media populer, seperti di Majalah Popular
atau Matra (dulu), atau di beberapa situs Internet (kini) untuk hanya
menyebut beberapa di antaranya, juga sadar atau tidak, telah rela
menempatkan dirinya sebagai objek tatapan pria (male gaze). Dengan
kecantikan paras dan keindahan tubuh sebagai modal untuk tampil
di sampul atau halaman media atau di laman digital, tak heran, tidak
sedikit para artis dan model (seperti di Barat) yang berkata dengan
sinis kepada orang yang mengkritiknya, “Don’t hate me because I am
beautiful” (‘Jangan benci gue sebab gue kece’). %

Begitupun wanita-wanita bertampang komersial yang banyak
menghiasi sampul muka majalah atau sebagian besar laman digital
yang seronok. Perempuan-perempuan dalam media yang bertampang
komersial itu, sadar atau tidak, justru telah “merelakan” dirinya menjadi
bagian dari korban kekerasan simbolik. Karena, bukankah mereka
berpose sedemikian rupa di media juga adalah untuk memenuhi

#  Saya mengadaptasi pernyataan “Don’t Hate Me Because I Am Beautiful” ini dari
para foto model Barat yang sering tampil di media, terutama para “perempuan
bertampang komersial” yang wajahnya sering muncul sebagai bintang iklan.

260 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



kepentingan kapital media yang dikuasai oleh segelintir orang? Bahkan,
pose-pose yang sensual itu juga dibuat untuk memenuhi “sensual

pleasure” khalayak laki-laki.

Rupanya, kebebasan media dalam memuat berbagai informasi seks
secara terbuka dan gambar atau pose perempuan yang menantang itu
sesungguhnya hanya mencerminkan bahwa kebebasan pers juga telah
dimanfaatkan oleh sebagian pengelola media untuk mengeksploitasi
perempuan menjadi bagian dari industrialisasi syahwat demi memenuhi
hasrat libido masyarakat yang memuja ideologi di bawah pusar, pada
gilirannya mengkonstruksi hasrat demi keuntungan kapital itu sendiri
(Piliang, 1996).

Lebih dari itu, kini berbagai corak kekerasan simbolik itu telah
masuk dan melakukan invasi ke dalam ruang keluarga lewat iklan dan
berbagai mata acara di televisi. Selain itu, ia juga menyelinap masuk
lewat kaset-kaset video, VCD, dan internet. Kekerasan simbolik
terhadap perempuan (dan juga anak-anak) kini bahkan dipertontonkan
menjadi santapan pagi dan pengisi waktu senggang di kala kita sedang
melepas lelah di malam hari setelah seharian kerja.

Barangkali benar, “mistik feminin” sebagaimana yang dimaksudkan
Betty Friedan (1963), dalam karyanya, Feminine Mystique, saat ini
telah mengalami pergeseran yang radikal. Terutama ketika “mistik” itu
telah kehilangan auranya, karena urusan kecantikan dan pemeliharaan
tubuh telah menjadi industri. Sementara kecantikan adalah bagian dari
konstruksi pasar sehingga industri kecantikan dan perawatan tubuh
adalah sebuah big business.

Jangan heran pula, kalau wacana kecantikan seperti ini akan
mewarnai era baru “seksploitasi media”. Apalagi kini para protagonis
dalam kebudayaan pop telah mulai—dan tampaknya berhasil—
memadukan dua dunia yang semula sangat diametral (bertentangan)—
yang sakral dengan yang profan—dengan media sebagai agennya.
Di media mereka tidak hanya mempertontonkan mistifikasi tubuh
secara telanjang dan vulgar, tetapi mereka juga memadukan kekuatan
kesakralan dan spiritualitas tubuh itu dengan keprofanan dan kebanalan
budaya pop.

Citra Perempuan sebagai ... 261

buku ini tidak diperjualbeikan



Tak heran kalau tidak sedikit artis yang memilih untuk tampil
sensual, sekaligus terlihat saleh. Tampil erotis, sekaligus spiritual. Biar
suka diskotek, asal terlihat suka sembahyang serta dermawan lagi. Semua
campur sari itu sesungguhnya adalah sebuah siasat untuk tetap punya
penggemar dalam perburuan popularitas dan kapital dalam mesin giling
kapitalisme hiburan global. Barangkali inilah sesungguhnya tantangan
spiritualitas yang paling halus yang sedang mengancam keberagamaan
kita di dalam masyarakat yang tampaknya kian hari kian permisif,
serba-boleh, dan mulai merelatifkan nilai-nilai ini.

Bab ini sudah mencoba memaparkan secara khusus bagaimana
penggambaran citra perempuan di media yang tak terlepas dari
konstruksi citra dominan mengenai perempuan yang hidup dalam
budaya sebuah masyarakat. Citra-citra ideal mengenai wajah atau
tubuh perempuan yang cenderung berpusat pada gagasan instrumental
menjadi bagian penting dari rutinitas visual dan tekstual yang terus-
menerus dikonstruksi dan ditanamkan serta disosialisasikan lewat/
oleh/dalam budaya media ini. Dengan cara demikian, perlahan tetapi
pasti penggambaran perempuan berubah menjadi standar budaya yang
dianggap ideal mengenai kecantikan perempuan yang terus mengendap
dalam kesadaran sebagian, untuk tidak mengatakan sebagian besar,
perempuan dan juga laki-laki.

Standar-standar seperti itulah yang kemudian menggiring
perempuan ke perburuan kecantikan dan keidealan tubuh yang tanpa
akhir dalam siklus pencarian kepuasan, kepuasan yang sebenarnya
dibentuk oleh logika pasar dan kapital, yang kemudian hanya
menceburkan diri mereka ke dalam penjara baru: kesepian dan
alienasi yang dalam. Kesepian sebagai bagian dari keterasingan karena
merasa tidak memiliki tubuh dan kecantikan yang diidealkan itu.
Dalam budaya media seperti itu, selain diperlukan sikap kritis kaum
perempuan, juga diperlukan kreativitas jurnalis, khususnya jurnalis
perempuan, terutama dalam upaya untuk memperkaya penggambaran
perempuan dari berbagai sudut schingga keanekaragaman sudut
pandang itu mungkin bisa melawan atau mengimbangi konstrukti
penggambaran yang mungkin sekian lama merendahkan perempuan
dalam ruang publik dan ruang privat.

262 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAB XVII

Media Anak dan
Ancaman “Perang Budaya”

“Warga negara sebagai makhluk politik dengan hak dan
kewajiban yang timbal-balik telah digantikan dengan diri
sebagai konsumen. Pendidikan yang diterima di sekolah (dan
para siswa) telah menjadi ‘produk eceran’.”

(Michael W. Apple)

Demikianlah konstatasi Michael W. Apple®® dalam esainya yang cukup
provokatif, Selling Our Children (1998). Tentu saja, Apple tidak
berbicara tentang Indonesia, ia berbicara tentang dampak teknologi
komunikasi bagi dunia pendidikan di Amerika Serikat. Ia membedah
salah satu saluran pendidikan, dalam hal ini, “Channel One” yang saat
itu dikecamnya sebagai pencipta “khalayak yang terpasung” (captive

“  Apple adalah Profesor Pendidikan di Universitas Wisconsin, Madison, yang
melontarkan kritik yang cukup keras terhadap program televisi “Channel One”.
Sebuah program berita yang diproduksi secara komersial yang kini dipancarkan
ke ribuan sekolah di Amerika Serikat. Lihat Apple, M. W. (1998). Selling Our
children: Channel one and the politics of education. Dalam R. W. McChesney
dkk. (Eds.), Capitalism and the information age: The political economy in the
global communication revolution. Monthly Review Press. Dalam kata-kata Apple,
“The Citizen as a political being with reciprocal rights and duties is replaced
by the self as consumer. Schooling (and students) becomes a ‘retail product’”

(hlm. 146).

buku ini tidak diperjualbeikan

263



audience), yakni sekelompok anak yang mau tak mau harus menonton
apa pun informasi yang dicekokkan kepada mereka. Ia bahkan sampai
pada kesimpulan bahwa “Channel One” adalah kabar buruk (bad
news) bagi dunia pendidikan.

Dalam karyanya yang lain, Cultural Politics and Education (1996),
Apple mengungkapkan bahwa kebebasan dalam demokrasi tidak lagi
didefinisikan sebagai partisipasi dalam membangun kebaikan bersama,
tetapi sebagai hidup dalam sebuah pasar komersial yang tak terkekang
sehingga sistem pendidikan harus terintegrasi ke dalam mekanisme
pasar bebas.

Selling Our Children adalah salah satu dari sekian tulisan yang
bernada kegetiran dan sekaligus kegusaran seorang pemikir budaya di
negara maju menyaksikan transformasi dalam lingkungan pendidikan
yang diakibatkan oleh beroperasinya mekanisme pasar, pada gilirannya
juga berdampak pada dinamika internal kurikulum dan pengajaran,
dan terutama pada eksistensi anak didik itu sendiri. Pasalnya, politik
pendidikan sangat berorientasi pada pasar (baca: komersialisme
pendidikan) yang didukung saluran media elektronik dianggap telah
menjadikan anak didik tak lebih sebagai komoditas. Kini, seperti halnya
semua warga negara yang lain, di dalam “republik media” yang baru ini,
anak-anak diposisikan tak lebih sebagai konsumen (bukan warga), dan
mereka ditempatkan sebagai pembeli (purchaser).

Lantas, bagaimana bagi negara berkembang seperti di Indonesia
menyikapi fenomena transformasi media anak-anak kita akhir-akhir ini
dalam membentuk “lingkungan belajar” bagi anak-anak kita. Tidakkah
globalisasi media dalam wajahnya seperti lewat televisi, kartun, komik,
dunia animasi, dan kini lewat internet sedikit banyak juga akan
berpengaruh bagi pandangan dunia anak-anak kita.

Sinyalemen dari para ahli seperti senada melihat perubahan
radikal “dunia baru” yang dihuni anak-anak kita. Betapa dahsyatnya
perubahan dunia yang akan memengaruhi anak-anak seperti terlukis
dalam pernyataan Direktur International Center for Leadership and
Education, Willard Daggett, yang mengungkapkan: “Dunia yang akan
ditinggali anak-anak kita berubah empat kali lebih cepat daripada
sekolah-sekolah kita.”

264 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Rupanya globalisasi budaya yang disebarkan lewat media telah
berdampak lebih dalam dan radikal bagi media anak-anak. Media
anak-anak di sini bukan hanya dalam pengertian media konvensional—
media cetak dan elektronik—melainkan juga “media bermain”
dan “media belajar” yang menjadi “ruang publik” anak-anak untuk
mengekspresikan dunia anak-anak yang penuh nuansa. Media anak-
anak kini sedang mengalami revolusi baik dalam hal “isi” (content), “tata
letak” (layout) maupu kemasan (package). Lebih dari itu, revolusi itu
bahkan berlangsung dalam “watak” media yang memengaruhi waktu
luang (leisure time) anak-anak terutama ketika media dimanfaatkan
para pemodal demi kepentingan zhe politics of pleasure atau politik
penciptaan kesenangan semata.

Globalisasi ternyata telah menciptakan nuansa tersendiri yang
memengaruhi selera dan gaya hidup anak-anak. Melalui liberalisasi
media yang kian terbuka dan terjangkau (accessible), warga bangsa
menerima berbagai informasi tentang peradaban baru yang datang dari
seluruh penjuru dunia. Padahal, belum semua warga bangsa mampu
menilai sampai di mana kita sebagai bangsa berada. Begitupun banjir
informasi dan budaya baru yang dibawa media tak jarang teramat asing
dari sikap hidup dan pandangan dunia (anak- anak) kita juga telah
hadir begitu cepat pada saat minat baca dan angka melek huruf masih
menjadi problematika besar bangsa kita.

Tak perlu heran komik Crayon Shinchan yang dulu sempat
mengundang banyak protes justru akan lebih menarik minat sebagian
anak dan kawula muda justru ketika kita sebagai orang tua hanya
melakukan imbauan moralistik. Padahal, daripada hanya menerapkan
gaya lama—melarang membaca atau membredel bacaan—akan lebih
produktif kita menyiapkan sebuah generasi pembaca yang kritis sambil
melakukan budaya tanding (counter-culture) lewat penerbitan komik-
komik benuansa lokal yang dikemas dengan perwajahan yang genjreng
tetapi tetap dengan kandungan tema-tema aktual yang imajinatif.

Akan tetapi, yang terjadi justru kini ribuan judul komik dan
animasi asing membanjiri pasar, dan menjadi primadona di antara
banyak animasi dan komik lokal yang juga ditawarkan untuk anak-
anak. Oleh karena itu, suka atau tidak, sadar atau tidak, akhirnya

Media Anak dan ... 265

buku ini tidak diperjualbeikan



selera masyarakat kita dibentuk oleh budaya tontonan asing, pada
saat yang sama juga oleh selera asing. Bahkan, dalam tulisannya yang
cukup menarik, Japan’s Soft Power: Doraemon Goes Overseas, Saya S.
Shiraishi (1997)—seorang kritikus budaya populer—mengungkapkan
bahwa munculnya manga (komik strip) yang sempat merambah dunia
telah memperlihatkan bahwa faktor budaya telah memainkan peran
penting dalam percaturan politik Jepang di dunia (Shiraishi, 1995).
Melalui komik-komiknya, Jepang kini tidak hanya berhasil menambah
keragaman budaya populer masyarakat Asia, yang selama ini memang
lebih didominasi gagasan pandangan hidup Amerika seperti tersalur
lewat produk-produk Hollywood. Namun, di sana sebenarnya sedang
berlangsung hegemoni politik lewat budaya populer yang membuat
perilaku konsumtif dan gaya hidup hedonis menjadi sarana pemasungan
imajinasi anak-anak yang paling meriah dan menggiurkan.

A. Medan Baru “Perang Budaya”

Kini para kritikus komunikasi kontemporer yang menaruh minat
terhadap persoalan budaya melihat sebuah transformasi luar biasa yang
berlangsung dalam masyarakat kontemporer. Sejak dua dekade terakhir
diyakini bahwa “kita sedang bergerak dari ‘perang dingin’ (cold war)
menuju ‘perang budaya’ (culture war),” demikian kata Danis K. Davis
& James Jasinski (1993) dalam esainya, Beyond Culture Wars. Saat itu
asumsi-asumsi yang mendasar mengenai diri (#be self) dan dunia sosial
kita sedang mengalami tantangan di mana-mana. Nilai-nilai dan norma-
norma yang dijunjung tinggi sedang mengalami erosi dan kepercayaan
kaum puritan sedang digerogoti dari berbagai penjuru. Orang-orang
memang merayakan perbedaan, pluralisme, atau kemajemukan, tetapi
anarki dan kekerasan menjadi wajah yang menghiasi pergantian abad
ini.

Media di sini menjadi entitas tersendiri yang berperan sebagai
medan pertarungan wacana dan budaya antarberbagai kekuatan yang
bermain di baliknya. 7he invisible hand yang ada di balik media— dalam
hal ini pemilik modal—tetap menjadi bagian penting yang menentukan
ideologi media yang menciptakan kerangka (frame) pemberitaan.
Budaya media anak-anak yang berkembang pun sebenarnya merupakan

266 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



suatu konstruksi sosial dari kekuatan-kekuatan global yang memiliki
sumber daya dan modal yang besar.

Memang kita menyadari bahwa melalui media kita bisa dengan
mudah dan seketika bersentuhan dengan budaya baru dari negara
lain. Kemudian, dari budaya media yang setiap hari kita serap itu
muncul kesadaran tentang adanya persamaan atau perbedaan antara
budaya asing dan budaya kita sendiri. Di sinilah media tampil sebagai
institusi yang penting bagi pembentuk kesadaran dan menentukan
persepsi orang terhadap dunia dan masyarakat mereka dibandingkan
masyarakat lain.

Dalam bukunya, Anak-anak dan Televisi, Milton Chen (1996)
mengatakan bahwa tidak banyak hal lain dalam kebudayaan kita yang
mampu menandingi kemampuan televisi untuk menyentuh anak-anak
dan memengaruhi cara berpikir dan berperilaku mereka. Memang,
di layar televisi, anak adalah modal, investasi, konsumen, dan sasaran
berondongan iklan dan korban paling polos dari bujuk rayu para
pemasar. Betapa sering kita melihat figur anak yang polos dieksploitasi
untuk meneror nurani konsumtif orang tua.

Melalui media, budaya ditanamkan secara halus dan terkadang
sulit dipahami dan sikap hidup baru. Sering kali anak-anak dan kawula
muda disuguhi tontonan di televisi atau dicekoki bacaan di media-
media populer sedemikian rupa supaya mereka tampil trendi dan sexy
dengan meniru habis-habisan gaya hidup dan sesuatu yang berbau
asing. Betapa, misalnya, fenomena ini bisa dilihat di kalangan sebagian
masyarakat yang mulai gengsi memakai sesuatu yang berbau lokal.

Media dalam hal ini berfungsi sebagai sumber rujukan dan wahana
peniruan bagi anak-anak yang langsung atau tidak menjadikan mereka
sebagai konsumen media. Baik anak-anak penonton (televisi, iklan,
VCD, Internet), anak-anak pendengar (radio, tape), anak anak pembaca
(koran, majalah, buku komik), atau anak-anak pemain (PlayStation,
robot-robotan, boneka, atau aneka permainan anak lainnya), sadar
atau tidak, di dalamnya sebenarnya sedang ditanamkan adanya budaya
baru yang dikonstruksi oleh pasar (market ideology) yang menempatkan
anak-anak tidak lebih sebagai konsumen, pengguna, atau pemakai
sebuah “media anak-anak” yang telah dikomoditaskan.

Media Anak dan ... 267

buku ini tidak diperjualbeikan



Lalu, kalau spektrum pengamatan itu diperluas untuk memotret
transformasi “ruang publik” anak-anak, kita akan melihat betapa banyak
hal yang berhubungan dengan dunia anak-anak kini sudah berubah
dan dibengkokkan. Dan, betapa sulit kita mengelak dari perubahan
itu. Lantas, apakah perubahan itu telah memberikan kebaikan bagi
“dunia anak-anak” atau “anak-anak dunia”? Pertanyaan ini membawa
kita kepada isu komodifikasi dunia anak-anak. Anak anak kini hidup
di dalam wilayah perang media. Ketika media dan iklan berperang
memperebutkan khalayak sasaran, anak-anak adalah korban yang
pertama. Mari lihat saat ini program acara atau iklan di televisi yang
menjadikan anak sebagai objek. Tak jarang ada acara atau iklan yang
bahkan sama sekali tak berhubungan dengan kebutuhan atau produk
anak-anak, tetapi anak-anak dimanfaatkan untuk pentas gaya hidup
dan budaya konsumsi.

B. Bujuk-Rayu Komoditas

Kalau sejenak melihat ke belakang dan merenungkan transisi yang
terjadi di negeri ini, betapa ironi dan paradoks begitu sering muncul.
Di bawah Orde Baru Socharto, atas nama ideologi “pembangunan”
(developmentalism), rezim ini telah membangun negeri ini dengan
semerbak kemilau kehidupan kota yang bergaya modern dan berhias
deretan gedung bertingkat. Tak jarang, mereka gusur tanah lapang
untuk diganti dengan bangunan mal atau pusat belanja.

Setelah Soeharto turun, kebiasaan gusur-menggusur kadang-
kadang masih diteruskan oleh rezim selanjutnya. Bahkan kebiasaan
membangun mal juga dikembangkan oleh sejumlah gubernur di
beberapa provinsi untuk mengejar pemasukan sebesar-besarnya. Jarang
sekali kita melihat pemimpin kita yang terlalu mempedulikan adanya
ruang publik dalam arti ruang terbuka untuk umum yang nyaman
dan cuma-cuma untuk anak-anak bermain, bersepeda, atau sekadar
lari-lari kecil menunggu matahari tenggelam atau mengisi waktu libur.
Semuanya kini terobsesi dengan “mall culture” (budaya mal). Nyaris
semua ruang publik telah terkomodifikasi. Hampir tak ada tempat bagi
pejalan kaki dan pengguna sepeda (terutama anak-anak). Jalan macet,

268 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



trotoar sempit, fasilitas publik amburadul, dan yang tersisa tinggal
sedikit ruang publik yang bisa dinikmati dengan nyaman.

Dengan cara-cara yang terkadang menyayat hati mereka singkirkan
ruang terbuka untuk anak-anak bermain. Padahal kita tahu bermain
bagi anak-anak sudah semacam fitrah. Tetapi, kini ruang publik
tempat anak-anak mengekspresikan fitrah kekanak-kanakannya itu
justru sedang terancam dalam berbagai sisi. Dengan rasa romantisme
yang dalam kita tangisi hilangnya permainan tradisional anak-anak.
Di mana dulu petak umpet, boneka dari batang rumput, kuda dari
pelepah pisang, atau anak-anak perempuan yang bermain masak-
masakan dengan peralatan amat sederhana dari batok kelapa dengan
memanfaatkan tanaman hias di sekeliling pekarangan rumah?

Padahal kita sudah sering diingatkan oleh sejumlah ilmuwan bahwa
bagi anak-anak bermain itu berhubungan erat dengan pembentukan
imajinasi dan daya khayal. Sigmund Freud, misalnya, pernah
mengajukan pertanyaan, “Apakah kita harus mencari jejak pertama
pada kegiatan daya khayal dalam masa anak-anak?” Apakah jawab
psiko-analis yang terkemuka ini? Menurut Sigmund Freud (2000),

Pekerjaan yang paling disukai dan paling digeluti anak-anak
adalah bermain. Bukankah kita dapat mengatakan bahwa
setiap anak yang bermain berlaku seperti pengarang kreatif dan
bahwa dia menciptakan dunia tersendiri, atau lebih tepat, dia
mengatur kembali hal dalam dunianya secara baru sesukanya?
(Freud, 2000: 76).

Dalam pandangan Freud, salah kalau kita mengira bahwa saat
mereka bermain anak-anak tidak serius menghadapi dunianya.
Sebaliknya, mereka sangat serius dalam permainannya dan mereka
mencurahkan banyak emosi di dalamnya. Tetapi meskipun tumpahan
emosi mereka salurkan ke dalam dunia permainannya, anak-anak itu
tetap dapat membedakannya dengan baik dari kenyataan; dan mereka
suka menghubungkan hal dan keadaan ciptaannya kepada apa yang
jelas terlihat dan tersentuh dalam dunia nyata. “Permainan seorang
anak ditentukan oleh keinginannya: atau oleh satu keinginan—yaitu
keinginan untuk menjadi besar dan dewasa, dan dalam permainannya

Media Anak dan ... 269

buku ini tidak diperjualbeikan



dia meniru apa yang dia tahu tentang dunia orang dewasa,” demikian
ungkap psikoanalis Sigmund Freud yang pendapatnya banyak dikutip
(Freud, 2000: 78).

Ketika media tradisional anak-anak sedang terancam, yang kita
khawatirkan bukan hanya terkomodifikasinya ruang publik demi
keuntungan komersial sesaat. Tetapi juga, pada dampak psikologisnya
karena saat itu yang terancam adalah dunia imajinasi anak-anak itu
sendiri. Yakni sebuah ruang kehidupan alami yang bisa menjadi wadah
subur bagi mekarnya kreativitas anak justru sedang digerus demi
keuntungan ekonomi sesaat.

Anehnya sering kali justru atas nama kemajuan kita rela mengganti
media tradisional anak-anak dengan media permainan dari bahan
plastik dan sintetis seperti robot-robotan, boneka centil dari seberang
lautan, hingga dunia animasi yang gemerlap dengan dukungan
teknologi komputer seperti PlayStation. Kita singkirkan dunia anak-
anak yang alami (rea/ world) dan kita ganti semua itu dengan perayaan
dunia simbolik (symbolic world) sehingga anak-anak hidup dalam

“pulau fantasi” yang semu hasil konstruksi teknologi digital.

Roland Barthes, seorang kritikus budaya Prancis dan ahli dunia
tanda dan simbol, pernah menulis esai pendek mengenai mainan
anak-anak berjudul Toys (Barthes, 1957/1972; Reynolds, 1994).
Ia menyadarkan kita bahwa ruang dan waktu anak-anak senantiasa
dibangun dalam perpspektif orang dewasa. Anak-anak diperlakukan
seolah-olah foro-copy orang dewasa. Lihatlah perabot mainan mereka.
Semuanya hanya mewakili impian orang dewasa. Di balik permainan
anak-anak, mulai dari miniatur boneka, mobil, tentara, senapan, secara
semiotik di situ kita melihat sesungguhnya ada ambisi orang dewasa:
ada kekerasan, perang, politik, dan birokrasi. Dalam tatapan Barthes,
anak-anak sesungguhnya tak lebih sebagai pengguna komoditas benda
mainan orang dewasa. Singkatnya, anak-anak hanya menjadi pemakai,
bukan pencipta. Konsumen, bukan produsen.

C. Teror Konsumsi

Perubahan linkungan budaya yang cepat itu pun membuat dunia
anak semakin sulit menghindar dari logika pasar kapitalisme. Kini kita

270 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



melihat lahirnya anak-anak yang dibesarkan di balik “teror konsumsi”.
Dunia anak kian terkontaminasi karena bujuk rayu iklan yang
menawarkan tumpukan barang untuk konsumsi yang seolah tanpa
batas. Tak terhitung betapa banyak iklan di televisi atau media sosial
yang menjadikan anak-anak sebagai model bagi iming-iming keluarga
bahagia, sehat dan sejahtera, dengan dukungan gemerlap teknologi
visual yang menyihir. Tklan dan anak-anak tampak semakin menjadi
dunia yang tak terpisahkan.

Anak-anak kian terpolusi oleh “limbah budaya” yang terus mengalir
lewat teknologi komunikasi (iklan, televisi, VCD, video-game, dan lain-
lain), tak jarang hanya mempertontonkan “hiburan sampah”—seperti
tayangan opera-sabun/sinetron di televisi kita akhir-akhir ini—yang
mungkin tak begitu banyak menawarkan apa-apa selain impian gaya
dan kemewahan hidup. Alih-alih harapan untuk menjadikannya sebagai
hiburan yang punya misi transformatif dan pencerahan budaya, semua
itu malah hanya cermin kebanalan atau kedangkalan hiburan budaya
massa kita. Serbuan “hiburan komoditas” dan “komoditas hiburan” itu
pada gilirannya tak lebih dari proses pemiskinan imajinasi anak-anak.

Belum pernah dalam sejarah, kita melihat kegenitan dalam
kebudayaan massa kita, seperti fenomena yang mulai marak di akhir
1990-an, betapa iklan shampo untuk remaja-pria dan anak-anak
begitu gencar di televisi. Rupanya budaya pemeliharaan tubuh dan
penampilan diri bukan lagi milik istimewa remaja-putri atau orang
dewasa untuk tampil ke pesta atau acara resmi. Tetapi, ia juga telah
menjadi gaya hidup untuk tampil menjadi bagian dari pemuja budaya
konsumsi. Untuk itu, di rumah—atas nama sayang anak—kita penuhi
rengekan anak-anak dengan berlimpah barang kebutuhan atas nama
ideologi sok gengsi. Sehingga kita lupa bahwa cinta dan kebaikan dalam
asuhan tak kan mungkin bisa dikalkulasi dengan materi, konsumsi atau
komoditas.

Akhirnya memang suara anak-anak di media saat ini masih saja
belum jauh beranjak dari pekikan “iklan anak” yang memaksa orang
tua untuk harus selalu siap memenuhi kebutuhannya. Sementara suara
anak-anak yang hidupnya terpinggirkan nyaris tak mendapat porsi yang
menggembirakan di panggung pemberitaan media yang kian bertumpu

Media Anak dan ... 271

buku ini tidak diperjualbeikan



pada paradigma bahwa berita adalah komoditas. Tak heran, menurut
Maria Hartiningsih (1999), salah seorang jurnalis yang amat hirau
dengan nasib anak-anak, kalau kemudian, “Orang hanya diingatkan
ketika beberapa kasus yang melibatkan anak sebagai korban terungkap
dan disebarkan media massa”.

D. Krisis Keteladanan

Cara belajar anak-anak pertama adalah dengan meniru. Bukankah
para ahli mengatakan bahwa anak-anak kita mendapatkan 90 persen
perilaku dan nilai mereka dari kita. “What they see is what they do,”
demikian kata para psikolog perkembangan anak. Cetak-biru (&/ue-
print) anak-anak untuk menjadi manusia di planet bumi ini berasal
dari orang tua mereka. Anak-anak akan menyerap perilaku, sikap, dan
bahasa setiap saat dalam hidup mereka. Orang tua senantiasa menjadi
teladan bagi mereka. Keteladanan adalah salah satu sarana mengasuh
anak terpenting namun sederhana, yang bisa digunakan orang tua.
Karena itu, “Jika di rumah tidak ada teladan dan respons positif, anak-
anak kita pasti mencari teladan di sekolah, di televisi, atau di jalanan,”
demikian kata Steven W. Fannoy (2001).

Lalu, bagaimana kalau di sekolah, di televisi, atau di masyarakat
juga tak ada figur yang bisa dijadikan teladan? Kemana anak-anak akan
merujukkan tindakannya? Dan, anak-anak seperti apa yang bakal lahir
kalau mereka dibesarkan tanpa panutan atau sandaran nilai dan moral
dalam kehidupan yang keras ini? Kini, banyak pakar berbicara tentang
“krisis kebudayaan” (cultural crisis), ketika muncul kesenjangan yang
lebar antara kata dan tindakan. Betapa ironis, ketika apa yang disebut
“figur publik” (YouTuber, Selebgram, atau apalagi istilahnya di zaman
digital) bermunculan bagai jamur di musim hujan, tetapi dengan berat
hati kita katakan betapa masih sering kita melihat pernyataan mereka
tak jarang bertolak belakang dengan perilaku mereka. Cobalah lihat
komentar elit politik dan bintang digital kita akhir ini. Tak heran, kalau
para pemikir sosial dan budaya menyebut bahwa kita sedang mengalami
“krisis keteladanan” (Latif, 2014). Bukankah anak-anak muda sekarang
kehilangan “exemplary centre”, karena hampir tak ada tokoh atau figur
yang bisa dijadikan panutan contoh atau teladan dalam bertindak dan

272 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



berperilaku. Tak heran pula kalau kita juga mengalami krisis yang
sering disebut sebagai “generation gap”, kesenjangan antargenerasi yang
kian lebar. Inilah sesunguhnya yang menjadi penyebab hilangnya rasa
hormat dan saling-percaya di antara generasi muda dan generasi tua.

Melihat kenyataan tersebut, sedemikian muramkah dunia anak-
anak kini dan di masa datang? Tentu saja, kita masih punya harapan.
Bukankah begitu banyak orang meromantisasi bahwa anak-anak itu
adalah makhluk murni yang datang dari syurga, sebagai wujud cinta
kasih Tuhan di dunia. Semua itu tentu saja adalah metafora untuk
menunjukkan bahwa dengan kehadiran anak-anak, dunia ini bisa
dihiasi dengan cinta dan saling pengertian.

Seperti kata-kata psikolog humanis, Erich Fromm, penulis 7he Arz
of Loving: “Without love, humanity could not exist for a day.” Tanpa cinta,
kemanusiaan takkan ada, sekalipun hanya sehari. Karena itu, “Jika
orang tua bisa berbicara dan bertindak lebih karena cinta, anak-anak
mereka juga akan belajar untuk mendengar, tidak hanya karena orang
tua mereka, melainkan juga karena perasaan cinta dalam hati mereka.
Sehingga mereka termotivasi, bukan karena takut, tetapi lebih karena
cinta,” demikianlah ujar John Gray, dalam bukunya, Children are from
Heaven (1999).

Media Anak dan ... 273

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




BAB XVIII

Hidup untuk Gaya
atau Gaya untuk Hidup

“Aktualisasi diri dan transformasi sosial saling tumpang tindih;
politik gaya hidup dan politik identitas pribadi merupakan
komponen penting dari gerakan.”

(Anthony Giddens)

“Gaya hidup dengan demikian merupakan produk sistematis
dari habitus, yang jika dipersepsikan dalam hubungan timbal-
baliknya melalui skema habitus, menjadi sistem tanda yang
dikualifikasi secara sosial (sebagai ‘terhormat, ‘vulgar, dan
sebagainya).”

(Pierre Bourdieu)

Bagaimana seandainya hidup dijalani tanpa gaya atau gaya melulu
sebagai bahan pertimbangan untuk hidup? Mengapa gaya hidup selalu
menarik untuk diperbincangkan? Barangkali karena di dalam kedua
kata itu (gaya dan hidup) sudah terkandung pengertian tentang adanya
dan juga pentingnya permainan “gaya” dan “hidup” itu sendiri.

‘Gaya hidup’ dan ‘hidup bergaya’ adalah dua hal berbeda, tetapi
saling terkait. Ketika ‘hidup bergaya’ menjadi pilihan, orientasi, sikap
dan nilai maka ‘gaya hidup’ sebagai bidang kajian budaya dan media
menjadi semakin menemukan urgensinya. Seperti kecenderungan
yang terjadi dalam satu dasawarsa terakhir ini. Gaya hidup dan studi

buku ini tidak diperjualbeikan

275



tentangnya yang sebelumnya dipandang sebelah mata dan dianggap
sebagai area remeh-temeh, permukaan, artifisial, dan ephemeral,
justru mulai mendapatkan tempat ‘terhormat’ dalam cultural studies
di lingkaran Indonesianis dan akademisi di tanah air (Kleden, 1994;
Robison, 1996; Ibrahim, 1997; Heryanto, 1999; Gerke, 2000).

Apalagi ketika urusan gaya bergaya sudah menjalar di berbagai
lapisan masyarakat Indonesia, sedikit banyak menjadi potret sedang
berlangsungnya dinamika dalam dunia kehidupan seperti terlihat
pada bagaimana cara orang, baik sebagai individu maupun kolektif,
menjalani dan mengekspresikannya. Walaupun harus diakui bahwa
kajian dan penerbitan tentang gaya hidup jauh tertinggal dibandingkan
percepatan dinamika realitas gaya hidup itu sendiri. Sedikitnya kajian
dan penerbitan buku tentang gaya hidup itu sendiri sebenarnya sangat
disayangkan. Apalagi mengingat perubahan-perubahan sosial budaya
dan politik yang terjadi begitu drastis dan dramatis juga senantiasa
disertai oleh jatuh dan bangunnya gaya hidup sebagai budaya ekspresif
yang muncul dalam merespons dan memaknai perubahan itu.

A. Konteks Indonesia

Dalam konteks arus perubahan sosial budaya yang terjadi di
Indonesia sesungguhnya hal tersebut tak terlepas dari gelombang
perubahan pada skala regional dan global.*” Globalisasi telah menjadi
seperti mantra.” Globalisasi dianggap sebagai kendaraan emas

7 “Globalisasi”, demikian kata Anthony Giddens (1990), “adalah intensifikasi relasi
relasi sosial dunia yang menghubungkan lokalitas yang berjauhan sedemikian rupa
sehingga peristiwa-peristiwa lokal dipengaruhi oleh peristiwa-peristiwa yang terjadi
jauh di seberang sana dan begitupun sebaliknya” (Globalization is the intensivi-
cation of world-wide social relations which link distant localities in such a way
that local happenings are shaped by events occurring many miles away and vice
versa).

4 Kemajuan ilmu, seni dan teknologi, telah membentuk hubungan antara lingkun-

gan global-regional-nasional-lokal manjadi semakin menyatu. Suatu kondisi global
dapat berpengaruh langsung terhadap kondisi regional-nasional lokal, sebaliknya
suatu kondisi lokal dapat berpengaruh langsung terhadap kondisi nasional-region-
al-global. Dalam situasi demikian, kata “nasionalisme” dipertanyakan relevansinya.
Apakah ia merupakan suatu anakronisme ataukah masih diperlukan dengan

276 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



bagi para pendukung pasar bebas untuk mendorong liberalisasi
perdagangan dan investasi dalam skala mondial. Kecenderungan ini
mengakibatkan pasar menjadi berkembang begitu bebas tanpa ada satu
orang pun yang mampu memastikan apa yang bakal terjadi. Sebagai
implikasi langsung, perkembangan global yang demikian dahsyat akan
memengaruhi perekonomian nasional dalam jangka panjang mengingat
sifat perekonomian yang makin terbuka. Tidak heran kalau mencuat
kekhawatiran bahwa globalisasi bukan saja menimbulkan “global
village” (desa global), tetapi juga “global pillage” (perampasan global).

Globalisasi yang cikal-bakalnya merupakan konsekuensi dari
bentrokan nasionalisme antara bangsa-bangsa di Eropa, sebagai
perpanjangan dari persaingan kapitalisme, telah meluas ke belahan
dunia lain dalam persaingan merebut sumberdaya dan pasar. Kini
sejarah pertumbuhan kapitalisme di Indonesia telah mencapai “titik
terik tertinggi di atas ubun-ubun (kebudayaan) kita”, untuk meminjam
istilah Ariel Heryanto (2009). Kapitalisme global adalah panggung
tempat arena konstruksi kebudayaan dimainkan, tempat rekayasa
selera dikemas, dan tempat impian ditaburkan. Kapitalisme global
juga tampil sebagai panggung tempat terjadi pertarungan subkultur
dan perburuan identitas yang tanpa akhir. Persaingan pasar bebas
dielu-elukan sebagai jalan kemajuan, pertentangan kelas dibungkus
dengan berbagai slogan manis seperti kesetiakawanan sosial, sementara
kesenjangan sosial ekonomi tetap menganga, dan keterasingan
meningkat. Penyakit kejiwaan sosial meruyak di tengah merosotnya
kualitas lingkungan dan kehidupan sosial. Longgarnya kebijakan
pemerintah yang dalam beberapa segi dilihat sebagai keterbukaan telah
membuat negeri ini hampir tidak bisa menghindar dari banjir impor
segala sesuatu yang mungkin sebelumnya dikutuk sebagai ‘berbau’
asing. Kalau kita sepakat dengan Kenichi Ohmae (1995) maka dalam

reinterpretasi dan reformulasi yang sesuai dengan perkembangan zaman. Apa
makna kehadiran negara-bangsa dan nasionalisme di tengah apa yang disebut oleh
beberapa ilmuwan sebagai “dunia tanpa-batas” (boderless world) atau “era akhir
negara-bangsa” (the end of the nation state) (Ohmae, 1990 & 1995), atau “desa
global” (global village) (McLuhan). Tak heran kalau globalisasi pun dihadapkan
dengan lokalisme, nasionalisme (atau untuk konteks ini, keindonesiaan), dan
regionalisme. Untuk lebih jauh, lihat Nye & Keohane (2000).

Hidup untuk Gaya ... 277

buku ini tidak diperjualbeikan



konteks ini, negara-bangsa kita perannya memang nyaris sudah seperti
‘fiksi” dan pemerintah menjadi ‘usang’, terutama di hadapan kekuatan
asing lintas-batas negara.

Uraian sekilas konteks historis yang melatari berbagai perubahan
sosial budaya yang terjadi di tingkat nasional tersebut memperjelas
pemahaman kita tentang pergeseran-pergeseran yang terjadi dalam
gaya hidup yang digerakkan oleh konsumsi dan budaya populer
(Ibrahim 1997; Ibrahim, 2007). Dalam konteks ini pemahaman
atas kajian kritis untuk membongkar fenomena produk media dan
budaya populer dalam Indonesia kontemporer menjadi keniscayaan.*
Mengingat dinamika media dan budaya populer kini sedang tumbuh
sedemikan rupa yang hanya bisa dipahami dalam konteks saling
pengaruh di antara kekuatan-kekuatan politik budaya nasional-lokal
dan kekuatan-kekuatan tekno-kapitalisme global-transnasional, yang
melakukan negosiasi makna dan menyemaikan hegemoni kesadaran
lewat teks-teks budaya media dan budaya populer yang pada gilirannya
melakukan ritualisasi dan naturalisasi gaya hidup tertentu (Couldry,
2003).

B. Konsep Gaya Hidup

Sebagai satu konsep dalam kajian budaya dan media, istilah gaya hidup
telah dimaknai sebagai konsep yang kompleks. Sebagai suatu bentuk
pembedaan sosial, gaya hidup dimaknai dengan cara berbeda-beda
sehingga gaya hidup menjadi “sumber penafsiran” yang terbuka (Chaney,
1996). Oleh Featherstone (1987), gaya hidup dilihat mencakup praktik-

praktik, citarasa, perilaku konsumsi, aktivitas waktu luang, modus

# Sudah sepantasnya para pengkaji budaya dan komunikasi di tanah air mulai me-

megang pendirian kritis dan menggunakan metode dan teori budaya kritis untuk
memahami teks-teks media dan artefak-artefak budaya populer yang lain, yang
dipraktikkan, disebarkan, dan dipasarkan dalam kehidupan sehari-hari manusia
Indonesia kontemporer. Karena itu, dalam mengkaji artefak-artefak dan teks-teks
media/budaya popular yang kini dimediakan dan disebarkan secara massal serta
budaya sehari-hari yang dijalani oleh masyarakat Indonesia kontemporer maka
yang dibutuhkan adalah kajian antar-disiplin atau pendekatan multi-perspektif.
Untuk lebih jauh, lihat Kellner (1992).

278 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



bicara dan busana orang sehari-hari—"individualitas, ekspresi-diri,
dan kesadaran-diri yang bersifat stilistik” dari seseorang (Featherstone,
1987: 55). Sementara Chaney menjelaskan gaya hidup sebagai gaya,
tata cara, atau cara menggunakan barang, tempat, dan waktu, khas
kelompok masyarakat tertentu, yang sangat bergantung pada bentuk-
bentuk kebudayaan, meski bukan merupakan totalitas pengalaman
sosial (1996: 5). Oleh Bourdieu (1984), gaya hidup dilukiskan sebagai
ruang, atau persisnya ruang gaya hidup, bersifat plural, di dalamnya
para anggota kelompok sosial membangun kebiasaan sosial mereka.
Bourdieu menyebut gaya hidup terbentuk sebagai produk sistematis
dari kebiasaan, yang disebutnya habitus. Dalam kata-kata Bourdieu
(1984), “Gaya hidup dengan demikian merupakan produk sistematis
dari habitus, yang jika dipersepsikan dalam hubungan timbal baliknya
melalui skema habitus, menjadi sistem tanda yang dikualifikasi secara
sosial (sebagai terhormat, vulgar, dan sebagainya)”.

Dari berbagai pemaknaan tersebut, gaya hidup dilihat sebagai
wujud paling ekspresif dari bagaimana cara manusia menjalani dan
memaknai kehidupannya. Gaya hidup dipahami sebagai cara-cara yang
terpola dalam menginvestasikan aspek-aspek tertentu dari kehidupan
sehari-hari dengan nilai sosial atau simbolik. Dengan cara demikian,
gaya hidup menjadi cara untuk mengindentifikasikan diri dan sekaligus
membedakan diri dalam relasi sosial. Gaya hidup menjadi cara bermain
dengan identitas.

Dari situ kita melihat bahwa gaya hidup bersifat kolektif dan tidak
tunggal. Gaya hidup adalah hasil kreasi dan adopsi artifisial. Karena itu,
gaya hidup merupakan masalah pilihan. Gaya itu dapat dipakai dan
dibuang sesuka hati, kapanpun dan dimanapun. Gaya itu diciptakan,
dipraktikkan, dijiplak, dan didaur-ulang dalam siklus kehidupan,
terutama yang digerakkan oleh arus konsumsi dan budaya popular.
Untuk bertahan hidup, suatu gaya hidup membutuhkan ruang, media,
dan publik pendukungnya. Kita tidak mungkin bisa memahami
implikasi suatu gaya hidup tanpa menyelami motivasi, sikap, dan nilai
yang ada di balik pendukungnya dan kesadaran historis sebuah generasi

Hidup untuk Gaya ... 279

buku ini tidak diperjualbeikan



yang telah memilih suatu gaya hidup sebagai cara untuk memaknai
kehidupannya.®

Dengan kesadaran tertentu biasanya orang rela bergabung dalam
suatu gerakan gaya hidup—bukan gerakan politik formal—mereka
mengidentifikasikan diri dalam “komunitas makna” (Cohen, 1985)
sebagai cara mereka mengekspresikan “politik gaya hidup” (Giddens,
1991), dan melibatkan diri dalam “politisasi diri dan kehidupan sehari
hari” (Taylor & Whittier, 1992). Kontribusi media dan konsumsi
sebagai partisipan dalam konstruksi kelompok-kelompok sosial
kontemporer, atau lebih tepatnya, kelompok-kelompok gaya hidup
juga tak perlu diragukan di tengah-tengah ekspresi budaya konsumen
yang dimediakan (mediated consumer culture). Kelompok-kelompok
gaya hidup tersebut didasarkan pada apa yang disebut oleh Featherstone
(1991: 90) sebagai “stylization-of-life form of lifestyle” yang diteguhkan
dengan kode-kode simbolik dan praktik konsumsi.

Salah satu cara memahami perkembangan gaya hidup ini adalah
dengan melihat dari kategori generasi dan ekspresi gaya hidupnya,
kode-kode simbolik dan praktik konsumsinya. Konsep generasi
merepresentasikan variasi dan kompleksitas pengalaman manusia.
Generasi bisa dipandang sebagai sekelompok orang tertentu yang telah
hidup sepanjang era sejarah yang spesifik (Glenn, 1977; Kertzer, 1983;
Manheim, 1952). Manheim (1952) mendefinisikan suatu generasi
sebagai suatu kelompok yang lahir pada era yang sama, ‘sama-sama
menempati’ ruang dan waktu yang spesifik, kemudian memiliki
kesadaran sejarahnya sendiri. Dengan demikian, suatu generasi adalah
sekelompok orang yang lahir pada periode yang sama di kawasan

>0 Dari sini kita melihat betapa tidak sederhananya istilah atau konsep gaya hidup.
Oleh karena itu, persoalan gaya hidup adalah persoalan yang kompleks dan menun-
tut penjelasan dari pelbagai disiplin akademis mulai dari sosiologi, antropologi,
semiotika, hermeneutika, kajian komunikasi dan kajian budaya (cultural studies).
Bahkan untuk memperkaya argumen-argumennya, Chaney (1996), misalnya,
banyak mengutip pendapat dari para pemikir poststruktralis dan postmodernis ter-
kemuka yang menyoroti seluk-beluk gaya hidup masyarakat mutakhir dan disertai
kritik mereka terhadap efek meresap kapitalisme dalam mengombang ambingkan
gaya dan gaya hidup masyarakat konsumen.

280 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



budaya dan sejarah yang sama dan memiliki struktur kesadaran yang
relatif sama dibandingkan generasi sebelumnya.*

Bab ini sendiri didasarkan atas asumsi bahwa ada perbedaan di
kalangan generasi yang tumbuh dan gaya hidupnya, terutama caranya
menggunakan media, ruang, barang dan waktu luangnya. Ini sebagian
sebagai wujud tanggapan mereka terhadap perubahan-perubahan
lingkungan budaya politik yang dimaknainya dalam kehidupan
sehari-hari. Masing-masing generasi telah memiliki dan merasakan
pengalaman sejarah, sosial, budaya yang khusus, yang sedikit-
banyak akan memengaruhi bagaimana cara mereka bertindak yang
merefleksikan nilai-nilai mereka. Terlebih lagi karakter berbeda dari
tiap-tiap generasi terkait pula dengan gaya hidupnya yang unik.

Sejak berakhirnya Perang Dingin, atau lebih khusus lagi, sejak
runtuhnya Orde Baru, masyarakat Indonesia telah mengalami
perubahan-perubahan sosial budaya yang drastis. Salah satu perubahan
itu tercermin pada kesenjangan di antara generasi-generasi yang kian
lebar. Masing-masing generasi dengan nilai budaya dan pola perilakunya
telah menunjukkan karakeeristik yang khas dalam kehidupan sosial
anggotanya. Salah satu hal paling dramatis adalah yang terjadi pada
penggunaan media baru (new media) atau media digital (digital media)
di kalangan anggota masyarakat, khususnya kaum muda kota, dalam
berkomunikasi dan mengekspresikan dirinya. Hal lain yang tak kalah
pentingnya adalah semakin meningkatnya isu-isu yang semula hanya
berkisar pada isu politik dan ekonomi, kemudian berkembang ke
isu-isu peningkatan kualitas lingkungan dan kualitas hidup semakin
menjadi wacana publik.

°! Cara pandang ini juga bisa memasukkan konsep cohort yang secara luas bermakna

sekelompok orang yang sama-sama memiliki pengalaman sejarah tertentu seperti
‘generasi Orde Baru’, ‘generasi pasca-Orde Baru’, ‘generasi Perang Dingin’, atau
‘generasi pasca-Perang Dingin’, yang jelas-jelas lahir dan merasakan pengalaman
budaya dan sejarah yang khusus, yang sudah pasti juga memiliki strukcur kesadaran
yang relatif sama. Tetapi masing-masing generasi ini memiliki sub-sub kelompok
atau komunitas yang mengalami perlakuan budaya dan politik yang berbeda seh-
ingga akan merespons secara berbeda pula kenyataan hidup yang mereka alami dan
jalani sehari-hari.

Hidup untuk Gaya ... 281

buku ini tidak diperjualbeikan



Bab ini memotret dua corak generasi yang muncul dalam masyarakat
Indonesia mutakhir pasca-Perang Dingin, dengan kecenderungan gaya
hidup, yang sudah tentu memerlukan kajian lebih dalam dan cermat,
dan pengamatan yang lebih perinci, agar sosoknya menjadi semakin
jelas dan tergambar lebih lengkap dan utuh.

C. Generasi Ne(x)t

Generasi pertama adalah ‘generasi net’. Net adalah sebuah terminologi
untuk merujuk pada jutaan komputer yang saling terhubung di seluruh
dunia. Sebelumnya kita mengenal apa yang secara agak sinis sering
diberi label sebagai ‘generasi mal’ dan ‘generasi MTV’. Mal disebut-
sebut telah menjadi “katedral budaya pop” generasi baru yang tumbuh
beriringan dengan ledakan pengangguran, perpanjangan waktu luang,
dan serbuan paket hiburan industri budaya yang diiklankan dengan
menawan lewat bacaan pop remaja dan video musik MTV. Mengamati
perilaku penggunaan media, ruang, dan waktu luang corak generasi ini
sedikit-banyak menggambarkan bagaimana gaya hidup sebuah generasi
memaknai dan mengekspresikan kehidupan sehari-harinya.

Kita menyaksikan rangkaian kebangkitan generasi Facebook,
generasi Blackbarry, generasi ketik reg, generasi digital, sampai generasi
TikTok. “The Net Generation telah tiba!” demikian Don Tapscott
mengawali bab awal bukunya, Growing Up Digital: The Rise of the Net
Generation. Revolusi komunikasi telah membentuk sebuah generasi
dan dunianya sendiri, suatu fenomena yang belum pernah kita saksikan
sebelumnya. Kemajuan teknologi informasi telah melahirkan apa
yang disebut Tapscott sebagai “media-literate kids”, anak-anak yang
melek-media. Apa yang membuat generasi ini berbeda dari generasi-
generasi sebelumnya? Mereka pertama tumbuh dan berkembang dalam
lingkungan media digital.

Internet yang merupakan ruang digital (digizal space) baru ternyata
benar-benar dianggap telah menciptakan ruang kultural (cultural space)
baru bagi generasi Abad ke-21. Kita akan menyebut fenomena budaya
anak muda dengan karakter khas seperti yang muncul akhir akhir ini
sebagai “Generasi Ne(x)t” (the Ne(x)t Generation). Mereka kita sebut
sebagai “Generasi Ne(x)t”, paling tidak, karena dua alasan;

282 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Pertama, Generasi Masa Depan (Next Generation) adalah
Generasi Net, Generasi Internet, Generasi Jaringan (Net-Generation).
“The Ne(x)t Generation” adalah generasi yang diasuh dan dibesarkan
dalam lingkungan budaya baru media digital yang interaktif, yang
berwatak menyendiri (desosialisasi), berkomunikasi lebih utama
sebelumnya dengan e-mail (personal) sekarang dengan media sosial,
melek komputer dan Internet, dibesarkan dengan videogames, dan lebih
banyak waktu luang untuk mendengarkan radio, menonton televisi,
memainkan gawai. Mereka menjadi generasi baru dengan kulturnya
sendiri yang dikonstruksi oleh lingkungan teknologi komunikasi yang
baru.

Kedua, Generasi Masa Depan adalah “Generasi X”. Generasi
“X”, terutama jika stereotipe yang dipegang selama ini di Barat
benar, punya ciri-ciri seperti plin-plan, sinis, kurang komitmen dan
tanpa rasa hormat sama sekali. Mereka menyembah budaya pop, dan
televisi adalah gereja mereka. Mereka lahir pada tahun 1960-an dan
1970-an, dan mereka inilah generasi yang diberi label “X”. Publishers
Weekly, sebuah majalah terkemuka yang memberikan informasi khusus
mengenai perkembangan buku-buku mutakhir di dunia, dalam edisi
30 Agustus 1999, pernah menurunkan laporan khusus yang menyorot
pertumbuhan generasi “X”. Rupanya generasi “X” juga telah menarik
perhatian sejumlah pengarang dan penerbit untuk melirik segmen
pembaca golongan anak muda ini. Generasi ini kurang tertarik kepada
agama dalam pengertian tradisional atau agama yang diorganisasikan
atau dilembagakan, tetapi merekalebih tertarik kepadaaspek spiritualitas
dari agama yang lebih bersifat personal dan eksperiensial. Buku-buku
yang melihat fenomena kebangkitan generasi “X” di antaranya banyak
pula yang mengkaji peran simbol dan citra bagi anak-anak muda yang
berkubang dalam “kultur MTV” dan “kultur Internet”. Dari sudut
ini, kemunculan generasi “Y” (milenial) dan juga generasi “Z” (digital
native), hanya memperkuat beberapa ciri dan kecenderungan yang
sudah muncul pada generasi “Z”.

Singkatnya, di abad digital ini, “traditional media culture” sedang
mengalami transformasi ke dalam “digital media culture® dan “visual
media culture”. Saat itu kita menyaksikan kelahiran sebuah generasi

Hidup untuk Gaya ... 283

buku ini tidak diperjualbeikan



yang disebut oleh Tapscott sebagai “generasi Net”, atau yang disebut
oleh Brian Brooks sebagai “generasi visual” atau kami menyebutnya
generasi “V” (Visual), yang lebih banyak nongkrong di depan televisi,
bercengkerama di hadapan gawai, atau berselancar di depan Internet,
dan kehidupannya lebih berwarna-warni serta lebih fun.

Generasi Net inilah yang menjadi inti pendukung penggunaan
media baru dan media sosial, tidak hanya untuk mengekspresikan gaya
hidup, tetapi juga mendukung gerakan sosial dan politik. Kita melihat
penggunaan Internet dalam gerakan sosial dan politik di Indonesia
sebenarnya telah muncul seiring berkembangnya gerakan reformasi.
Hal itu dapat disimak dalam karya-karya Spyer (2002), Hill & Sen
(2005), dan masih banyak lagi. Akan tetapi, berbagai studi tersebut
dilakukan sebelum jejaring sosial seperti Facebook digunakan secara
dominan oleh para pengguna di Indonesia seperti sekarang ini. Adanya
peningkatan jumlah pengguna media sosial di Indonesia setiap tahun
mempekuat fenomena tersebut. Kondisi ini didukung oleh kemudahan
akses terhadap media sosial yang belum pernah terjadi sebelumnya.
Sebab sekarang ini akses terhadap internet tidak hanya dapat dilakukan
melalui fasilitas di kantor, warnet, rumah, tetapi juga melalui telepon
seluler pribadi di manapun dan kapanpun.

Media sosial di era digital memang muncul memenuhi pergeseran
selera “generasi Net” (Tapscott, 2009) atau “Digital Natives” (Palfrey &
Gasser, 2008). Tapscott berbicara tentang bagaimana generasi Netsedang
mengubah dunia kaum muda. Sementara Palfrey dan Gasser (2008)
menyoroti generasi yang lahir setelah 1980, ketika teknologi digital
sosial, seperti Usenet dan bulletin board systems, muncul secara daring.
Generasi baru ini punya akses terhadap teknologi digital berjaringan.
Mereka semua punya keahlian atau ski// untuk menggunakannya.

Tak heran kalau muncul harapan bahwa media sosial juga bisa
menjadi tempat tersendiri untuk membangun “kapital sosial” bagi
generasi Net, modal hidup bersama dalam sebuah masyarakat madani
yang menjunjung tinggi nilai-nilai demokrasi dan keadaban. Bukankah
di dalamnya, juga ada proses “deliberasi”, proses perbincangan, dialog,
diskusi, dan berbagi. Singkatnya, ada proses komunikasi timbal-balik
di sana.

284 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



D. Generasi ‘Hijaw’

Munculnya “generasi hijau” yang mempraktikkan “gaya hidup hijau”
(‘green lifestyle)—kalau kata ini bisa kita gunakan—sesuai dengan
konotasi kata itu memang masih tergolong baru. Munculnya kesadaran
individu dan kolektif di beberapa kelompok komunitas dan budaya
akan pentingnya lingkungan hidup yang schat semakin meningkat
berbarengan dengan meningkatnya keprihatinan akan degradasi
dan krisis lingkungan hidup yang dialami Indonesia dalam beberapa
dasawarsa terakhir ini. Isu efek rumah kaca yang menjadi keprihatinan
komunitas global dan berbagai kampanye lingkungan hidup yang
menyertainya serta kebijakan global di bidang lingkungan ikut
membangun kesadaran individu dan kolektif di tingkat nasional dan
lokal.

Meskipun ‘gaya hidup hijau’ yang diekspresikan oleh ‘generasi
hijau’ ini belum sepenuhnya menjadi kekuatan seperti di Barat, yang
bisa menjadi gerakan yang memengaruhi kebijakan, tetapi kehadiran
dan pengaruhnya makin terasa dalam beberapa segi kehidupan lapis
masyarakat tertentu. Di sejumlah negara Eropa pengaruh gerakan hijau
sangat kuat. Sebagian mencuat sebagai tanggapan terhadap filsafat pasar
bebas dan tuntutan terhadap perubahan kebijakan sangat dipengaruhi
oleh kehadiran gerakan hijau yang kuat. Program yang dibuat
menempatkan tekanan yang kuat pada keprihatinan ekologis. Proteksi
lingkungan bahkan dipandang sebagai sumber pertumbuhan ekonomi
daripada sebaliknya. Para pemilih di sejumlah negara yang sudah maju
menjadi kurang tertarik dengan isu-isu ekonomi dibandingkan dengan
kualitas hidup mereka.”> Ini bersamaan dengan munculnya apa yang
disebut Ulrich Beck (1992) sebagai ‘sub-politics’ —politik yang beralih
dari parlemen ke kelompok-kelompok isu tunggal dalam masyarakat.
Kelompok-kelompok inisiatif warga mulai mengambil peran tanpa

52 Menarik, misalnya, perdebatan sengit mulai muncul di Italia pada 1980-an yang

mempertanyakan mengenai sejauh mana kategori-kategori kiri dan kanan masih
bermakna. Keprihatinan ekologis, partisipasi komunitas, dan reformasi konstitusi
muncul ke permukaan. Kemudian disusul di Jerman dan sejumlah negara lain yang
menunjukkan meningkatnya kesadaran akan pentingnya perlindungan lingkungan

hidup, etos kolektivisme, dan solidaritas. Lihat, misalnya, Giddens (1999: 54—64).

Hidup untuk Gaya ... 285

buku ini tidak diperjualbeikan



menunggu politisi. Kekakuan sikap aparat pemerintah digantikan
oleh mobilitas agen-agen pada semua level masyarakat. Merekalah,
dan bukan politisi, yang telah menempatkan isu-isu ekologis, dan juga
berbagai keprihatinan baru lainnya, dalam agenda.

Gaya hidup hijau seperti yang tumbuh di negara maju juga ditandai
dengan munculnya gerakan hidup sederhana secara sukarela dan gerakan
tanggung jawab sosial yang diiringi dengan terbitnya buku-buku yang
mendukung gerakan mereka. Sebutlah untuk menyebut beberapa,
misalnya, karya Joe Dominguez & Vicki Robin (1992), Your Money
or Your Life: Transforming Your Relationship with Money and Achieving
Financial Independence; karya Cecile Andrews (1997). The Circle of
Simplicity: Return to the Good Lifé; penerbitan Council on Economic
Priorities (1988, 1990, 1994, 2000), Shopping for a Better World: The
Quick and Easy Guide to All Your Socially Responsible Shopping; karya
Duane Elgin (1993 [1981]), Voluntary Simplicity: Toward a Way of Life
That is Outwardly Simple, Inwardly Rich; karya Amitai Etzioni (1999),
Voluntary Simplicity: a New Social Movement?; karya Mary Grigsby
(2004), Buying Time and Getting By: the Voluntary Simplicity Movement;
dan karya Ellis Jones (20006), 7he Better World Shopping Guide, untuk
menyebut beberapa.

Gerakan gaya hidup tersebut melibatkan aksi terus-menerus dalam
ruang kehidupan sehari-hari. Para partisipan dalam gerakan gaya hidup
ini kadang-kadang juga berpartisipasi dalam kelompok kepentingan dan
politik protes sehingga menjadi bagian penting dari kekuatan penekan.
Mereka menciptakan dan menawarkan pola-pola konsumsi alternatif,
pada gilirannya menjadi model alternatif bagi konstruksi identitas.
Ini mengingatkan kita bahwa politik gaya hidup dan politik identitas
personal merupakan komponen penting dari gerakan (Giddens, 1991).
Mereka menggantung diri pada ‘wirausahawan-wirausahawan budaya’,
jaringan sosial, dan media bersama untuk terus-menerus membentuk
wacana gerakan mereka.

Dalam satu dekade terakhir ini wacana ‘hijau’ semakin mewarnai
wacana media dan budaya popular di tanah air. Tawaran barang
konsumsi dan waktu luang yang berlabel hijau mulai menjadi alternatif
yang mudah ditemui di berbagai lokasi. Produk barang dan jasa berlabel

286 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



“green” juga semakin banyak. Iklan sekolah, properti, kuliner, fashion
yang mengklaim bergaya hijau semakin gencar. Kesadaran manajemen
dan marketing berorientasi hijau juga menguat meski mungkin baru
sebatas iklan advertorial aktivitas kampanye Tanggung Jawab Sosial
Perusahaan (CSR). Kesadaran lingkungan yang muncul di kalangan
lapis masyarakat berada juga sudah diantisipasi oleh produsen otomotif
yang menawarkan berbagai model kendaraan ramah lingkungan dan
penggunaan bahan bakar bio atau mobil listrik, yang sedikit banyak
menjadi sinyal dalam mengantisipasi munculnya sebuah lapis generasi
yang semakin sadar lingkungan.

Sementara gaya hidup di bidang kesehatan juga ditandai dengan
berbagai praktik diet dan pengobatan alternatif yang mengklaim
diilhami oleh alam dan lingkungan. Di bidang keschatan, pengobatan
dengan bahan kimia yang selama ini dominan dalam dunia kedokteran
mulai diimbangi dengan pengobatan alternatif yang mengandalkan
bahan dari tumbuhan. Belum pernah kita menyaksikan seperti saat ini
ketika produk kosmetika dan obat-obatan herbal mulai memasuki ceruk
pasar yang besar di kalangan masyarakat Indonesia. Kalau kita melihat
ke dunia pariwisata, kesadaran lingkungan ini juga kian menguat. Kini
‘ekowisata’ menjadi bidang yang menarik, bisa jadi dalam waktu dekat
akan menyamai (bahkan mungkin menggeser) wisata religius yang
sempat menjadi primadona. Patut pula dicatat munculnya kelompok
pengguna sepeda (bikers) sebagai kendaraan utama ke tempat kerja
atau kuliah yang muncul di sejumlah kota juga menandai tumbuhnya
kesadaran kolektif dari sebuah generasi yang melihat bahwa ruang
transportasi publik sudah semakin tidak nyaman dengan semakin
sesaknya kendaraan bermotor. Mereka memilih bersepeda sebagai
pilihan gaya hidup sehat untuk melawan meningkatnya polusi yang
disebabkan kendaraan bermotor.

Barangkali semua perkembangan tersebut sudah cukup menjadi
tanda paling gamblang untuk menunjukkan bahwa sebuah generasi
sedang lahir dan tumbuh. Sebuah generasi yang mendukung gerakan
gaya hidup hijau dengan pola-pola budaya ekspresif yang bisa kita
selami lebih dalam dengan melihat bagaimana mereka memanfaatkan
waktu luang, memilih barang untuk dikonsumsi, memperlakukan

Hidup untuk Gaya ... 287

buku ini tidak diperjualbeikan



ruang untuk tinggal, memanfaatkan uang untuk konsumsi atau
produksi, dan perilaku konsumsi media mereka. Dengan mengetahui
motif-motif yang ada di balik sikap hidup dan perilaku generasi hijau
dalam menggunakan uang, barang, ruang, dan waktu luang, barangkali
kita bisa memprediksi sampai sejauh mana generasi ini akan berperan
signifikan dalam mendukung kekuatan masyarakat sipil. Kita juga bisa
melihat sejauh mana implikasi perbedaan generasi dan gaya hidup
dalam hal perilaku penggunaan medianya bila kita lihat dari segi
kemungkinan perannya bagi perubahan sosial di masa depan.

E. Gerakan Gaya Hidup

Sampai sejauh ini kita melihat munculnya gaya hidup memang
belum sepenuhnya menjadi kekuatan penekan ke arah perubahan
kebijakan yang memuaskan bagi banyak kalangan yang mendambakan
perbaikan dan perubahan kualitas hidup. Di dalam proses transformasi
sosial budaya besar-besaran seperti yang berlangsung satu dekade
terakhir ini, sayangnya gaya hidup belum sepenuhnya menjadi sebuah
gerakan yang memiliki implikasi politik cukup signifikan.

Padahal, sebagaimana dikatakan oleh Anthony Giddens (1991),
karena akrtualisasi diri dan transformasi diri berlangsung tumpang-
tindih maka politik gaya hidup dan politik identitas personal adalah
komponen penting dari berbagai gerakan. Semestinya bila gaya hidup
dan identitas dari lapis tertentu masyarakat sudah terbentuk maka
gerakan gaya hidup yang berimplikasi ke arah perbaikan kehidupan
juga akan menguat, tidak hanya gerakan gaya hidup dekaden yang
memerosotkan kualitas lingkungan dan kehidupan warga. Ada harapan
agar para pendukung gaya hidup mampu mengukuhkan gaya hidupnya
sebagai sebuah gerakan, ‘gerakan gaya hidup’ (/ifestyle movement). Kita
sedang menanti dan berharap, misalnya, bagaimana para bikers bisa
bersatu dan mendorong pemerintah di berbagai daerah dan kota untuk
menyediakan ruang memadai bagi para pejalan kaki dan pesepeda agar
merasa nyaman dan aman mencapai tujuan. Bagaimana para penggerak
gaya hidup hijau bisa mendesak pemerintah daerah membuat aturan
yang tegas agar semua kantor mengubah lahan parkir beton dengan

288 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



bahan yang mudah menyerap air sehingga minimal banjir bisa
dikurangi.

Biasanya memang gerakan gaya hidup akan lebih efektif apabila
bertemu dengan gerakan sosial. Barangkali contoh terbaik adalah
keberhasilan para Facebooker menggalang dukungan untuk mendesak
pemerintah membebaskan dua pimpinan KPK. Di sini gerakan gaya
hidup dengan penggunaan media baru untuk membangun komunitas
di dunia maya telah bertemu dengan gerakan politik akar-rumput yang
mendesakkan tuntutan politik yang lantang dan berskala massif.

Gerakan sejuta Facebook dalam perlawanan terhadap kriminalisasi
KPK pada tahun 2009 adalah contoh fenomenal penggunaan media
sosial di Internet dalam gerakan sosial di Indonesia. Cyberdemocracy
atau Cyberpolitics atau Cyberprotest benar-benar menemukan ruang
mobilisasi dan partisipasinya dalam kasus tersebut. Kasus ini fenomenal
karena mampu melibatkan lebih dari sejuta Facebooker dalam waktu
yang relatif singkat (kurang dari sebulan) dan mendapat perhatian
yang cukup besar dari masyarakat, aktivis, politisi, analis, serta media
tradisional seperti televisi dan surat kabar.

Uraian bab ini telah berupaya menggambarkan kecenderungan
gaya hidup yang berkembang secara dinamis dan tidak tetap. Dua
generasi yang disorot, generasi Net dan generasi Hijau, dianggap
berkontribusi penting dalam proses demokratisasi dan perjuangan
lingkungan di negeri ini. Peran itu sedang dan akan terus mereka
mainkan, kini dan datang.

Menyimak secara saksama munculnya pusat-pusat penyemaian
dan pemekaran gaya hidup dengan generasi pendukungnya yang
mulai tcumbuh pada awal 1990-an, tampaknya pada pasca-2000, jelas
makin tidak bisa dianggap sepele lagi. Gejala yang demikian serius
dan kompleks sudah tentu memerlukan pengamatan dan kajian yang
sistematis, ketat, dan mendalam. Misalnya, diperlukan survei yang luas
dan rinci untuk menggambarkan profil kelompok pendukung gaya
hidup generasi Indonesia yang muncul pada pasca-Perang Dingin,
terutama dalam konteks perkembangan demokratisasi di era digital.
Termasuk gaya hidup kelompok-kelompok strategis yang muncul pada
era ini bila dibandingkan dengan era sebelumnya.

Hidup untuk Gaya ... 289

buku ini tidak diperjualbeikan



Profil gaya hidup generasi Indonesia mutakhir juga bisa dilihat dari
kategori-kategori yang dibuat setelah melihat pola-pola perilaku umum
yang hidup dilevel masyarakat tertentu. Atau, bisa juga langsung dengan
menggambarkan pola-pola penggunaan uang, barang, ruang, dan waktu
luang dari komunitas-komunitas atau kolektivitas-kolektivitas yang
muncul dengan identitas tertentu. Upaya menggambarkan profil gaya
hidup kelas menengah Indonesia pasca-2000 masih akan tetap menarik
apabila melihat kenyataan bahwa kelas menengah juga memiliki
konstruksi kesadaran sejarah yang beragam. Begitupun dengan profil
gaya hidup kelas bawah? Bagaimana dengan gaya hidup lapis kaum
muda dengan berbagai kategori yang bisa dibuat?

Pertanyaan-pertanyaan tersebut merupakan antaran awal yang
berguna bahwa ternyata peta profil pendukung gaya hidup dalam
masyarakat Indonesia memang kompleks dan kaya warna. Apalagi
kalau kita melihat kenyataan bahwa dalam masyarakat mutakhir sering
kali soal cita rasa dan gaya hidup sudah semakin samar batas-batasnya.
Dibandingkan era sebelumnya, kini gaya hidup bukan lagi monopoli
suatu kelas, tetapi sudah lintas-kelas. Mana yang kelas atas/menengah/
bawah tak jarang sudah bercampur-baur dan terkadang dipakai berganti-
ganti. Gaya hidup yang ditawarkan lewat iklan dan ritual konsumsi,
misalnya, menjadi lebih beraneka ragam dan cenderung mengambang
bebas sehingga ia tidak lagi menjadi milik eksklusif kelas tertentu dalam
masyarakat. la menjadi citra netral yang mudah ditiru, dijiplak, dipakai
sesuka hati oleh setiap orang. Persoalannya, tergantung kita, seperti
pertanyaan di awal, mau memilih yang mana; ‘hidup untuk gaya’ atau
’gaya untuk hidup’.

290 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



BAB XIX

Renungan Budaya untuk
Generasi Mendatang

“Bumi menyediakan cukup untuk kebutuhan semua orang,
tetapi tidak untuk keserakahan setiap orang.”

(Mahatma Gandhi)

Buku ini telah berupaya menunjukkan beberapa krisis budaya
komunikasi dan media yang terjadi dalam ruang publik Indonesia
kontemporer. Selain itu, juga telah diajukan beberapa kemungkinan
untuk melakukan perubahan budaya baik di level negara maupun
masyarakat sipil. Peran media dan masyarakat sipil mendapat tekanan,
oleh karena dua kekuatan ini bisa digunakan untuk memberikan
keseimbangan di tengah kekuatan modal dan kuasa yang mendiktekan
selera budaya dan budaya selera yang mungkin cenderung berorientasi
demi kekuasaan dan modal itu sendiri.

Buku ini menempatkan budaya bukanlah sebagai sesuatu yang
bertentangan dengan sesuatu yang bersifat struktural. Tetapi antara
struktur dan kultur dilihat sebagai sesuatu yang saling berhubungan.
Keduanya saling memengaruhi dalam dialektika yang pada gilirannya
mungkin melahirkan sintesis. Karena itu, kajian buku ini memandang
kebudayaan sebuah bangsa tidak pernah statis. Ia senantiasa dinamis dan
beradaptasi secara dialektis dan kreatif dengan dinamika masyarakat.
Adakalanya ia memengaruhi, tetapi adakalanya juga ia dipengaruhi oleh
masyarakatnya. Kebudayaan mengalir dalam gerak saling-pengaruh

buku ini tidak diperjualbeikan

291



yang tanpa akhir dalam denyut nadi kehidupan. Terkadang arusnya
kecil, terkadang besar, bahkan ia pun bisa menjadi gelombang besar
yang memengaruhi kesadaran dan tindakan maupun perilaku kita.

Kalau kini orang berbicara tentang krisis masyarakat yang
mendalam, bukankah sesungguhnya mereka juga sedang berbicara
tentang krisis budaya, krisis nilai, dan krisis kehidupan itu sendiri?
Lalu, 80 tahun lebih setelah kita merdeka, seberapa jauh capai-capaian
budaya yang membanggakan yang telah kita raih? Atau, sebaliknya
yang terjadi, apakah krisis budaya yang semakin menghalangi kita
untuk membangun kematangan sosial politik menuju Indonesia Emas?

Selama ini budaya atau kebudayaan terlalu sering dibicarakan
dengan tema-tema besar yang serba abstrak. Seperti dalam pidato-
pidato kebudayaan yang menuntut refleksi yang dalam dan kecerdasan
nalar-logika yang rumit. Tentu saja ruang-ruang perenungan budaya
seperti itu penting. Akan tetapi, sesungguhnya untuk saat ini dan ke
depan, tak kalah penting adalah bagaimana kita memandang budaya
dengan sederhana. Budaya harus kita lihat dalam hal kecenderungan
sikap, perilaku, tindakan, dan tutur kata kita sehari-hari yang amat kasat
mata. Untuk mengikuti istilah pemikir budaya mutakhir, perhatian
harus kita arahkan ke pernak-pernik budaya kehidupan sehari-hari
(culture of everyday life) (de Certeau, 1987; Fiske, 1990).

A. Pemikiran Budaya Kritis

Hingga kini begitu banyak pemikiran kritis yang lahir dari perenungan
yang dalam dan tulus untuk berbicara tentang budaya dan masyarakat
Indonesia. Pandangan itu sering kali sangat kritis terhadap budaya
dominan sehingga tak jarang cukup mencerahkan. Sayangnya, setelah
pemikiran itu dilontarkan, lalu disambut dan diperdebatkan dengan
hangat dalam aneka wacana dan media, kemudian dilupakan begitu
saja, seakan lenyap ditelan arus sejarah.

Sebutlah beberapa di antaranya. Pada tahun 1970-an, Mochtar
Lubis (1972), misalnya, sudah berbicara sangat lantang tentang
wajah tak keruan manusia Indonesia. Melihat wajah muram manusia
Indonesia yang ciri-ciri pribadinya berkeping-keping (munafik, feodal,
percaya takhayul, punya watak yang lemah, dan cenderung boros),

292 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Mochtar Lubis khawatir bangsa kita akan tertinggal jauh, dan lebih
celaka lagi akan jadi korban dalam percaturan dunia.

Tak heran, kalau Koentjaraningrat (1974) mengingatkan tentang
betapa perlunya perubahan mentalitas masyarakat Indonesia agar
bisa menjadi bangsa yang maju. Sementara, Umar Kayam (1997) tak
bosan berbicara tentang pentingnya transformasi budaya kita untuk
menyingkirkan budaya feodal dan birokratis dalam laku elit politik
(pegawai negeri, politisi) dan masyarakat umum. Lain lagi Taufik
Abdullah (2001), yang memperkenalkan sebuah rumusan yang bagus
menyangkut kemiskinan budaya wacana elit politik, yang disebutnya
sebagai “spiral kebodohan yang menukik ke bawah”. Kebodohan
yang dibalas dengan kebodohan akan melahirkan kebodohan baru.
Bukankah pernyataan bodoh seorang elit politik yang ditanggapi
dengan pernyataan bodoh pula oleh elit politik yang lain, begitu sering
kita saksikan di media. Pernyataan itu, menurut Abdullah, hanya
melahirkan kebodohan baru. Akhirnya, menciptakan semacam spiral
kebodohan yang terus menukik ke bawah.

Lebih dalam lagi. Soedjatmoko (1984) mengingatkan tentang
ancaman kemanusiaan, berupa kemiskinan, ledakan penduduk,
degradasi lingkungan global yang dampaknya akan dirasakan bangsa
Indonesia di abad ke-21. Ia juga menyebutkan tentang akan munculnya
fenomena “masyarakat stres”, “masyarakat sakit”, yang ditandai oleh
sakit mental, kekerasan, dan penyalahgunaan obat dan kenakalan
remaja. Maka tak heran kalau Soetardji Calzoum Bachri mengajak
bangsa kita dengan lantang: “Wahai bangsaku/ Keluarlah engkau dari
kamus kehancuran ini/ Cari kata/ Temukan wucapan/ Sebagaimana
dulu para pemuda menemukan kata dalam sumpah mereka.” Senada
dengan Sartono Kartodirdjo (1993) yang mengumandangkan tentang
pentingnya kesadaran sejarah dalam proses pendidikan bangsa. Atau,
Kuntowijoyo (2000) mengajukan pentingnya transendensi dan
humanisasi untuk melawan politisasi, sekularisasi, dan komersialisasi

budaya.

Renungan Budaya untuk ... 203

buku ini tidak diperjualbeikan



B. Persoalan Krusial dan Skenario ke Depan

Apa yang menjadi imbauan atau bahkan kekhawatiran dari para
pemikir budaya tak lain adalah implikasi dari adanya arus besar
yang memengaruhi kehidupan dan membentuk budaya masyarakat
kontemporer. Di satu sisi, ia bersumber dari dalam, berupa feodalisme,
dan di sisi lain, ia datang dari luar, dari konsekuensi-konsekuensi
globalisasi dan transnasionalisasi nilai-nilai yang datang dari seluruh
penjuru dunia via media massa. Atau, baik itu dari gejala sekularisme
yang merembesi segenap ranah religiusitas manusia modern atau
lebih khusus, masyarakat Indonesia kontemporer sehingga dianggap
sebagai ancaman bagi nilai-nilai agama tradisional. Maupun, dari nilai
kapitalisme masyarakat konsumen yang menyebabkan berlangsungnya
proses komodifikasi semua ranah kehidupan.

Nilai-nilai ini dipandang ikut membentuk selera, laku, dan bahkan
kesadaran kita. Kini, nilai-nilai ini terus meresap, menjadi semacam
kekuatan budaya yang membentuk alam bawah sadar kehidupan
manusia modern. Mulai dari cara kita memilih letak rumah, jenis
kendaraan, merk pakaian, tempat hiburan, acara televisi, tontonan
media sosial, figur panutan, penggunaan uang yang kita peroleh,
pemanfaatan waktu luang, hingga cara kita bercinta dan menjalani serta
memandang kehidupan sehari-hari. Semuanya tak lepas dari adanya
konstruksi nilai dan budaya yang membentuk kesadaran kita.

Di tengah kepungan nilai-nilai itu, bangsa kita justru berhadapan
dengan masalah besar dan krusial yang menghadang. Persoalan
kemiskinan, penyakit (biologis, psikologis dan sosial), kebodohan,
kekerasan, ketidakpedulian, korupsi, pencemaran lingkungan, masih
menjadi persoalan keseharian yang kasat mata yang tidak hanya
amat memerlukan pemikiran budaya, tetapi juga revolusi budaya
demi mengubah perilaku budaya schari-hari kita sehingga mampu
membebaskan dan memberdayakan kita dari berbagai krisis sosial,
ekonomi, politik yang menghimpit. Perilaku dan kesadaran budaya
yang beberapa di antaranya akan disorot bagian penutup ini perlu
segera dikembangkan untuk melawan kecenderungan laku budaya
dominan yang seakan sudah menjadi bagian hidup sehari-hari.

294 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Kita sebut saja laku budaya itu sebagai “10 Sikap dan Kesadaran
Budaya Negatif” yang harus disingkirkan dengan membangun “10
Sikap dan Kesadaran Budaya Positif” yang menjadi budaya alternatif
yang harus terus dipupuk dan dikembangkan di rumah, di sekolah, di
tempat kerja, di tempat ibadah, di jalan-jalan, di ruang media sosial,
dan di semua ranah kehidupan sehari-hari.

Pertama, budaya feodal lawan budaya egaliter. Budaya feodalisme
yang menghambat kemajuan, harus dilawan dengan sikap dan kesadaran
budaya egaliter. Sikap egaliter menempatkan manusia pada posisi
setara, tanpa memandang status yang diperoleh karena keturunan,
kekayaan, jabatan, pendidikan, suku, ras, atau agama. Sikap hidup
yang memandang semua orang sama akan menjadi budaya pendukung
nilai-nilai demokrasi dan semangat masyarakat madani. Kita harus
mengembangkan pendidikan budaya sejak dini kepada anak-anak
agar tumbuh sikap budaya egaliter yang menghargai kesetaraan dan
menghormati sesama manusia.

Kedua, budaya instan lawan budaya kerja keras. Budaya instan
yang menganggap bahwa kebahagiaan, kekayaan, kesuksesan, dan
prestasi bisa diraih seperti membalik telapak tangan, juga harus
dilawan dengan budaya yang memandang bahwa semua itu harus
diraih dengan kerja keras, keringat, dan bahkan airmata. Budaya-
budaya yang menggampangkan penyelesaian persoalan dengan cara
potong kompas dalam kehidupan sehari-hari mesti dilawan dengan
cara-cara yang lebih beradab. Prestasi yang diraih dengan kerja keras
harus diberi penghargaan secara layak dan harus diciptakan mekanisme
penilaian untuk orang-orang yang meraih prestasi dengan kerja keras.
Kita harus menanamkan pendidikan budaya yang memberi pengertian
kepada anak-anak agar korupsi, perilaku tidak jujur, komersialisasi
jabatan, sampai jual beli gelar aspal, plagiat, atau menyontek adalah
contoh budaya instan yang tidak layak diberi tempat dalam masyarakat
beradab. Kita hanya menghargai orang yang bekerja keras.

Ketiga, budaya kulit lawan budaya isi. Budaya kulit atau tampilan
luar dalam kehidupan memang penting. Untuk menjaga citra diri
atau imaji seseorang, banyak cara bisa ditempuh. Ada orang yang
memamerkan kekayaan, ada yang menunjukkan kepintaran, ada

Renungan Budaya untuk ... 295

buku ini tidak diperjualbeikan



juga yang unjuk kekuatan bahkan kekuasaan. Menurut sejarawan
Onghokham, pamer kemewahan sudah menjadi bagian dari gaya hidup
kaum aristokrat sejak dulu. Sekarang banyak orang kaya baru (OKB)
yang tanpa malu-malu menunjukkan dirinya kaya dan saleh. Untuk itu,
orang menggunakan simbol-simbol kesuksesan dan kesalehan dengan
berbagai cara. Persoalan muncul kalau orang biasa memakai topeng
kulit seperti itu. Pasalnya iklan dan sinetron tak henti mengajarkan

bahwa budaya kulit lebih hebat dari budaya isi.

Kita ingin menanamkan kepada anak-anak sejak dini bahwa
budaya isi, substansi jauh lebih penting dari budaya kulit. Bukan kita
iri atau cemburu dengan orang sukses dan kaya. Bukan! Kita ingin
agar kekayaan dan kesuksesan mereka lebih bermakna bagi kehidupan
banyak orang. Kita merindukan kesejahteraan yang lebih merata. Kita
ingin mengetuk kesadaran orang yang gandrung budaya kulit agar
mulai menyelami budaya isi, untuk menyelami hakikat kehidupan itu
sendiri.

Keempat, budaya penampilan atau snobisme lawan budaya hidup
sederhana. Budaya penampilan, asal kelihatan keren, kece, dan hebat,
juga menjadi bagian dari kehidupan kita. Tak banyak orang sekarang
yang mau dan berani tampil lebih sederhana dari penghasilannya.
Bahkan, tak jarang orang sudah menghabiskan penghasilannya sebelum
penghasilan itu menjadi haknya. Kita menyebut budaya kredit dan
budaya utang kini sudah menjadi bagian dari gaya hidup kita bahkan
sudah menjadi darah daging dan daya hidup pemerintah kita (Ingat
Utang Luar Negeri!).

Kita akan sulit atau mungkin terasing di tengah-tengah
tetangga, keluarga atau kolega kalau kita berpenampilan sederhana.
Kebersahajaan—sebagai pilihan sikap dan gaya hidup alternatif—
menjadi barang langka atau bahkan semacam kemewahan tak
terjangkau di tengah hutan lebat gemerlap gaya hidup. Di kantor,
pakaian Anda yang dinilai tidak modis dan s#y/ish akan dikomentari:
“Masak dari dulu hanya pakai yang itu-itu.” Anda tidak akan kelihatan
sukses dan membanggakan keluarga kalau Anda tidak mengendarai
kendaraan terkini. Anda akan lebih keren kalau Anda memakai telepon

296 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



pintar keluaran mutakhir, model anu dengan penampilan gress. Ongkos
penampilanmu akan terus menyedot sakumu.

Setiap hari anak-anak kita dikhotbahi oleh pesan-pesan media,
iklan, dan sinetron padat gaya hidup agar mereka memuja budaya
penampilan. Di masa depan kita ingin agar anak-anak kita menjadi
lebih sederhana dari kita, sekalipun kita tetap berusaha agar mereka

jauh lebih sukses dan bahagia dari kita.

Kelima, budaya boros lawan budaya hemat. Budaya kulit atau
budaya penampilan jelas telah menjadikan budaya boros begitu telanjang
di pelupuk mata. Kita jarang berpikir jangan-jangan perilaku dan gaya
hidup serba-boros sudah mendarah daging dalam kehidupan kita.
Cobalah simak di kantor, di jalan, atau di rumah kita. Bagaimana kita
menggunakan listrik, air, atau pulsa telpon (khususnya telepon pintar).
Kalau dulu orang tua memberi anak uang bisa ditabung atau dibelikan
emas. Sekarang begitu banyak orang tua yang menganggarkan uang
pulsa bulanan buat si buah hatinya. Di zaman teknologi komunikasi
serba canggih budaya ngerumpi dan omongan remeh-temeh bisa
menghamburkan uang ratusan ribu bahkan jutaan per bulan.

Mulai sekarang kita harus menanamkan kesadaran di kalangan
anak muda bahwa budaya hemat adalah bagian dari perilaku hidup
sehat dan beradab yang harus dikembangkan. Kepada generasi muda,
misalnya, perlu kita sebarkan ungkapan “Save water and electricity”
“Hemat air dan listrik demi generasi mendatang!” Bila perlu harus
kita pasang di pintu-pintu rumah dan sekolah kita. Kita harus berpikir
bahwa masih banyak orang yang belum memperoleh penerangan
yang layak dan air bersih yang wajar sebagaimana yang kita nikmati.
Masih banyak bencana kekeringan dan kelaparan yang menyebabkan
nestapa kemanusiaan. Kita ingin budaya hidup hemat menjadi pesan
kemanusiaan yang bermakna bagi generasi mendatang. Seruan lirih
Mahatma Gandhi terdengar pas, “Earth provides enough for everyones
need, but not for everymans greed’ .

Keenam, budaya apati lawan budaya empati. Dengan kesadaran
demikian pula kita ingin membuat sikap masa bodoh atau apati yang
membuat kita menutup mata terhadap persoalan di sekitar kita segera
diganti oleh tumbuhnya generasi yang berkesadaran empatik. Budaya

Renungan Budaya untuk ... 297

buku ini tidak diperjualbeikan



empatik menumbuhkan kepedulian dan kesadaran untuk mendengar
terhadap keluhan orang lain atau penderitaan sesama. Generasi empatik
adalah generasi yang bisa hidup dalam semangat untuk memberi
kepada yang tidak mampu dan menyuarakan persoalan public, serta
membebaskan yang tertindas. Kita ingin menumbuhkan budaya
empati justru di tengah-tengah sikap masa bodoh atau ketidakpedulian
yang sering mewarnai budaya kita sehari-hari.

Ketujuh, budaya konsumtif lawan budaya produktif. Budaya
yang hanya bisa memakai, menghabiskan waktu dan uang yang tak
bermanfaat, harus dilawan dengan budaya yang lebih memberikan
hal-hal yang bermanfaat dalam kehidupan. Kalau sekarang kita hanya
menjadi masyarakat pemakai (pemakai barang produk luar negeri,
konsumen pemikiran dan gaya hidup asing), di masa depan konstruksi
budaya yang paling berat dan krusial adalah bagaimana membuat
bangsa ini menjadi bangsa yang menghasilkan sesuatu yang bermanfaat
bagi kehidupan dan kemanusiaan (Kartodirdjo, 1993; Pabottingi,
1994; Abdullah, 2006). Tantangan pendidikan kita adalah bagaimana
menjadikan generasi konsumtif berubah menjadi generasi produktif.
Generasi yang tidak hanya menjadi pengguna atau konsumen, tetapi
menjadi produsen bagi bangsanya bahkan bagi luar negeri. Ini tidak
boleh tidak memerlukan semacam revolusi kesadaran yang menuntut
pendidikan sumber daya manusia yang sistematis dan terprogram.

Kedelapan, budaya bersih lawan budaya sampah. Sampah akan
menjadi persoalan urban yang pelik bila kita tidak mencari solusi
yang lebih terpadu dalam pembangunan dan penataan kota di masa
depan. Kita sekarang hidup dalam “masyarakat serba membuang”;
beli, pakai sekali, setelah itu buang. Untuk itu, kita perlu menanamkan
budaya bersih sejak dini dalam lingkungan keluarga, tetangga, sekolah,
tempat ibadah, masyarakat luas, terutama di pasar dan pertokoan,
perkantoran, terminal, stasiun, pelabuhan dan lapangan terbang, jalan-
jalan dan fasilitas umum harus memperhatikan masalah penanganan
sampah secara serius. Budaya membuang sampah sembarangan harus
mendapatkan ganjaran yang keras, kalau perlu jerat hukum. Kebiasaan
membuang sampah pada tempat yang disediakan secara khusus sudah
harus ditanamkan sejak dini hingga di masa kanak-kanak, di ruang

298 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



keluarga Indonesia. Ingatlah sampah akan menjadi ancaman serius
karena bukankah setiap orang menghasilkan sampah?

Kesembilan, budaya antri lawan budaya terabas. Kebiasaan antri
juga perlu terus dikampanyekan dan disosialisasikan di tempat-tempat
publik. Kita harus menjadi bangsa yang beradab, jangan asal terabas.
Budaya terabas menyebabkan munculnya korupsi dan membuat kita
tidak sabaran di jalan. Budaya antri menghargai keteraturan yang tidak
dipaksakan, tetapi tumbuh dari kesadaran penghargaan terhadap orang
lain. Kita hanya mendahulukan orang tua, orang sakit, atau orang
hamil. Kita harus mempraktikkan kepada anak-anak sejak dini tentang
pentingnya budaya antri dalam masyarakat sibuk seperti sekarang ini.

Kesepuluh, budaya kompetisi lawan budaya kerjasama. Kita perlu
berkompetisi, asal kompetisi itu sehat dan fair, karena kita ingin yang
terbaiklah yang muncul sebagai pemimpin atau pemenang. Kita harus
menanamkan budaya menerima kekalahan secara fair dan menghargai
prestasi orang lain agar kehidupan berjalan sehat. Ini baik dalam
pendidikan, juga dalam demokrasi. Jika kita sulit membangun budaya
kompetisi, kita harus mulai berpikir bagaimana membangun budaya
kerjasama. Kita sudah lama larut dalam klik-klik kepentingan picik
golongan, bahkan kita sudah jauh masuk dalam keretakan kehidupan
kebangsaan, dan melemahnya kohesivitas sosial. Kita ingin budaya
kerjasama hidup kembali di kalangan anak-anak muda dan generasi yang
akan datang. Bukankah persoalan kemanusiaan dan kebangsaan yang
pelik hanya bisa dipecahkan bersama. Kita hanya bisa menghilangkan
sikap individualistis, egoistis, dan merasa benar sendiri, bila kita terbiasa
bekerja sama, karena kita akan semakin rendah hati menerima berbagai
kemungkinan dari orang lain yang berbeda dari kita.

Akhirnya, kita perlu membuat skenario budaya ini agar bisa
berjalan dari hal-hal kecil dari kehidupan keseharian kita. Kita ingin
generasi di masa datang berubah wajah dari generasi yang serba
dipolitisasi dan dikomersialiasikan menjadi generasi yang lebih beradab,
civilized generation. Karena itu, kita perlu merancang desain budaya dan
kesadaran masyarakat kita dari “politicized and commercialized society’
(masyarakat yang dipolitisasi dan dikomersialkan) menjadi “civilized
society” (masyarakat beradab). Saya yakin kalau kita mulai menjalankan

Renungan Budaya untuk ... 299

buku ini tidak diperjualbeikan



salah satu saja dari “10 Sikap dan Kesadaran Budaya Positif” tersebut,
kita mulai ikut meretas jalan untuk membangun masyarakat lebih
beradab. Jalan memang masih panjang dan berliku. Tetapi, bukankah
seperti senandung dari lirik lagu Lionel Richie, “We can save the world if
we try...” (Kita bisa menyelamatkan dunia jika kita mencoba).

300 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, I. (1997). Dari domestik ke publik: Jalan panjang pencarian
identitas perempuan. Dalam Abdullah, I. (Ed.). Sangkan paran
gender. Pusat Penelitian Kependudukan Universitas Gadjah
Mada & Pustaka Pelajar.

Abdullah, 1. (2006). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Pustaka
Pelajar.

Abdullah, T. (2001a). Nasionalisme dan sejarah. Satya Historia.

Abdullah, T. (2001b, 23 April). Buku, kebablasan, dan kebebasan.
Makalah pada Seminar Nasional ITkatan Penerbit Indonesia
(IKAPI), Jakarta, Indonesia.

Acharya, K. & Noronha, E (Eds.). (2010). 7he green pen: Environmen-
tal journalism in India and south Asia. Sage.

Adorno, T. & Horkheimer, M. (1979). The Culture industry: Enlight-
enment as mass deception. (abridged). Dalam J. Curran, M.
Gurevitch, & J. Woollacott (Eds.), Mass communication and
Society. Sage.

Ahmed, A. S. (1992). Postmodernism and Islam: Predicament and prom-
ise. Routledge.

Alfian dkk. (Eds.). (1980). Kemiskinan struktural. Yayasan Ilmu-ilmu
Sosial.

Allen, R. (Ed.). (1992). Channels of discourse, reassembled. Routledge.

buku ini tidak diperjualbeikan

301



Aleschull, H. J. (1984). Agents of power: The role of the news media in
human affairs. Longman.

Amal, 1. (2007, 8 Februari). Pers dan kemiskinan. Makalah pada Kon-
vensi Nasional Media Massa se-Indonesia, Hari Pers Nasional,
Samarinda, Indonesia.

Andersen, R. & Gray, J. (Eds.). (2008). Battleground: The media, Vol. 1
¢ 2. Greenwood Press.

Anderson, B. R. O’G. (1983). Imagined communities: Reflections on the
origins and spread of nationalism. Verso.

Anderson, B. R. O’G. (1990). Language and power: Exploring political
cultures in Indonesia. Cornell University Press.

Andrejevic, M. (2004). Reality TV: The work of being watched. Rowman
& Littlefield.

Ang, 1. (1996). Living room wars: Rethinking media audiences for a
postmodern world. Routledge.

Anonim (20006). Dictionary of media studies. A & C Black Publisher.

Antlov, H. (1999). The new rich and cultural tensions in rural Indone-
sia. Dalam M. Pinches (Ed.), Culture and privilege in capitalist
Asia. Routledge.

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of global-
ization. University of Minnesota Press.

Apple, M. W. (1996). Cultural politics and education. Teachers College
Press.

Apple, M. W. (1998). Selling our children: Channel one and the
politics of education. Dalam R. W. McChesney dkk. (Eds.),
Capitalism and the information age: The political economy in the
global communication revolution. Monthly Review Press.

Arif, A. (2010). Jurnalisme bencana, bencana jurnalisme: Kesaksian dari
tanah bencana. KPG, Tembi, Tifa, & LSPP.

Arps, B. & van Heeren, K. (2006). Ghosthunting and vulgar news:
Popular realities on recent Indonesian television. Dalam H.
S. Nordholt & I. Hoogenboom (Eds.), Indonesian transitions.
Pustaka Pelajar.

Ath-Thawil, N. S. (1985). Kemiskinan dan keterbelakangan di nega-
ra-negara Muslim. (Muhammad Bagir, penerj.). Mizan.

302 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Atmakusumah (2008, 23 Mei). Kita belajar dari pers bebas. Kompas.

Atmakusumah dkk. (Eds.) (1996). Mengangkat masalah lingkungan ke
media massa. Lembaga Pers Dr. Soetomo [LPDS] & Yayasan
Obor Indonesia.

Bagdikian, B. H. (1987). 7he media monopoly. Beacon Press.

Bagdikian, B. H. (1992). 7he media monopoly. Fourth edition. Beacon
Press.

Barber, B. R. (1995). Jihad vs Mcworld: How globalism and tribalism are
reshaping the world. Ballantine Books.

Barber, B. R. dkk. (1997). The state of “electronically enhanced democ-
racy”: A survey of the internet. The Walt Whitman Center/the
Culture and Politics of Democracy.

Barnard, M. (2002). Fashion as communication. Second edition. Rout-
ledge.

Barry, J. (1994) Beyond the shallow and the deep: Green politics,
philosophy and praxis. Environmental Politics, 3(3). https://doi.
org/10.1080/09644019408414152

Barthes, R. (1967). Elements of semiology. (A. Lavers & C. Smith, pen-
etj.). Jonathan Cape.

Barthes, R. (1971). The Rhetoric of the image. (B. Trench, penerj.).
Working Papers in Cultural Studies, No. 1, CCCS, University of
Birmingham.

Barthes, R. (1973). Mythologies. (A. Lavers, penerj.) (1957). Paladin.

Baskoro, L. R. (2003). Jurnalisme lingkungan, jurnalisme menggerakkan.
Yayasan Karya Jurnalis Indonesia.

Baudrillard, J. (1983). Our theater of cruelty. Dalam /n the shadow of
silent majorities. Semiotext|e].

Baudrillard, J. (1987a). 7he Ecstasy of communication. Semiotext(e).

Baudrillard, J. (1987b). 7he evil demon of image. Power Institute of Fine
Arts.

Baudrillard, J. (1990). Mass media culture. Dalam Revenge of the crystal.
Pluto Press.

Baudrillard, J. (2020). The art of disappearing. Baudrillard Now, 28
Juni.  https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappear-
ing/

Daftar Pustaka 303

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1080/09644019408414152
https://doi.org/10.1080/09644019408414152
https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappearing/
https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappearing/

Bauman, Z. (1998). Globalization. Polity Press.

Bavadam, L. (2010). Environment stories, among the most challeng-
ing. Dalam K. Acharya & F Noronha (Eds.), 7he green pen:
Environmental journalism in India and south Asia. Sage.

Beck, U. (1992). The risk society. Routledge.

Beckerman, W. (2002). A poverty of reason: Sustainable development and
economic growth. The Independent Institute.

Bell, D. (1961). The end of ideology. Collier Books.

Beng-Huat, C. (2000). Consumption in Asia: Lifestyles and identities.
Routledge.

Bennett, W. L. & Entman, R. M. (Eds.). (2001). Mediated politics:
Communication in the future of democracy. Cambridge Univer-
sity Press.

Berger, P. L. & Luckmann, T. (1967). The social construction of reality.
Anchor.

Best, S. & Kellner, D. (1991). Postmodern theory: Critical interrogations.
MacMillan Education.

Bhakti, I. N., Cahyono, H., Basyar, M. H., Nurhasim, M., Sihbudi,
M. R, & Yanuarti, S. (2001). Militer dan politik kekerasan orde
baru: Soeharto di belakang peristiwa 27 juli? (1. S. Ibrahim, ed.).
Mizan & Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI).

Blumler, J. G. & Gurevitch, M. (1995). The crisis of public communica-
tion. Routledge.

Bosmajian, H. A. (1989). The language of oppression. Public Affairs Press.

Bourdieu, L. (1979). Outline of a theory of practice. Cambridge Univer-
sity Press.

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgment of raste
(R. Nice, penerj.). Harvard University Press.

Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power (G. Raymond & M.
Adamson, penerj.). Harvard University Press.

Boyle, K. (2005). Media and violence: Gendering the debates. Sage.

Brunsting, S. & Postmes, T. (2002). Social movement participation in
the digital age: Predicting offline and online collective action.
Journal of Small Group Research, Vol. 33 No. 5. http://dx.doi.
org/10.1177/104649602237169

304 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


http://dx.doi.org/10.1177/104649602237169
http://dx.doi.org/10.1177/104649602237169

Budiman, A., Hadey, B., & Kingsbury, D. (Eds.). (1999). Reformasi:
Crisis and change in Indonesia. Monash Asia Institute.

Burns, L. S. (2002). Understanding journalism. Sage.

Camara, D. H. (2000). Spiral kekerasan. Pustaka Pelajar & Insist Press.

Campbell, C. (1989). The Romantic ethic and the spirit of modern con-
sumerism. Blackwell.

Camus, A. (1990). Krisis kebebasan. Yayasan Obor Indonesia.

Carey, J. W. (1989). Communication as culture: Essays on media and
society. Unwin Hyman.

Carey, J. W. (1998). Political ritual on television: Episodes in the history
of shame, degradation and excommunication. Dalam T. Liebes,
T. & ]. Curran (Eds.), Media, ritual and identities. Routledge.

Carter, C. & Weaver, C. K. (2003). Violence and the media. Open
University Press.

Carter, N. (2007). The politics of the environment: Ideas, activism, policy.
Second edition. Cambridge University Press.

Castells, M. (1996). The rise of the network society. Blackwell.

Castells, M. (2001). 7he internet galaxy. Oxford University Press.

Casty, A. (Ed.). (1968). Mass media and mass man. Holt, Rinehart &
Winston.

Chaerowati, D. L. & Ibrahim, I. S. (2023). Peran radio komunitas se-
bagai aktor lokal dalam rehabilitasi kerusakan lingkungan. Da-
lam E. Surmaini, L. S. Supriatin, & Y. Sarvina (Eds.), Zeknologi

dan kearifan lokal untuk adaptasi perubahan iklim. Penerbit
BRIN. https://doi.org/10.55981/brin.901.c725

Chaerowati, D. L. (2014). Media anak Indonesia: Representasi idola anak
dalam majalah anak-anak. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Chambers, D. (2000). Globalizing media agendas: The production of
journalism. Dalam H. de Burgh (Ed.), nvestigative journalism:
Context and practice. Routledge.

Chaney, D. (1994). 7he Cultural turn. Routledge.
Chaney, D. (1996). Lifestyles. Routledge.

Charon, J. M. (1997). Symbolic interactionism: An introduction, An
interpretation, An integration. Prentice-Hall.

Chen, M. (1996). Anak-anak dan televisi. Gramedia.

Daftar Pustaka 305

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.55981/brin.901.c725

Chomsky, N. (1987). Manufacturing consent. Pantheon.

Chomsky, N. (1998). Propaganda and control of the public mind.
Dalam R. W. McChesney dkk. (Eds.), Capitalism and the in-
Jformation age: The political economy of the global communication
revolution. Monthly Review Press.

Cohen, A. P. (1985). The symbolic construction of community. Tavistock.

Cohen, S. & Young, J. (Eds.). (1973). The manufacture of news. Con-
stable.

Combs, J. E. & Nimmo, D. (1993). 7he new propaganda: The dictator-
ship of palaver in contemporary politics. Longman.

Couldry, N. & Miller, D. (Eds.). (2003). Contesting media power: To-
wards a global comparative perspective. Rowan & Littlefield.

Couldry, N. (2003). Media rituals: A critical approach. Routledge.

Coutas, P. (2006). Fame, fortune, fantasy: Indonesian idol and the new
celebrity.” Asian Journal of Communication, 16 (4). https://doi.
org/10.4324/9780203825396

Cox, H. (1969). Sex and secularization. Dalam P. Collier (Ed.), Crisis:
A contemporary reader. Harcourt, Brace & World, Inc.

Curran, J. dkk. (Eds.). Mass communication and society. Arnold.

Dahana, R. P. (2006, 25 Maret). Kekerasan, milik siapa?. Kompas.

Dahlgren, P. & Sparks, C. (Eds.). (1992). Journalism and popular cul-
ture. Sage.

Dahlgren, P. (2000). Media, citizens and civic culture. Dalam M. Gure-
vitch & J. Curran (Eds.), Mass media and society. Third edition.
Edward Arnold.

Dahlgren, P (2001a). The internet and the democratization of
civic culture. Political Communication, 17. https://doi.
org/10.1080/10584600050178933

Dahlgren, P. (2001b). The transformation of democracy?. Dalam B.
Axford & R. Huggins (Eds.), New media and politics. Sage.

Dalton, R. J. (1994). The green rainbow: Environmental groups in west-
ern Europe. Yale University Press.

Davis, D. K. dan Jasinski, J. (1999, April). Di balik perang budaya: Se-
buah agenda penelitian komunikasi dan budaya (I. S. Ibrahim,

306 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.4324/9780203825396
https://doi.org/10.4324/9780203825396
https://doi.org/10.1080/10584600050178933
https://doi.org/10.1080/10584600050178933

penerj.). Dalam Jurnal Komunikasi (Ikatan Sarjana Komunikasi
Indonesia), Vol. 3.

de Beauvoir, S. (1974). The second sex (1949). (H. M. Parshley, penerj.).
Bantam Books.

De Certeau, M. (1987). The practice of everyday life. University of Cal-
ifornia Press.

Debord, G. (1981). Society of the spectacle. Free Press.

Della Porta, D. & Diani, M. (1999). Social movements: An introduction.
Blackwell.

Denzin, N. K. & Lincoln, Y. S. (Eds.). (1994). Handbook of qualitative
research. Sage.

Deresiewicz, W. (2009, 30 Januari). The end of solitude. 7he Chronicle
Review. http://chronicle.com/article/ The-End-of-Solitude/3708

Dewey, ]. (1954). The public and its problems. Swallow Press.

Dhakidae, D. (1991). The state, the rise of capital and the fall of political

Journalism: Political economy of Indonesian news industry (Dis-
ertasi Ph. D, tidak dipublikasikan). Universitas Cornell, USA.

Dharmasaputra, S. & Wisanggeni, A. (2008, 27 Desember). Gaya
kampanye belajar dari Obama: Jaring dukungan lewat facebook.
Kompas.

Downing, J. (Ed.) (2001). Radical media: Rebellious communication and
social movements. Sage.

Downing, J. dkk. (Eds.) (1990). Questioning the media: A critical intro-
duction. Sage.

Down, E. & Boyson, A. R. (2009). Dark matters. Dalam E. Downs
(Ed.), The dark side of media and technology: A 21st century guide
to media and technological literacy. Peter Lang.

Downs, E. (2017). Educational technology. Dalam M. Allen (Ed.),
SAGE encyclopedia of communication research methods. Sage. doi:
10.4135/9781483381411.n152

Downs, E. (Ed.). (2019). 7he dark side of media and technology: A 21st
century guide to media and technological literacy. Peter Lang.

Dyer, R. (1992). Only entertainment. Routledge.
Eagleton, T. (1991). Ideology: An introduction. Verso.

Daftar Pustaka 307

buku ini tidak diperjualbeikan


http://chronicle.com/article/The-End-of-Solitude/3708

Emmerson, D. K. (2002). Apakah cereknya telah mendidih?:
Demokrasi dan kekerasan di Indonesia. Dalam A. M. Makka
(Ed.), Demokratisasi tak boleh henti. The Habibie Centre.

Esslin, M. (1982). Age of relevision. Freeman Press.

Evers, H-D. (Ed.) (1988). Teori masyarakat: Proses peradaban dalam
sistem dunia modern. Yayasan Obor Indonesia.

Fairclough, N. (1995). Media discourse. Edward Arnold.
Fannoy, S. W. (2001). 10 anugerah terindah untuk ananda. Kaifa.

Featherstone, M. (1987). Lifestyle and consumer culture. 7heory, Culture
and Society, 4. https://doi.org/10.1177/026327687004001003

Featherstone, M. (1991). Consumer culture and postmodernism. Sage.

Featherstone, M. (1992). Postmodernism and the aestheticization of
everyday life. Dalam S. Lash & ]. Friedman (Eds.), Modernizy
and identity. Blackwell.

Featherstone, M. (Ed.) (1990). Global culture: Nationalism, globaliza-
tion, and modernity. Sage.

Fiske, J. & Hartley, ]. (1978). Reading television. Methuen.

Fiske, J. (1987). Television culture. Methuen.

Fiske, J. (1989a). Understanding popular culture. Unwin & Hyman.
Fiske, J. (1989b). Reading the popular. Unwin Hyman.

Foucault, M. (1976). The history of sexuality, Vol. I: An introduction.
Penguin Books.

Foucault, M. (1979). Discipline and punish: The birth of the prison.
Vintage Books.

Fowler, R. (1991). Language in the news: Discourse and ideology in the
press. Routledge.

Freud, S. (2000). Pengarang kreatif dan pelamun (Iwan Mucipto,
penerj.). Dalam T. Heraty (Ed.), Hidup matinya sang pengarang:
Esei-esei tentang kepengarangan oleh sastrawan dan filsuf. Yayasan
Obor Indonesia.

Friedan, B. (1984). Feminine mystique. Norton; Dell, 20th Anniversary
Edition.

Fromm, E. (1942). Escape from freedom. Routledge & Kegan Paul.
Fromm, E. (1947). Man for himself. Rinehart.

308 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1177/026327687004001003

Fromm, E. (1956). 7he sane society. Routledge & Kegan Paul.

Fromm, E. (2000). Akar kekerasan: Analisis sosio-psikologis atas watak
manusia. Pustaka Pelajar.

Fukuyama, E (1992). The end of history and the last man. Hamish
Hamilton.

Galtung, J. (1980). The true worlds: A transnational perspective. The
Institute for World Order & The Free Press. https://unesdoc.
unesco.org/ark:/48223/pf0000041562

Gandy Jr., O. H. (1998). Communication and race: A structural perspec-
tive. Arnold.

Garnham, N. (1987). Concepts of culture: Public policy and
the culture Industries. Cultural Studies, 1. https://doi.
org/10.1080/09502388700490021

Gazali, E. dkk. (2003). Konstruksi sosial industri penyiaran. Departemen
IImu Komunikasi FISIP Universitas Indonesia.

Geertz, C. (1992a). Politik kebudayaan. (F. B. Hardiman, penerj.).

Kanisius.

Geertz, Clifford. (1992b). Zafsir kebudayaan. (F. B. Hardiman, penerj.).
Kanisius.

Gerbner, G. (1992). Violence and terror in and by the media. Dalam
M. Qatar & B. Dagenais (Eds.), Media, crisis and democracy:
Mass communication and the disruption of social order. Sage.

Gerbner, G. dkk. (1994). Growing up with television: The cultivation
perspective. Dalam J. Bryant & D. Zillmann (Eds.). (2002),
Media effects: Advances in theory and research. Second edition.
Erlbaum.

Gergen, K. J. & Gergen, M. (1991). Toward reflexive methodologies.
Dalam E Steier (Ed.), Research and reflexivity. Sage.

Gergen, K. J. (1985). The social constructionist movement in modern
psychology. American Psychologist, 40. https://psycnet.apa.org/
doi/10.1037/0003-066X.40.3.266

Gergen, K. J. (1991, November). Identitas di era postmodern (wawan-
cara dengan A. P. Sanoff, wartawan U.S. News). (R. P. Dahana,

penerj.). Horison, No. 11. (Tulisan original diterbitkan 1 Juli
1991, dalam U.S. News & World Report).

Daftar Pustaka 309

buku ini tidak diperjualbeikan


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000041562
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000041562
https://doi.org/10.1080/09502388700490021
https://doi.org/10.1080/09502388700490021
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.3.266
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.3.266

Gerke, S. (1995, 16-17 Oktober). Symbolic consumption as a way of
life: The new Indonesian middle-class. Makalah pada Seminar Oz
Social and Cultural Dimensions of Market Expansion, Goethe
Institute (Jakarta), Labuan, Malaysia.

Gerke, S. (2000). Global lifestyles under local conditions: the new
Indonesian middle class. Dalam C. Beng-Huat (Ed.), Consump-
tion in Asia: Lifestyles and identities. Routledge.

Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of
structuration. University of California Press.

Giddens, A. (1987). The nation-state and violence. University of Cali-
fornia Press.

Giddens, A. (1990). The consequences of modernity. Polity Press.

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the
late modern age. Stanford University Press.

Giddens, A. (1999). The third way: The renewal of social democracy.
Polity Press.

Giddens, A. (2000). Runaway world: How globalization is reshaping our
lives. Routledge.

Glenn, N. D. (1977). Cobort analysis. Sage Publications.

Goethals, G. T. (1981). The TV ritual: Worship at the video altar. Beacon
Press.

Goffman, E. (1976). Gender advertisement. The MacMillan Press.

Golding, P, & Murdock, G. (1996). Culture, communications and

political economy. Dalam ]. Curran & M. Gurevitch (Eds.),
Mass media and society. Second edition. Arnold.

Goode, E. & Ben-Yehuda, N. (1994). Moral panics: The social construc-
tion of deviance. Blackwell Press.

Goonasekera, A. (1998). Children’s voice in the media: A study of
children television programs in Asia”, Media Asia, Vol. 25, No.
3. https://doi.org/10.1080/01296612.1998.11726557

Gray, J. (1999). Children are from heaven: Positive parenting skills for
raising cooperative, confident, and compassionate children. Harp-
erCollins.

310 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1080/01296612.1998.11726557

Gray, J., Sandvoss, C., & Harrington, C. L. (Eds.). (2007). Fandom:
Identities and communities in a mediated world. New York Uni-
versity Press.

Griflin, EM. (2003). A first look at communication theory. Fifth edition.
McGraw-Hill.

Gripsrud, J. (2008). The cultural dimension of democracy. Dalam I.
Bondebjerg & P. Madsen (Eds.), Media, democracy and Europe-
an culture. Intellect.

Gunew, S. & Yeatman, A. (Eds.). (1993). Feminism and the politics of
difference. Westview Press.

Gunster, S. (2004). Capitalizing on culture: Critical theory and cultural
studies. University of Toronto Press.

Gunter, B, Harrison, J., & Wykes, M. (2003). Violence on television:
Distribution, form, context, and themes. Lawrence Erlbaum As-
sociates (LEA).

Gutstein, D. (1999). E.con: How the internet undermines democracy.
Stoddart.

Habermas, J. (1989). The structural transformation of the public sphere.
MIT Press.

Hall, E. dkk. (1983). Psychology today: An introduction. Fifth edition.
Random House.

Hall, S. (1980). The social production of news. Dalam S. Hall, D.
Hobson, A. Lowe, & P. Willis (Eds.), Culture, media, language.
Huctchinson.

Hall, S. (1994). Notes on deconstructing ‘the popular’. Dalam J. Storey
(Ed.), Cultural theory and popular culture. Harvester Wheatsheaf.

Hall, S. (1996). Signification, representation, ideology. Dalam J. Cur-
ran, D. Morley, & V. Walkerdine (Eds.), Communication studies

and communication. Arnold.
Hall, S. dkk. (Eds.). (1980). Culture, media and language. Hutchinson.

Hamad, 1. (2004). Konstruksi realitas politik dalam media massa: Sebuah
studi critical discourse analysis berita-berita politik. Granit.

Hamamoto, D. Y. (1989). Nervous laughter: Television situation comedy
and liberal democratic ideology. Praeger.

Hamelink, C. J. (2000). 7he ethics of cyberspace. Sage.

Daftar Pustaka 311

buku ini tidak diperjualbeikan



Hamelink, C. J. (2002). Moral challenges in the information society.
Media Development, 4.

Hanazaki, Y. (1996). The Indonesian press in the era of keterbukaan: A
force for democratization (Disertasi Ph. D tidak diterbitkan). De-
partment of Asian Language and Studies, Universitas Monash,
Melbourne, Australia.

Hardiman, E B. (2008, 6 April). ‘Fasisme’ media dalam demokrasi sms
(acara kontes Tv 3). Kompas.

Hardiman, E B. (2009). Demokrasi deliberatif. Kanisius.

Hardiman, E. B. (2021). Aku klik maka aku ada: Manusia dalam revolu-
si digital. Kanisius.

Hargreaves, 1. (2003). Journalism: Truth or dare? Oxford University

Press.

Hartiningsih, M. (1999). Perlindungan hak anak jangan ditunda!”
Dalam H. Suranto (Ed.) Jurnalisme anak pinggiran. Kelompok
Kerja untuk Anak Pinggiran.

Hartley, J. (1996). Popular reality: Journalism, modernity, popular cul-
ture. Arnold.

Hatley, B. (1999). Cultural expression and social transformation in In-
donesia. Dalam A. Budiman, B. Hatley, & D. Kingsbury (Eds.),
Reformasi: Crisis and change in Indonesia. Monash Asia Institute.

Hatta, M. (1956, 27 November). Lampau dan Datang. Pidato pada
penerimaan gelar Doktor Honoris Causa dari Universitas Gad-
jah Mada (UGM), Yogyakarta, Indonesia.

Hatta, M. (1985). Membangun ekonomi Indonesia: Kumpulan pidato
ilmiah. Inti Idayu Press.

Haug, W. E (1986). Critique of commodity aesthetics: Appearance, sexu-
ality and advertising in capitalist society. University of Minnesota
Press.

Hebdige, D. (1979). Subculture: The meaning of style. Methuen.
Hefner, R. W. (Ed.). (1998). Marker cultures: Society and morality in the

new Asian capitalism. Westview.

Heidegger, M. (1977). The question concerning technology and other
essays. Garland Publishing.

312 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Herman, E. S. & Chomsky, N. (1998). Manufacturing consent: The
political economy of the mass media. Pantheon.

Herman, E. S. & O’Sullivan, G. (1990). 7he terrorism industry. Pan-
theon Books.

Herman, E. S. (1998). The propaganda model revisited. Dalam R. W.
McChesney, E. M. Wood & J. B. Foster (Eds.), Capitalism and
the information age: The political economy of the global communi-
cation revolution. Monthly Review Press.

Heryanto, A. (2000). Media, nation, dan sejarah. Dalam D. N. Hi-
dayat dkk. (Eds.), Pers dalam ‘revolusi Mei’: Runtuhnya sebuah
hegemoni. Gramedia Pustaka Utama.

Heryanto, A. (2000). State terrorism and political identity in Indonesia.
Routledge.

Heryanto, A. (2009). Budaya pop Indonesia: Kehangatan seusai perang
dingin. Prisma, Vol. 28, No. 2.

Hidayat, D. N. (2000). Jurnalis, kepentingan modal, dan perubahan
sosial. Dalam D. N. Hidayat dkk. (Eds.), Pers dalam “revolusi
Mei”: Runtubnya sebuah hegemoni. Gramedia Pustaka Utama.

Hill, A. (2005). Reality TV: Audiences and popular factual television.
Routledge.

Hill, D. & Sen, K. (2000). The internet in Indonesia’s new democracy.
Dalam P. Ferdinand (Ed.), 7he internet, democracy and democra-
tization. Frank Cass.

Hill, D. & Sen, K. (2002). Netizens in combat: Conflict on the inter-
net in Indonesia. Asian Studies Assosiation of Australia, 26(2).
https://doi.org/10.1080/10357820208713339

Hill, D. & Sen, K. (2005). 7he internet in Indonesias new democracy.
Routledge.

Hindman, M. (2008). 7he myth of digital democracy. Princeton Univer-
sity Press.

Hirsch, P. & Warren, C. (1998). 7he politics of environment in southeast
Asia. Routledge.

Hirst, P & Thompson, G. (1996). Globalization in question. Polity

Press.

Daftar Pustaka 313

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1080/10357820208713339

Hobart, M. (1999). The end of the world news. Dalam R. Rubinstein
& L. Connor (Eds.), Staying local in the global village: Bali in the
twentieth century. University of Hawaii Press.

Hobart, M. (2006a). Entertaining illusions: How Indonesian elites
imagine reality TV affects the masses. Asian _Journal of Commu-
nication, 16(4). https://doi.org/10.1080/01292980601012428

Hobart, M. (2006b). Introduction: Why is entertainment television in
Indonesia important? Asian Journal of Communication, 16(4).
https://doi.org/10.1080/01292980601012352

Hoffner, C. A. & Levine, K. J. (2007). Enjoyment of mediated fright
and violence: A meta-analysis. Dalam R. W. Preiss, B. M. Gay-
le, N. Burrell, M. Allen, & J. Bryant (Eds.), Mass media effects
research: Advances through meta-analysis. Lawrence Erlbaum
Associates (LEA).

Holmes, S. & Jermyn, D. (Eds.). (2004). Understanding reality televi-
sion. Routledge.

Hooker, V. M. (Eds.). (1993). Culture and society in new order Indonesia.
Oxford University Press.

Huntington, S. P (1993). The Clash of civilization. Foreign Affairs,

Musim  Panas.  https://www.foreignaffairs.com/articles/unit-
ed-states/1993-06-01/clash-civilizations

Ibrahim, I, S. (2004). Sirnanya komunikasi empatik: Krisis budaya ko-
munikasi dalam masyarakat kontemporer. PBQ.

Ibrahim, I. S. & Suranto, H. (Eds.). (1998). Wanita dan media: Kon-
struksi ideologi gender dalam ruang publik orde baru. Rosdakarya.

Ibrahim, I. S. (1999). Kekerasan, teknologi, dan teknologi kekerasan.
Dalam Sukandi A.K (Ed.), Politik kekerasan orba: Akankabh terus
berlanjur?. Mizan.

Ibrahim, I. S. (2005). Pendekatan kritis dalam studi komunikasi: Sekilas
perjumpaan tradisi kritis Eropa dan tradisi pragmatis Amerika.
Dalam H. Hardt, Gritical communication studies: Sebuah pen-
gantar komprhensif sejarah perjumpaan tradisi kritis Eropa dan
tradisi pragmatis Amerika. (1. S. Ibrahim &Y. Iriantara, penerj.).
Jalasutra.

Ibrahim, 1. S. (2007). Budaya populer sebagai komunikasi: Dinamika
popscape dan mediascape di Indonesia kontemporer. Jalasutra.

314 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1080/01292980601012428
https://doi.org/10.1080/01292980601012352
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations

Ibrahim, 1. S. (2020, 23 April). Kejutan komodifikasi digital. Pikiran
Rakyat.

Ibrahim, I. S. (2023, 8 Juli). Teknologi, harapan dan kecemasan. Kom-
pas.  hutps:/[www.kompas.id/baca/opini/2023/07/07/teknolo-
gi-harapan-dan-kecemasan

Ibrahim, I. S. (2024, 2 November). Politik di pentas budaya populer dig-
ital. Kompas. htps:/[www.kompas.id/bacalopini/2024/11/01/
politik-di-pentas-budaya-populer-digital

Ibrahim, 1. S. (2024, 6 Juli). Sisi gelap dunia digital. Kompas. https://
www.kompas.id/baca/opini/2024/07/05/sisi-gelap-dunia-digital

Ibrahim, I. S. (Ed.). (1997). Ecstasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam
masyarakat komoditas Indonesia. Mizan.

Ibrahim, I.S., Amirudin, A., & Kustiman, E. (2023). Representations
of stunting in Indonesian national newspaper: Positioning a
culture-oriented approach. MediaTor, Vol. 16, No. 2. https://
doi.org/10.29313/mediator.v16i2.2922

Mlich, I. (1998). Matinya gender. (O. 1. Naomi, penerj.). Pustaka Pela-
jar. (Karya original diterbitkan 1982).

Igbal, M. (2021). javid namah — Kitab keabadian: Pengembaraan ru-
hani ke langit. Mizan Media. (Karya original diterbitkan 1932).

Jakubowitcz, A. & Palmer, R. (2002). Framing Socharto: Australian
media accounts of the fall from power. Gazette: The Internation-
al Journal for Communication Studies, Vol. 64, No.2. https://doi.
org/l().l 177/17480485020640020701

Jensen, C. (2000). What free press?. Dalam P. Philips (Ed.), Censored
2000: The years top twenty-five censored stories. Seven Stories
Press.

Jhally, S. (1990, Juli). Image-based culture: Advertising and popular
culture. Dalam 7he World and I.

Johnson, K. & Ferguson, T. (1990). Thrusting ourselves: The sourcebook
on psychology for women. The Atlantic Monthly Press.

Jolly, M. (1993). Colonizing the women: The maternal body and em-
pire. Dalam S. Gunew & A. Yeatman (Eds.), Feminism and the
politics of difference. Westview Press.

Jordan, T. (1999). Gyberpower: The culture and politics of cyberspace and
the internet. Routledge.

Daftar Pustaka 315

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.29313/mediator.v16i2.2922
https://doi.org/10.29313/mediator.v16i2.2922
https://doi.org/10.1177/17480485020640020701
https://doi.org/10.1177/17480485020640020701

Kahn, R. & Kellner, D. (2004). New media and internet activism: From
the ‘battle of Seattle’ to blogging. Journal of New Media and
Society, Vol 6 (1). https://doi.org/10.1177/1461444804039908

Karatzogianni, A. (2006). 7he Politics of cyberconflict. Routledge.

Kartodirdjo, S. (1993). Pembangunan bangsa: Tentang nasionalisme,
kesadaran dan kebudaayaan nasional. Aditya Media.

Kayam, U. (1997, Maret). Berkubang di antara pemiskinan dan pe-
merkayaan budaya. Jurnal Pers Indonesia, No. 4/XVIII.

Keane, J. (1998, 28 Agustus). The humbling of the intellectuals,
public life in the era of communicative abundance. Zimes
Literary  Supplement. http:/[www.johnkeane.net/wp-content/
uploads/1998/01/publife.pdf

Kellner, D. (1990). Zelevision and the crisis of democracy. Westview Press.

Kellner, D. (1992). Toward a multiperspectival cultural studies. Conti-
nental Review, 26.

Kellner, D. (1995). Media culture: Cultural studies, identity and politics
between the modern and the postmodern. Routledge.

Kellner, D. (2003). Media spectacle. Routledge.

Kertzer, D. 1. (1983). Generation as a social problem. Annual
Review of  Sociology, 9. https://doi.org/10.1146/annurev.
50.09.080183.001013

Kitley, 2. (2000). Zelevision, nation, and culture in Indonesia. Ohio Uni-
versity Centre for International Studies.

Kleden, I. (1994, Desember). Transnationalization of life-style: The
Indonesian experience. Prisma, 34.

Kleden, I. (2000, 20 Desember). Epistemologi kekerasan di Indonesia.
Kompas.

Kline, S. (1993). Out of the garden: Toys and children’s culture in the age
of TV marketing. Verso.

Kline, S. (1995). The Play of market: On the internationalization of chil-
dren’s culture. 7heory Culture & Society. (M. Featherstone, ed.),
Vol. 12, No. 2. https://doi.org/10.1177/026327695012002006

Koentjaraningrat (1974). Kebudayaan, mentalitet dan pembangunan.
Gramedia.

316 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1177/1461444804039908
http://www.johnkeane.net/wp-content/uploads/1998/01/publife.pdf
http://www.johnkeane.net/wp-content/uploads/1998/01/publife.pdf
https://doi.org/10.1146/annurev.so.09.080183.001013
https://doi.org/10.1146/annurev.so.09.080183.001013
https://doi.org/10.1177/026327695012002006

Kompas (2002, 13 Januari). Acara horor di tv dan radio: liiih ngeriii...
tetapi, bikin penasaran lho.

Kompas (2002, 22 September). ‘Infotainment” horor di televisi: Hasrat-
nya mencekam, wujudnya menggelikan.

Kompas (2009, 3 November). Dukungan dari jagat maya. Tajuk Ren-
cana.

Kompas (2009, 4 November). Rekaman: ‘Dagelan’ hukum di Mahka-
mah Konstitusi.

Kompas (2009, 4 November). Skandal penegakan hukum!, Tajuk ren-
cana.

Kompas (2009, 8 April). Facebook, jejaring sosial yang digemari dunia.

Kundera, M. (1996). Slowness. Harper Perennial.

Kuntowijoyo (1987). Budaya dan masyarakatr. Tiara Wacana.

Kuntowijoyo (2000). Muslim tanpa masjid: Esai-asai agama, budaya,
dan politik dalam bingkai strukturalisme transendental. (1. S.
Ibrahim, ed.). Mizan.

Lash, S. (2002). Critique of information. Sage.

Latif, Y. & Ibrahim, I. S. (1994). ‘Kekerasan spiritual’ dalam masyarakat
pasca-modern. Ulumul Quran, Vol. 4, No.3.

Latif, Y. & Ibrahim, 1. S. (Eds.). (1996). Bahasa dan kekuasaan: Politik
wacana di panggung orde baru. Mizan.

Latif, Y. (2014). Mata air keteladanan: Pancasila dalam perbuatan.
Mizan.

Lazarsfeld, P E & Merton, R. K. (1948). Mass communication, popu-
lar taste and organized social action. Dalam L. Bryson (Ed.), 7he
communication of ideas. Harper.

Lee, C. W. (1997). A study on the lifestyles and TV watching behaviors.
Advertising Research, 35.

Leeden, M. A. (1991). Secrets. Dalam S. Serfaty (Ed.), 7he Media and
foreign policy. St. Martin’s Press.

Levy, S. (1994). We have seen the content and it is us. Journal of Media
Studies, Vol. 8, No.1.

Lewis, O. (1966). The Culture of poverty. Dalam La Vida. Random
House. http://www.jstor.org/stable/24931078

Daftar Pustaka 317

buku ini tidak diperjualbeikan


http://www.jstor.org/stable/24931078

Lewis, O. (1969, Oktober). The Possession of the poor. Scientific Amer-
ican. https://doi.org/10.1038/scientificamerican1069-114

Lewis, O. (1988). Kisah lima keluarga: Telaah-telaah kasus orang Meksiko
dalam kebudayaan kemiskinan. (L. R. Hamzah, penerj.). Yayasan
Obor Indonesia.

Liebes, T. & Curran, J. (Eds.). (1998). Media, ritual and identities.
Routledge.

Liebrucks, A. (2001). The concept of social construction. 7heory & Psychology,
Vol. 11, No.3. https://doi.org/10.1177/0959354301113005

Lim, M. (2003a). From real to virtual (and back again): Civil society,
public sphere and the Internet in Indonesia. Dalam K. C. Ho,
R. Kluver, & K. C. Yang (Eds.), Asia.com: Asia encounters the
internet. Routledge Curzon.

Lim, M. (2003b). The Internet, social networks, and reform in Indo-
nesia. Dalam N. Couldry & D. Miller (Eds.), Contesting media
power: Towards a global comparative perspective. Rowan & Lit-
tlefield.

Lim, M. (2006). Cyber urban activism and the political change in
Indonesia. Journal East-Bound (1). https://www.researchgate.
net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Po-
litical_Change_in_Indonesia

Lippmann, W. (1922 [1946]). Public Opinion. Penguin.

Littlejohn, S. W. (2000). Zheories of human communication. Sixth edi-
tion. Wadsworth.

Lubis, M. (1972). Manusia Indonesia: Sebuah pertanggungjawaban. Inti
Idayu Press.

Lubis, T. M. (2004, 22 Februari). Perang sudah dimulai. Zempo.

Luechtefeld, L. (2004). Covering pollution: An investigative reporter’s
guide. Investigative Reporters and Editors.

Lull, J. (2000). Media, communication, culture: A global approach. Sec-
ond edition. Columbia University Press.

Lutz, B. & du Toit, P (2014). Defining democracy in a digital age:
Political support on social media. Palgrave Macmillan. doi:
10.1057/9781137496195.0008.

Lyon, D. (2002). 7he Surveillance society. Open University Press.

318 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1038/scientificamerican1069-114
https://doi.org/10.1177/0959354301113005
https://www.researchgate.net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Political_Change_in_Indonesia
https://www.researchgate.net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Political_Change_in_Indonesia
https://www.researchgate.net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Political_Change_in_Indonesia

Lyotard, J-E (1984). Postmodern condition: A report of knowledge. Uni-
versity of Minnesota Press.

Makka, A. M. (Ed.). (2002). Demokratisasi tak boleh henti. The Habibie
Centre.

Mangunwijaya, Y. B. (Ed.) (1983 & 1985). Teknologi dan dampak
kebudayaannya. Yayasan Obor Indonesia.

Manheim, K. (1952). The problem of generations. Dalam Essays on
Sociology of Knowledge. Oxford University Press.

Manne, A. (2014). The life of I: The new culture of narcissism. Melbourne
University Publishing.

Marcuse, H. (1964). One dimensional man: Studies in the ideology of
advanced industrial society. Beacon Press.

Marquez, G. G. (2008). Profesi paling baik di dunia. Dalam The World
Bank Institute, Hak memberitakan: Peran pers dalam pemban-
gunan ekonomi (M. Hamid, penerj.). Pusat Data dan Analis
Tempo & The World Bank.

McCaughey, M. & Ayers, M. D. (Eds.). (2003). Online activism in
theory and practice. Routledge.

McChesney, R. (1997). Corporate media and threat to democracy. Seven
Stories Press.

McChesney, R. W. (1999). Rich media, poor democracy: Communication
politics in dubious times. New Press.

McCracken, G. (1998). Culture and consumption: New approaches to
the symbolic character of consumer goods and activities. Indiana
University Press.

McKibben, B. (1992). The age of missing information. Random House.

McKibben, B. (2008). American eagle: Environmental writing since
Thoreau. Library of America.

McLuhan, M. (1964). Understanding media: The extensions of man.
Routledge & Kegan Paul.

McManus, J. (1994). Market-driven journalism: Let the citizen beware?.
Sage.

McQuail, D. (1992). Media performance: Mass communication and the
public interest. Sage.

Daftar Pustaka 319

buku ini tidak diperjualbeikan



McQuail, D. (2005). McQuails mass communication theory. Fifth edi-
tion. Sage.

Media Indonesia (2007, 16 Agustus). Memerangi kemiskinan dalam
bingkai MDGs. Editorial.

Media Indonesia (2009, 3 November). KPK vs POLRI: Satu Menit,
Seratus Dukungan ‘Facebookers’.

Media Indonesia (2009, 4 November). Tekanan melalui facebook.
Editorial.

Merrill, J. C. (1982). How 7Zime stereotyped three US presidents. Jour-
nalism Quarterly, Musim Gugur (1965). Dimuat kembali dalam
C. J. Boltz & D. U. Seyler (Eds.), Language power. Random
House.

Mill, J. S. (1996). Peribal kebebasan. (Alex Lanur, penerj.). Yayasan
Obor Indonesia.

Miller, D. (1987). Material culture and mass consumption. Blackwell.

Miller, T. (Ed.). (2003). Zélevision: Critical concepts in media and cultur-
al studies. 5 vols. Routledge.

Modleski, T. (Ed.). (1986). Studies in entertainment: Critical approaches
to mass culture. Indiana University Press.

Morozov, E. (2010). 7he net delusion: The dark side of internet freedom.
Public Affairs.

Mosco, V. (1996). The political economy of communication. Sage.

Mossberger, K., Tolbert, C. J., & McNeal, R. S. (2007). Digital citizen-
ship, the internet, society and participation. MIT Press.

Mowlana, H., Gerbner, G., & Schiller, H. I. (Eds.). (1992). Triumph
of the image: The media’s war in the Persian Gulf. Westview Press.

Mulvey, L. (1981). Visual pleasure and the narrative cinema. (1974).
Dalam T. Bennett dkk. (Eds.). Popular television and film. Open
University Press.

Mulyana, D. & Ibrahim, I. S. (Eds.). (1998). Bercinta dengan televisi:
lusi, impresi, dan imaji sebuah kotak ajaib. Rosdakarya.
Mulyana, D. (2000, 12 November). Globalizing Indonesia through
television. Makalah pada konferensi Global Visual Culture, di

Universitas Wisconsin, Madison, USA.

320 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Naess, A. (1973). The Shallow and the deep, long-range ecology movement.
Inquiry, 16. hteps://doi.org/10.1080/00201747308601682

Naess, A. (1989). Ecology, community and lifestyle. Cambridge Univer-
sity Press.

Naisbitt, J., Naisbitt, N., & Philips, D. (1999). High tech high touch:
Technology and our search for meaning. High Tech. High Touch,
Inc.

Nasr, S. H. (1967). Man and nature: The spiritual crisis of modern man.
Unwin.

Nasr, S. H. (1983). Islam dan nestapa dunia modern. Pustaka.

Nasr, S. H. (1990). Islam and the environmental crisis. 7he Islamic
Quarterly, Vol. 34, No. 4. https://www.proquest.com/scholar-
ly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/
se-2

Negroponte, N. (1995). Being digital. Knopf.

Neumayer, C. & Raffl, C. (2008, Desember). Facebook for social protest?
The value of social software for political activism in the anti-FARC
rallies. DigiActive Research Series.

Newcomb, H. (1974). TV: The most popular art. Anchor/Doubleday.

Neymeyer, G. J. (Ed.). (1993). Constructivist assessment: A casebook.
Sage.

Nimmo, D. & Combs, ]. E. (1983). Mediated political reality. Long-
man.

Nitibaskara, Tb. R. R. (2008, 28 Mei). Berita kejahatan di tengah
persaingan industri televisi. Suara Pembaruan.

Nordholt, H. S. (2002). Genealogy of violence. Dalam Roots of Violence
in Indonesia: Contemporary Violence in Historical Perspective.
KITLV Press.

Norris, P. (2000). A virtuous circle: Political communications in postin-
dustrial societies. Cambridge University Press.

Norris, P (2001). Political communications and democratic politics.
Dalam J. Bartle & D. Griffiths (Eds.), Political communications
transformed: From morrison to mandelson. Palgrave.

Nugroho, G. (1995). Kekuasaan dan hiburan. Yayasan Bentang Budaya.

Daftar Pustaka 321

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1080/00201747308601682
https://www.proquest.com/scholarly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/se-2
https://www.proquest.com/scholarly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/se-2
https://www.proquest.com/scholarly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/se-2

Nugroho, G. (2008, 17 Mei). Televisi, mimbar keluarga yang hilang.
Kompas.

Nye, J. S. & Keohane, R. O. (2000). Globalization: What's new? what’s
not? (and so what?). Foreign Policy. Musim Semi. https://doi.
org/10.2307/1149673

Ohmae, K. (1990). 7he borderless world. HarperCollins.

Ohmae, K. (1995). The end of the nation-state: The rise of regional econ-
omies. HarperCollins.

Onghokham (1997). Show kemewahan, suatu simbol sukses. Dalam
L. S. Ibrahim (Ed.), Eestasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam

masyarakat komoditas Indonesia. Mizan.

Orwell, G. (1946). Politics and the English language. Mount Holyoke
College, Department of International Relations. http://www.
mtholyoke.edu/acad/intrel/orwell46.htm

Pabottingi, M. (1994). Pembangunan kebudayaan sebagai masalah
politik dan ekonomi. Ulumul Qurian, Vol. V, No. 2.

Paterson, M. (2006). Consumption and everyday life. Routledge.

Pearson, J. C. (1985). Gender and communication. Brown Publishers.

Petre, C. (2021). All the news thats fit to click. Princeton University
Press.

Phillips, K. (1975). Mediacracy. Doubleday.

Pickerill, J. (2003). Cyberprotest: Environmental activism online. Man-
chester University Press.

Piliang, Y. A. (1998). Sebuah dunia yang dilipar. Mizan.

Pinches, M. (Ed.). (1999). Culture and privilege in capitalist Asia. Rout-
ledge.

Pos Kota (2008, 7 Desember). Doa ibunda Marcella.

Postman, N. (1985). Amusing ourselves to death: Public discourse in the
age of show business. Penguin.

Preiss, R. W., Gayle, B. M., Burrell, N., Allen, M., & Bryant, J. (Eds.).
(2007). Mass media effects research: Advances through Meta-anal-
ysis. Lawrence Erlbaum Associates (LEA).

Priyatna, H. (2009). Sukses di era facebook. How Press (Kelompok
Pustaka Hidayah).

322 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.2307/1149673
https://doi.org/10.2307/1149673
http://www.mtholyoke.edu/acad/intrel/orwell46.htm
http://www.mtholyoke.edu/acad/intrel/orwell46.htm

Pudjomartono, S. (2009, 3 November). Pengadilan opini publik. Kom-
pas.

Raboy, M. & Bruck, P A. (Eds.). (1989). Communication for and
against democracy. Black Rose Books.

Rakhmat, J. (1996). Komunikasi dan perubahan politik di Indonesia.
Dalam Y. Latif & 1. S. Ibrahim (Eds.), Bahasa dan kekuasaan:
Politik wacana di panggung orde baru. Mizan.

Rakhmat, J. (1997). TV sudah menjadi ‘the first God’. Dalam I. S.
Ibrahim & D. Dj. Malik (Eds.), Hegemoni budaya. Bentang.

Rakow, L. F. (1990). Feminist perspective on popular culture. Dalam J.
Downing, A. Mohammadi, & A. Sreberny-Mohammadi (Eds.),
Questioning the media: A critical introduction. Sage.

Redana, B. (2002). Potret manusia sebagai si anak kebudayaan massa.
Lembaga Studi Pers dan Pembangunan (LSPP).

Rendra, W. S. (1999, 20 Februari). Kekerasan dan revolusi kebudayaan.
Gatra.

Resink, D. (1998). Politics on the internet: The normalization of cy-
berspace. Dalam C. Toulouse & T. Luke (Eds.), 7he Politics of
cyberspace. Routledge.

Reynolds, K. (1994). Children literature in the 1890s and the 1990s.
Northcote House Publishers.

Rheingold, H. (1993). 7he virtual community: homesteading on the
electronic frontier. Addison-Wesley.

Riesman, D., Glazer, N., & Denney, R. (1956). The Lonely crowd: A
study of the changing American character. Anchor Books.

Roach, C. (1999). Journalism for people: An interview with P. Sainath.
Media Development, Vol. 2. http://www.wacc.org.uk/publica-
tions/md/md1999-2/sainath.html

Robison, R. (1996). The middle class and the bourgeoisie in Indonesia.
Dalam R. Robison & D. S. Goodman (Eds.), 7he New rich in
Asia: Mobile phones, McDonald’s and middle-class revolution.
Routledge.

Rodgers, J. (2003). Spatializing international politics. Routledge.

Rogers, C. (1951). Client-centered therapy: Its current practice, implica-
tions, and theory. Houghton Mifflin.

Daftar Pustaka 323

buku ini tidak diperjualbeikan


http://www.wacc.org.uk/publications/md/md1999-2/sainath.html
http://www.wacc.org.uk/publications/md/md1999-2/sainath.html

Rogers, C. (1961). On becoming a person. Houghton Mifflin.

Rook, D.W. (1985). The Ritual dimension of consumer behavior. Journal
of Consumer Research, 12(4). https://doi.org/10.1086/208514

Sahin, H. & Robinson, J. P. (1981, Januari). Beyond the realism of
necessity: Television and the colonization of leisure. Media,
Culture and Society 3(1).

Said, E. W. (1994). Culture and imperialism. Vintage.

Saifuddin, A. E. (2007, 24 Januari). Kemiskinan di Indonesia: Realita di
balik angka. Ringkasan pidato ilmiah pada Pengukuhan sebagai
Guru Besar Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial dan IImu Politik
(FISIP) UI, Depok, Indonesia.

Sarwono, S. W. (1997). Gaya hidup kawula muda masa kini. Dalam
I. S. Ibrahim (Ed.), Eestasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam
masyarakat komoditas Indonesia. Mizan.

Sassi, S. (2000). The controversies of the internet and the revitalization
of local political life. Dalam K. Hacker & ]J. van Dijk (Eds),
Digital democracy. Sage.

Sassi, S. (2001). The transformation of the public sphere? Dalam B.
Axford & R. Huggins (Eds.), New media and politics. Sage.

Schiller, D. (1999). Digital capitalism. MIT Press.

Schiller, H. (1976). Communication and cultural domination. Interna-
tional Art & Science Press, White Plains.

Schultze, Q. J. (1990). Secular television as popular religion. Dalam R.
Abelman & S. M. Hoover (Eds.), Religious television: Controver-
sies and conclusions. Ablex.

Schwichtenberg, C. (Ed.). (1993). Madonna connection: Representation-
al politics, subcultural identities, and cultural theory. Westview
Press.

Sears, L. J. (Ed.). (1993). Fantasizing the feminine in Indonesia. Duke
University Press.

Sen, A. (1999). Development as freedom. Alfred A. Knoft.

Sen, A. (2000). Demokrasi tidak/bisa memberantas kemiskinan (Yuliani
Liputo, Penerj.; Idi Subandy Ibrahim, ed.). Mizan.

Sen, K. & Hill, D. T. (2000). Media, culture, and politics in Indonesia.
Oxford University Press.

324 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1086/208514

Sendjaja, S. Dj. (1998, Juli). Sistem media massa yang adil dan
demokratisasi sesuai tuntutan Reformasi. furnal lkatan Sarjana
Komunikasi Indonesia (ISKI) Vol.1.

Servon, L. (2002). Bridging the digital divide. Blackwell.

Shields, R. (1992). Lifestyle shopping: The subject of consumption. Rout-
ledge.

Shiraishi, S. S. (1995, 31 Maret -1 April). Doraemon goes overseas.
Makalah untuk Lokakarya Japan in Asia, Cornell University,
Southeast Asia Program and Center for International Studies,
USA.

Shiraishi, S. S. (1997). Japan’s soft power: Doraemon goes overseas.
Dalam P. J. Katzenstein & T. Shiraishi (Eds.), Network power:
Japan and Asia. Cornell University Press.

Shoemaker, P. J. & Reese, S. D. (1996). Mediating the message: Theories
of influences on mass media content. Longman.

Sholle, D. J. (1988). Ciritical studies: From the theory of ideology to
power/knowledge. Critical Studies in Mass Communications, 5.
https://doi.org/10.1080/15295038809366683

Shrum, L. J. (Ed.). (2004). Psychology of entertainment media: Blurring
the lines between entertainment and persuasion. Lawrence Erl-
baum Associates (LEA).

Sihbudi, M. R., Irewati, A., Bhakti, I. N., Nurhasim, M., Haris, S.,
& Ratnawati, T. (2001). Bara dalam sekam: Identifikasi akar
masalah dan solusi atas konflik lokal di Aceh, Maluku, Papua, dan
Riau. (1.S. Ibrahim, ed.). Mizan, Lembaga Ilmu Pengetahuan
Indonesia (LIPI), & Kantor Menristek RI.

Silverblatt, A. (1995). Media literacy: Keys to interpreting media messages.
Praeger.

Silverblatt, A., Ferry, J., & Finan, B. (2009). Approaches to media litera-
cy: A handbook. Second edition. Routledge.

Siregar, A. (2001, 9 Februari). Plus-minus pers dan masyarakat. Kom-

pas.
Siregar, A. (2000). Etika komunikasi. Pustaka Book Publisher.

Slouka, M. (1995). War of the worlds: Cyberspace in the high-tech assault
and reality. Basic Books.

Daftar Pustaka 325

buku ini tidak diperjualbeikan


https://doi.org/10.1080/15295038809366683
https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt
https://www.routledge.com/search?author=Jane Ferry
https://www.routledge.com/search?author=Barbara Finan

Soedjatmoko (1984). Pembangunan dan kebebasan (Atmakusumah,
penerj.). LP3ES. (Karya original diterbitkan 1979).

Soemarwoto, O. (2001, 6 Februari). Otonomi daerah timbulkan mas-
alah lingkungan hidup. Kompas.

Sparks, C. (2001). The internet and the global public sphere. Dalam W.
L. Bennett & R. M. Entman (Eds.), Mediated politics: Commu-
nication in the future of democracy. Cambridge University Press.

Sparrow, B. H. (1999). Uncertain guardians: The news media as a politi-
cal institution. The Johns Hopkins University Press.

Sribudiasih, K. (2005). Berani nolak TV?! Divisi Anak dan Remaja
Penerbit Mizan.

Stevenson, N. (1995). Understanding media culture: Social theory and
mass communication. Sage.

Suparlan, P. (Ed.). (1993). Kemiskinan di perkotaan. Yayasan Obor
Indonesia.

Suranto, H. (Ed.). (1999). Jurnalisme anak pinggiran. Kelompok Kerja
untuk Anak Pinggiran.

Suranto, H., Setiawan, H., & Ginanjar, G. (1999). Pers Indonesia pas-
ca-Soeharto. LSPP & AJl.

Suwarna, B. (2008, 14 Desember). Siapa Marcella, siapa Agung? Kom-
pas.

Swasono, S-E. dkk. (Eds.). (1988). Sekitar kemiskinan dan keadilan:
Dari cendekiawan kita tentang Islam. Ul Press.

Tapscott, D. (1998). Growing up digital: The rise of the net generation.
McGraw-Hill.

Tarabishi, G. (1988). Women against her sex: A critique of nawal el-Saad-
awi (with a reply by Nawal el-Saadawi). Saqi Books.

Taylor, J. (1993). Kampung-kampung miskin dan tempat pengelompo-
kan penghuni liar di kota-kota Asia Tenggara. Dalam P. Suparlan
(Ed.), Kemiskinan di perkotaan. Yayasan Obor Indonesia.

Taylor, V. & Whittier, N. E. (1992). Collective identity in social
movement communities. Dalam A. D. Morris & C. M. Mueller
(Eds.), Frontiers in social movement theory. Yale University Press.

326 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Tedesco, J. C. (2004). Changing the channel: Use of the internet for
communicating about politics. Dalam L. L. Kaid (Ed.), 7he
handbook of political communication research. Lawrence Erlbaum.

Tehranian, M. (1989, 1 Desember). Information technologies and
world development: Promises, perils, and prospects. Forum

Komunikasi, Vol. 1, No. 3.

Tehranian, M. (1995). Technologies of power: Information machines and
democratic prospects, Second edition. Ablex.

Tempo (2008, 15-21 Desember). Marcella dan sejumlah kekerasan.
Tempo, 43.

Tempo (2008, 15-21 Desember). Penganiayaan: Ada Ananda di kantor
Marcella. Zempo, 43.

Tempo (2008, 8-14 Desember). Ananda dan Marcella tersangka. 7em-
po, 42.

Tessa, M. (2004). Here is the views-as-news. British Journalism Review,
Vol. 15, No. 2.

Thussu, D. K. (2007). News as entertainment: The rise of global infotain-
ment. Sage.

Thwaites, T., Davies, L., & Mules, W. (1994). Tools for cultural studies.
Macmillan.

Tigert, D. J. (1974). Lifestyle analysis as a basis for media selection.
Dalam American Marketing Association (Eds.), Life style and
psychographics. New York.

Tim LBH Pers (2010). Riset peradilan pers di Indonesia. LBH Press dan
Tifa.

Tolson, A. (1996). Mediations — Text and discourse in media studies.
Arnold.

Tomlison, A. (1991). Consumption, identity and style. Routledge.

Tuchman, G. (1978). Making news: A study in the construction of reality.
The Free Press.

Tunstall, J. (1993). Television producers. Routledge, 1993.

Turkle, S. (1995). Life on the screen: Identity in the age of the internet.
Simon & Schuster.

van De Donk, W. dkk. (2004). Cyberprotest: New media, citizens and

social movements. Routledge.

Daftar Pustaka 327

buku ini tidak diperjualbeikan



van Heeren, K. (2007). Return of the kyai: Representations of horror,
commerce, and censorship in post-Soeharto Indonesian film
and television. Inter-Asia Cultural Studies, 8(2). https://doi.
org/10.1080/13583880701238688

van Zoonen, Liesbet. (1994). Feminist media studies. Sage.

Vegh, S. (2003). Classifying forms of online activism: The case of cy-
berprotests against the World Bank. Dalam M. McCaughey &
M. D. Ayers (Eds.), Gyberactivism: Online activism in theory and
practice. Routledge.

Virilio, 2. (2000). Information bomb. Verso.

Wahl-Jorgensen, K. dan T. Hanitzsch (Eds.). (2009). 7he handbook of
Journalism studies. Routledge.

Waltz, M. (2005). Alternative and activist media. Edinburgh University
Press.

Wardhana, V, SP. (2001). Zeélevisi dan prasangka budaya massa. Media
Lintas Inti Nusantara.

Webster, F. (1995). Theories of the information society. Routledge.

Webster, F. (Ed.). (2001). Culture and politics in information age: A new
politics? Routledge.

Wertham, E (1968). School for Violence. Dalam O. N. Larsen (Ed.),
Violence and the mass media. Harper & Row.

West, B., Sandman, P, & Greenberg, M. (2003). 7he reporter’s environ-
mental handbook. Third edition. Rutgers University Press.

Westling, M. (2007). Expanding the public sphere: The impact of facebook
on political Communication. UWP.

Whinship, J. (1980). Sexuality for Sale. Dalam S. Hall dkk. (Eds.),
Culture, media, language. Hutchinson & Co.

Williams, F. & Pavlik, J. V. (Eds.). (1994). The Peoples right to know:
Media, democracy and the information highway. Lawrence Erl-
baum Associate (LEA).

Williams, R. (1974). Television: Technology and cultural form. Fontana.
Williamson, J. (1978). Decoding advertisement. Marion Boyars.

Wynne, D. (1998). Leisure, lifestyle, and the new middle class: A case
study. Routledge.

328 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Wyss, B. (2008). Covering the environment: How journalists work the
green beat. Routledge.

Yunus, M. (2006, 10 Desember). Pidato penerimaan hadiah No-
bel. Oslo, Norwegia. https://www.nobelprize.org/prizes/
peace/2006/yunus/lecture/

Yunus, M. (2007). Bank kaum miskin: Kisah Yunus dan Grameen bank
memerangi kemiskinan. (Irfan Nasution, penerj.). Marjin Kiri.

Zohar, D. & Marshall, I. (2001). SQ (spiritual intelligence). Mizan.

Daftar Pustaka 329

buku ini tidak diperjualbeikan


https://www.nobelprize.org/prizes/peace/2006/yunus/lecture/
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/2006/yunus/lecture/

ueyiagienfiadip 3epi ul nynq




TENTANG PENULIS

Idi Subandy Ibrahim adalah
akademisi dan peneliti budaya, media,
dan komunikasi Indonesia yang
memfokuskan kajian pada representasi
budaya media dan budaya populer.
Kang Idi atau Bang Idi, begitu ia biasa
disapa, menempuh  Pendidikan
Sarjana dalam bidang Ilmu Jurnalistik
di Fakultas Ilmu Komunikasi (Fikom)
Universitas ~ Padjadjaran  (Unpad)
(1989-1997). Ia pernah mengenyam
pendidikan di  Jurusan Geografi
Institut ~ Keguruan  dan  Ilmu
Pendidikan (IKIP) Padang (1988,
tetapi tidak selesai). Pendidikan Magister di bidang Komunikasi Politik
ditempuhnya di Departemen Ilmu Komunikasi Universitas Indonesia
(UI) (2008-2010), dan pendidikan Doktornya di bidang Ilmu
Komunikasi di Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (Fisip) UT (2011-
2015).

Saat ini, ia adalah dosen di Program Magister Ilmu Komunikasi

(MIK) Pascasarjana  Universitas Pasundan (Unpas) Bandung;

buku ini tidak diperjualbeikan

331



mengampu dua mata kuliah (tim pengajar): Filsafat Komunikasi dan
Perkembangan Teknologi dan Media Komunikasi; juga dosen luar
biasa di Program Magister Ilmu Komunikasi (MIK) Pascasarjana Fisip
Universitas Brawijaya (UB) Malang; mengampu tiga mata kuliah (tim
pengajar): Kajian Media dan Budaya, Filsafat Ilmu Komunikasi,
dan Komunikasi Perspektif Indonesia dan Asia; dan dosen luar
biasa di Program Doktor (S3) Agama dan Media/Studi Agama-agama
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati (UIN SGD) Bandung;
mengampu dua mata kuliah (tim pengajar): Agama, Media, dan
Budaya Populer dan Media dan Politik Representasi. la telah menjadi
dosen tamu di Program Studi Arsitektur Institut Teknologi Bandung
(ITB) untuk kuliah seminar Arsitektur & Gaya Hidup. Sejak 2018,
ia menjadi kolumnis H.U. Kompas mengenai isu-isu perkembangan
budaya, media, agama, dan gaya hidup dalam masyarakat Indonesia
kontemporer. Sebelumnya, ia merupakan kolumnis H.U. Pikiran
Rakyat di Bandung.

lajuga pernah diundang sebagai narasumber atau dosen tamu untuk
topik terkait humaniora, budaya dan media di universitas-universitas,
seperti  Universitas Indonesia (UI), Institut Teknologi Bandung
(ITB), Universitas Padjadjaran (Unpad), Universitas Brawijaya (UB),
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati (UIN SGD) Bandung,
Universitas Islam Bandung (Unisba), Universitas Muhammadiyah
Surakarta (UMS), Universitas Muhammadiyah Yogyakarta (UMY),
Universitas Ahmad Dahlan (UAD), Universitas Katolik Parahyangan,
Universitas Katolik Atma Jaya Jakarta, Universitas Pelita Harapan
(UPH), Universitas Trisakti, Institut Keguruan Ilmu Pendidikan
(IKIP) Bandung (sekarang Universitas Pendidikan Indonesia [UPI]),
Universitas Lambung Mangkurat, dan Institut Seni Budaya Indonesia
(ISBI) Bandung.

Ia telah berkiprah dalam beberapa penelitian lapangan dan sebagai
penulis serta editor beberapa penerbitan di bidang media dan budaya,
seperti Bahasa dan Kekuasaan: Politik Wacana di Panggung Orde
Baru (editor bersama Yudi Latif, Mizan, 1996), Ecstasy Gaya Hidup:
Kebudayaan Pop dalam Masyarakat Komoditas Indonesia (editor, Mizan,
1997), Bercinta dengan Televisi: Ilusi, Impresi, dan Imaji Sebuah Kotak

332 Kritik Budaya Komunikasi ...

buku ini tidak diperjualbeikan



Ajaib (editor bersama Deddy Mulyana, Remaja Rosdakarya, 1997);
Wanita dan Media: Konstruksi ldeologi Gender dalam Ruang Publik Orde
Baru (editor bersama Hanif Suranto, 1998); Media dan Citra Muslim:
Dari Spiritualitas untuk Berperang menuju Spiritualitas untuk Berdialog
(editor, Jalasutra, 2005); Budaya Populer sebagai Komunikasi: Dinamika
Popscape dan Mediascape di Indonesia Kontemporer (Jalasutra, cetakan
ke-2, 2011); Komunikasi dan Komodifikasi: Mengkaji Media dan Budaya
dalam Dinamika Globalisasi (karya bersama Bachruddin Ali Akhmad,
Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014); Riser Komunikasi dan Budaya:
Perspektif Teoretik dan Agenda Riset (editor bersama Bachruddin Ali
Akhmad, Rajawali Pers, 2022). Disertasinya di Universitas Indonesia
yang ditulis ulang, diterbitkan Penerbit Buku Kompas, berjudul
Jurnalisme Kemiskinan: Representasi Kemiskinan di Media Lokal (2020),
merupakan karyanya mengenai aspek-aspek “jurnalisme kemiskinan”
di Indonesia dari pendekatan pemosisian sosial, kajian budaya kritis,
dan ekonomi politik media kritis. Pemikiran dan sumbangan Idi dalam
bidang ilmu komunikasi dan budaya di Indonesia telah diteliti menjadi
karya ilmiah di perguruan tinggi, seperti bisa dilihat di: https://
repository.ub.ac.id/id/eprint/163702/. Surel Idi Subandy Ibrahim:
fiskontak@gmail.com

Tentang Penulis 333

buku ini tidak diperjualbeikan



ueyiagienfiadip yepi ul nynq

Kritik Budaya Komunikasi ...

334



Abdullah, Taufik 81, 95, 258, 293,
298, 301

Abelman, Robert 324

Aceh 251, 325

Adoni, Hanna 194, 197

Adorno, Theodor W. 301

advokasi lingkungan 43

Afrika 70,71

age 263, 302, 304, 306, 310, 313,
316, 318, 319, 322, 327, 328

Ahmed, Akbar S. 238, 242, 301

Al 5,93,94, 230

Akademi Fantasi 217

Al-Anfaal 244

Ali bin Abi Thalib 71

Al-Jazeera 98

Amal, Ichlasul 72, 73, 302

Amerika Latin 70, 89, 90

INDEKS

analisis wacana 107, 180

Andersen, Cecile 199, 302

Ang, Ien 17, 302

anonim 26

Anorexia Nervosa 256

anthropomorfisme teknologi 225

anthroposentris 36

ANTYV 203

apatisme massa 25

apatisme politik 25

APBN 34,70

Apple, Michael W. 263, 264, 302

Arab 12

Asia xi, 37, 51, 54, 61, 63, 66, 70,
71,97, 116, 117, 266, 301,
302, 304, 305, 310, 312, 313,
318, 322, 323, 325, 326, 328,
332

buku ini tidak diperjualbeikan

335



Asia Pasifik 37

Asia Selatan 54

Asia Tenggara 51, 63, 66, 116, 326

Assange 127,132

Auschwitz 162

Australia 54, 82,125,171, 198, 199,
219,312,313

authentic community 61

Bachri, Soetarji Calzoum 293

Bagdikian, Ben H. 84, 303

Bandung xviii, xxiv, 32, 40, 65, 66,
331, 332

Bandura 221

Bangladesh 77

Bank Century 107, 112, 139

Banser 85

Barber, Benjamin R 100, 303

Barthes, Roland 270, 303

Baudrillard, Jean 24, 132, 143,178,
225,226, 303

Bauman, Zygmunt 131, 304

Bavadam, Lyla 43, 304

BBC 76, 98

Beauvoir, Simone de 259, 307

Beck, Ulrich 285, 304

Beng-Huat, Chua 304, 310

Bennett, Tony 14, 304, 320, 326

Ben-Yehuda 194, 310

Bibit-Chandra 109, 139, 141

bikers 287,288

billboard 256

biofilus 181

Blitz, the 54

Blumler, Jay G 18, 19, 147, 148, 304

Boediono 112,139

Bogart, Leo 238

Boorstin, Daniel 226

Bosmajian, Haig A. 259, 304

336 Kritik Budaya Komunikasi ...

Boston 105

Bourdieu, Pierre 220, 275, 279, 304

Boyson, Aaron R. 6, 11, 307

budaya ix, xvii, xix, XX, xxi, xxiii,
Xxiv, 3, 4, 5, 8, 11, 13, 14, 15,
16,17, 18, 19, 20, 21, 22, 24,
26, 27, 28, 29, 30, 38, 40, 46,
47, 48, 57, 60, 61, 63, 68, 69,
74,75, 83, 87, 89, 90, 91, 93,
94, 95, 120, 128, 130, 131,
133,135, 136, 154, 159, 160,
161, 162, 163, 164, 167, 168,
171,172,173, 174,177, 179,
180, 182, 183, 184, 188, 192,
195, 197, 199, 200, 210, 211,
215, 216, 218, 219, 222, 226,
228,229, 230, 232, 233, 234,
236, 238, 239, 240, 241, 242,
243, 245, 251, 256, 257, 258,
261, 262, 264, 265, 266, 267,
268, 270, 271, 272, 275, 276,
278,279, 280, 281, 282, 283,
285, 286, 287, 288, 291, 292,
293, 294, 295, 296, 297, 298,
299, 306, 314, 315, 316, 317,
323,328, 331, 332

Bung Hatta 26, 53, 59

Bung Karno 59

Cak Nur 38, 64

cakram 216

Camara, Dom Helder 169, 175,
179, 180, 305

Campbell, C. 220, 305

Camus, Albert 79, 91, 305

capitalist enterprise 92

Capra, Fritjof 31, 36, 37

Carey, James W. 153, 164, 305

Castells, Manuel 130, 305

buku ini tidak diperjualbeikan



Chandra, Hamzah 98, 103, 104,
108, 109, 110, 116, 117, 139,
141, 142

Chaney, David 278, 279, 280, 305

Channel One 263, 302

chatting 24, 90

Chen, Milton 267, 305

Chomsky, William xiii, 83, 306, 313

cita rasa 290

citra viii, 75, 208, 228, 255, 256,
262

civil society 249

climate change 34, 35

Cohen, Anthony P 280, 306

Collier, Peter 304, 306

Combs, James E 306, 321

Conaly, K. 216

Cosmopolitan 91

Couldry, Nick 278, 306, 318

Council on Economic Priorities 286

counter-culture 265

Counter-Media Foundation 55

Cox 243,306

CPO (crude palm oil) 32

CSR 287

cyberactivism 126, 328

cyberactivist 126

cyberdemocracy 97,289

cyber-geography 120

cyber-investigative journalism 126

cyberneutralist 131

cyberphilia 130

cyberphobia 130

cyberpolitics 97,289

cyberpornotainment 163

cyberprotest 97, 126, 289, 322, 327

cyberresistance 126

cybersex 130

cyberspace 90,99, 133, 311, 315,

323
cyberstructuralist 131
cyberwar 133
cyberweapon 133

Dagenais, Bernard 20, 309

Daggett, Willard 264

Dabhlgren, Peter 97,119, 120, 121,
306

Dakar 73

Dalits 54

Dananjaya, Utomo 38

Dault, Adhyaksa 204

Davis, Danis K. 266, 306

de Beauvoir, Simone 259, 307

Debord, Guy xv, 132, 167, 307

de Certeau, Michael 292

deep ecology 36, 37

dehumanisasi 243

deliberasi 97, 102, 119, 284

demokrasi xix, 7, 9, 10, 12, 13, 14,

18, 29, 53, 56, 57, 58, 59, 73,
79, 80, 82, 84, 86, 87, 94, 99,

100, 102, 117, 119, 120, 122
126, 130, 132, 133, 136, 145
148, 153, 154, 155, 156, 157
158, 160, 164, 165, 170, 171
173,175, 210, 231, 232, 233
234,235, 247, 264, 284, 295
299, 312

demokratisasi i, iii, iv; iX, xvii, Xix,
5,308, 319

demonisasi 232

demoralisasi 243

Denmark 247

Dephan 112

depolitisasi 117

deregulasi 87,131

deregulasi media 87

INDEKS

>

>

>

>

>

>

337

buku ini tidak diperjualbeikan



Deresiewicz, W. 7, 307

desakralisasi 243

desensitisasi 221, 222

determinisme teknologis 16

Dewey, John 121, 307

Dhaka 33

Dhakidae 84,246, 307

dialektika 291

Diamond, Jared 45

digital natives 102,284

diktator teknokratis 58

disintegrasi 251

Distrik Illaga 73

Dominguez, Joe 286

Downing, John 307, 323

Downs, Edward 6, 10, 11, 307

DPR 85,105,109, 110, 117, 146,
147

dramatisasi kekerasan 188, 207

Drotner, Kirsten 247, 248

Duadji, Susno 147

du Toit, P. 12, 318

Eagleton, Terry 259, 307

ecotourist 49

efek media 211, 221

ekologi 36, 37, 45, 120, 242

ekologis 31, 36, 37, 45, 156, 285,
286

ekonomi kapitalis 14, 195

ekowisata 287

ekspresi kekerasan 170, 173

Elgin, Duane 286

emosi massa 26

empat mata 202

empat mata 201, 202

epistemologi positivisme 199

Eropa 15, 50, 70, 277, 285, 314

erotisme 241, 260

338 Kritik Budaya Komunikasi ...

eskapisme 169, 172, 220
Esslin, Martin 206, 238, 308
estetika kekerasan 230
etika agama 36

Etzioni, Amitai 286

event-centered reporting 28, 147

Facebook vii, xv, xx, 6, 11, 28, 97,
100, 101, 102, 103, 104, 105,
106, 107, 108, 109, 110, 111,
112,113,114, 115, 116, 117,
118,119, 121, 122, 123, 129,
282,284, 289, 317, 321

Facebooker 97, 98,107,110, 111,
112,114, 122, 289

Facebookers 108, 320

Fannoy, Steven W. 272, 308

fantasi 84, 184, 220, 221, 222, 223,
229, 230, 260, 270

Featherstone, Mike 220, 278, 279,
280, 308, 316

Feminine Mystique 261

feminis postmodern 16, 17

fenomenologi 16

feodalisme 64, 294, 295

Ferguson, TOM 256, 258, 315

Fisher, Walter J. 99

Fiske, John 16, 17,292, 308

Fogg, B.] 115

Foster, John Bellany 313

Foucault, Michael 132, 308

Fowler, Roger 196, 197, 200, 308

frame 200, 266

framing 198, 199, 200

Frankfurt, Mazhab 15

Frankl, Victor 183

Freud, Sigmund 269, 270, 308

Friedan, Betty 261, 308

Fromm, Erich 169, 171, 180, 181,

buku ini tidak diperjualbeikan



182, 185, 273, 308, 309
Fukuyama, Francis 158, 309

Galtung, Johan 169, 179, 309

Gandhi, Mahatma 55, 162, 291,
297

Gandy Jr, Oscar H. 17, 309

Gasser, Urs 102, 284

Gauntlett 130

gaya hidup ix, xx, xxi, 7, 8, 24, 26,
28, 29, 46, 49, 51, 60, 61, 62,
64, 86, 90, 91, 171, 195, 219,
220, 221, 222, 223, 241, 256,
265, 266, 267, 268, 271, 275,
276, 278, 279, 280, 282, 284,
285, 286, 287, 288, 289, 290,
296, 297, 298, 315, 322, 324,
332

Gazali, Effendy 196, 309

gender 16, 17,70, 71, 72, 196, 225,
255, 258, 301, 314, 315

generasi anak manja 63

genuine community 61

gerakan gaya hidup 286

Gerbner, George 216, 309, 320

Gergen, Kenneth J. 3,22, 23,192,
193, 309

Gerke, Solvay 62, 276, 310

Gerlis, Alex 76

Giddens, Anthony 60, 167, 169,
172,173, 275, 276, 280, 285,
286, 288, 310

Glenn, N. D 280, 310

Global Forum on Ecology and Pov-
erty 33

globalisasi 13, 72, 90, 128, 131, 264,
265,277,294

global pillage 277

global village 277,314

glocal village 163

Golding, Peter 75,209, 310

Golkar 216

Goode, Erich 194, 310

Goodman, Nelson 62, 323

Graham, Billy 216, 228

Grameen Bank 77

Gray, Jonathan 195, 273, 302, 310,
311

Grigsby, Mary 286

Gurevitch, Michael 18,19, 147,
148, 301, 304, 306, 310

Gus Dur 84, 85

Habermas, Jurgen 118, 120, 121,
311

Habibie, B. J. iv, 80, 84, 308, 319

Hacktivist 126

Hall, Stuart 74, 107, 187, 196, 305,
311, 328

Hamad, Ibnu 196, 311

Hanitzsch, Thomas xvi, xxiii, 328

Hardiman, E. Budi 7, 209, 210, 309,
312

Hardt, Hanno 15, 314

Hargreaves, Ian 136, 312

Hari Kebebasan Pers Dunia 73

Harrington, C. Lee 311

Hartiningsih, Maria 45, 272, 312

Harvey, David 17, 130

Hasyim, Wahid 189

hedonisasi gaya hidup 29

hedonisme 220

hedonistik 219, 220, 221

hegemoni 81, 83, 117, 128, 132,
133, 232, 246, 266, 278, 313

Heidegger, Martin 6, 312

Herman, Edward S. xiii, 83, 313

hermeneutika 280

INDEKS 339

buku ini tidak diperjualbeikan



Hermes, Joke 17

Heru, Anang xviii, 204

Heryanto, Ariel 169, 171, 194, 276,
277,313

Hetharia, Nevy 148

hiburan komoditas 271

Hidayat Nur Wahid 105

Hill, David T. 75, 80, 100, 206, 284,
311, 313, 324, 326

Hindman, M. 313

Hiroshima 162

Hobart, Mark 187, 209, 314

Hoffner, Chyntia A. 187, 188, 314

Hollywood viii, 90, 215, 221, 266

Holmes, S. 206, 314

Hoover, Stewart M. 324

Horkheimer, Max 301

horrortainment 172, 184, 188, 190,
191, 203, 207, 208

human interest 74

Hussein, Saddam 232

idealisme pers bebas 82

identitas 4, 17,22, 61, 128, 153,
164, 194, 195, 196, 205, 220,
242,275,277, 279, 286, 288,
290, 301

ideologi 16, 26, 27, 75, 88, 91, 140,
169, 190, 199, 225, 226, 229,
231, 232, 249, 255, 257, 258,
261, 266, 268, 271, 314

ideologi media 231, 266

iklan 4, 20, 25, 26, 64, 85,91, 138,
143, 190, 209, 216, 219, 222,
223, 226, 227, 228, 229, 230,
239, 240, 248, 255, 260, 261,
267, 268, 271, 287, 290, 296,
297

illegal logging 35

340 Kritik Budaya Komunikasi ...

Illich, Ivan 258, 315

imperialisme 90, 232

India 50, 53, 54, 55, 56, 57, 89, 90,
301, 304

Indonesia i, iii, iv, ix, xi, xii, xiii, xv,
Xvi, Xvii, XiX, XX, Xxi, xxiii,
xxiv, 4, 5,7, 13, 14, 15, 24,
28, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 44,
47,53, 55,59, 61, 62, 63, 64,
65, 69, 70,71, 73, 76,77, 80,
81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88,
91, 93, 97,98, 100, 101, 103,
104, 105,110,112, 114, 116,
117,122, 125,129, 132, 139,
142, 143, 146, 147, 148, 154,
155, 157,160, 172,175, 191,
195, 199, 200, 201, 202, 216,
233,234,235, 239, 240, 241,
250, 263, 264, 276, 277, 278,
281, 282, 284, 285, 287, 289,
290, 291, 292, 293, 294, 299,
301, 302, 303, 304, 305, 307,
308, 309, 312, 313, 314, 315,
316, 318, 319, 320, 321, 322,
323, 324, 325, 326, 327, 331,
332

Indosat 160

Indriati 204

industrialisasi syahwat 261

industri berita 27, 231, 247, 250

infotainment 29, 72, 73, 143, 172,
187, 188, 189, 190, 200, 201,
202, 203, 204, 205, 206, 207,
208, 209, 210, 211, 249, 250,
327

Inggris 19, 54

intelektual 36, 119, 170, 208, 233

interaksi simbolik 192

Internet 7,9, 10, 11, 12, 23, 90, 97,

buku ini tidak diperjualbeikan



98, 99, 100, 101, 104, 107,
117,118, 119, 120, 121, 122,
128, 129, 130, 132, 133, 247,
248, 256, 260, 267, 282, 283,
284,289, 318

IPCC 34, 35

Igbal, Muhammad 183, 315

Israel 231

Jakarta iv, xii, 32, 39, 47, 65, 74,
103, 116, 126, 176, 189, 217,
301, 310, 332

Jakubowitcz 315

Jasinski 266, 306

Javid Namah 183

Jawa Barat 47

Jawa Pos 85

Jawa Timur 85

Jensen, Carl 135, 136, 137, 315

Jermyn, D. 206, 314

Jhally, Sut 315

Johnson, Karen 256, 258, 315

Jones, Ellis 286

Jordan, Tim 126, 128, 133, 315

jurnalis advokasi 42

jurnalisme cinta 76

kajian budaya xx, 15, 74, 218, 275,
278, 280

kajian efek media 221

kajian kritis 278

kajian media xx, 14, 25, 29, 153,
177,190, 191, 195, 247

Kalla 105

Kanada 54, 116, 245

Kapitalisme 157, 277

kapital sosial 99, 102, 284

Kartodirdjo 293,298,316

katarsis 169, 172

Katzenstein 325

Kayam 293, 316

kearifan tradisional 36

kebebasan informasi 246

kebudayaan xxiv, 57, 60, 69, 72,
159, 169, 177, 200, 215, 227,
228, 233, 240, 242, 243, 250,
258, 260, 261, 267,271, 272,
277,279, 291, 292, 301, 309,
318, 322, 323

kecanduan media 10, 25

kecerdasan buatan 5, 9

Kejaksaan Agung 141, 143

kejayaan citra 218

kekerasan 19, 27, 28, 29, 30, 72, 80,
86, 90, 122, 133, 136, 159,
162, 163, 167, 168, 169, 170,
171,172,173, 174, 175, 176,
177,178, 179, 180, 181, 182,
183, 184, 187, 188, 189, 190,
191, 200, 201, 202, 203, 204,
206, 207, 208, 209, 210, 211,
221, 222,223,230, 232, 234,
240, 248, 249, 251, 258, 259,
260, 261, 266, 270, 293, 294,
304, 305, 308, 309, 314, 316,
327

kekuasaan massa 27

Kelesuan Rohani 239

Kellner xv, 4, 18, 29, 231, 278, 304,
316

Keohane 277, 322

kepanikan media 194, 251

kesadaran massa 27

labelling 205
Laswell, Harold D. 216
Lazarsfeld, Paul F. 25, 317

INDEKS 341

buku ini tidak diperjualbeikan



LBH 86, 327

legislatif 40, 105, 110, 249

Levine, Kenneth J. 187, 188, 314

Levy, Steven 129, 317

Lewis, Oscar 57, 60, 65, 317, 318

liberalisasi 131, 160, 265, 277

liberalisme 157

libido 85, 257, 261

Lim, Merlyna 100, 318

Lincoln, Yvonna S. 193, 307

Lippmann, Walter 227, 318

Littlejohn, Stephen W. 194, 318

logika SKS 207

LSPP 101, 302, 323, 326

Lubis, Mochtar 5, 92, 149, 292, 293,
318

Luckmann, Thomas 191, 192, 194,
196, 197, 304

Lull, James 205, 318

Lutz, B. 12, 318

Madjid, Nurcholish 38, 64
Madonna 16, 241, 324
mailing-lists 24

Malik, Dedy Dj. 323

Malna, Afrizal 225

Maluku 251, 325
Mangunwijaya, Y. B. 5,57, 319
Manheim, Karl 280, 319
Manne, Sherrill 7, 8, 319
Manusia massa 26

Marciel, Scott 125

Marcuse, Herbert 21, 319
Marjinalisasi pers 83
Marquez, Gabriel Garcia 135,319
Marshall, Ian 16, 183, 329
masyarakat jaringan 29, 130
materialisme 26

Matra 260

342 Kritik Budaya Komunikasi ...

McChesney, Robert W. 18, 263,

302, 306, 313, 319
McKibben, Bill 43,131,319
MK 141, 142

Naess, Arne 36, 321

naluri massa 27

narkotisasi media 25

nasionalisme 194, 276, 277, 316

Nasr, Seyyed Hossein 36, 321

negara-bangsa xix, 154, 155, 164,
173, 245,277,278

nekrofilus 171, 181, 182

neoliberalisme 131

Net 7,9, 98,102, 106, 282, 283,
284, 289

Net Generation 102, 282

news frame 200

New York 98, 311, 327

New York Time 98

nilai-nilai 5, 16, 18, 22, 102, 145,
153, 163, 164, 165, 200, 201,
228,242,243, 262, 281, 284,
294, 295

Nimmo Dan 306, 321

Nitibaskara, Tb. Ronny Rahman
204, 205, 206, 321

Norris, PIppa 97, 99, 100, 119, 321

Norwegia 36, 329

Nugroho, Garin 200, 239, 321, 322

Nuraeni 201

Nye, Joseph S. 277, 322

Obama, Barack 104, 105, 115, 307
offline 12, 304

Ohmae, Kenichi 277, 322

OKB 296

oligopoli korporat 17, 18
Oliviera, Omar Sauki 230

buku ini tidak diperjualbeikan



online 9, 61, 248, 304, 322, 328

opera sabun 16, 145, 147, 187, 230

opini publik 103, 120, 129, 141,
148, 246, 323

orde baru vii, 27, 79, 81, 82, 83, 87,
91, 159, 218, 219, 246, 268,
281

orde lama 159

Orwell, George 178, 322

O’Sullivan, Gerry 313

otoritarian 57, 81

Pabottingi 298, 322
Padang 32, 331
Palangkaraya 251
Palestina 231

Palfrey 102, 284

Palmer 198,199, 315
Paloh 216,217

panik media 29

Papua 73, 74, 251, 325
paradigma 70, 121, 272
Partai-partai Hijau 50
pasar ide 148
pasca-kolonial 80

Pavlik, John V. 131, 328
Payne, J. Gregory 105

PBB 33, 34,37,70

PDAM 67

PDN 8

pembingkaian media 198
pemerintahan media 157
Pena Hijau 42
pencemaran lingkungan 39, 294
Pendapatan Asli Daerah 46
Pendekatan komunikasi 48
Pendekatan kritis 15, 314
Penman, Robin 194
Pentagon 231

penuhanan 232

perang budaya viii, 253

perempuan ideal 255,258

pers India 55, 56

person-centered reporting 28, 147

Petre, C 93, 322

Pikiran Rakyat 315, 332

pilar demokrasi 79, 235, 247

Piliang, Yasraf Amir xxiv, 261, 322

Pinches, Michael 61, 302, 322

pluralisme 14, 83, 121, 183, 234,
266

PMI 47

poligami 208

politik elektoral 50

POLRI 139, 320

popular 25, 115, 278, 279, 286, 306,
308, 311, 312, 313, 315, 317,
321,323,324

pornografi kebrutalan 176

positivis 199

Postman xiv, 226, 231, 322

postmodern 16, 17,22,27,119,
302, 309, 316

postmodernis 15, 132, 143, 242,
247,280

postmodernisme 22, 132, 192

post-strukturalis 16, 178, 226

PPATK 9

Prancis 178, 226, 270

prime-time 168, 187

primordialisme 248, 249, 251

Project Censored 136

Proklamator 26, 59

propaganda 9, 28, 83, 146, 209,
216, 218, 219, 306, 313

Protokol Kyoto 34, 50

pseudo-environment 227

public relations 143, 216

INDEKS 343

buku ini tidak diperjualbeikan



Publishers Weekly 283
Puncak Jaya 73

Qatar 232, 309

Raboy, Marc 20, 309, 323

Rais, M. Amien 80, 105, 217

Rakhmat, Jalaluddin 192, 237, 323

RAPBN 34

ras 15,17, 153,295

rasisme 17

rating

rasisme 4, 143, 146, 148, 190,

200, 207, 210, 245

Ratu Ecstasy 234

realitas klenik 210

Redana, Bre 177, 323

Reese, Stephen 199, 325

reformasi 3, 18, 58, 79, 80, 84, 85,
195, 218, 246, 284, 285

reporter televisi 40, 231

Republika 139, 144, 145

republik media 264

resepsi individu 15

revolusi kesadaran 298

Reynolds, Kimberley 270, 323

Rianto, Bibit Samad 103, 116, 140,
142

Richie, Lionel 300

Riesman, David 177, 323

Rio de Janeiro 34

ritualisme 172,218

Roberts, Ed 129

Robin, Vicki 194, 286

Robison, Richard 62, 276, 323

Robot Gedek 234

Roth 245, 247

ruang privat 7, 14, 21, 162, 163,

344 Kritik Budaya Komunikasi ...

209, 262

ruang publik 4, 5,7, 8, 13, 19, 20,
21,27, 28, 29, 58, 63, 65, 67
73, 85,97, 118, 119, 120,
121, 122, 149, 162, 163, 164,
168,170, 172, 176, 178, 182,
184, 196, 209, 218, 246, 248,
249, 251, 258, 260, 262, 265,
268, 269, 270, 291, 314

RUUITE 159

Said, Edward 324

Saifuddin, Ahmad Fedyani 57, 59,
64, 69, 324

sainath, Palagummi 323

Sambas 251

Sampit 251

Sandvoss, Cornel 311

Schiller, Dan 127, 130, 320, 324

Schultze, Quentin ] 215, 216, 324

Schutz, Alfred 192, 194, 197

Schwartz, Tony 99, 237, 238

sekolah imajiner 64

seks 88, 89, 90, 91, 136, 207, 229,
240, 247, 257, 260, 261

seksploitasi media 261

sektarianisme 84

sekularisasi 195, 293

sekularisme 243, 294

sekuler 38,215,243

selera gaya hidup 62

Selling Our Children 263

semiotika 16, 74, 77, 280

Sen, Krishna57, 58, 65, 80, 313, 324

Senegal 73

sensasionalisme bahasa 88

sensualisme 260

sentralisme demokratis 156

Seputar Indonesia 148

buku ini tidak diperjualbeikan



Setiawan, Agung 189, 202, 326

Shelly, Mary 161

Shenk, David 131

Shiraishi, Takashi 266, 325

Shoemaker, Pamela ] 199, 325

Sholle, David ] 325

Si Cecep 235

Si Doel 235

simbol 24, 62, 63, 64, 117, 145, 176,
179, 192, 270, 283, 296, 322

simbolik 62, 153, 168, 180, 192,
193, 194, 196, 197, 200, 218,
219, 221, 222, 226, 227, 232,
248, 258, 259, 260, 261, 270,
279, 280

Singapura 160

Siregar, Ashadi 85, 325

Sitorus, Wilson 202

Situmeang, Bonaran 149

SIUPP 85, 87

Skandinavia 54

skemata 200

skripturalistik 240

Slevin, James 130

Slouka, Mark 325

sms 24,210, 312

Smythe 225,228

Soedjatmoko 243, 244, 293, 326

Soeharto xi, xii, 79, 80, 81, 87, 91,
199, 218, 268, 304, 315, 326,
328

Soemarsono, Edi 146

Soemarwoto 45, 326

Sommerville, C. John 24

Sparrow, Bartholomew H. 137,
138, 326

spiral kekerasan 179

spiritualitas 31, 37, 183, 244, 261,
262,283

Spyer, Patricia 100, 284

Sreberny-Mohammadi, A 323

SRI 240

Sribudiasih, Kun 326

stereotipe gender 196

Suara Pembaruan 205, 321

Subianto, Prabowo 9, 105

Sugiharti, Titik 140

Sukarnoputri, Megawati 160

suku Dani 73

Sultan Hamengku Buwono X 105

Sumanto 202

Sumatera Utara 234

superhero demokrasi 171

Suranto, Hanif xxiv, 87, 101, 196,
312, 314, 326

Sustainable development 304

Sutiyoso 105

Swift, Jonathan 184

tabloid kuning 85

talk show 146, 251, 257

Tannenbaum, Frank 205

Tanuredjo, Budiman 149

Tapscott, Don 102, 248, 282, 284,
326

Taufik Abdullah 81, 95, 293

Taylor, Verta 66, 280, 326

Tehranian 5, 154, 156, 163, 233,
327

teknologi demokrasi 9, 29, 154,
155,157, 164

teks-teks media 246, 278

telenovela 89, 90, 230

telepon seluler 23, 39, 62, 68, 90,
101, 128, 141, 162, 163, 222,
284

televisi 3,6, 8, 14, 15, 16, 17, 18,
19, 22, 23, 24, 25, 26, 29, 33,

INDEKS 345

buku ini tidak diperjualbeikan



39,40, 41, 42, 63, 64, 70, 74,
81, 89, 90, 97, 132, 140, 141,
142, 145, 146, 147, 148, 163,
167,170, 171,172,176, 177,
181, 184, 187, 188, 195, 200,
201, 202, 203, 204, 205, 206,
207, 209, 211, 215, 216, 217,
218, 219, 221, 222, 223, 225,
226,227,228, 229, 230, 231,
232,233,234, 235, 236, 237,
238, 239, 240, 241, 242, 243,
247, 248, 249, 256, 257, 261,
263, 264, 267, 268, 271, 272,
283, 284, 289, 294, 305, 317,
320, 321

Temasek 160

Tempo xii, 92, 189, 201, 202, 204,
318, 319, 327

teori belajar sosial 221

terorisme 28, 71,178

teror konsumsi 271

the fourth estate 138,246

The invisible hand 266

The Sydney Morning 125

Thomas, Sari xvi, xxiii, 230

Tickell 82, 83

time Xxii, xiv, xv, 90, 93, 143, 168,
187, 216, 265

Timor Leste 251

TNI 86,112

Toyota 116

Trans7 202

transnasionalisasi 294

Trans TV 203

Tuchman, Gaye 194, 327

Turner, Bryan S. 241

TV hedonis 219, 221, 222, 223

TV ideologis 219

TV Islam 232

346 Kritik Budaya Komunikasi ...

TVRI 218, 219,234
TV Swasta 218
Twitter 6,11, 111

UNEP 35

UNFCCC 34

Uni Soviet 14

Universitas Gadjah Mada 59, 301,
312

Usenet 102, 284

Virilio, Paul 131, 328
virtual community 102, 323
visi perenialisme 36
Voltaire 95

Wacana 85, 180, 260, 317

Wahid, Hidayat Nur 84, 105, 189

waktu luang 4, 14, 23, 61, 90, 130,
143, 163, 211, 219, 227, 230,
265, 278, 282, 283, 286, 287,
288, 290, 294

watchdog 137,138, 148

Westling, Mike 106, 119, 328

Whatsapp iv

Whinship, Janice 255, 328

Whittier, Nancy E. 280, 326

Widjojo, Anggodo 110, 141, 142

WikiLeaks vii, 28, 125, 126, 127,
128,129, 132,133

Williams, Raymond xiii, 16, 21,
131, 215, 328

Wiranto 105

Witoelar, Erna 37

WMO 35

Wood, Ellen Meiksins 313

Wriston, Walter B. 130

buku ini tidak diperjualbeikan



Yogyakarta 40, 59, 203, 312, 332

Yudhoyono, Susilo Bambang 34,
105, 139

yudikatif 110, 249

Yunani 154, 161

Yunus, Muhammad 329

Zalianty, Marcella 189, 202
Zohar, Danah 183, 329

INDEKS

347

buku ini tidak diperjualbeikan



Buku ini mengkaji dua corak budaya komunikasi dan media yang menonjol berlangsung
dalam proses demokratisasi di Indonesia. Pertama, budaya media yang berpusat pada
media itu sendiri. Sebagai entitas bisnis, media tertentu telah cenderung menekankan
pada keuntungan bisnis semata. Logika komersialisme pers dan komodifikasi berita
telah menjadi primadona dalam cara berpikir pengelola pers dan jurnalis. Di tengah iklim
persaingan yang kian keras, pers diarahkan sebagai mesin pencetak uang, pemasok iklan,
dan pemburu rating. Dalam logika budaya media seperti ini jelas sulit kita menempatkan
kepentingan publik di atas atau setara dengan kepentingan modal dan kuasa.

Kedua, budaya media yang berpusat pada publik. Sebagai entitas ideal, media
sesungguhnya bisa menjadi kekuatan penting dalam pembentukan budaya pemerintahan,
politik, hukum, ekonomi, pendidikan dan lingkungan hidup yang sehat. Logika bahwa pers
sebagai kekuatan signifikan dalam proses demokratisasi, memungkinkan pers berada di
garis depan dalam menyuarakan kritik terhadap dekadensi dan degradasi budaya yang
berlangsung dalam ruang publik. Dalam kondisi kehidupan demokrasi yang tidak sehat
dan ruang publik yang tidak fair serta budaya masyarakat sipil yang belum matang, peran
media amat dibutuhkan dalam pembelajaran publik akan arti penting budaya kewargaan
yang menjunjung tinggi hukum dan penghargaan terhadap hak-hak asasi manusia.

DOI: 10.55981/brin. 1400
Diterbitkan oleh: o ISBN 978-602-6303-70-7

. . Penerbit BRIN, anggota Ikapi i
BRIN Pub||sh|ng Gedung B.J. Habibie Lt. 8, . P - “ “
|:| _."

Jin. M.H. Thamrin No. 8,
The Leg acy of Knowled e Kota Jakarta Pusat 10340

E-mail: penerbit@brin.go.id
Website: penerbit.brin.go.id 1 1|




	kritik+budaya+komunikasi_cover depan.pdf
	Kritik Budaya Komunikasi Budaya, Media, dan Gaya Hidup dalam Proses Demokratisasi di Indonesia.pdf
	_Hlk175808487
	_Hlk175818411
	_Hlk175854812
	_Hlk175854700
	_Hlk175854476
	_Hlk175854502
	_Hlk175854584
	_Hlk175854556
	_Hlk175854364
	_Hlk175854398
	_Hlk175854256
	_Hlk175854237
	_Hlk175854276
	_Hlk175854311
	_Hlk175931504
	_Hlk175931580
	_Hlk175931644
	_Hlk175932353
	_Hlk175932429
	_Hlk175854746
	_Hlk175854763
	_Hlk175932539
	Pengantar Penerbit
	Kata Pengantar
	Kata Pengantar
	Prakata
	Ucapan Terima Kasih

	BAGIAN I:
	KRITIK BUDAYA MEDIA 
DI RUANG PUBLIK

	BAB 1
	Kritik Budaya Komunikasi

	BAB II
	“Jurnalisme Hijau” dan 
	Krisis Lingkungan Hidup


	BAB III
	Jurnalisme untuk Kaum 
	Miskin dan Semiotika Kemiskinan


	BAB IV
	Pers Pasca-Orde Baru: 
	Antara Panik Politik dan Tirani Massa


	BAB V 
Facebook sebagai Media 
	Komunikasi Politik Baru

	BAB VI
	WikiLeaks, Perlawanan Siber, 
	dan Kebebasan Informasi


	BAB VII
	“Reportase Berpusat pada
	 Orang” dan “Reportase Berpusat pada Peristiwa”


	BAGIAN II 
	MEDIAKRASI DAN BUDAYA  KEKERASAN DI RUANG PUBLIK

	BAB VIII
	Mediakrasi, Teknologi Demokrasi 
	dan Teknologi Dominasi


	BAB IX
	Budaya Kekerasan di 
	Ruang Publik


	BAB X
Teater Nekrofilia dan 
	“Pornografi Kekerasan”

	BAB XI
	“Horrortainment” dalam Industri 
	“Infotainment”


	BAGIAN III: 
	HEDONISME DAN BUDAYA MEDIA 
DI RUANG PUBLIK

	BAB XII
	Televisi Hedonis, “Makanan 
	Surga” dari Hollywood


	BAB XIII
	Krisis Demokrasi dan 
	Komodifikasi Budaya Televisi


	BAB XIV
	Krisis Kultural di 
	Abad Televisi


	BAB XV
	“Panik Media” dan 
	Krisis sebagai Tontonan


	BAGIAN IV: 
	PERANG BUDAYA CITRA 
DI RUANG PUBLIK

	BAB XVI
	Citra Perempuan sebagai
	 Konstruksi Budaya Media


	BAB XVII
	Media Anak dan 
	Ancaman “Perang Budaya”


	BAB XVIII
	Hidup untuk Gaya 
	atau Gaya untuk Hidup


	BAB XIX
	Renungan Budaya untuk 
	Generasi Mendatang
	Daftar Pustaka
	Tentang Penulis
	INDEKS



	kritik+budaya+komunikasi_cover blk.pdf



