
 Budaya, Media, dan Gaya Hidup 
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia

Kritik Budaya 
Komunikasi

Idi Subandy Ibrahim

ISBN 978-602-6303-70-7  
DOI: 10.55981/brin.1400

Diterbitkan oleh:
Penerbit BRIN, anggota Ikapi
Gedung B.J. Habibie Lt. 8, 
Jln. M.H. Thamrin No. 8, 
Kota Jakarta Pusat 10340   
E-mail: penerbit@brin.go.id
Website: penerbit.brin.go.id

BRIN Publishing
The Legacy of Knowledge

Buku ini mengkaji dua corak budaya komunikasi dan media yang menonjol berlangsung 
dalam proses demokratisasi di Indonesia. Pertama, budaya media yang berpusat pada 
media itu sendiri. Sebagai entitas bisnis, media tertentu telah cenderung menekankan 
pada keuntungan bisnis semata. Logika komersialisme pers dan komodifikasi berita 
telah menjadi primadona dalam cara berpikir pengelola pers dan jurnalis. Di tengah iklim 
persaingan yang kian keras, pers diarahkan sebagai mesin pencetak uang, pemasok iklan, 
dan pemburu rating. Dalam logika budaya media seperti ini jelas sulit kita menempatkan 
kepentingan publik di atas atau setara dengan kepentingan modal dan kuasa.

Kedua, budaya media yang berpusat pada publik. Sebagai entitas ideal, media 
sesungguhnya bisa menjadi kekuatan penting dalam pembentukan budaya pemerintahan, 
politik, hukum, ekonomi, pendidikan dan lingkungan hidup yang sehat. Logika bahwa pers 
sebagai kekuatan signifikan dalam proses demokratisasi, memungkinkan pers berada di 
garis depan dalam menyuarakan kritik terhadap dekadensi dan degradasi budaya yang 
berlangsung dalam ruang publik. Dalam kondisi kehidupan demokrasi yang tidak sehat 
dan ruang publik yang tidak fair serta budaya masyarakat sipil yang belum matang, peran 
media amat dibutuhkan dalam pembelajaran publik akan arti penting budaya kewargaan 
yang menjunjung tinggi hukum dan penghargaan terhadap hak-hak asasi manusia.

Idi Subandy Ibrahim
Budaya, M

edia, dan G
aya H

idup dalam
 Proses Dem

okratisasi di Indonesia
Kritik Budaya Kom

unikasi



KRITIK BUDAYA 
KOMUNIKASI

Budaya, Media, dan Gaya Hidup  
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Diterbitkan oleh Penerbit BRIN 

Tersedia untuk diunduh secara gratis: penerbit.brin.go.id

Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International. 
Lisensi ini mengizinkan Anda untuk berbagi, mengopi, mendistribusikan, dan 
mentransmisi karya untuk penggunaan personal dan bukan tujuan komersial, 
dengan memberikan atribusi sesuai ketentuan. Karya turunan dan modifikasi 
harus menggunakan lisensi yang sama. 

Informasi detail terkait lisensi CC BY-NC-SA 4.0 tersedia melalui tautan: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Penerbit BRIN

KRITIK BUDAYA 
KOMUNIKASI

Budaya, Media, dan Gaya Hidup  
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia

Idi Subandy Ibrahim

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



© 2025 Idi Subandy Ibrahim

Katalog dalam Terbitan (KDT)
Kritik Budaya Komunikasi Budaya, Media, dan Gaya Hidup dalam Proses Demokratisasi di 
Indonesia/Idi Subandy Ibrahim–Jakarta: Penerbit BRIN, 2025.

	 xxiv hlm. + 347 hlm.; 14,8 × 21 cm

	 ISBN 978-602-6303-70-7 (PDF)
					   

1. Komunikasi		  2. Kritik 
3. Budaya Masyarakat	 4. Media 
5. Gaya Hidup		  6. Demokratisasi				  
	

   302,2

Editor Akuisisi	 : Noviastuti Putri Indrasari 
Copy editor	 : Sarah Fairuz
Proofreader		  : Martinus Helmiawan
Penata isi		  : Utami Dwi Astuti
Desainer sampul	 : Utami Dwi Astuti

Edisi Pertama: 2025
 
	 Diterbitkan oleh: 

Penerbit BRIN, Anggota Ikapi
Direktorat Repositori, Multimedia, dan Penerbitan Ilmiah 
Gedung B.J. Habibie, Jl. M.H. Thamrin No.8, 
Kb. Sirih, Kec. Menteng, Kota Jakarta Pusat, 
Daerah Khusus Ibukota Jakarta 10340 
Whatsapp: +62 811-1064-6770 
E-mail: penerbit@brin.go.id 
Website: penerbit.brin.go.id 
 PenerbitBRIN
 @Penerbit_BRIN 
 @penerbit.brin	

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



v

Untuk

Ayia, Arne, dan Israr

Karena untuk berbicara

orang harus lebih dulu mendengarkan,

belajarlah bicara dengan mendengarkan.

(Jalaluddin Rumi)

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



vi

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



vii

Daftar Isi

Pengantar Penerbit.............................................................................. 	 ix
Kata Pengantar.................................................................................... 	 xi
Kata Pengantar Direktur Pascasarjana Universitas Pasundan................ 	 xvii
Prakata		 .......................................................................................... 	 xix
Ucapan Terima Kasih.......................................................................... 	 xxiii

BAGIAN I: KRITIK BUDAYA MEDIA DI RUANG PUBLIK........ 	 1

BAB 1Kritik Budaya Komunikasi............................................ 	 3
BAB II “Jurnalisme Hijau” dan Krisis Lingkungan Hidup....... 	 31
BAB III Jurnalisme untuk Kaum Miskin dan Semiotika 

       Kemiskinan................................................................. 	 53
BAB IV Pers Pasca-Orde Baru: Antara Panik Politik dan Tirani 

       Massa.......................................................................... 	 79

BAB V Facebook sebagai Media Komunikasi Politik Baru....... 	 97
BAB VI WikiLeaks, Perlawanan Siber, dan Kebebasan Informasi	 125
BAB VII “Reportase Berpusat pada Orang” dan “Reportase  

         Berpusat pada Peristiwa”........................................... 	 135

BAGIAN II MEDIAKRASI DAN BUDAYA  KEKERASAN DI  
RUANG PUBLIK................................................................... 	 151 bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



	 BAB VIII Mediakrasi, Teknologi Demokrasi dan Teknologi  
	           Dominasi................................................................. 	 153

	 BAB IX Budaya Kekerasan di Ruang Publik............................ 	 167
	 BAB X Teater Nekrofilia dan “Pornografi Kekerasan”............... 	 175
	 BAB XI “Horrortainment” dalam Industri “Infotainment”...... 	 187

BAGIAN III: HEDONISME DAN BUDAYA MEDIA DI RUANG 
PUBLIK................................................................................. 	 213

	 BAB XII.  Televisi Hedonis, “Makanan Surga” dari Hollywood	 215
	 BAB XIII.Krisis Demokrasi dan Komodifikasi Budaya Televisi	 225
	 BAB XIV Krisis Kultural di Abad Televisi................................ 	 237
	 BAB XV “Panik Media” dan Krisis sebagai Tontonan.............. 	 245

BAGIAN IV: PERANG BUDAYA CITRA DI RUANG PUBLIK..... 	 253

	 BAB XVI Citra Perempuan sebagai Konstruksi Budaya Media.	 255
	 BAB XVII Media Anak dan Ancaman “Perang Budaya”.......... 	 263
	 BAB XVIII Hidup untuk Gaya atau Gaya untuk Hidup.......... 	 275
	 BAB XIX Renungan Budaya untuk Generasi Mendatang........ 	 291
Daftar Pustaka..................................................................................... 	 301
Tentang Penulis................................................................................... 	 331
Indeks		 .......................................................................................... 	 335

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



ix

Pengantar Penerbit

Sebagai penerbit ilmiah, penerbit BRIN mempunyai tanggung jawab 
untuk terus berupaya menyediakan terbitan ilmiah yang berkualitas. 
Upaya tersebut merupakan salah satu perwujudan tugas Penerbit 
BRIN untuk turut serta membangun sumber daya manusia unggul 
dan mencerdaskan kehidupan bangsa sebagaimana yang diamanatkan 
dalam pembukaan UUD 1945.

Komunikasi telah mengalami perubahan yang signifikan seiring 
dengan perkembangan teknologi informasi dan komunikasi sehingga 
fenomena budaya, media, dan gaya hidup pun saling memengaruhi dan 
dipengaruhi oleh perkembangan dramatis ini. Perubahan-perubahan 
budaya, media, dan gaya hidup yang sedang dan terus berlangsung akan 
menjadi wilayah pengamatan dan penelitian yang luas dan kompleks 
bagi ilmu-ilmu sosial dan humaniora di Indonesia.

Buku Kritik Budaya Komunikasi: Budaya, Media, dan Gaya Hidup 
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia hadir dengan memadukan 
tiga cara penulis dalam menjelaskan realitas budaya, media, gaya 
hidup yang berkembang dalam masyarakat Indonesia. Buku ini dapat 
dimanfaatkan sebagai sumber referensi bagi peneliti atau akademisi 
untuk pembelajaran terkait budaya komunikasi di masyarakat.

Kami berharap hadirnya buku ini dapat menjadi referensi bacaan 
untuk menambah wawasan dan pengetahuan bagi seluruh pembaca. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



x

Akhir kata, kami mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang 
telah membantu proses penerbitan buku ini.

Penerbit BRIN

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xi

Kata Pengantar

Post-Soeharto Indonesia has always been an intriguing case for those of 
us who have an interest in comparative media research. The country has 
experienced rapid change during the past 12 years. After Soeharto’s New 
Order regime collapsed in May 1998, the media enjoyed unprecedented 
freedom, which makes Indonesia one of the most vibrant media 
cultures in Asia. The 2009 press freedom survey of Freedom House rates 
Indonesia’s media as “partly free”, while Reporters Without Borders even 
lists Indonesia as one of the two freest countries in the region, after East 
Timor and before the Philippines. 

This new freedom, however, has not just created positive trends. 
It is these problems that motivated Idi Subandy Ibrahim to write this 
timely account of Indonesia’s media culture. The New Order regime’s 
tight control over the media has been largely replaced by economic 
liberalism with the hope that a “free market place of ideas” would provide 
a soil ground for a reasonable representation of Indonesia’s diversity of 
voices. These noble expectations notwithstanding, state ideology was 
in practice merely substituted by commercial values and a consumerist 
culture that has left its irresistible footprints in Indonesia’s television 
program and giant: shopping malls. Major parts of the country’s society 
are still disconnected from the larger political conversation that merely 
takes place in the very few quality media outlets such as Kompas and 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xii

 Tempo magazine. Of Indonesia’s 230 million inhabitants, only a small 
political elite, one that is mostly concentrated in the country’s capital 
Jakarta, reads these media outlets on a regular basis.

Indonesia’s media culture will remain a highly contested field in 
the foreseeable future. In the country’s transitional context, the media 
constitute a political-economic entity that is constantly reconstituted 
and altered in response to an ever-changing socio-economic 
environment, new information technologies, as well as both local and 
global market conditions. During the left-leaning nationalist rule of 
President Sukarno, the media functioned as a “tool of revolution” and 
was responsible for energizing and mobilizing public opinion. Under 
Soeharto’s New Order regime, the media were gradually depoliticized. 
Private television was introduced in 1988, and it shortly became a 
dominant force in Indonesia’s media culture, both in terms of political 
agenda setting and a shift toward commercial values.

Today, Indonesia’s liberated media industry still struggles with 
the creation and maintenance of diversity in public voices. There is 
a tendency towards concentration of ownership, most notably in the 
television industry, but also in the print media sector. Furthermore, it has 
become obvious during the past years that the state tries to consolidate 
its power to regain regulatory authority. At the same time, large media 
corporations continue to resist attempts to decentralize broadcasting 
operations. Last but not least, the newly gained press freedom has also 
prompted strong resistance from parts of Indonesia’s multi-ethnic and 
multi-religious society, as numerous violent attacks on journalists and 
their media organizations demonstrated during the past years. 

It is in this context that a critical investigation of Indonesia’s media 
culture, such as the one carried out by Idi Subandy Ibrahim in this book, 
produces important and interesting ikon sights even for international 
scholars. The title of the book notably refers to two central concepts used 
by the author: culture and critique. The focus on culture is a welcomed 
addition to the literature as traditional communication research has 
long ignored cultural analysis. Culture is a holistic concept that allows 
a more comprehensive understanding of the complex interrelationship 
between media, culture and society. True, culture has been defined in 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xiii

many and often contradicting ways, but communication research can 
benefit from the work of those who commit themselves to cultural 
studies and critical analysis. Researchers increasingly move away from 
essentialist notions of culture that assume that culture has some sort of 
essence, such as nationality, ethnicity or race. Today, culture is seen as a 
living entity, ever-changing and constantly reconstituting itself. Culture 
is, as the famous Raymond Williams put it, the way of life of a people. 
Culture is the way people think and act; it is the way people render 
their lives meaningful. As such, the concept of culture allows a more 
complex understanding of the individual and social consequences of 
today’s mediascape. And given the undeniable importance of the media 
in political, social and cultural processes, any analysis of modern society 
remains incomplete and de-contextualized without the inclusion of 
media culture.

Critique is the second important concept carried by the title of 
the book. Critical thought is especially relevant in a society where 
commercial media corporations readily transport the values of dominant 
ideology. It is this dominant (capitalist) ideology by which the power 
centers of a society maintain authority by presenting their economic 
imperatives as the basic interests of the entire society. In Indonesia, as in 
most other parts of the world, the media inculcate individuals with the 
values, beliefs, and codes of behavior that will integrate them into the 
institutional structures of the larger society. As Edward S. Herman and 
Noam Chomsky note in their famous book Manufacturing Consent: 
“In a world of concentrated wealth and major conflicts of class interest, 
money and power are able to filter out the news fit to print, marginalize 
dissent, and allow the government and dominant private interests to 
get their messages across to the public”. This elite domination of the 
media and marginalization of dissent is built into our culture in such 
a fundamental way—and it consequently occurs so naturally to most 
of us—that alternatives are hardly imaginable. It is for this reason 
that critical thought is an essential counterweight to the hegemony of 
corporate interests and mindless consumerism.

Why should corporate interests and consumerism pose a problem 
to society? In the first part of this book, Idi Subandy Ibrahim diagnoses 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xiv

a “cultural crisis” in public communication. Is modern media culture 
really in a state of crisis? The first answer is yes. The signs of an all-
embracing crisis in public communication are hardly deniable. 
Capitalist mechanisms have profoundly taken root in processes 
of media production and consumption, most notably connected 
to increasing marketization, commodification, commercialization 
and sensationalism. Business models and executives have taken over 
newsrooms around the world, while advertisers, investors and lobbyist 
shape commercial media production. The result is obvious: We live in a 
media world saturated with fun, trivia, sex and violence. 

What happens to political conversation if the media is preoccupied 
with distracting and sometime dull entertainment content such as 
casting shows, soap operas, game shows and “reality” TV. Media critic 
Neil Postman warned against a society in which we “amuse ourselves 
to death.” Considering the larger social context, one could even argue 
that modern commercial television amuses political conversation to 
death. This is also true for journalism. Politics is often enough framed 
in terms of an eternal battle between antagonistic forces, while election 
campaigns are covered like horse races. At the same time, politicians have 
become acutely aware of the media’s power in the formation of public 
opinion. Consequently, political actions and campaigns are increasingly 
attuned to the workings of the media, and political output becomes 
ever more symbolic. This, in turn, accelerates the audience’s disaffection 
with politics, which contributes to creation of a public that increasingly 
turns away from active participation in political deliberation. 

The most alarming consequence of a liberalized media culture 
is a fundamental shift in the way the audience is perceived by most 
institutions of cultural mass production. In “ancient times,” the 
audience was addressed in its role as citizen who tunes into the news in 
order to make informed political decisions. The media thus served as 
“cultural cement” to furnish social cohesion and provide people with 
a sense of belonging. In such a cultural context, the media focused 
on the deliberative needs of a society to sustain meaningful political 
conversation. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



xv

Today, the audience is mainly framed in terms of a mass of 
brainless consumers. Never before have hedonist values thrived in the 
media, especially in television, the way they do today. With such an 
emphasis on lifestyle and consumption, media culture is nowadays 
a marker and an instrument of class distinction, thus contributing 
to an ever-widening gap between the rich and the poor. At the same 
time, contemporary media culture is increasingly diversified and, thus, 
is forging social fragmentation. We cannot longer speak of a single 
audience as we did decades ago. Today we face a rather vast array of 
multiple audiences with different tastes, needs and identities.

Granted, this picture may sound overly pessimistic. Several media 
analysts believe that entertainment content can also be a positive 
force. It may bring people who have been disconnected from the 
world of politics for long back into political conversation. This part 
of the audience does usually not access traditional “hard news” that 
is mostly found in quality newspapers and news magazines. To what 
extent political information is extracted from soap operas and casting 
shows, however, remains to be seen. The same is true for the power of 
the internet and social networks such as Facebook. While the internet 
theoretically allows for a multitude of diverse voices, a closer study shows 
that most of the content is biased, opinionated, lacking credibility and 
geared toward celebrities and trivia. 

In the second part of the book, Idi Subandy Ibrahim raises the 
issue of media and violence. Why does violence thrive in Indonesia’s 
media culture? Here, again, I think that violence fits perfectly into the 
cultural pattern of domination. Violence is a perfect spectacle. French 
theorist Guy Debord wrote about the “society of the spectacle” as early 
as 1967; and cultural critic Douglas Kellner more recently notes that 
“[e]very form of culture and more and more spheres of social life are 
permeated by the logic of the spectacle.” Violence as media spectacle 
diverts people’s attention from their everyday problems and structural 
inequalities in modern capitalist society. Even more importantly, 
violence is able to evoke one of the most powerful human emotions: 
fear. The problem with fear is that it can easily be turned into political 
power. This has happened many times in history, almost permanently 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xvi

during the Cold War, and more recently after September 11, 2001. 
People are known to “rally round the flag” in times of war. Too often 
have politicians deliberately created a “culture of fear,” to use a term 
coined by the British sociologist Frank Furedi, to reach their political 
ends. 

Contemporary media culture, in Indonesia and in other parts of 
the world, therefore needs critical analysis. In this regard, Idi Subandy 
Ibrahim’s book provides an important and insightful avenue of cultural 
critique for the context of contemporary Indonesia. I am certain that the 
volume will find its niche and a culturally interested critical readership.

Prof. Dr. Thomas Hanitzsch 

Munich, Germany 

* Thomas Hanitzsch is Chair and Professor of Communication at LMU Munich 
where he is currently Research Director in the Department of Communication Studies 
and Media Research. A former journalist, his teaching and research focuses on global 
journalism cultures, war coverage, celebrity news and comparative methodology. He 
was Editor-in-Chief of Communication Theory (2012-2015) and has chaired the Jour-
nalism Studies Sections at the International Communication Association (2004-2006) 
and European Communication Research and Education Association (2010-2014). His 
most recent books include Worlds of Journalism: Journalistic Cultures Around the 
Globe (Columbia University Press, 2019) and the Handbook of Journalism Studies: 
Second Edition (Routledge, 2019). Thomas is leading the Worlds of Journalism Study, 
a multinational and collaborative endeavor to trace journalism cultures and investigate 
the profession’s transformation around the world.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xvii

Alhamdulillah, saya menyambut gembira atas terbitnya buku karya Idi 
Subandy Ibrahim berjudul Kritik Budaya Komunikasi: Budaya, Media, 
dan Gaya Hidup dalam Proses Demokratisasi di Indonesia. Idi Subandy 
Ibrahim adalah akademisi yang aktif mengajar dan meneliti dengan 
perhatian yang luas terhadap isu-isu sosial, budaya, dan media yang 
sedang berkembang dalam masyarakat. 

Ia juga aktif menulis di media nasional mengenai tema-tema 
aktual yang terjadi di tengah-tengah kita. Sebagian yang menjadi 
keprihatinannya juga merupakan keprihatinan kita bersama. Bukankah, 
kata para ahli, karya seorang penulis bisa mencerminkan suasana batin 
masyarakatnya? 

Ditulis oleh seorang ilmuwan sosial dengan latar belakang sebagai 
pengajar, peneliti, dan aktivis, buku karya Idi Subandy Ibrahim ini saya 
harapkan bisa menjangkau pembaca lebih luas. Selain bisa menjadi 
pegangan para dosen, mahasiswa, dan peneliti dari latar ilmu sosial dan 
humaniora, buku ini bisa menjadi pegangan bagi praktisi di bidang-
bidang terkait budaya, media, dan komunikasi.

Kata Pengantar
Direktur Pascasarjana Universitas Pasundan

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xviii

Penerbitan karya seperti ini menjadi salah satu tanda tetap 
hidupnya semangat menulis dan berbagi ilmu serta pemahaman seorang 
akademisi, yang dibutuhkan sebagai bagian dari peran pendidikan 
tinggi untuk ikut secara aktif mencerdaskan kehidupan bangsa yang 
kita cinta ini. Selamat membaca.

Bandung, 12 November 2024
Prof. Dr. Bambang Heru P., M.S.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xix

Pertama-tama, ungkapan rasa syukur tercurah hanya kepada Allah 
Swt. atas kasih sayang-Nya, penulis dianugerahi kesehatan, semangat, 
dan kesabaran untuk merampungkan naskah buku berjudul Kritik 
Budaya Komunikasi: Budaya, Media, dan Gaya Hidup dalam Proses 
Demokratisasi di Indonesia. Buku ini adalah revisi dari buku penulis yang 
pernah diterbitkan oleh penerbit Jalasutra, beberapa tahun yang lalu. 
Untuk kepentingan buku ini, penulis telah mengeluarkan tiga bab yang 
kurang terkait dengan konteks Indonesia dan menyesuaikan beberapa 
data yang ada dengan perkembangan lebih mutakhir. Sebagian uraian 
bab demi bab tetap dipertahankan untuk memberikan setting historis 
atas beberapa peristiwa sosial budaya yang terjadi selama proses transisi 
demokrasi negara-bangsa ini sejak Reformasi 1998. 

Perkembangan ilmu komunikasi sebagai salah satu di antara ilmu 
sosial dan humaniora yang tergolong muda di Indonesia, dalam dua 
dekade terakhir ini, sedang menunjukkan peningkatan dalam minat 
dan perhatiannya. Untuk menyambut antusiasme keilmuan ini, 
ilmu komunikasi memerlukan komunitas akademis yang mampu 
menyediakan bacaan yang bisa menghubungkan penghampiran 
teoretis dengan realitas empiris. Hal ini mengingat kenyataan bahwa 
ilmu komunikasi, khususnya, dan ilmu sosial serta ilmu humaniora, 
umumnya, semakin diharapkan sumbangannya dalam memberikan 

Prakata

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xx

pemikiran-pemikiran alternatif bagi penyelesaian masalah-masalah 
kemasyarakatan, kenegaraan, dan kebangsaan, baik masa kini maupun 
masa datang. Buku ini disemangati oleh keinginan penulis untuk 
menjadi bagian kecil di dalam mengisi celah harapan tersebut.

Sebagai ilmu multi-perspektif yang tumbuh dan mendapatkan 
ilham dari sumbangan ilmu-ilmu sosial yang sudah lebih mapan, ilmu 
komunikasi banyak menyandarkan kajiannya pada filsafat, retorika, 
antropologi, sosiologi, psikologi, politik, sejarah, sastra, linguistik, 
dan kemudian sejak awal 1990-an dari kajian budaya (cultural studies). 
Penulis buku ini mengikuti dan terlibat dalam perkembangan itu 
dan memanfaatkan kerangka multi-perspektif komunikasi ini untuk 
mengkaji dan meneliti fenomena budaya, media, dan komunikasi di 
Indonesia. 

Dalam menggunakan kerangka multi-perspektif, Kritik Budaya 
Komunikasi memadukan tiga cara penulis dalam menjelaskan realitas 
budaya, media, gaya hidup yang berkembang dalam masyarakat 
Indonesia. Pertama, perspektif atau penghampiran teoretis, yakni 
kajian budaya kritis multi-teoretis. Kedua, pengamatan empiris atau 
pengalaman sehari-hari. Ketiga, refleksi kritis. Ketiga kerangka berpikir 
ini berguna terutama dalam kajian media dan budaya populer untuk 
mengaitkan pembacaan teoretis, realitas sosial, dan kemampuan 
berpikir kritis yang bisa menjadi pegangan bagi calon peneliti dan 
akademisi atau bagi peneliti dan akademisi yang lebih junior.

Sampai sejauh ini, komunikasi telah mengalami perubahan yang 
signifikan seiring dengan perkembangan teknologi informasi dan 
komunikasi sehingga fenomena budaya, media, dan gaya hidup pun 
saling memengaruhi dan dipengaruhi oleh perkembangan dramatis 
ini. Tidak semua perkembangan fenomena budaya, media, dan gaya 
hidup terkini tercakup dalam buku ini, seperti kegandrungan generasi 
Z dengan gawai, ponsel pintar, dan media sosial yang baru dibahas 
secara singkat pada beberapa bagian. Buku ini baru mengkaji fenomena 
awal pemakaian Facebook dalam gerakan sosial di Indonesia sehingga 
peneliti-peneliti lebih belakangan bisa mencurahkan perhatian lebih 
dalam ke platform media sosial terbaru untuk melihat kapasitasnya 
dalam konteks perubahan budaya komunikasi dan gaya hidup 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xxi

generasi kemudian. Buku ini diilhami oleh keinginan penulis untuk 
menyediakan bacaan yang memancing diskusi dan penelitian lebih 
kontemporer atas ketiga fenomena (budaya, media, gaya hidup) dalam 
konteks masyarakat Indonesia saat ini dan di masa datang.

Perubahan-perubahan budaya, media, dan gaya hidup yang 
sedang dan terus berlangsung akan menjadi wilayah pengamatan 
dan penelitian yang luas dan kompleks bagi ilmu-ilmu sosial dan 
humaniora di Indonesia. Perubahan-perubahan itu kadang-kadang kita 
sadari dan kadang-kadang tidak. Perubahan itu langsung atau tidak 
akan berdampak kepada kita, manusia dan semua penghuni planet 
bumi ini, saat ini, di sini atau nanti, di sana. Jadi, apa pun yang kita 
lakukan saat ini akan berdampak di masa depan. Kita seperti sedang 
menyemai benih. Begitulah perubahan yang kita rasakan, misalnya, 
dalam pemanasan global dan krisis lingkungan hidup. Dalam dunia 
seperti ini, menjadi bagian dari warga dunia yang memiliki perasaan 
terlibat adalah suara atau ajakan yang ingin digemakan lewat buku 
ini khususnya kepada para akademisi, peneliti, pendidik, aktivis, dan 
jurnalis yang lebih muda. Semoga karya ini mendatangkan manfaat 
dan kebaikan!

Idi Subandy Ibrahim

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xxii

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



xxiii

Buku ini tidak mungkin lahir tanpa bantuan dan andil dari banyak 
orang dan lembaga. Betapa panjang daftar terima kasih yang seharusnya 
dibuat. Tetapi pertama-tama saya ingin menyampaikan rasa terima kasih 
saya yang amat dalam kepada beberapa orang, sahabat, dan lembaga. 

Terima kasih kepada Thomas Hanitzsch, atas pengantarnya untuk 
buku saya. Di tengah-tengah kesibukannya, ia bersedia meluangkan 
waktu membaca naskah pada kesempatan pertama dan memberikan 
apresiasi atas buku ini yang membuat saya merasa kagum. Secara pribadi 
saya pantas merasa tersanjung, karena Thomas adalah seorang dengan 
reputasi akademik yang bagus. Ia juga seorang dengan latar belakang 
empirik yang kaya dengan pengalaman penelitian lapangan di berbagai 
negara, termasuk Indonesia. Fokus pengajaran dan penelitiannya adalah 
budaya jurnalisme global, metodologi penelitian komparatif, media 
daring (dalam jaringan), dan komunikasi krisis dan perang. Sebagian di 
antaranya juga menjadi perhatian saya.

Selanjutnya, tak mungkin terlupakan, rasa terima kasih yang 
khusus tercurah kepada keluarga saya. Istri saya, Dede, dan anak saya, 
Israr, Arne, dan Ayia, begitu banyak waktu yang seharusnya buat mereka 
sering terganggu oleh agenda penelitian dan penyelesaian naskah buku 
saya. Dengan kerelaan dan sikap egaliternya, mereka telah menjadi tim 
pendukung sejati dalam setiap pencapaian saya yang belum seberapa.

Ucapan Terima Kasih

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Begitu pun kepada universitas dan lembaga tempat saya 
mengajar atau bekerja sama. Kepada pimpinan Pascasarjana 
Universitas Pasundan, saya menyampaikan terima kasih. Juga 
terima kasih kepada para sahabat saya, Yudi Latif, Yosal Iriantara, 
Yasraf Amir Piliang, Bachruddin Ali Akhmad, Budi Suwarna, 
Ilham Khoiri, Hanif Suranto, Antoni, Aam Amirudin, Erwin 
Kustiman, dan Yaya A. Azis serta sejumlah teman yang tidak 
bisa disebutkan satu demi satu di sini, yang dalam beberapa 
kesempatan cukup sering berdiskusi tentang fenomena budaya 
dan media di Indonesia. Rupanya memang perjumpaan yang 
menghasilkan pergesekan atau ‘perkawinan’ gagasan ternyata 
bisa membuat kita takjub betapa ‘kaya’ kebudayaan bangsa kita, 
meski kadang-kadang tertutupi oleh kekerdilan dan kemiskinan 
pandangan dan sikap kita. Semoga buku dalam genggaman 
pembaca ini bisa memberi kontribusi bagi kajian-kajian dan 
dialog-dialog budaya yang menjadi ajang kita untuk membangun 
masyarakat sipil yang menghargai kemajemukan dan hak-hak 
asasi manusia. 

Kemudian terima kasih kepada Penerbit BRIN melalui 
Program Akuisisi Pengetahuan Lokal BRIN, khususnya kepada 
Direktur Repositori, Multimedia, dan Penerbitan Ilmiah BRIN 
dan editor akuisisi Penerbit BRIN yang telah bekerja sama 
sehingga mempermudah berbagai aspek terkait penelaahan dan 
pemrosesan naskah dan memungkinkan karya ini bisa sampai ke 
publik pembaca yang lebih luas di tanah air. Saya ucapkan juga 
kepada penelaah eksternal BRIN, saya menyampaikan apresiasi 
atas kritik dan sarannya untuk perbaikan naskah awal buku ini.

Akhirnya, tak lupa pula terima kasih kepada Arne yang telah 
membantu menginput naskah ini dalam format digital. Hatur 
nuhun! Semoga Allah Swt. membalas setiap kebaikan dengan 
berlipat kebaikan.

Idi Subandy Ibrahim
Bandung,

Jum’at, 15 November 2024 bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



1

BAGIAN I:
KRITIK BUDAYA MEDIA  
DI RUANG PUBLIK

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



3

“Kita juga mengambil banyak isyarat dari media. Kita telah 
menyaksikan di televisi, bagaimana enaknya bermain cinta, 
dan bagaimana rasanya jika kita berduka. Karenanya, kita pun 
mengetahui bagaimana berbagai hal terjadi sebagai upacara-
upacara ritual dan kemudian mengenyahkan semua itu dari 
kehidupan kita.”

(Kenneth J. Gergen)

Dalam tiga dekade terakhir tak diragukan telah terjadi berbagai 
peristiwa dan perubahan dramatis di bidang budaya media dan 
komunikasi di tanah air, yang mungkin belum tercakup dalam uraian 
buku ini. Meskipun begitu, bila kita tarik benang merahnya, ketika 
reformasi bergulir dan iklim kebebasan terbuka lebar sejak awal 
tahun 2000, pada saat yang sama kita juga menyaksikan kegamangan 
dalam memanfaatkan peluang yang ada tersebut. Persoalan-persoalan 
seperti bagaimana memaknai kebebasan dan menetapkan aturan main 
yang tepat dalam mengekspresikan kebebasan, misalnya, belum juga 
berhasil dengan mantap dirumuskan. Sementara itu, tikaman-tikaman 
kebebasan kapan saja bisa datang dari kekuasaan terhadap kekuatan-
kekuatan masyarakat sipil—termasuk media—yang sedang tampil di 

BAB 1
Kritik Budaya Komunikasi

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



4 Kritik Budaya Komunikasi ...

ruang publik untuk mendorong perbaikan-perbaikan kinerja pejabat 
dan pelayanan publik. 

Sebagian besar, tulisan dalam buku ini bermaksud memberikan 
kritik atau mengajukan pemikiran kritis, baik terhadap unsur-unsur 
negara maupun masyarakat sipil. Fokus perhatian dicurahkan pada 
sejauh mana budaya media menjadi kekuatan dalam ‘memberdayakan’ 
atau ‘memperdayakan’ publik dalam proses demokratisasi di Indonesia.

A.	 Mengapa Kritik Budaya Komunikasi?
Mengapa perhatian terhadap budaya komunikasi dan budaya media 
menjadi mendesak untuk diangkat? Mengapa kritik terhadap budaya 
komunikasi perlu terus dihidupkan saat ini? Pertanyaan ini menjadi 
titik awal gagasan utama buku ini. Menurut Douglas Kellner (1995), 
budaya media telah muncul dalam berbagai bentuk citra, bunyi, dan 
tontonan yang membantu membangun struktur kehidupan sehari-
hari, mendominasi waktu luang, membentuk pandangan politik dan 
perilaku sosial, serta menyediakan bahan bagi kita untuk membangun 
identitas. 

Buku ini mengarahkan perhatian pada dua corak budaya 
komunikasi dan media yang menonjol berlangsung dalam proses 
demokratisasi di Indonesia. Pertama, budaya media yang berpusat pada 
media itu sendiri. Sebagai entitas bisnis, media tertentu telah cenderung 
menekankan pada keuntungan bisnis semata. Logika komersialisme 
pers dan komodifikasi berita telah menjadi primadona dalam cara 
berpikir pengelola pers dan jurnalis. Di tengah iklim persaingan yang 
kian keras, pers diarahkan sebagai mesin pencetak uang, pemasok iklan, 
dan pemburu rating. Dalam logika budaya media seperti ini, jelas sulit 
kita menempatkan kepentingan publik di atas atau setara dengan 
kepentingan modal dan kuasa. 

Kedua, budaya media yang berpusat pada publik. Sebagai entitas 
ideal ruang publik, media sesungguhnya bisa menjadi kekuatan 
penting dalam pembentukan budaya pemerintahan, politik, hukum, 
ekonomi, pendidikan, dan lingkungan hidup yang sehat. Logika bahwa 
media merupakan kekuatan signifikan dalam proses demokratisasi, 
memungkinkannya berada di garis depan dalam menyuarakan kritik 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  5

terhadap penyimpangan kuasa dan krisis budaya yang berlangsung 
dalam ruang publik. Dengan demikian, peran media amat dibutuhkan 
dalam pembelajaran publik akan arti penting budaya kewargaan seperti 
menjunjung tinggi hukum dan menghargai hak-hak asasi manusia, 
termasuk menyuarakan pemerintahan yang bersih dan transparan serta 
melawan korupsi. Beberapa peran media itu dalam beberapa hal di era 
digital kemudian dimainkan oleh media sosial.

B.	 “Social-Mediacracy”: Demokratisasi di Era Media 
Sosial

Dalam lintasan sejarah peradaban manusia, kemajuan teknologi 
telah memesona manusia (teknofilia; cinta teknologi) sekaligus 
menyimpan kekhawatiran awan kelam kemanusiaan yang mungkin 
ditimbulkannya (teknofobia; takut teknologi) (Tehranian, 1995). 
Mulai dari teknologi nuklir, aneka mesin penghancur, bioteknologi, 
pesawat dan stasiun ruang angkasa, satelit serta peranti teknologi 
informasi dan komunikasi canggih, robotika, hingga dielu-elukannya 
kemajuan teknologi kecerdasan buatan (AI) oleh sebagian penulis 
sejarah teknologi kontemporer (Ibrahim, 2023). 

Sejak dini, teknologi telah menyita emosi manusia mengenai 
harapan dan kecemasan tentang capaian kemajuan dan dampak 
kegagalannya. Pada awal 1980-an, rohaniwan dan humanis Romo Y. 
B. Mangunwijaya menyunting dua volume buku bertajuk  Teknologi 
dan Dampak Kebudayaannya  (1983 dan 1985). Dengan penerbit dan 
pengantar dari jurnalis kawakan Mochtar Lubis—pengkritik keras 
teknologi nuklir pada masanya—bisa dibilang di Indonesia, buku yang 
ditulis oleh para ahli dari berbagai bidang dan bangsa ini merupakan 
karya awal dan paling kritis mengenai anggapan naif bahwa teknologi 
itu netral. Ketika teknologi diletakkan di atas nilai-nilai manusia, 
teknologi bukan lagi untuk manusia, melainkan manusia untuk 
teknologi. 

Sebaliknya, pandangan awam dan umum memandang teknik 
bersifat netral dan berfungsi instrumental. Sebagai alat yang dibuat 
dan dipakai untuk tujuan membantu mempermudah aktivitas manusia 
dalam bekerja dan berkomunikasi. Namun, menurut filsuf Martin 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



6 Kritik Budaya Komunikasi ...

Heidegger (1889–1976), dalam perkembangannya, kita berada dalam 
situasi mengherankan, karena apa yang dirancang manusia sebagai 
alat untuk menguasai dunia justru menjadi sulit untuk dikuasainya, 
malahan tidak bisa dikuasainya. Anehnya, bagi Heidegger, apa yang 
diciptakan manusia untuk menguasai dunia, sekarang menguasai 
manusia. 

Apakah Heidegger membesar-besarkan teknologi? Marilah kita 
simak dari revolusi teknologi ini, televisi, komputer, telepon pintar, 
perangkat seluler lainnya, dan aneka platform media sosial, kita bisa 
mengakses segala hal yang mungkin. Seperti yang dirangkum oleh 
Edward Downs & Aaron R. Boyson (2019), dalam karya mereka, Dark 
Matters sebagai berikut.
1)	 Facebook: 350 juta foto (Robertson, 2013), 4,75 miliar “bagikan” 

(Facebook, 2013), dan enam miliar “suka” setiap hari (Domo, 
2015).

2)	 YouTube: Lima miliar jam ditonton setiap hari (YouTube, 2017).
3)	 Snapchat: Satu juta snap per hari (Aslam, 2018a).
4)	 Instagram: “suka” lebih dari 4,2 miliar posting dan “bagikan” 95 

juta posting per hari (Mathison, 2018).
5)	 Twitter: 500.000 juta tweet per hari (Aslam, 2018b).
6)	 Pinterest: 14 juta artikel di-pin setiap hari (Aslam, 2018c).
7)	 LinkedIn: Satu miliar dukungan dan telah memposting tiga juta 

pekerjaan aktif (LinkedIn, 2013, 2018).
8)	 Reddit: 853.000 subreddit, 14 miliar tampilan halaman per bulan, 

58 juta suara per hari (Smith, 2018).
9)	 Netflix: 140 juta jam video streaming per hari (Matney, 2017).
10)	 Aplikasi seluler: 487,6 juta aplikasi diunduh per hari (Statistica, 

 2018).
11)	 Pesan teks: Enam miliar terkirim per hari di AS (O’Grady, 2012).
12)	 Email: 205 miliar email terkirim per hari (Radicati Group, 2015).

Dari gambaran kemajuan penggunaan teknologi informasi dan 
komunikasi tersebut, Downs & Boyson (2019) menyebut ada empat 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  7

dampak buruk dari ketergantungan atau meningkatnya hubungan kita 
dengan media dan teknologi, khususnya media sosial dan internet, 
yakni komodifikasi, ancaman atas hak-hak individu, eksploitasi, dan 
ancaman terhadap demokrasi. Sebagaimana kita saksikan, dalam 
tiga dekade terakhir, Internet telah menjadi lingkungan sosial yang 
digunakan masyarakat Indonesia untuk berbagi dan bertukar informasi 
pribadi di ruang publik dan informasi publik di ruang privat.

Teknologi informasi dan komunikasi seperti menggenggam dunia 
dalam narasi digital dan tangkapan layarnya, membuat manusia seperti 
bisa berlari-lari kecil untuk mengelilingi bumi dan seakan mengetahui 
setiap detail persoalan di dalamnya. Media baru menjadi begitu canggih 
sehingga hidup superkompleks bisa diringkasnya dalam big data, seperti 
siapa pun bisa mengaksesnya dalam hitungan detik. Dunia benar-benar 
seperti dalam genggaman kita. 

Pada masa ini, persisnya pasca-1995, lahir sebuah generasi baru, 
“generasi Z”, yang tak hanya diubah oleh percepatan teknologi, tetapi 
juga mengubah hampir setiap dimensi hidup berbudaya kita: gaya 
hidup, cara berpikir, kosmologi, modus mengada, hingga cara menatap 
waktu atau masa lalu dan masa depannya. Mereka sering disebut sebagai 
iGeneration (i: Internet) atau Net-Generation atau Generation@, yakni 
gelombang manusia yang tumbuh bahkan menjadi digital: generasi 
digital! digital native! warga digital! 

Menurut guru besar filsafat F. Budi Hardiman (2021), “Kita 
adalah komunikasi. Perubahan bentuk komunikasi adalah perubahan 
diri kita.” Generasi era digital memiliki modus mengada (mode of being) 
yang baru, modus visibilitas (Ibrahim, 2020; Deresiewicz, 2009). 
Generasi digital dan warga digital dianggap sebagai inti pendukung 
demokratisasi di era digital. Sebagai pengguna media sosial yang aktif, 
mereka sering disebut sebagai “generasi TikTok” dengan sebagian besar 
aktivitas sehari-hari adalah aktivitas layar. Membunuh waktu, mencari 
informasi, dan menikmati hiburan, adalah dengan berselancar di depan 
layar telepon pintar atau tablet. 

Dalam The Life of I: The New Culture of Narcissism (2014), Anne 
Manne menuliskan kisah menarik tentang perburuan visibilitas yang 
melahirkan kebangkitan narsisme ekstrem pada diri individu dan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



8 Kritik Budaya Komunikasi ...

masyarakat serta peningkatan narsisme dalam mengejar ketenaran dan 
obsesi individu untuk terlihat “berhasil”. Manne mencermati media 
sosial dan budaya pesohor untuk kemudian melihat akar masalah lebih 
dalam bagaimana tipe karakter narsistik baru didorong oleh pemujaan 
terhadap diri sendiri dan pengejaran kekayaan dalam masyarakat 
konsumen hiperkompetitif. Di era media sosial, narsisisme budaya 
berkembang dalam perburuan visibilitas di media visual dan digital, 
seperti kebiasaan pameran kemewahan gaya hidup di media sosial di 
kalangan sebagian warganet sebagai salah satu contoh narsisme budaya 
material (Ibrahim, 2024). 

Ketergantungan warga digital dan perburuan sebagian orang 
untuk selalu terlihat berhasil dan viral di media sosial dengan dukungan 
telepon pintar telah membuat teknologi informasi dan komunikasi 
ini seperti menggantikan atau bahkan merenggut peradaban manusia 
dalam angan baru. Angan akan keeratan, keintiman, kebersamaan 
hubungan yang mungkin mulai retak dalam kehidupan sehari-hari. 
Seperti ketika ruang televisi menggantikan kebersamaan kita di meja 
makan. Kini, dengan gawai erat di tangan, generasi layar sudah terbiasa 
menikmati kesendirian dalam kegaduhan. Kegaduhan di tengah 
kesendirian. Sebuah kontradiksi modus mengada di era digital. 

Pada saat yang sama, berbagai platform sosial menawarkan ruang 
publik digital untuk diskusi publik mengenai masalah publik dan tak 
jarang juga urusan pribadi. Di dalamnya orang dapat mengajukan 
pertanyaan spesifik mereka kepada orang lain yang mungkin belum 
dikenal. Keterbukaan dan kemudahan akses mendapatkan informasi dari 
berbagai sumber dan lokasi telah menembus ruang dan waktu sehingga 
banjir informasi budaya dan tawaran aneka gaya hidup tersedia dalam 
genggaman lewat telepon pintar dan platform media sosial. Sayangnya, 
bersamaan dengan hal-hal yang positif itu berkembang pula berbagai 
praktek kejahatan dan dampak negatif dalam penggunaan dunia digital. 
Beberapa kejadian berikut menunjukkan rentannya dunia digital kita 
untuk disalahgunakan oleh beberapa kalangan.

Pertama, lumpuhnya Pusat Data Nasional (PDN) pada 20 Juni 
2024, menunjukkan rapuhnya keamanan ekosistem digital nasional 
dari serangan hacker. Padahal PDN adalah tempat penyimpanan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  9

dan pengolahan data strategis instansi negara (Kompas, 21 Juni 
2024). Kedua, algoritma kecerdasan buatan banyak digunakan untuk 
menjebak warganet dalam promosi judi daring (judi online) (Kompas, 
26 Juni 2024). Ketiga, perundungan daring (cyberbullying) justru 
semakin meningkat bersamaan dengan perundungan yang terjadi di 
lembaga pendidikan. Keempat, kejahatan seksual dan pornografi yang 
mengincar anak-anak terus berkembang menggunakan modus canggih 
lewat media sosial (Kompas, 12 Juni 2024). Kelima, banyak selebritas 
dan pemengaruh tersangkut promosi judi daring, bahkan di antaranya 
yang memiliki jutaan pengikut (Kompas, 5 November 2024).

Dalam hubungan dengan judi daring, Presiden Prabowo Subianto 
bahkan dengan tegas meminta semua jajaran pemerintahannya bekerja 
sama untuk memberantas judi daring. Dalam “perang” terhadap judi 
daring ini, Presiden juga meminta tidak boleh ada yang menjadi “beking” 
(Kompas, 7 November 2024). Sampai 3 November 2024, Kementerian 
Komunikasi dan Digital, misalnya, mengklaim sudah menutup lebih 
dari 200.000 akun judi daring. Laporan Pusat Pelaporan dan Analisis 
Transaksi Keuangan (PPATK), mengestimasikan nilai perputaran 
uang dalam aktivitas judi daring lebih dari Rp404 triliun sepanjang 
2024. Bahkan, jika tanpa ada intervensi Satuan Tugas Pemberantasan 
Judi Daring, perputaran dana tersebut bisa mencapai Rp1.000 triliun 
(Kompas, 7 November 2024). 

Kejadian-kejadian tersebut memunculkan pertanyaan: Apakah 
perkembangan teknologi digital dan pengaruh media sosial sama 
berbahaya dan bermanfaatnya? Kritikus teknologi komunikasi 
menyebut sisi ganda kemajuan teknologi: teknologi demokrasi (sisi 
cerah/positif ) dan teknologi dominasi (sisi gelap/negatif ). 

Dalam bukunya yang kritis, The Net Delusion: The Dark Side of 
Internet Freedom, jurnalis dan komentator sosial Evgeny Morozov 
mengingatkan tentang kekuatan demokratisasi Internet ternyata tidak 
sepenuhnya mampu mengubah rezim represif. Faktanya, pemerintah 
otoriter secara efektif menggunakan Internet untuk menekan kebebasan 
berpendapat, menyempurnakan teknik pengawasan, memanipulasi 
pemilu, menyebarkan propaganda mutakhir, dan menenangkan 
masyarakat dengan hiburan digital. Dengan terjerumus ke dalam 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



10 Kritik Budaya Komunikasi ...

sifat demokratisasi Internet, orang menyadari bahwa Internet justru 
bisa memperkuat para diktator, mengancam para pembangkang, 
dan mempersulit—bukan mempermudah—untuk melakukan 
demokratisasi.

Dengan mengumpulkan bukti-bukti yang meyakinkan, Morozov 
menunjukkan mengapa kita harus berhenti menganggap Internet dan 
media sosial sebagai sesuatu yang bersifat membebaskan dan mengapa 
inisiatif-inisiatif yang ambisius dan tampaknya mulia seperti promosi 
“kebebasan Internet” bisa berdampak buruk bagi masa depan demokrasi 
secara keseluruhan. 

Morozov menyoroti ironi hidup di zaman digital! Para kritikus 
lain mengkhawatirkan sisi gelap media digital, mulai dari jual-beli 
data pribadi, perdagangan organ manusia, obat terlarang, dan layanan 
pornografi anak, dan aneka kejahatan di web gelap, hingga gangguan 
kesehatan mental dan emosional: fokus perhatian lebih pendek, 
presentasi diri berlebihan atau narsisme digital, menurunnya kualitas 
hubungan antarpribadi, ancaman keamanan privasi, cyberstalking, 
dis/misinformasi, pesona berita palsu di tengah pemasaran viral, 
dan dampak negatif terhadap teman sebaya. Dengan menggunakan 
konsep keterlibatan berlebihan secara digital, para pakar komunikasi 
kontemporer menyajikan penelitian tentang beberapa konsekuensi 
yang tidak diinginkan dari media sosial termasuk mempermalukan 
tubuh, penipuan daring, perundungan daring, protes merek daring, 
kecanduan media sosial, dan pornografi balas dendam (Ibrahim, 2024). 

Dalam lanskap teknologi media digital yang berubah sedemikian 
cepat sering muncul dua kelompok: Pertama, para anti-teknologi 
(kaum Luddit) yang khawatir akan dampak buruk perubahan teknologi 
dan bersikap sangat keras dalam adopsi teknologi baru atau bahkan 
mungkin menolak sama sekali. Kedua, para pencinta teknologi (kaum 
teknofilia), yakni penggemar berat teknologi yang tidak percaya sisi 
gelap itu ada, menjadi penikmat bahkan “pecandu” teknologi dan 
merasa risau saat orang berbicara tentang sisi gelap teknologi. 

Kedua kelompok tersebut mewakili dua pandangan ekstrem 
(Downs, 2017). Sebenarnya masih ada kelompok ketiga, mungkin 
jauh lebih besar penganutnya dan sangat beragam, berada di tengah-

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  11

tengah, disebut netral-teknologi (kaum tekno-netralis). Mereka 
hanya mengetahui sedikit tentang pro dan kontra dari beberapa jenis 
penggunaan media dan teknologi, atau mungkin tidak mengetahui sama 
sekali, atau mungkin tidak peduli atau bingung—tidak yakin harus 
mengambil sikap seperti apa mengenai dampak media dan teknologi. 
Ada pula yang mungkin penasaran dengan media dan teknologi namun 
tidak yakin harus mulai dari mana proses literasinya. 

Kelompok tersebut mungkin berada di berbagai profesi, jabatan, 
dan ruang kehidupan. Nampaknya upaya membangun generasi melek 
teknologi dan media akan semakin kompleks untuk dilakukan di abad 
ke-21. Pertama, sebagai sebuah budaya, kita cenderung mengadopsi 
teknologi sebelum mempertimbangkan berbagai dampaknya. Adopsi 
perangkat keras teknologi belum diimbangi dengan penguatan 
nilai sosial. Kedua, Era Informasi telah memberi kita begitu banyak 
teknologi baru sekaligus sehingga hampir mustahil untuk mengkaji dan 
mendokumentasikan semua dampaknya. Ketiga, media dan teknologi 
baru umumnya memerlukan pembelajaran istilah dan proses baru 
untuk menyelami dan mendiskusikan ruang digitalnya (Downs & 
Boyson, 2019). 

Di tengah kecenderungan potensi kekuatan media sosial yang 
akan terus mengalami komodifikasi baik untuk tujuan positif maupun 
negatif, upaya-upaya demokratisasi lewat media sosial juga akan 
terus menghadapi tantangan berat. Dalam Digital Citizenship, the 
Internet, Society and Participation, Mossberger, Tolbert, dan McNeal 
melakukan analisis tentang dampak internet terhadap politik di AS. 
Hasil penelitian mereka menegaskan peran positif internet dalam 
politik, yang mengarahkan mereka pada kesimpulan bahwa internet 
meningkatkan keterlibatan warga negara dan partisipasi politik.

Dampak internet terhadap kehidupan politik di berbagai negara 
telah menantang banyak peneliti media dan komunikasi. Seperti 
sudah diakui, platform media sosial, seperti blog, Twitter, Facebook, 
Instagram, dan lain-lain sangat diperlukan bagi para aktivis yang 
memperjuangkan perubahan politik di berbagai negara di tengah 
gejolak transisi. Pada masa-masa pembangkangan politik, media sosial 
membantu para aktivis dan warga negara menyebarkan informasi yang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



12 Kritik Budaya Komunikasi ...

berbeda pendapat, berbagi berita yang menentang narasi rezim otoriter, 
dan memobilisasi dukungan warga. 

Di sini terlihat media sosial memiliki kekuatan. Kita bisa 
menyebut potensi kekuatan media sosial ini sebagai social-mediacracy. 
Dalam momen tertentu, kekuatan demokrasi digital mampu 
melipatgandakan aksi-aksi politik dan kolektif offline (luring, luar 
jaringan). Namun, potensi media sosial itu membutuhkan sejumlah 
kondisi. Dalam Defining Democracy in a Digital Age, Barend Lutz & 
Pierre du Toit (2014) menyatakan bahwa jika demokrasi ingin bertahan 
pada abad ke-21 maka praktik dan lembaganya harus kompatibel 
dengan teknologi komunikasi Internet, khususnya media sosial, 
yang telah menunjukkan kekuatannya sebagai instrumen mobilisasi 
politik seperti dalam revolusi Musim Semi Arab di Tunisia dan Mesir, 
bersama dengan gerakan Menduduki Wall Street. Namun, ketahanan 
demokrasi juga membutuhkan kekuatan kohesi sosial, dan di sini 
media sosial, menurut Lutz & du Toit, juga dapat berpengaruh secara 
menentukan. Persoalannya, apakah media digital, khususnya media 
sosial, bisa berkontribusi untuk menciptakan komunitas imajiner 
baru —meminjam karya Benedict Anderson, Imagined Communities: 
Reflections on the Origins and Spread of Nationalism (1983) yang tahan 
lama guna mendukung pembangunan kembali basis sosial demokrasi?

Perkembangan internet dan teknologi terkait telah menjadi 
katalisator untuk keterlibatan sipil dalam masyarakat demokratis. Dulu 
suara dan kekuatan masyarakat sipil harus menunggu media arus-utama 
untuk dapat menyebarkan pesan mereka. Kini, media sosial menjadi 
saluran komunikasi politik informal sehingga suara seorang mahasiswa 
di Lampung mengenai buruknya kondisi jalan di wilayahnya telah 
memancing viral dan memaksa kepala negara saat itu untuk meninjau 
langsung wilayah tersebut. 

Di tengah jalan berliku menuju demokrasi, aktivisme daring 
membantu memberi lebih banyak warga negara dan gerakan akar-
rumput lebih banyak kekuatan untuk bekerja secara kolaboratif 
dalam mendorong perubahan sosial politik. Ini memungkinkan 
komunikasi yang jauh lebih mudah di antara sejumlah besar orang. 
Akan tetapi, sekadar berkomunikasi saja tidak cukup. Aktivisme daring 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  13

perlu meningkatkan kemampuan aktivis untuk mengembangkan 
hubungan pemangku kepentingan guna mencapai tujuannya. Aktivis 
mengandalkan dukungan akar-rumput yang tumbuh dari warga. Warga 
individu memiliki sedikit kekuatan, tetapi dengan bekerja bersama, 
mereka punya peluang mengubah masyarakat mereka. Teknologi daring 
memungkinkan warga negara untuk bertukar informasi dengan mudah 
dan menemukan orang lain yang memiliki kecenderungan serupa. 
Teknologi internet, seperti media sosial, memberdayakan orang-orang 
biasa untuk menyebarkan pesannya sendiri sehingga suaranya mungkin 
bisa terdengar lebih keras dan jika beruntung direspons. 

Sampai sejauh ini, perkembangan pesat teknologi informasi 
dan komunikasi selain telah menjadi pendukung demokratisasi, juga 
merupakan kekuatan utama dalam mempercepat tren globalisasi dalam 
hubungan masyarakat global, nasional, dan lokal. Media baru, di satu 
sisi, memungkinkan interaksi manusia dan masyarakat menjadi semakin 
intens dan saling terhubung yang dibutuhkan untuk meningkatkan 
saling pengertian, kerja sama, dan solidaritas. Tetapi, di sisi lain, juga 
menantang keberadaan hubungan antarbudaya dalam masyarakat 
multikultur seperti Indonesia. Mampukah, misalnya, media sosial 
menjembatani hubungan berbagai budaya lokal yang ada agar muncul 
kecintaan dan kebanggaan terhadap budaya sendiri dan pada saat yang 
sama kekayaan budaya itu menjadi kekuatan pemersatu di tengah-
tengah kemungkinan media sosial digunakan untuk menciptakan 
fragmentasi politik. 

Dari uraian di atas, bisa tergambar bahwa dalam upaya 
mengurangi dampak negatif dari social-mediacracy, atau kekuatan 
media sosial, tantangan dan peluang selalu tersedia. Namun yang saat 
ini paling diperlukan adalah peningkatan literasi, kesadaran kritis, dan 
sikap berimbang dalam menilai dan membuat kebijakan penggunaan 
teknologi yang harus mempertimbangkan risiko demokrasi yang akan 
muncul, misalnya, oleh adanya konsentrasi atau monopoli digital atau 
kapitalisme platform, guna memastikan bahwa ruang publik digital 
tetap bisa diakses dan demokratis dan menjaga agar keterbukaan 
internet tidak digunakan untuk tujuan-tujuan fragmentasi ruang 
publik, manipulasi politik, atau komodifikasi digital semata.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



14 Kritik Budaya Komunikasi ...

C. Budaya Televisi sebagai Antitesis Demokrasi? 
Buku ini memusatkan perhatian pada kritik budaya media, terutama 
budaya televisi, sebagai bidang kajian akademik yang terus berkembang. 
Sebagaimana bisa kita simak dari literatur terkait yang muncul dalam 
beberapa dekade terakhir, kritik media berasal dari dua minat utama, 
yaitu kandungan isi media dan dampaknya bagi khalayak. Tak 
heran kalau kemudian ilmu-ilmu sosial dan kajian media khususnya 
disibukkan dengan isu-isu modernitas, inovasi teknik, dan kompleksitas 
kehidupan sehari hari. Namun, untuk memahami masyarakat, kita 
juga perlu meneliti dan menafsirkan kehidupan mereka sehari-hari. 
Misalnya, bagaimana mereka menjalani kehidupan, perilaku memilih, 
dan menggunakan medianya. Bagaimana pola konsumsi dan cara 
mereka memanfaatkan waktu luangnya. Singkatnya, kita perlu 
memahami budaya kehidupan mereka sehari-hari. 

Tak disangsikan, televisi masih mengisi waktu luang kebanyakan 
orang Indonesia. Meskipun media sosial mulai mengisi waktu luang 
generasi Z, tetapi menonton televisi tetap masih menjadi pengganti 
“meja makan” keluarga. Ruang keluarga adalah ruang televisi, pun 
sebaliknya. Tak heran bila televisi menjadi sumber informasi dan dalam 
satu dan lain hal sebagai rujukan budaya dan nilai bagi sebagian orang. 
Kekuatan televisi terletak pada kemasifan, keseketikaan, dan pesona 
citra, serta jangkauannya yang luas. Dibandingkan jenis media lain, 
televisi begitu mudah dikonsumsi (baca: ditonton), karena dengan 
hanya menekan tombol dan memilih saluran, ia langsung bisa hadir ke 
dalam ruang privat dan dinikmati keluarga Indonesia. 

Televisi telah menjadi objek refleksi kritis bahkan sejak awal 
perdebatan hangat tentang budaya massa pada tahun-tahun panas yang 
mengiringi Perang Dunia II. Sejak itu, kemunculan ekonomi kapitalis 
konsumen di Barat dan politik Perang Dingin yang memfokuskan pada 
Uni Soviet dan sekutunya telah memicu diskusi yang serius mengenai 
peran televisi di dalam masyarakat demokratik. Pada periode pasca-
perang, para peneliti dan teoretisi mengubah frasa peyoratif “budaya 
massa” menjadi pendeskripsi demokrasi populer dan kembalinya 
“kejayaan pluralisme-liberal” (liberal-pluralism triumphant) (Bennett, 
1982).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  15

Sejak itu, peran televisi dianggap menjanjikan dan kian menjadi 
objek perdebatan yang hangat. Hubungan antara kajian akademik 
komunikasi sosial dan perkembangan teori sosial kontemporer, 
misalnya, telah ditinjau oleh Hanno Hardt (1992) dalam Critical 
Communication Studies: Communication, History & Theory in 
America. Ulasan komprehensif ini mencatat dua kecenderungan utama 
dalam bidang ini. Dalam kaitan dengan televisi khususnya, tradisi 
pragmatik di Amerika Serikat menjelmakan diri di dalam penelitian 
“efek” yang berorientasi empiris, yang tertarik pada psikologi resepsi 
individu dan psikologi sosial dari perilaku kelompok yang dihasilkan. 
Tantangan tradisi “penelitian administratif ” diwakili oleh British 
Cultural Studies berawal pada 1950-an, yang warisan intelektualnya 
hingga ke teori kritis Mazhab Frankfurt. Perkembangan lebih mutakhir 
termasuk kritik yang dipinjam dari pendekatan feminisme, pemikiran 
postmodernis, teori ras kritis, dan kembalinya ke pendekatan-
pendekatan sejarah institusional televisi dan teori sosial.1

Cukup lama fokus diskusi dan pertanyaan penelitian dalam 
hubungan televisi dan teori sosial tertarik dengan “efek” televisi. 
Diskusi ini cenderung berasumsi bahwa tatanan ekonomi dan politik 
yang melahirkan medium komunikasi massa pascaperang ini tidaklah 
problematis di dalam dirinya. Sampai kemudian muncul pandangan lain 
yang berbeda dengan pendekatan ini, yakni tulisan khusus mengenai 
televisi dalam tradisi kajian budaya yang mencoba memahami bahwa 
basis sistem sosio-kultural, politik, dan ekonomi perlu juga dikaji untuk 
memahami realitas biasa dan potensi transformatif medium ini.

1	  Penulis sudah meninjau secara kritis karya Hanno Hardt ini dalam kata 
pengantar edisi Indonesia untuk bukunya, lihat I. S. Ibrahim (2005). 
Pendekatan kritis dalam studi komunikasi: Sekilas perjumpaan tradisi kritis 
Eropa dan tradisi pragmatis Amerika. Dalam H. Hardt, Critical commu-
nication studies: Sebuah pengantar komprehensif sejarah perjumpaan 
tradisi kritis Eropa dan tradisi pragmatis Amerika (I. S. Ibrahim & Y. 
Iriantara, penerj.). Jalasutra. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



16 Kritik Budaya Komunikasi ...

Studi penanda awal (landmark) oleh Raymond Williams (1975), 
Television: Technology and Cultural Form, merepresentasikan 
penolakan atas penelitian ilmu sosial empiris yang abstrak dalam ilmu 
komunikasi. Ia juga menempatkan sisa-sisa “determinisme teknologis” 
dari Understanding Media: The Extensions of Man karya Marshall 
McLuhan (1964), yang telah mendesakkan banyak pengaruh baik di 
dalam dunia akademik maupun di antara publik terdidik. 

Williams (1975) berpendapat bahwa teknologi seperti televisi 
harus dipahami sebagai hasil dari kekuatan-kekuatan sejarah yang 
muncul dari kepentingan kelas borjuis di dalam kapitalisme maju 
sembari mengapresiasi nilai-nilai komunitarian dan demokratis dari 
kebanyakan khalayak televisi. Upaya awal Williams untuk mempelajari 
lebih jauh ke dalam fenomenologi pengalaman menonton televisi yang 
dicirikan oleh apa yang disebutnya “aliran” (‘flow’) telah dilakukan 
secara lebih sistematis pada tingkatan baru oleh John Fiske (1987) 
seperti di dalam karyanya Television Culture.

Kajian Fiske (1987) berasal dari sejumlah strategi metodologi yang 
terus berkembang, termasuk semiotika, teori wacana, kritik ideologi, 
dan wawasan feminis mengenai isu-isu gender. Fiske mengajukan klaim 
bahwa khalayak sering “melawan” bacaan dominan teks-teks televisi 
dan karena itu mengajukan tantangan terhadap kekuasaan hegemonik. 
Pandangan ini kemudian menjadi cikal-bakal dari munculnya keyakinan 
akan potensi “perlawanan budaya” (cultural resistance) dari khalayak. 
Argumen yang menyatakan bahwa kekuatan media massa dan institusi 
budaya secara efektif sesungguhnya ditantang oleh khalayak di dalam 
konteks resepsi lintas-budaya. 

Dalam perkembangannya, genre-genre televisi khusus, seperti 
opera sabun dan bintang pop seperti Madonna dikaji dari berbagai 
pendekatan kritis di bawah rubrik teori feminis. Teori-teori liberal, 
Marxis, post-strukturalis, dan feminis postmodern telah melahirkan 
kesatuan kesarjanaan yang berupaya menggali hubungan antara 
perempuan dan patriarkhi di dalam masyarakat kapitalis. Fokus yang 
saksama terhadap perempuan sebagai objek analisis dalam teori feminis 
yang lebih belakangan telah diperluas ke pertanyaan-pertanyaan lebih 
umum mengenai komunikasi dan relasi gender di dalam masyarakat 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  17

(Goffman, 1976; Pearson, 1985). Mengemban pengaruh pendirian 
pemikiran feminis postmodern dalam kajian mereka mengenai 
“konsumsi” khalayak televisi, Ien Ang dan Joke Hermes (1991) 
berpendapat, bahkan di hadapan “wacana gender hegemonik”, suatu 
identitas gender yang cair dalam proses itu sesungguhnya sedang 
“diartikulasikan, didisartikulasikan, dan diartikulasikan kembali.”

Tampaknya tak terelakkan bahwa medium televisi sebagai suatu 
“bentuk teknologi dan budaya” pasca-perang akan menjadi perlambang 
yang problematik dari “kondisi postmodern.” Menurut David Harvey 
(1989), di dalam The Condition of Postmodernity: An Enquiry into 
the Origins of Cultural Change, kemunculan postmodernitas dapat 
ditunjukkan pada perkembangbiakan tontonan televisi dalam hampir 
semua masyarakat. Perdebatan internal di kalangan teoretisi postmodern 
terbentang luas dan penuh dengan klaim-klaim kebimbangan dan klaim-
klaim tandingan. Sementara teori postmodern menyinggung secara 
khusus kajian televisi, John Fiske memperingatkan atas terpisahnya 
refleksi kritis dari politik masyarakat kapitalis. Ia menekankan bahwa 
kritik postmodern harus tetap berakar pada realitas material.

Sebutlah, misalnya, kajian tentang ras, identitas ras, dan rasisme 
telah lama kurang mendapatkan perhatian dari penelitian ilmu sosial 
empiris di dalam kajian televisi. Pendekatan-pendekatan kualitatif 
dan interpretatif dalam kajian televisi yang muncul dari ilmu-ilmu 
humaniora pun sama saja mengasingkan identitas ras pada kategori 
status kelas dua. Kembalinya persoalan ras sebagai kategori dasar 
dalam analisis sosio-kultural yang sungguh-sungguh, baru dimulai 
pada 1990-an. Pada era ini beberapa penerbitan muncul menyoal 
penggambaran dan representasi ras dalam tayangan televisi. Dengan 
tampilnya Communication and Race: A Structural Perspective oleh 
Oscar H. Gandy Jr. (1998), teori-teori konstruktivis sosial tentang ras 
dan rasisme didorong ke latar depan dalam diskusi mutakhir mengenai 
“sistem media” swasta demi keuntungan. Inilah cikal-bakal dari 
mulai terangnya penjelasan mengenai asal-muasal rasisme yang telah 
melembaga di dalam sistem oligopoli korporat televisi yang beroperasi 
di negara-negara Barat, khususnya Amerika Serikat. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



18 Kritik Budaya Komunikasi ...

Sementara itu, pemikir budaya kritis, Douglas Kellner (1990), di 
dalam Television and the Crisis of Democracy, memandang fondasi 
dan imperatif kapitalis dari “sistem penyiaran” komersial sebagai antitesis 
demokrasi itu sendiri. Menaruh hormat penuh pada tradisi teori kritis 
sembari menolak kecenderungan dari penganjur-pengajurnya yang 
lebih elitis untuk membubarkan media massa dan budaya populer, 
Kellner (1990) memandang keterpautan sistem pemerintah, komisi 
komunikasi, dan jaringan televisi sedang mencerabut khalayak televisi 
dari komunikasi demokratis yang sesungguhnya. Ini disebabkan 
kurangnya tanggung jawab korporat, akses gelombang udara yang 
sangat terbatas, dan sempitnya perspektif politik yang ditampilkan.

Bersamaan dengan pergantian abad, problema yang diidentifikasi 
oleh Kellner telah meluas dan meningkat lewat jangkauan global 
supranasional televisi Amerika Serikat dan aliansi medianya, seperti 
film, musik rekaman, dan penerbitan. “Sistem media global” dalam 
perwujudan megakorporatnya, misalnya, telah dibahas dalam analisis 
yang amat perinci oleh Robert W. McChesney (1999), di dalam Rich 
Media, Poor Democracy: Communication Politics in Dubious 
Times. Ia berargumen bahwa konsentrasi kekuasaan di tengah oligopoli 
korporat yang terintegrasi secara vertikal telah mengancam arus bebas 
informasi dan opini yang beragam yang justru amat vital bagi daya hidup 
masyarakat demokratis. McChesney (1999) berkesimpulan pentingnya 
agenda bagi “reformasi media secara struktural” (structural media 
reform) yang akan memungkinkan televisi merealisasikan potensinya 
bagi penyebaran praktik-praktik sosial dan nilai-nilai demokratis.

Selama lebih dari enam dekade yang lalu peran media dalam 
dunia politik telah menjadi semakin berpengaruh, kontroversial, 
dan menggelisahkan. Tak sedikit yang merasa bahwa situasi ini 
bahkan telah mencapai titik krisis. Praktik dan budaya yang dibawa 
media dianggap mulai menggerus ideal-ideal demokrasi, seperti yang 
dikhawatirkan oleh Kellner dan McChesney tersebut. Di dalam 
sebuah analisis komprehensif terhadap sistem komunikasi politik, 
Jay G. Blumler & Michael Gurevitch (1995), di dalam The Crisis 
of Public Communication, misalnya, telah melacak cikal-bakal dan 
perkembangan dari apa yang mereka sebut sebagai “krisis komunikasi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  19

bagi kewargaan” (‘crisis of communication for citizenship’). Mereka 
menyuguhkan kritik yang cermat mengenai hubungan antara para 
penyiar Inggris dan Amerika dan politisi, serta komunikasi politik 
dalam kampanye pemilihan umum sejak akhir 1960-an. Blumler dan 
Gurevitch (1995) tidak mengecam politisi maupun jurnalis dalam 
krisis ini. Mereka menelusuri akar masalahnya ke lingkungan sosial 
dan politik kontemporer yang ditandai dengan semakin meningkatnya 
ketidakpuasan publik yang mampu memahami problema kewargaan 
yang semakin membuat jengkel dan frustrasi. Oleh karena itu, mereka 
menilai bahwa komunikasi politik harus segera diperbaiki di dalam 
konteks restrukturisasi ruang publik.

D. Arti Penting Komunikasi Empatik
Di tengah-tengah krisis komunikasi kewargaan seperti itu, yang sedikit 
banyak dibentuk oleh budaya komunikasi dan media yang cenderung 
berpusat pada kepentingan kekuasaan atau bisnis media, kita, sebagai 
akademisi, peneliti, warga negara, atau jurnalis yang kritis, dituntut 
untuk semakin mampu bersikap kritis dan juga empatik. Kemampuan 
komunikasi empatik kian dibutuhkan untuk memperbaiki berbagai 
kegagalan komunikasi antarpersona, komunikasi kelompok, komunikasi 
organisasi, komunikasi sosial, dan komunikasi antarbudaya yang tak 
jarang dalam kehidupan sehari-hari telah menyulut kesalahpahaman, 
sikap saling menghakimi, saling menyalahkan, dan bahkan konflik 
dan kekerasan pun sewaktu-waktu bisa mengancam hubungan sesama 
warga bangsa yang heterogen (Ibrahim, 2004).

Sayangnya, kita sering mengabaikan hal-hal yang kelihatannya kecil 
seperti dalam hal cara kita berkomunikasi dalam kehidupan sehari-hari. 
Kini ancaman terhadap kemampuan kita dalam berkomunikasi secara 
empatik datang dari berbagai penjuru. Buku ini mencoba menunjukkan 
bagaimana perilaku komunikasi empatik terus mengalami ancaman di 
ruang publik. Lewat berbagai corak pesan media kini betapa mudah 
kita melihat contoh perilaku komunikasi yang tidak empatik.

Seorang pelawak kondang di televisi tanpa sadar mengatakan, 
“Hei elu kayak tukang becak saja!”, “Hei elu kayak satpam saja!” 
Katanya kepada teman mainnya. Contoh yang sangat sederhana betapa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



20 Kritik Budaya Komunikasi ...

bahasa yang dimaksudkan untuk melucu berubah menjadi hal yang 
sama sekali tidak lucu. Kemudian, sebuah iklan produk jamu untuk 
menyembuhkan masuk angin yang memanfaatkan figur beken, seorang 
yang beruntung bisa meraih pendidikan tinggi dan bersama seorang 
artis yang mengukuhkan pesannya, “Orang pintar minum tolak angin.” 
Pesan-pesan seperti ini jelas secara tidak sadar mengabaikan perasaan 
orang-orang yang tidak berpendidikan yang tidak hanya menyaksikan 
iklan jamu tersebut, tetapi mungkin saja juga ikut mengonsumsinya. 
Karena di balik pesan itu, “Orang bodoh tidak minum tolak angin!”

Rakyat jelata, tukang becak, pembantu rumah tangga, buruh, 
dan orang-orang kecil memang sering menjadi bahan olok-olok dalam 
industri hiburan kita. Mereka hanya sebagai aksesoris tontonan di 
ruang publik. Sebagai objek cemooh dari orang-orang yang merasa 
kaya. Pernyataan-pernyataan dan pesan-pesan yang tidak dilandasi 
kepedulian terhadap perasaan orang kecil dan bahkan tak jarang juga 
secara kasar dipertontonkan di ruang publik hanyalah contoh kecil 
perilaku komunikasi yang sangat miskin sikap empati.

Perilaku atau kebiasaan berkomunikasi secara tidak empatik, 
tanpa memikirkan akibatnya bagi orang lain, pada gilirannya telah ikut 
menciptakan krisis komunikasi di ruang publik. Krisis komunikasi 
itu semakin menemukan bentuknya yang subur justru karena ia 
disebarkan secara luas melalui media massa dan kini media sosial. 
Budaya komunikasi yang tidak empatik yang tumbuh dari budaya 
masyarakat yang sedang mengalami krisis justru makin menjadi-jadi, 
karena perilaku budaya seperti inilah yang sering mendapatkan porsi 
yang besar di media. Media pun bisa terkontaminasi oleh krisis budaya 
dalam masyarakat yang ditandai krisis budaya komunikasi di ruang 
publik. Bahkan, akhirnya media pun bisa ikut mengalami krisis-
krisis media. “Kenyataannya,” sebagaimana dikatakan oleh Bernard 
Dagenais (1992), dalam esainya Media in Crises: Observers, Actors 
or Scapegoats, “suatu masyarakat dalam krisis juga menciptakan krisis 
media.”2

2	  “In fact, a society in crises also creates a media crisis,” demikian dalam kata-kata 
B. Dagenais (1992). Media in crises: Observers, actors or scapegoats. Dalam M. 
Raboy & B. Dagenais, Media, crisis and democracy:Mass communication and the 
disruption of social order. Sage.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://uk.sagepub.com/en-gb/eur/author/marc-raboy
https://uk.sagepub.com/en-gb/eur/author/bernard-dagenais


Kritik Budaya Komunikasi  21

Sirnanya komunikasi empatik dengan berbagai bentuknya telah 
mengakibatkan krisis komunikasi di ruang publik kian menjadi jadi. 
Apalagi dengan semakin berlimpahnya komunikasi dan kian maraknya 
jenis media baru yang muncul akhir-akhir ini yang seakan-akan 
telah menjelma menjadi “kanal krisis” dalam kehidupan. Dengan 
bertambahnya media dan berlimpahnya komunikasi, budaya, ataupun 
perilaku komunikasi masyarakat yang kurang empatik akan dengan 
mudah memasuki ruang publik dan ruang privat. Oleh karena itu, 
ada baiknya bila di sini diketengahkan juga isu krusial mengenai 
keberlimpahan komunikasi dan implikasinya bagi budaya komunikasi di 
ruang publik. Bagaimana kaitannya dengan melimpahnya komunikasi 
yang tidak empatik di ruang publik yang mencerminkan krisis budaya 
komunikasi yang hidup dalam masyarakat. 

E. Era Keberlimpahan Komunikasi
Kini perkembangan dramatis media komunikasi yang sedemikian 
canggih, membuat kita tidak hanya hidup dalam era “revolusi 
komunikasi” sebagaimana yang digambarkan oleh Frederick Williams 
(1982) dalam bukunya The Communications Revolution, tetapi kita 
benar-benar sedang mengarungi apa yang disebut John Keane (1998) 
sebagai era “keberlimpahan komunikasi” (communicative abundance) 
atau “tumpah-ruah komunikasi” (cornucopias of communication).

Menurut Keane (1998), era keberlimpahan komunikasi ditandai 
oleh komunikasi yang melampaui ambang batas. Komunikasi menjadi 
melimpah-ruah, overload, muatan informasi mencapai titik jenuh, 
tidak hanya dalam masyarakat, tetapi juga dalam pikiran atau benak 
kita. Bahasa mengenai kelangkaan (scarcity) telah digantikan oleh citra 
mengenai keberlimpahan (abundance).

Seperti halnya melimpahnya materi telah gagal untuk menciptakan 
apa yang disebut oleh kritikus sosial, Herbert Marcuse (1964), sebagai 
“kesadaran akan kebahagiaan” (happy consciousness), begitu pula 
melimpahnya komunikasi tidak berarti membuat orang serba tahu dan 
tercerahkan. Era keberlimpahan komunikasi justru telah membawa 
kontradiksi-kontradiksi baru dan menciptakan konflik-konflik baru. 
Sebutlah, misalnya, kebingungan dan pertentangan mengenai siapa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



22 Kritik Budaya Komunikasi ...

yang mendapatkan apa, kapan, dan bagaimana benar-benar telah 
menjadi berlipat-ganda. Bahkan media komunikasi berkecepatan tinggi 
(high-density communications media) juga telah melahirkan konflik terus 
menerus mengenai persoalan “kuantitas versus kualitas” dalam perkara 
isi atau pesan komunikasi.

Melimpahnya komunikasi dalam kehidupan tak lain oleh karena 
“ledakan informasi” yang terus-menerus dibawa media ke ruang-ruang 
kehidupan manusia kontemporer. Tak heran kalau kemudian para 
pemikir sosial kontemporer menyebut bahwa budaya dan masyarakat 
mutakhir sebagai “masyarakat jenuh media” (media-saturated society) 
atau “lingkungan jenuh media” (media-saturated environment) atau 
pun “masyarakat yang dipenuhi dengan media/informasi” (media/
information-laden society). Masyarakat mutakhir adalah masyarakat 
yang dilimpahi dan diserbu oleh begitu banyak dan berbagai macam 
informasi berupa gambar, citra, teks, bunyi, tanda, dan pesan-pesan 
visual. Masyarakat mutakhir adalah masyarakat yang dibanjiri informasi 
dan pesan-pesan ideologis, politis dan terutama komersial.

Kenneth J. Gergen (1991), seorang psikolog dan Guru Besar di 
Universitas Swarthmore, penulis buku The Saturated-Self: Dilemmas of 
Identity in Contemporary Life, menggambarkan dengan bagus pergolakan 
identitas masyarakat mutakhir di tengah kepungan nilai-nilai yang 
datang bagai banjir dari segala penjuru. Sebuah dilema masyarakat 
yang sering disebut-sebut sebagai “masyarakat postmodern”.

Dalam pandangan Gergen (1991), postmodernisme adalah salah 
satu pernik hasil kemajuan teknologi yang telah membuat kita jenuh 
dengan suara orang lain. “Kita telah berubah”, demikianlah ujar Gergen 
menyimpulkan esensi kepribadian manusia kontemporer. Lebih dalam 
lagi ia melihat pergeseran kehidupan yang akan manusia arungi, seperti 
terpantul dari ungkapannya berikut ini:

Kita juga mengambil banyak isyarat dari media. Kita telah 
menyaksikan di televisi, bagaimana enaknya bermain cinta, 
dan bagaimana rasanya jika kita berduka. Karenanya, kita pun 
mengetahui bagaimana berbagai hal terjadi sebagai upacara-
upacara ritual dan kemudian mengenyahkan semua itu dari 
kehidupan kita. Kita mulai merasakan bahwa kita tidak 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  23

memiliki pusat yang nyata. Inilah bentuk relasi yang kian dan 
kian sanggup mendefinisikan kita dan menciptakan kepekaan 
kita akan siapa diri kita yang sebenarnya. Identitas kita kini 
tengah terus berubah dan kembali diarahkan, sebagaimana kita 
bergerak mengarungi lautan hubungan yang terus berubah. 
Kita menyadari bahwa apa dan siapapun kita bukanlah 
merupakan hasil dari esensi kepribadian, melainkan bagaimana 
kita dikonstruksikan di dalam masyarakat (Gergen, 1991: 2).

Sesungguhnya yang terpenting dari pernyataan tersebut bahwa 
Gergen justru menyinggung dampak dominan dari kehadiran media 
dalam kehidupan, ternyata ikut berperan penting dalam mengonstruksi 
kepribadian. Bukankah demikianlah kenyataannya? Begitu banyak 
isyarat informasi yang mudah kita peroleh sebagian besar berasal dari 
media. Kini setiap saat informasi baru muncul, silih berganti, dan 
pada berbagai kesempatan masuk menyelinap meresapi kognisi kita. 
Barangkali tak terlalu berlebihan kalau dikatakan bahwa manusia 
kontemporer sedang memasuki fase kehidupan dengan tumpah-ruah 
informasi yang dimediakan secara massal. Hanya saja dalam belantara 
informasi atau semesta tanda yang kita serap dari media itu, kapasitas 
daya kritis yang diperlukan untuk menyaring dan menyeleksi informasi 
atau tanda tidak dengan sendirinya dimiliki oleh setiap individu.3

Kalau kita mencermati pertumbuhan industri media akhir-akhir 
ini tampak betapa media benar-benar telah mendominasi kehidupan 
masyarakat. Kini berbagai jenis media, seperti surat kabar, tabloid, 
majalah, buku, komik, radio, televisi, film, video dan animasi, VCD/ 
DVD, Internet, dan berbagai corak selebaran info belanja semuanya 
sedang mengepung dan berlomba mengisi waktu luang kita. Ini 
ditambah lagi ledakan pemakaian telepon seluler (handphone atau 
HP) yang sudah menjadi “mainan” biasa bagi anak-anak di taman 

3	  Dari kenyataan ini kemudian beberapa ahli merasa berkeyakinan bahwa 
yang terpenting bukan hanya perkara pemantauan media (media watch), 
tetapi juga bagaimana menggalakkan pendidikan melek media (media 
literacy) di kalangan warga agar bisa lebih mampu bersikap kritis terhadap 
kandungan kinerja dan pesan media. Untuk lebih jauh silakan lihat, Silver-
blatt (1995) dan Silverblatt dkk. (2009).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt
https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt
https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt


24 Kritik Budaya Komunikasi ...

kanak-kanak (TK) dalam berkomunikasi dengan teman sepermainan 
mereka sambil berbicara atau ber-sms (short message service) tentang 
boneka Barbie kesukaannya. Sayangnya, di Indonesia ledakan industri 
HP akhir-akhir ini baru lebih banyak menonjolkan sisi gaya hidup 
(lifestyle) pemakainya, ketimbang fungsinya. Bahkan sering kali hanya 
memindahkan kebiasaan masyarakat kita dalam ngerumpi sehingga 
mungkin bisa disejajarkan dengan maraknya “industri gosip” yang 
tumbuh di televisi, atau melalui mailing-lists dan ruang chatting lewat 
internet.

Tak ayal kalau kemajuan teknologi komunikasi yang demikian 
pesat telah berpengaruh besar terhadap perilaku dan budaya kita dalam 
berbicara dan mendengarkan. Kini begitu banyak citra, simbol, gambar, 
dan bunyi yang setiap saat kita lihat dan dengar lewat media massa, 
tetapi rasanya terlalu sedikit ruang dan waktu untuk merenungkan apa 
arti semua itu bagi kehidupan. Tak terhitung pesan-pesan komersial 
yang setiap hari menyelinap masuk ke ruang tamu kita, mencoba 
mendiktekan apa artinya cinta, benci, sukses, gagal, bahagia, sedih, dan 
keindahan, yang bila direnungkan lebih dalam sebenarnya tak banyak 
memberikan makna bagi kehidupan. Untuk menyitir kata-kata Jean 
Baudrillard (1983), “We are in a universe where there is more and more 
information, and less and less meaning.” Kita kini sedang berada dalam 
jagat yang begitu melimpah informasi, tetapi begitu hampa makna.

Dengan media, orang merasa yakin seakan ia telah memiliki 
banyak informasi tentang dunia dan peristiwa di sekitar mereka, 
tetapi pengetahuan itu sebenarnya hanya bersifat permukaan. 
Dengan informasi yang melimpah, orang seakan-akan bisa menjadi 
serba tahu segala hal yang terjadi, tetapi sebenarnya mereka hanya 
mendapat pengetahuan yang dangkal dan terpenggal-penggal. Orang 
mengonsumsi sebanyak-banyaknya informasi apa pun bukan karena 
butuh, tetapi karena memang itulah yang terus menerus dicekokkan 
kepada mereka. Bahkan, jika kini kita mempunyai ruangan dalam otak 
kita untuk menyimpan berita, mungkin ruang itu akan selalu penuh. 
C. John Sommerville (1999), dalam How the News Makes Us Dumb, 
bahkan menggambarkan bagaimana berita telah mengonstruksi sebuah 
“generasi instan”. Menurut Sommerville (1999), “Generasi yang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  25

dibesarkan dengan berita tidak berarti menjadi generasi yang sehat. 
Sebab, jika ada sesuatu yang mereka dapatkan dari berita adalah bahwa 
mereka dapat menjadi serba tahu tanpa harus bekerja keras.” 

Munculnya kondisi psikologis berupa ketidaksadaran massa 
disebabkan tumpah ruah pesan media juga bisa dijelaskan dengan 
memahami fenomena yang dalam kajian media sering disebut sebagai 
“narkotisasi” (narcotization).4 Narkotisasi adalah istilah yang digunakan 
untuk menggambarkan efek negatif atau disfungsi dari media massa. 
Masyarakat jenuh media ternyata telah menyebabkan terjadi proses 
narkotisasi media dalam masyarakat, yaitu sebuah masyarakat yang 
sedang kecanduan media.

Masyarakat jenuh media adalah masyarakat yang setiap hari 
dihibur oleh bujuk rayu iklan. Melalui media, terutama radio dan 
televisi, tayangan hiburan dan iklan benar-benar sedang menggoda 
pemirsa, mengingat kehadirannya yang langsung ke ruang keluarga 

4	  Istilah narkotisasi ini sebenarnya berasal dari P. F. Lazarsfeld & R. K. 
Merton (1948), dalam esainya, Mass communication, popular taste 
and organized social action, mereka menggunakan istilah “narcotizing 
dysfunction” untuk menyebut konsekuensi sosial dari media massa yang 
sering diabaikan. Media massa mereka pandang sebagai penyebab apatisme 
politik dan kelesuan massa. Media massa dipandang telah menyebabkan 
berkurangnya aktivitas atau semacam keadaan “mabuk” (stupor) yang di-
alami khalayak. Lazarsfeld dan Merton melihat bahwa meningkatnya pro-
porsi penggunaan waktu yang dicurahkan oleh orang Amerika saat mereka 
membuat tulisan tersebut terhadap media, alih-alih akan memberdayakan, 
malah banjir informasi itu telah membius mereka ke dalam apatisme mas-
sa. Media massa dianggap sangat efektif untuk membuat orang kecanduan, 
karena media massa telah menjadi “narkotika sosial” yang paling efisien 
dan paling lumrah diterima. Informasi media pun mempunyai efek tak 
ubahnya seperti efek obat bius atau narkotika. Pada gilirannya orang-orang 
menjadi kurang tercerahkan dan berkurang pula minat mereka untuk 
terlibat dengan hal-hal yang bersifat aktual. Dalam kata-kata Lazarsfeld & 
Merton (1948), “Increasing dosages of mass communications may be 
inadvertently transforming the energies of men from active participation 
into passive knowledge.” (Meningkatnya dosis komunikasi massa dengan 
kurang hati-hati bisa saja mengubah energi manusia dari partisipasi aktif 
menjadi pengetahuan pasif ).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



26 Kritik Budaya Komunikasi ...

kita. Dalam kehidupan sehari-hari, rasanya nyaris mustahil kita terbebas 
dari kepungan iklan. Pesan-pesan komersial setiap saat menyapa, 
membujuk, menggoda, dan bahkan memaksa kita untuk terus tergiur 
dengan janji-janji dan mimpi-mimpi dalam masyarakat komoditas. 
Setiap hari radio dan televisi membawa ratusan, bahkan mungkin 
ribuan iklan atau pesan-pesan komersial ke dalam rumah tangga kita. 
Dari gosip remeh-temeh kehidupan artis hingga legenda kehidupan 
Sang Proklamator, sekaliber Bung Hatta, yang hidupnya sederhana. 
Dari sabun mandi, pelembab kulit, sampo, pemutih kulit, dan pewarna 
kuku, hingga kondom dan obat kuat. Dari “Industri Gosip” hingga 
“Industri Nasihat”, dan bahkan “Industri Syahwat”.

Lebih dari itu, iklan sesungguhnya tidak hanya menjual barang, 
tetapi juga menawarkan nilai, yakni nilai masyarakat konsumen. 
Nilai dan gaya hidup yang ditanamkannya adalah agar kita selalu 
memuja kebaruan dan mengenyahkan yang lama. Kita selalu dipaksa 
untuk mengganti apa saja yang kita pakai/miliki dengan sesuatu yang 
serba-baru sehingga kita tidak pernah bosan berbelanja dan terus 
mengonsumsi. Iklan menawarkan gaya hidup hedonis dan ideologi 
materialisme yang memuja penampilan dan pemilikan benda-benda. 
Jadilah kita terpenjara dalam budaya konsumtif yang tak jarang 
membuat kita kehilangan rasa dan sikap empatik terhadap orang orang 
kecil di sekitar kita yang hidupnya serba-kekurangan.

Mungkin benar kata sejumlah kritikus budaya, bahwa sekarang 
adalah era the end of silence, era akhir kesunyian, manakala hingar 
bingar industri budaya massa berupa hiburan massa telah menyerap 
individu-individu menjadi massa yang anonim, individu yang 
kehilangan jati dirinya. Manusia massa cenderung memiliki kapasitas 
pengetahuan dan semangat yang cenderung mediocre, yakni sedang 
sedang saja, biasa-biasa saja, atau pas-pasan. Manusia massa cenderung 
mudah kehilangan kemampuan untuk berpikir secara mandiri sehingga 
begitu mudah disentuh emosinya oleh para perekayasa industri hiburan 
massa. Oleh karena itulah mereka mudah diombang-ambing, untuk 
tidak mengatakan bahkan mungkin dikelabui, oleh siapapun yang 
ingin memanfaat sentimen dan emosi massa untuk kepentingan bisnis bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi  27

atau politik. Apalagi bila ideologi berhasil bermain di balik itu maka 
tuntaslah proses manipulasi terhadap kesadaran massa itu.

Sesungguhnya, jauh sebelum ilmuwan komunikasi berbicara 
tentang revolusi komunikasi, dalam bukunya yang sudah menjadi 
klasik, On Liberty, John Stuart Mill (1859) telah mengingatkan, “Bahwa 
dewasa ini individu-individu lenyap dalam massa.” (Mill, 1974/1996). 
Dalam politik, demikian menurut Mill, merupakan hal yang biasa 
mengatakan bahwa pendapat umum menguasai dunia. Kekuasaan yang 
pantas menyandang nama itu adalah kekuasaan massa dan kekuasaan 
yang membuat dirinya menjadi alat untuk kecenderungan dan naluri 
massa. Dalam pandangan Mill, pemikiran massa dibentuk oleh orang-
orang yang sangat seragam dengan orang-orang yang menyapa mereka 
atau yang berbicara atas nama mereka, secara mendadak melalui surat 
kabar.

Uraian sepintas mengenai keberlimpahan komunikasi dan 
implikasinya bagi masyarakat semakin menunjukkan bahwa akselerasi 
kemajuan dunia komunikasi dan teknologi informasi dalam beberapa 
hal ternyata belum dengan sendirinya membuat komunikasi menjadi 
semakin efektif dan membuat kita terhindar dari budaya komunikasi 
yang tidak empatik di ruang publik. Bahkan, bukti-bukti seperti 
disajikan bab demi bab dalam buku ini menunjukkan bahwa revolusi 
komunikasi justru membuat manusia semakin mudah terjebak (atau 
juga dijebak) dalam kekerasan komunikasi. Oleh karena itu, yang kita 
butuhkan adalah kritik budaya komunikasi itu sendiri.

E. Tentang Buku Ini
Buku ini dibagi menjadi empat bagian yang masing-masing bagian 
berupaya menunjukkan berbagai krisis budaya komunikasi yang 
berlangsung dalam ruang publik, sekaligus juga menjadi sinyal mulai 
sirnanya kemampuan kita sebagai bangsa dalam berkomunikasi secara 
empatik. 

Bagian Pertama, membahas persoalan krisis budaya dalam 
ruang publik. Bagaimana wajah industri berita pasca Orde Baru, 
bagaimana media massa berperan dalam masyarakat postmodern, dan 
bagaimana mediatisasi krisis di ruang publik yang sudah menjadi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



28 Kritik Budaya Komunikasi ...

semacam tontonan krisis merupakan fokus pembahasan bagian ini. 
Krisis budaya media menjadi gambaran dari krisis umum budaya 
dalam ruang publik. Bagian ini mengetengahkan gagasan “jurnalisme 
hijau” dan “jurnalisme untuk kaum miskin” berhadapan dengan krisis 
lingkungan, kemiskinan, pengangguran, dan budaya masyarakat, serta 
struktur kekuasaan yang belum sepenuhnya siap menghadapi berbagai 
krisis lokal, nasional dan global yang terjadi. Bagian ini ditutup dengan 
kritik terhadap budaya korupsi dengan memfokuskan pada potensi 
media sosial baru, Facebook. Tak disangsikan, penggunaan media 
sosial seperti Facebook yang lagi trendi ternyata telah ikut mendukung 
gaya hidup sebagian kalangan masyarakat Indonesia, yang hidupnya 
berpuak-puak, berkelompok-kelompok, dan dalam ikatan pertemanan. 
Dengan Facebook, jaringan komunitas virtual tumbuh dan menyebar 
dan untuk tingkat tertentu terbukti menjadi cukup efektif dalam 
menggalang dukungan dan simpati mengenai suatu isu yang hangat 
dan kontroversial. Bab yang diangkat dari penelitian penulis ini 
melihat bagaimana Facebook digunakan sebagai alat komunikasi 
politik di antara berbagai kelompok dalam masyarakat sipil dalam 
gerakan anti-korupsi di Indonesia. Tak ketinggalan, fenomena model 
jurnalisme baru, WikiLeaks. Bagian ini ditutup dengan ajakan untuk 
mengarahkan orientasi praktik reportase yang berpusat pada diri 
orang (the person-centered reporting) ke reportase yang berpusat pada 
peristiwa (the event-centered reporting). Bab ini menunjukkan kuatnya 
kecenderungan pemberitaan yang berpusat pada pribadi atau orang 
di antaranya disebabkan oleh sejumlah faktor, seperti kecenderungan 
media dan jurnalis untuk melakukan personalisasi, emosionalisasi, 
dramatisasi, dan sensasionalisasi terhadap narasumber dan peristiwa, 
dengan tujuan menarik perhatian khalayaknya.

Bagian Kedua, membahas fenomena budaya kekerasan dalam 
masyarakat yang telah menjelma menjadi media kekerasan dalam ruang 
publik. Media dilihat memiliki kekuatan tertentu sebagai saluran aneka 
corak kekerasan budaya dan budaya kekerasan yang terjadi. Pada bagian 
ini fokus pembahasan dicurahkan pada isu munculnya gejala teater 
nekrofilia, terorisme, dan propaganda yang tak jarang memanfaatkan 
media untuk publikasi dan sepak terjang mereka biasanya tercermin 
begitu telanjang di media. Bagian ini juga mengangkat beberapa sebab 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi  29

akar kekerasan dan menyoroti beberapa corak baru kekerasan yang 
telah menjadi komoditas hiburan. Kekerasan di televisi dilihat sebagai 
paket tontonan yang sengaja dikemas dalam bingkai ‘infotainment’ 
(Kellner, 2003). Dalam budaya media seperti itu, mampukah kekuatan 
‘mediakrasi’ menjadi teknologi demokrasi atau malah teknologi 
dominasi? Ini menjadi pembuka bagian ini.

Bagian Ketiga, menyoroti budaya televisi dan fenomena 
meruyaknya budaya hedonis dalam ruang publik yang diperparah oleh 
kekisruhan hedonisasi gaya hidup via televisi. Bab-bab pada bagian 
ini membahas fenomena munculnya televisi hedonis, komodifikasi 
budaya di televisi, dan mengangkat isu-isu seperti krisis demokrasi, 
krisis kultural, dan krisis spiritual yang berlangsung oleh karena belum 
berfungsinya televisi sebagai bagian dari “demokrasi elektronik”. Bagian 
ini ditutup dengan melihat apa yang dalam kajian media sering disebut 
sebagai panik media yang sedikit-banyak menggambarkan krisis yang 
terjadi dalam dunia tontonan itu sendiri. Kritik diarahkan agar muncul 
spirit kebersamaan di hati warga bangsa ini.

Bagian Keempat, membahas isu mutakhir perang budaya citra 
yang sedang berlangsung di ruang publik. Pada bagian terakhir ini 
isu-isu yang dikupas adalah perbincangan di seputar citra perempuan, 
media anak, dan bangkitnya gaya hidup baru alternatif, yang muncul di 
tengah kancah perang media. Bagaimana media mengonstruksi budaya 
citra di ruang publik dan bagaimana ia beroperasi dalam merembesi 
kesadaran kita juga diketengahkan di sini. Bagian ini ditutup dengan 
perbincangan tentang gaya hidup alternatif dari generasi baru yang 
tumbuh dalam ‘masyarakat jaringan’ dan bangkitnya kesadaran 
‘generasi hijau’ yang mulai tampil sebagai gerakan yang menjanjikan 
bagi kehidupan dan lingkungan hidup yang lebih baik di masa datang.

Buku ini ditutup dengan sebuah refleksi kritis untuk mengajak 
kita merenungkan mengenai potensi dan tantangan budaya bagi 
generasi mendatang. Pemikiran budaya kritis semakin dibutuhkan 
untuk membongkar persoalan-persoalan krusial yang dihadapi dan 
bagaimana merancang skenario ke depan. Di sinilah inti yang menjadi 
fokus perhatian dan keprihatinan yang hendak disuarakan lewat buku 
ini. Apa yang diketengahkan secara singkat dalam buku ini hanya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



30 Kritik Budaya Komunikasi ...

beberapa krisis budaya komunikasi yang sering kita temui dalam 
kehidupan sehari-hari yang menunjukkan mulai sirnanya kapasitas kita 
dalam berkomunikasi secara empatik.

Sederet kasus masih bisa dibentangkan dan tentu saja sebagai 
contoh masih bisa diperdebatkan dan dikaji secara kritis: Apakah 
tindakan komunikasi yang selama ini kita lakukan sudah lebih empatik? 
Apakah kita sudah mulai berupaya mengurangi kebiasaan atau budaya 
komunikasi yang tidak empatik? Apakah kita sudah mulai membangun 
komunikasi tanpa kekerasan, komunikasi yang dilandasi kepedulian 
yang mendalam terhadap sesama, tanpa memandang latar belakang 
ekonomi, pendidikan, budaya, etnis, agama, atau bangsa yang menjadi 
landasan komunikasi empatik dalam masyarakat multikultur? Dalam 
keyakinan penulis, di tengah krisis budaya dalam ruang kebangsaan 
yang terjadi, kemampuan komunikasi empatiklah yang mungkin bisa 
mengubah wajah budaya komunikasi kita di masa depan. Komunikasi 
empatik mampu membuat kita hidup dalam suasana keprihatinan dan 
kepedulian untuk menghadapi wacana kekerasan dan kekerasan wacana 
yang masih menghiasi budaya komunikasi di dunia di mana kita hidup.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



31

“Ekologi dan spiritualitas pada hakikatnya saling terkait, 
karena kesadaran ekologis yang mendalam, pada akhirnya, 
adalah kesadaran spiritual.”

(Fritjof Capra)

Penulis buku ini dilahirkan di sebuah pulau kecil yang begitu akrab 
dengan ceria laut. Sebuah pulau pertambangan yang tampak murung. 
Setelah kandungan perut buminya digali selama berabad-abad untuk 
memenuhi hasrat pembangunan. Kampung kami dibelah oleh sungai 
cukup besar yang menjadi sumber penghidupan nelayan setempat. 
Sewaktu kecil dengan decak kagum kami sering memandang tiang-
tiang jembatan yang terlihat gagah tak jauh dari rumah kami. Irama 
arus pasang-surut dan kejernihan airnya mengisi kenangan masa 
kanak-kanak. Satu sampai tiga bulan setiap tahun airnya payau atau 
sedikit asin dan selebihnya tawar. Hampir setiap pergantian musim, 
sore menyambut petang, kami sering berlomba menghitung ratusan 
bahkan terkadang mungkin ribuan kalong (kelelawar besar) pemakan 
buah atau burung bangau sedang bermigrasi di atas langit kampung 
kami. Kadang-kadang hiburan masa kecil itu terjadi setelah hujan 
sehingga kilauan pelangi menambah keindahan langit masa kecil kami.

BAB II
“Jurnalisme Hijau” dan 

Krisis Lingkungan Hidup

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...32

Musim kemarau selalu dinanti, karena ketika itu air sungai asin 
dan jernih. Berarti musim memancing ikan dan menjala udang galah 
pun tiba. Memperoleh 3 atau 4 ekor udang galah sekepalan tangan 
sudah cukup buat sekali makan sekeluarga. Dulu, kakek sering bilang, 
rajin-rajinlah makan udang agar pintar seperti orang Jepang. Kami 
mengiyakan. Maklum, masa remaja kakek, masa pendudukan Jepang. 
Biasanya sebelum atau setelah sekolah madrasah siang kami mandi di 
sungai, sembari bercanda layaknya anak-anak kecil seusia kami. Dalam 
usia kurang dari 7 tahun kami sudah mahir berenang dan tidak gentar 
dengan arus sungai. Sambil menyelam biasanya sesekali di antara kami 
ada yang meneguk air sungai, tanpa khawatir akan sakit perut.

Selepas SMA, pada akhir 1980-an, saya meninggalkan orang 
tua dan kampung halaman paling indah dalam kenangan, mengadu 
penghidupan mulai dari Bandung, Padang, Bandung, Jakarta, dan 
kemudian ke Bandung lagi. 30 tahun lebih dalam perantauan dan 
sewaktu mudik menyaksikan pemandangan yang sama sekali berbeda. 
Banyak hal sudah berubah di kampung kini. Sungai yang dulu jernih 
warnanya mulai pekat, seperti susu coklat, minuman pagi sebagian 
anak-anak. Salah seorang adik dengan suara jengkel tetapi tak berdaya 
bercerita bahwa pernah terjadi beberapa hari mereka menyaksikan 
ikan-ikan besar dan kecil mati dibawa arus akibat kena limbah dari 
hulu sungai. Sejak akhir 1990-an memang di daerah ini berdiri 
beberapa pabrik CPO (crude palm oil). Hutan hijau disulap menjadi 
perkebunan sawit dengan tanaman yang serba rapi dan seragam, sedikit 
banyak memang menjanjikan lapangan pekerjaan, tetapi pada saat yang 
sama juga menimbulkan masalah lingkungan. Aroma bau tak sedap 
akibat limbah yang dibawa angin sudah biasa memasuki rumah dan 
seakan menjadi santapan harian penduduk dan kadang-kadang bahkan 
menjangkau kampung-kampung yang jaraknya jauh dari pabrik.

Apakah pernah diberitahukan kepada pemangku kepentingan 
setempat atau pernah menulis surat ke koran lokal tentang adanya 
pencemaran seperti ini? Demikian saya bertanya kepada sebagian 
penduduk kampung. Kata mereka pernah, tetapi tidak banyak langkah 
yang pernah dilakukan. Dulu, kata mereka, orang kampung masih 
biasa mencuci pakaian di sungai, tetapi kini mereka tidak berani, karena 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 3333

airnya sudah tidak seperti dulu lagi dan buaya sudah mulai masuk ke 
sungai terdekat tersebut.

“Tragedi” yang menimpa sungai kampung kami, kalau boleh 
dibilang begitu, hanyalah salah satu contoh kecil tragedi-demi tragedi 
lingkungan yang kita rasakan dan saksikan juga sering terjadi di 
sejumlah daerah di Indonesia. Rupanya lingkungan masa kecil kita dan 
masa kecil anak-anak kita sudah jauh berubah dan mengalami degradasi 
lingkungan yang patut kita khawatirkan. Persoalan lingkungan adalah 
persoalan kita semua, persoalan umat manusia. 

A. Akar Krisis Lingkungan
Setiap ada bencana di negeri ini sejumlah radio dan televisi 
mengingatkan kita dengan untaian lirik lagu Ebiet G. Ade, “Berita 
Kepada Kawan”, bertutur lirih, “Barangkali di sana ada jawabnya 
mengapa di tanahku terjadi bencana/mungkin Tuhan mulai bosan 
melihat tingkah kita/yang selalu salah dan bangga dengan dosa-dosa/
atau alam mulai enggan bersahabat dengan kita/coba kita bertanya pada 
rumput yang bergoyang…” Tentu saja tak akan selesai, kalau hanya 
bertanya pada rumput yang bergoyang. Namun paling tidak, lagu 
seperti ini mengajak kita merenung lebih dalam tentang berbagai krisis 
lingkungan yang terjadi dan akibatnya bagi manusia.

Kelangsungan hidup manusia dan planet bumi sudah lama menjadi 
keprihatinan manusia sedunia. Dalam “Global Forum on Ecology and 
Poverty”, di Dhaka, 22–24 Juli 1993, Program Lingkungan Perserikatan 
Bangsa-Bangsa (PBB) menyatakan bahwa dunia kita sedang berada di 
jurang kehancuran lantaran ulah manusia. Para pakar, ilmuwan, dan 
aktivis lingkungan berbicara lantang tentang krisis lingkungan yang 
serius, sumber alam yang dijarah kelewat batas, dan pembabatan hutan 
tanpa kendali, serta pembantaian jenis binatang tertentu yang terancam 
punah. Hari-hari khusus ditetapkan dan dirayakan agar dalam benak 
umat manusia selalu muncul kesadaran dan kecintaan akan lingkungan 
hidup.

Indonesia tak mau ketinggalan. Konferensi Tingkat Tinggi 
(KTT) “Climate Change” telah digelar di Pulau Dewata pada 3–14 
Desember 2007. Berbagai agenda dibahas, dari publikasi media massa, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...34

tersirat adanya isu-isu sensitif yang begitu alot, tetapi tidak sedikit pula 
kesepakatan telah dicapai. Saat itu, berkumpul sekitar 9.575 orang dari 
185 negara dan 331 lembaga swadaya masyarakat (LSM) lokal dan 
internasional, untuk menghadiri acara Konvensi Kerangka Kerja PBB 
tentang Perubahan Iklim (United Nations Framework Convention on 
Climate Change 2007) (UNFCCC 2007).

Penyelenggaraan Konferensi Para Pihak Ke-13 dalam UNFCCC 
2007 di Nusa Dua, Bali, menelan biaya sebesar Rp115 miliar dari 
APBN 2007. Konferensi dengan biaya sebesar itu dimaksudkan sebagai 
wujud perhatian pemerintah dan rakyat Indonesia terhadap masalah 
lingkungan hidup, terutama perubahan iklim (climate change) yang 
menyebabkan pemanasan global (global warming).

Pemerintah, sebagaimana disampaikan oleh Presiden Susilo 
Bambang Yudhoyono saat itu, menyampaikan Pidato Kenegaraan dan 
Keterangan Pemerintah Atas RAPBN 2008 beserta Nota Keuangannya 
dalam rapat paripurna DRP RI (16 Agustus 2007), berharap dari ajang 
konferensi global di Bali ini (UNFCCC 2007) akan melahirkan suatu 
gagasan baru pasca-Protokol Kyoto yang lebih adil dan dapat diterima 
oleh semua pihak. 

Sebagaimana dilaporkan Intergovernmental Panel on Climate 
Change (IPCC), iklim Bumi telah berubah seperti yang disampaikan 
secara resmi pada KTT Bumi di Rio de Janeiro, Brasil (1992), hingga 
diadopsinya Konvensi Perubahan Iklim Perserikatan Bangsa Bangsa 
(United Nations Framework Convention on Climate Change), dan 
Indonesia telah meratifikasi konvensi tersebut melalui Undang Undang 
No. 6/1994.

Kita, barangkali kurang menyadarinya, bahwa Indonesia 
merupakan tiga negara di dunia (bersama Amerika Serikat dan Cina) 
sebagai negara pembuang emisi gas rumah kaca terbesar. Efek rumah 
kaca (green house effect) menyebabkan terjadinya perubahan iklim 
atau pemanasan global yang mengancam kelangsungan hidup umat 
manusia di muka bumi ini.5 Penyebab semua itu adalah carbon 

5	  Istilah efek rumah kaca (green house effect) diambil dari cara tanam 
yang digunakan para petani di daerah iklim sedang (negara yang memiliki 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 3535

dioksida, metan, nitrous oksida, hydrofluorocarbons, perfluorocarbon, 
dan sulphur hexafluoride. Selain itu, juga disebabkan oleh perusakan 
hutan tropis (seperti penebangan ilegal/illegal logging) yang sekian 
lama sering terjadi di Indonesia. 

IPCC didirikan untuk mengevaluasi risiko perubahan iklim akibat 
aktivitas umat manusia, dengan melakukan penelitian terhadap semua 
aspek berdasarkan pada literatur teknis/ ilmiah yang telah terjadi dan 
dipublikasikan.6 Semua anggota World Meteorological Organization 
(WMO) dan United Nations Environment Programme (UNEP) 
menjadi anggota panel IPCC ini. Panel IPCC pernah menyimpulkan 
bahwa “sebagian besar peningkatan temperatur rata-rata global 
sejak pertengahan abad ke-20 kemungkinan besar disebabkan oleh 
meningkatnya konsentrasi emisi gas rumah kaca akibat aktivitas (ulah) 
manusia”.

Penekanan pada ulah manusia terhadap alam yang berakibat 
pada krisis lingkungan seperti telah menjadi lagu lama. Persoalannya, 
mengapa masih terus terjadi dan terus dilakukan? Bagi para pemikir 
atau filsuf, masalah krisis lingkungan dipandang berkaitan erat dengan 
persoalan makna hidup yang amat dalam dari eksistensi manusia. 
Karena ia terkait erat dengan masa depan dan kelangsungan hidup 
manusia itu sendiri. Itulah sebabnya pula ia memperoleh perhatian 

empat musim). Para petani biasa menanam sayuran atau bunga di dalam 
“rumah kaca” untuk menjaga suhu ruangan tetap hangat. Mengapa meng-
gunakan kaca atau bahan yang bening? Hal ini disebabkan sifat materinya 
yang dapat tertembus cahaya sinar Matahari. Dari sinar yang menembus 
materi kaca tersebut akan dipantulkan kembali oleh benda atau permu-
kaan dalam “rumah kaca”, ketika dipantulkan sinar itu berubah menjadi 
energi panas berupa sinar inframerah. Selanjutnya, energi panas tersebut 
terperangkap dalam “rumah kaca”. Demikian pula halnya salah satu fungsi 
atmosfer Bumi kita seperti “rumah kaca” tersebut. Gambaran tentang “efek 
rumah kaca” yang digunakan oleh para petani tersebut yang kini terjadi 
pada pemanasan global (global warming) saat ini.

6	  Pada 12 Oktober 2007, IPCC terpilih sebagai pemenang Nobel Perda-
maian bersama dengan mantan Wakil Presiden Amerika Serikat, Al Gore, 
untuk usaha mereka dalam membangun dan menyebarluaskan penge-
tahuan mengenai perubahan iklim (climate change) yang disebabkan 
oleh ulah manusia serta dalam merintis langkah yang diperlukan untuk 
melawan perubahan tersebut.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...36

agama-agama dan kaum agama. Salah seorang pemikir Muslim 
terkemuka, Seyyed Hossein Nasr, misalnya, telah menguraikan apa 
yang disebutnya sebagai akar intelektual dan metafisis dari krisis 
lingkungan hidup.7 Nasr (1967) melihat bahwa krisis lingkungan itu 
sesungguhnya adalah gambaran dari krisis spiritual umat manusia. Nasr 
(1983) menawarkan visi perenialisme dan menyerukan agar prinsip-
prinsip kearifan tradisional dihidupkan kembali ke dalam segala bidang 
kehidupan masyarakat modern, teristimewa di bidang sains.

Dalam pandangan filsuf dan intelektual Muslim tersebut, 
“Bentuk-bentuk alam merupakan ‘drama puitik’ tak terhingga kayanya, 
yang menyembunyikan berbagai Kualitas Ilahiyah tetapi pada saat yang 
sama juga menyibakkan kualitas-kualitas itu bagi mereka yang mata 
batinnya belum dibutakan oleh ego yang sombong dan kecenderungan-
kecenderungan sentripetal jiwa yang penuh nafsu.” (Nasr, 1990).

Nasr juga mengingatkan pentingnya bagi kita untuk menyadari 
bahwa, oleh karena krisis lingkungan bersifat global maka ia juga 
membutuhkan perhatian yang global sifatnya. Kita dituntut mampu 
menghadirkan tradisi intelektual dan etika agama yang kaya untuk 
mengatasi masalah ini. Kita misalnya bisa belajar dari tradisi seperti 
Islam bahwa di dalam ajaran agama ini terkandung kearifan mengenai 
alam yang dapat sangat bermakna bagi mereka yang sedang berusaha 
merumuskan teologi tentang alam.

Nasr tentu saja tidak sendirian. Sebutlah, misalnya, Arne Naess 
(1989), seorang filsuf Norwegia yang memperkenalkan konsep deep 
ecology, ekologi dalam. Frase deep ecology digunakan untuk melukiskan 
kesadaran ekologis terdalam. Deep ecology adalah fondasi dari sebuah 
cabang filsafat yang dikenal sebagai ecophilosophy. Arne Naess lebih 
suka menggunakan istilah ecosophy. Fritjof Capra mendefinisikan deep 
ecology dengan mengontraskannya dengan shallow ecology”. Kalau 
shallow ecology bersifat anthroposentris, atau berpusat pada manusia. Ia 
memandang manusia sebagai di atas atau di luar alam, sebagai sumber 
semua nilai, dan alam bersifat instrumental. Maka, deep ecology tidak 

7	  Pemikiran yang merupakan kuliah-kuliahnya di Universitas Chicago pada 
1966 ini setahun kemudian dibukukan dalam Nasr, S. H. (1967). Man 
and nature: The spiritual crisis of modern man. Unwin. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 3737

memisahkan manusia dari lingkungan alam. Ia melihat dunia bukan 
sebagai kumpulan objek objek yang terisolasi melainkan sebagai suatu 
jaringan fenomena yang secara fundamental saling terhubung dan 
saling bergantung. Deep ecology mengakui nilai intrinsik dari semua 
makhluk hidup dan memandang manusia hanyalah satu bagian dalam 
jaring kehidupan (dalam Barry, 1994).

Dalam pandangan ini, antara ekologi dan spiritualitas terkait 
secara fundamental, oleh karena itu seperti yang dikatakan Capra, 
kesadaran ekologi dalam (deep ecological awareness), sesungguhnya 
adalah kesadaran spiritual (spiritual awareness). Jadi, krisis lingkungan 
mencerminkan krisis spiritual manusia itu sendiri. Pandangan filosofis 
kadang-kadang terlalu mewah untuk menjelaskan kebiasaan kebiasaan 
atau pola tingkah laku kita sehari-hari yang telah membudaya, yang 
sedikit banyak berkontribusi terhadap semakin buruknya kualitas 
lingkungan tempat kita hidup. 

Mendalami penyebab akar krisis lingkungan sebagai krisis spiritual 
akan membuat kita lebih peka terhadap perubahan-perubahan 
lingkungan yang terjadi sebagai akibat ulah dan kebiasaan manusia. 
Apalagi diakui bahwa kerusakan ekologis telah menyebabkan 
kemiskinan di Indonesia. Pemiskinan itu terjadi karena eksploitasi 
sumber daya alam secara berlebihan.

Duta Besar PBB untuk Millenium Development Goals (MDGs) 
Asia Pasifik, Erna Witoelar menyatakan perusakan lingkungan 
menyebabkan masyarakat semakin miskin karena rusaknya sumber 
daya potensial. Angka kemiskinan akan terus naik seiring dengan 
kerusakan lingkungan. Berdasarkan hasil evaluasi program MDGs 
di Asia Pasifik, pada 2006 Indonesia dinilai mengalami penurunan 
pencapaian target MDGs. Penyebab utamanya adalah bencana alam 
akibat kerusakan ekologis dan konflik politik. Mundurnya pencapaian 
pembangunan itu, menyebabkan masyarakat semakin miskin, akses 
pada sarana pendidikan dan kesehatan minim, dan lingkungan yang 
semakin rusak.

Lebih dari itu, pemandangan umum yang sering terlihat di 
kalangan masyarakat kita adalah hidupnya kebiasaan-kebiasaan 
buruk yang secara langsung ataupun tidak langsung berakibat pada 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...38

lingkungan alam. Kebiasaan membuang sampah sembarangan adalah 
salah satu ciri umum masyarakat Indonesia. Mas Tom (panggilan akrab 
tokoh pendidikan, Utomo Dananjaya) pernah bercerita kepada saya 
bahwa Cak Nur (panggilan akrab cendekiawan Muslim, Nurcholish 
Madjid) pernah menegur dengan keras seorang pengendara mobil yang 
membuang kulit pisang lewat kaca pintu mobilnya. “Cobalah beri 
contoh yang baik kepada masyarakat. Anda kan orang terdidik!” Kira 
kira begitulah Mas Tom menirukan ucapan Cak Nur yang menegur 
pengendara tersebut. Kita sering sekali melihat orang membuang 
sampah seenaknya dari kendaraan. Kita tidak tahu apakah mereka 
memang tidak punya perasaan, atau tahu karena akan ada lapis 
masyarakat bawah yang akan menyapu atau memungutnya. Tidak sulit 
menemukan orang yang jauh lebih mementingkan pengharum mobil 
ketimbang menyediakan tempat sampah seharga Rp10.000 di dalam 
kendaraannya sehingga ketika yang bersangkutan dan anak-anaknya 
makan di kendaraan, sampahnya pun dibuang seenaknya. Kita tahu 
betapa sulit menanamkan budaya membuang sampah kepada anak 
kita, karena setiap hari mereka menyaksikan di luar rumah hal-hal yang 
bertentangan dengan yang kita ajarkan. Bagaimana jadinya bila kita 
memang tidak pernah memberi contoh? Budaya membuang sampah 
yang buruk ini mendominasi semua lapis masyarakat, atas dan bawah, 
terdidik atau tidak, spiritualis atau sekuler. Inilah ciri umum masyarakat 
Indonesia paling menonjol setelah 65 tahun kita merdeka. Merdeka 
membuang sampah!

Memang, masyarakat kita adalah masyarakat yang paling cuek 
untuk urusan sampah. Tetapi anehnya kita belum pernah mendengar 
ada kampanye politik yang membawa isu penanganan sampah sebagai 
agenda penting. Saya sering mendengar ucapan, “Itu kan hanya 
sampah!” Saksikan pula setelah pasar kaget dan pasar tradisional 
ditutup, kita akan menemukan pemandangan sampah di mana-mana, 
begitu pun setelah sebuah acara atau upacara digelar di tempat-tempat 
publik.

Sangat disayangkan, masyarakat kita—khususnya kalangan 
menengah ke atasnya—yang selalu terobsesi dengan penampilan paling 
keren, dengan mobil mentereng dan rumah mewah, tetapi belum 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 3939

berhasil membangun masyarakat sipil yang bisa membuang sampah 
pada tempatnya dan membentuk pemerintah yang bervisi lingkungan 
hidup. Tak heran kalau masyarakat masih lebih peduli membeli pesawat 
televisi atau telepon seluler seharga jutaan ketimbang menyisihkan 
uang untuk membeli tempat sampah seharga sepuluh ribuan, karena 
bagi mereka, “Itu kan hanya sampah!”.

Tak heran kalau sampah ada di mana-mana, dan meluapnya 
air saat hujan sehingga banjir, sebagian juga disebabkan sampah. 
Bahkan, lambatnya pembangunan kanal di Jakarta, sedikit banyak juga 
disebabkan kerja mengeluarkan timbunan sampah dari aliran sungai, 
sementara penyebab sampah berserak dan dibuang semena-mena tidak 
pernah dipersoalkan. Tak heran kalau dilihat dari udara, akan terbayang 
bahwa Indonesia sudah mulai menjelma menjadi “tong sampah raksasa” 
yang menampung segala hal, mulai dari produk bekas, barang bekas, 
dan plastik bekas.

Tentu saja masih banyak faktor penyebab krisis lingkungan yang 
semakin memprihatinkan. Tak heran kalau ancaman krisis lingkungan 
hadir dalam berbagai wajah, mulai dari yang sangat kasat mata hingga 
yang sangat halus sehingga tak disadari telah menjadi bagian hidup 
sehari-hari. Bencana kekeringan musim kemarau di beberapa wilayah, 
pengikisan pantai, penyusutan lahan produktif, pembabatan hutan 
secara tidak bertanggung jawab, kebakaran hutan, amukan badai, 
kelaparan, dan kemiskinan menjadi mimpi buruk di tengah utopia 
kemajuan. Ancaman pencemaran lingkungan (air, tanah, udara), limbah 
beracun, logam beracun (timbel, merkuri, dll) makanan dan minuman 
dengan zat kimia yang mengancam kesehatan fisik dan mental, hujan 
asam, pencemaran emisi kendaraan, atau bencana bencana bahan kimia 
menyadarkan kita bahwa masa depan yang sehat masih diselimuti 
kabut pekat.

Sedemikian rumitnya persoalan yang dihadapi saat dan 
pascabencana, menunjukkan bahwa kita kurang siap dan gagap 
menghadapi sejumlah bencana yang mengejutkan kita. Ketika setiap 
orang dituntut untuk meringankan beban yang dipikul oleh para 
korban bencana, kita masih berlomba dan dengan bangga mengkapling 
wilayah bencana dan menancapkan bendera partai. Ketika bau sampah 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...40

sudah menjadi aroma seperti yang beberapa kali terjadi di kota Bandung, 
tetapi kita masih bangga memasang spanduk dan menancapkan bendera 
partai di seputar tumpukan sampah.

Nyaris tak banyak yang menyadari bahwa persoalan lingkungan 
bukanlah persoalan satu partai, organisasi, atau golongan. Persoalan 
penanganan sampah adalah persoalan penyadaran publik akan budaya 
merawat lingkungan, penyadaran produsen untuk menghasilkan 
produk ramah lingkungan, dan yang terpenting penyadaran pemerintah 
dan legislatif akan tanggung jawab mereka sebagai pejabat publik yang 
semestinya menciptakan kebijakan-kebijakan pem bangunan yang 
sehat dan ramah lingkungan.

Krusialnya masalah bencana alam dan isu ancaman lingkungan 
hidup akhir-akhir ini kian mendapatkan tekanan lewat liputan berita 
media. Setidaknya liputan bencana alam dan krisis lingkungan tak lagi 
ditempatkan di bagian belakang pemberitaan media. Isu lingkungan 
menjadi kepala berita dan tajuk rencana di berbagai media cetak 
maupun elektronik. Bahkan juga sudah menjadi kepedulian media 
alternatif di tingkat lokal (Chaerowati & Ibrahim, 2023). Kesadaran 
yang muncul karena kita tinggal di bumi yang sama. Sudah sepantasnya 
jika isu lingkungan menjadi keprihatinan kita semua.

Rasa ingin tahu masyarakat mengenai bencana alam, sebagian 
sudah terpenuhi lewat laporan berita media. Dari sini kita melihat ada 
pemberitaan yang lebih menekankan tragedi kemanusiaan dan korban 
nyawa. Ada yang menonjolkan kerugian harta benda yang diakibatkan 
bencana. Ada pula yang menyoroti aspek teknis yang berhubungan 
dengan sebab-musabab bencana dan ada pula yang menyoroti aktivitas 
relawan atau petugas resmi yang membantu meringankan penderitaan 
korban di lapangan. Ada yang menyoroti kondisi korban di ruang rawat 
atau di tenda-tenda darurat.

Dari laporan pemberitaan media mengenai kondisi pascagempa di 
Yogyakarta beberapa tahun yang lalu, kita melihat nyata sekali perbedaan 
tekanan fakta yang diberikan masing-masing media, yang tentu saja 
bergantung pada kebijakan redaksional dan kepekaan reporter/jurnalis 
di lapangan. Ada reporter televisi yang melaporkan proses penyaluran 
bantuan hanya dengan cara mengikuti patroli dan helikopter petugas 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 4141

resmi pemerintah. Ada surat kabar yang menurunkan mobil penyalur 
bantuan lengkap dengan kru yang melaporkan daerah bencana yang 
kebetulan diberi bantuan. Ada pula yang menyoroti aktivitas belajar 
anak sekolah dan kehidupan di balik puing-puing reruntuhan, dan 
lain-lain.

Semua itu hadir ke hadapan kita dalam bentuk yang telah diseleksi 
dan dikonstruksi oleh si wartawan/reporter di lapangan dan redaktur 
di meja redaksi sehingga fakta tentang bencana yang tampil di media 
tak bisa lepas dari pemahaman si reporter mengenai apa yang dianggap 
penting dan kurang penting, apa yang dianggap layak dan tidak layak 
diberitakan. Pilihan ini dipengaruhi oleh nilai nilai pribadi si wartawan 
dalam merespons kejadian-kejadian yang mereka hadapi di lapangan. 
Ini juga dipengaruhi oleh mutu jurnalis dan medianya. Mutu laporan 
sebuah media akan memengaruhi pendapat dan sikap masyarakat.

Sayangnya, belum banyak media yang bisa menempatkan seo
rang wartawan yang secara khusus bertugas pada peliputan bencana. 
Di samping harus siap secara fisik, mereka jelas harus terlatih 
dalam seluk-beluk seputar pertolongan pertama saat bencana pula. 
Pengetahuan teknis, psikis, dan etis semakin menjadi keniscayaan bagi 
wartawan yang ingin meliput bencana lingkungan hidup. Di tengah 
bencana kemanusiaan, mereka dituntut membuat laporan yang bisa 
membangkitkan harapan dan semangat bagi korban untuk bisa keluar 
dari trauma pasca bencana dan menyentuh kesadaran khalayak media 
untuk bersikap empati terhadap penderitaan korban (Arif, 2010).

Selain itu, jurnalis dan media yang bertanggung jawab, menyajikan 
laporan hal ikhwal tentang bencana atau krisis lingkungan yang secara 
teknis harus cermat dan akurat dan tidak mendramatisasi kepedihan 
dan derita korban bencana sebagai komoditas berita atau keuntungan 
komersial semata. Penekanan pada unsur drama kejadian yang lepas 
dari konteks dan berlebihan bukan membangkitkan empati malahan 
antipati dari masyarakat. Bukan membangkitkan rasa suka malahan 
duka dan luka bagi korban. 

Kecenderungan semacam ini akan berdampak secara psikologis 
bagi korba bencana. Tayangan televisi yang memperlihatkan aktivitas 
evakuasi korban dan rumah yang hancur secara vulgar, misalnya, justru 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...42

akan memperburuk trauma yang diderita korban. Oleh karena itu, 
sangat penting bagi media untuk lebih memberi perhatian terhadap 
korban gempa secara psikis, tidak hanya secara fisik. Media terutama 
televisi diharapkan memiliki kontrol dan pengendalian diri dalam 
pemberitaan sebagai wujud tenggang rasa terhadap korban bencana.

Karena itu, jurnalis dan media yang merasa bertanggung jawab 
untuk mengembalikan kondisi psikologis akibat trauma diharapkan 
semakin menyadari kondisi psikologis wilayah bencana dan bersikap 
empatik akan penderitaan korban. Setiap kisah dalam kecelakaan atau 
bencana, mengutip pendapat Melvin Mencher (2000) dalam News 
Reporting and Writing, “the human toll is more important than the loss 
of property.” (korban manusia lebih penting daripada kehilangan harta 
benda). Di samping itu, kebebasan dan keamanan jurnalis meliput 
bencana juga hendaknya dijamin oleh media dan pemerintah serta 
organisasi-organisasi yang peduli terhadap masalah bencana.

Pencegahan lebih baik daripada penanggulangan adalah ungkapan 
yang mulai menjadi klise. Pencegahan diawali dengan perubahan sikap 
dan perilaku. Perubahan sikap dan perilaku muncul setelah adanya 
pemahaman dan kesadaran. Demikianlah untaian nasihat lama yang 
tak kan bermakna ketika hanya retorika, pidato penuh slogan, dan 
tindakan kosmetik. Betapa tidak? Kampanye penyadaran lingkungan 
yang bersifat retoris: “Bersama Kita Bisa”, tidak akan berarti apa-
apa, bila tidak diiringi tindakan nyata, program realistis dan agenda 
sistematis dan terpadu dari pemerintah (lokal dan nasional)!

B. “Jurnalisme Hijau” sebagai Advokasi
Dalam kondisi lingkungan hidup seperti saat ini dan kebiasaan 
masyarakat yang belum banyak berubah serta kebijakan pemerintah yang 
belum banyak berbuah hasil maka para pelaku jurnalisme lingkungan, 
atau “jurnalisme hijau” (green journalism), haruslah menjadi seperti 
‘jurnalis advokasi’ yang menyuarakan ‘suara alam’ yang tercemar. Bukan 
hanya demi berita lingkungan sebagai komoditas yang lagi trendi, tetapi 
demi misi kemanusiaan itu sendiri. Dengan menggunakan alat terbaik 
yakni “Pena Hijau”, the Green Pen, untuk meminjam judul sebuah 
buku mengenai jurnalisme lingkungan (Acharya & Noronha, 2010), 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 4343

ia mengangkat persoalan lingkungan menjadi sebuah “kesadaran hijau” 
(green consciousness).

Sebagaimana dikatakan oleh Lyla Bavadam (2010), “When it comes 
to environmental reporting, the line between being a journalist and an activist 
is very fine.” (Dalam hal pelaporan lingkungan, batasan antara menjadi 
seorang jurnalis dan seorang aktivis sangatlah tipis). Seorang jurnalis 
lingkungan juga seorang aktivis yang melakukan advokasi lingkungan 
lewat tulisan tulisannya yang kritis terhadap krisis lingkungan. 
Pertanyaan utama yang harus ditanyakan jurnalis lingkungan dalam 
tulisan-tulisannya adalah apakah para pembuat kebijakan, pengadilan, 
penegak hukum, warga, dan lain-lain serius dalam mengupayakan 
perlindungan dan konservasi lingkungan. Menurut Bavadam (2010), 
“At the root of environmental writing is a desire to change current thinking 
so that people see themselves as a part of the environment and not as masters 
who have a right to exploit resources.” (Akar dari penulisan lingkungan 
adalah keinginan untuk mengubah pemikiran saat ini sehingga orang 
melihat diri mereka sebagai bagian dari lingkungan dan bukan sebagai 
tuan yang memiliki hak untuk mengeksploitasi sumber daya).

Dari kacamata ini, jurnalisme lingkungan adalah jurnalisme yang 
(harus) berpihak, tetapi tetap menjaga objektivitas dan netralitas. Ini 
mungkin terdengar paradoks, tetapi yang dimaksud berpihak adalah 
berpihak pada kualitas lingkungan hidup yang sehat dan layak dihuni 
oleh manusia-manusia yang sehat dan beradab. Apalagi mengingat isu 
lingkungan telah menjadi agenda politik sejak akhir 1960-an. Sejumlah 
penerbitan dan asosiasi diluncurkan yang memperlihatkan bangkitnya 
kepedulian ilmuwan dan jurnalis yang bergerak dalam peliputan isu-
isu yang terkait dengan lingkungan hidup. Sebutlah, misalnya, dengan 
adanya Society of Environmental Journalists (SEJ) (lihat http://www.
sej.org). Kemudian, untuk menyebut beberapa penerbitan terkait, 
misalnya, Lori Luechtefeld menulis Covering Pollution: An Investigative 
Reporter’s Guide (Investigative Reporters & Editors, 2004). Lalu, 
Bill McKibben menulis American Eagle: Environmental Writing since 
Thoreau (Library of America, 2008). Bernadette West, Peter Sandman, 
& Michael Greenberg menerbitkan The Reporter’s Environmental 
Handbook. Third edition. (Rutgers University Press, 2003); dan Bob 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...44

Wyss menulis Covering the Environment: How Journalists Work the 
Green Beat (Routledge, 2008). 

Peran media dan jurnalis lingkungan dalam mengangkat ke 
permukaan isu-isu perubahan iklim dan krisis lingkungan hidup 
semakin menemukan urgensinya di Indonesia. Beberapa penerbitan 
muncul, seperti bunga rampai yang disunting oleh Atmakusumah dkk., 
Mengangkat Masalah Lingkungan ke Media Massa (Lembaga Pers Dr. 
Soetomo [LPDS] & Yayasan Obor Indonesia, 1996) dan karya oleh L. 
R. Baskoro berjudul Jurnalisme Lingkungan, Jurnalisme Menggerakkan 
(Yayasan Karya Jurnalis Indonesia, 2003). Kemudian, catatan-catatan 
reflektif dan hasil kesaksian wartawan yang meliput di tanah bencana 
juga menyadarkan kita akan daya tahan manusia dan seberapa jauh 
kesiapan masyarakat dan pemerintah dalam menghadapi bencana 
yang datang tak terduga. (Arif, 2010). Tetapi sejauh mana jurnalisme 
lingkungan telah menjadi sebuah gerakan yang mendorong tindakan 
dan kesadaran kolektif tetap masih menjadi pertanyaan besar untuk 
dijawab.

Harus diakui bahwa media massa, di samping lembaga-lembaga 
pemerintah dan lembaga-lembaga swadaya masyarakat (LSM) yang 
tumbuh merebak di negeri ini, telah sangat memperdalam kesadaran 
publik akan pentingnya upaya memelihara lingkungan yang nyaman 
bagi kehidupan. Media massa ikut menyumbangkan berbagai 
pengetahuan yang berkaitan erat dengan masalah lingkungan untuk 
membangkitkan kesadaran itu. Sebab, tanpa pengetahuan, upaya 
menanggulangi masalah lingkungan mungkin malah menghasilkan 
kekeliruan yang mengakibatkan bencana (Atmakusumah, 1996).

Namun mempraktikkan jurnalisme yang berwawasan lingkungan 
juga tidak mudah. Ini diakui oleh kalangan wartawan yang peduli 
terhadap persoalan lingkungan. Pemberitaan atau lebih khusus lagi 
penulisan berita lingkungan dinilai tidak mudah, bahkan rumit. Hal ini 
karena melibatkan tidak hanya informasi teknis, tetapi juga ekonomi, 
politik, dan pertimbangan sosial. Isu lingkungan berdampak cukup 
besar terhadap kesehatan manusia, sering kali melibatkan perhitungan 
yang kompleks mengenai untung-rugi. Acapkali juga dalam isu 
lingkungan itu berdimensi jamak, tidak hanya satu atau dua sisi saja. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 4545

Keprihatinan terhadap persoalan lingkungan itu tidak bisa diharapkan 
semudah membalik telapak tangan., seperti dikatakan seorang jurnalis 
karena itu kita harus terus-menerus membangun kesadaran masyarakat. 
(Hartiningsih, 1996).

C. Masyarakat Sadar Lingkungan
Seorang penulis, Jared Diamond (2005), dalam Collapse: How Societies 
Choose to Fail or to Succeed, mengingatkan kita bahwa di antara faktor 
yang menyebabkan lenyapnya suatu masyarakat adalah kehancuran 
lingkungan yang melewati ambang batas dan kelemahan ke pemimpinan 
dalam menentukan pilihan-pilihan kebijakan yang tepat.

Intinya jelas bahwa bencana yang datang mendera bangsa selain 
disebabkan faktor alam itu sendiri, juga sebagian besar karena keisengan 
kita. Sudah sepatutnya sikap saling tuduh, saling merasa benar, mulai 
kita alihkan menjadi sikap rendah hati untuk membangun kemitraan 
dalam mengantisipasi dan menanggulangi bencana yang sedang dan 
bakal terjadi di depan kita.

Jurnalis-jurnalis lingkungan bisa bertindak sebagai penyuara 
dari keinginan masyarakat agar pemerintah senantiasa mengemban 
amanat rakyat di pundaknya dan jangan gampang tergiur untuk 
mengalihfungsikan lahan (apalagi hutan lindung) menjadi hutan beton 
atau mesin penghasil polusi sehingga daerah resapan air menjadi semakin 
terpuruk. Para pengusaha juga harus diingatkan agar menahan diri dan 
tidak terdorong terus oleh syahwat fulus semata sehingga bisa keluar 
dari cara berpikir “picik” dalam membangun bisnis atau perumahan 
di lahan milik publik yang bukan peruntukannya. Masyarakat juga 
harus selalu disadarkan akan pentingnya kebiasaan menjaga kebersihan 
lingkungan; di rumah, lingkungan sekitar, kantor, pabrik, sekolah, dan 
di tempat-tempat umum milik publik.

Apalagi mengingat kebiasaan kita yang tidak peduli terhadap 
lingkungan hidup. Mengapa, sekalipun bahaya ekologis itu sudah 
nyata, sering kali sikap dan perilaku kita sukar berubah? Ahli ekologi 
dari Universitas Padjadjaran, Otto Soemarwoto (2001) pernah 
mengatakan sikap sebagian pejabat, “Karena ketidakpeduliannya 
terhadap lingkungan hidup, mereka tidak merasa berkepentingan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...46

untuk menanganinya, malahan merasa rugi jika menanganinya.” 
Mereka sulit mengubah gaya hidup dan tidak mau mengorbankan pola 
hidup hedonis yang sedang dinikmati dan juga tidak mau Pendapatan 
Asli Daerah (PAD)-nya turun.

Meski demikian, menanamkan kesadaran masyarakat yang 
rentan bencana bahwa mencegah bahaya lebih baik (dan lebih murah) 
daripada menanggulangi bencana, ternyata tidak mudah. Memesrakan 
masyarakat dengan lingkungan yang sehat dan bersih adalah salah 
satu masalah pelik yang dihadapi hampir semua negara berkembang. 
Ini diperparah karena faktor rendahnya pendidikan dan kemiskinan. 
Belum hidup budaya dan kesadaran: Bahwa menanam sebatang pohon 
di halaman rumah berarti mengobati bagian bumi yang luka. Bahwa 
mengurangi konsumsi parfum dan bahan bakar berarti mengobati 
paru-paru bumi. Bahwa mengurangi jumlah dan pemakaian kendaraan 
yang berlebihan tidak hanya berarti menghemat energi, tetapi juga 
mengurangi ancaman penyakit. Bahwa menghemat listrik dan air 
bukan sekadar menghemat uang konsumsi, melainkan juga menyiapkan 
lingkungan yang sehat di masa depan. Bahwa masalah lingkungan 
hidup bukan sekadar mata pelajaran di sekolah, melainkan menjadi 
keprihatinan keluarga dan kita bersama.

D. Kampanye Publik dan Masyarakat Pro-Aktif 
Berbagai bencana berskala besar yang terjadi seperti gempa bumi, 
tsunami, gunung meletus, banjir, tanah longsor, kekeringan, dan 
rentetan bencana alam lainnya yang menimpa sejumlah wilayah 
di tanah air, hanyalah rangkaian kecil dari deretan panjang kisah 
bencana yang memilukan dan mendatangkan kerugian amat besar bagi 
kesehatan, sosial, dan ekonomi masyarakat. Sebagian bencana bahkan 
telah membuat kita “bangkrut” secara material dan menimbulkan 
trauma kejiwaan yang amat dalam.

Menyikapi kenyataan seperti ini sudah semestinya membuat kita 
sadar bahwa bencana-bencana besar lainnya masih menanti kita di 
depan kita. Untuk mengantisipasi dan mengurangi berbagai dampak 
bencana yang bakal terjadi di masa depan jelas akan semakin menuntut 
keterlibatan semua pihak, terutama pemerintah dan masyarakat yang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 4747

tinggal di daerah-daerah yang rentan bencana. Kita kian menyadari 
bahwa keberhasilan program kesiapsiagaan dalam rangka mereduksi 
dampak bencana, tidak bisa terwujud tanpa keterlibatan dan peran 
serta aktif masyarakat di dalamnya.

Sebagai salah satu contoh, berdasarkan pengalaman penulis 
pernah terlibat sebagai fasilitator untuk Palang Merah Indonesia (PMI) 
Pusat, dalam merancang program kampanye penyadaran masyarakat 
(community awareness) yang dimaksudkan untuk mengantisipasi 
bencana sehingga mereka menjadi subjek yang aktif dan bisa mengambil 
inisiatif tindakan secara pro-aktif untuk mengantisipasi dampak 
bencana dan mengurangi risiko bencana, terutama warga di kawasan-
kawasan yang rentan bencana. Penyusunan program ini melibatkan 
cabang-cabang PMI dari 10 provinsi, termasuk Jakarta dan Jawa Barat, 
yang dianggap sebagai daerah yang sangat rentan bencana. Wakil-
wakil PMI dari berbagai daerah menceritakan pengalamannya dalam 
membantu masyarakat menangani bencana, dan dari pengalaman 
itu disusunlah sebuah buku pedoman kampanye untuk penyadaran 
masyarakat yang diharapkan bisa digunakan oleh staf dan relawan PMI 
di seluruh Indonesia.

Dalam mengantisipasi rangkaian bencana yang menimpa bangsa, 
perancangan dan pelaksanaan program penyadaran masyarakat 
perlu dilakukan secara terencana, terpadu, dan sistematis, untuk 
memengaruhi perilaku masyarakat agar mereka bersikap aktif dan 
berperilaku proaktif dalam mencegah dan mengantisipasi dampak 
bencana. Untuk itu, kita perlu mengetahui mengapa orang bersikap 
dan berperilaku tertentu atas bencana, baik sebagai individu maupun 
sebagai anggota masyarakat, yang akan dipengaruhi oleh latar belakang 
pribadi, sosial-budaya, dan lokasi tempat tinggalnya. Kita juga perlu 
mengetahui mengapa ada masyarakat yang mendukung suatu program 
penyadaran, tetapi yang lain kurang, atau bahkan menentang. Kita juga 
perlu lebih banyak tahu mengapa anggota warga dari suatu masyarakat 
juga menanggapi dan bersikap secara berbeda terhadap pesan-pesan 
penyadaran atas risiko bencana.

Ini menunjukkan bahwa tindakan kita untuk memengaruhi orang 
lain tidaklah mudah dan kompleks. Padahal, dalam berbagai situasi, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...48

kita selalu berusaha memengaruhi sikap orang lain dan berupaya agar 
mereka memahami ucapan kita. Namun, perlu diingat bahwa dalam 
tindak komunikasi, kita bisa saja membuat orang lain paham, tetapi 
kita belum tentu bisa mengubah sikap mereka. Dengan kata lain, 
kegagalan dalam mengubah pandangan seseorang tidak sama dengan 
kegagalan dalam meningkatkan pemahaman. Orang bisa saja paham, 
tetapi mungkin saja sikap dan perilakunya tidak berubah. Orang bisa 
saja paham bahwa membuang sampah itu bisa berakibat fatal, tetapi 
belum tentu ia bersikap dan berperilaku seperti pemahamannya itu. 
Begitu pun orang sangat tahu dan paham bahaya merokok, tetapi 
tindakan mereka mungkin bisa jauh berbeda bahkan bertentangan.

Para teoretisi komunikasi berpendapat, mendorong orang lain 
untuk bertindak sesuai yang diinginkan, merupakan hasil yang paling 
sulit dicapai dalam tindak komunikasi. Tetapi bukan berarti sama 
sekali tidak bisa dicapai. Dalam konteks penyadaran masyarakat, ada 
tiga hasil yang bisa diharapkan melalui komunikasi penyadaran yang 
efektif, yaitu pemahaman, pengaruh pada sikap, dan tindakan.

Semua itu akan berhasil bila kita mempertimbangkan faktor 
internal (dari dalam individu itu sendiri) dan faktor eksternal (dari 
luar individu) yang memengaruhi perilaku seseorang. Ada berbagai 
latar belakang pengetahuan, psikologis, nilai, norma, budaya, geografis, 
demografis, dan psikografis yang amat memengaruhi pandangan dan 
sikap seseorang terhadap sesuatu. Dengan pemahaman yang memadai 
atas faktor-faktor yang paling memengaruhi sikap dan perilaku 
masyarakat, kita bisa menerapkan strategi media dan pengemasan 
pesan yang tepat dan efektif bagi peningkatan kesadaran masyarakat 
akan bencana.

Syaratnya, setidaknya, pertama, partisipatif. Program penyadaran 
masyarakat perlu melibatkan peran-serta aktif masyarakat secara 
maksimal dalam setiap tahapan, mulai dari proses perencanaan hingga 
pelaksanaan program penyadaran masyarakat. Pendekatan komunikasi 
yang bersifat satu arah atau dari atas ke bawah (top-down approach) 
perlu digantikan dengan pendekatan dari bawah (bottom-up approach) 
sehingga suara dan harapan masyarakat bawah perlu didengar dan 
dijadikan pertimbangan. Oleh karena itu, program penyadaran 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 4949

masyarakat perlu menggunakan pendekatan komunikasi yang lebih 
terlibat. Artinya, yang menempatkan setiap unsur sebagai partisipan 
aktif dalam aktivitas kampanye penyadaran.

Kedua, persuasif dan dialogis. Penyadaran masyarakat harus 
bersifat sukarela dan tanpa iming-iming, serta menjauhi pendekatan 
secara koersif (dengan paksaan). Prinsipnya adalah pemberdayaan 
(empowerment), bukan derma (charity). Untuk itu, kita perlu membujuk 
masyarakat agar mau bertindak seperti yang kita inginkan. Bila perlu 
kita menghidupkan jaringan komunikasi lokal yang melibatkan 
berbagai pemangku kepentingan dan juga mengajak masyarakat lokal 
dan pemuka masyarakat selaku pembentuk opini untuk berdialog 
mengenai jalan pemecahan termudah dan terbaik bagi persoalan 
mereka dihadapi.

Bagi para jurnalis lingkungan, memahami secara mendalam suara-
suara masyarakat lokal dan arti penting keterlibatan masyarakat dalam 
persoalan lingkungan, akan membuat liputannya semakin membumi 
dengan konteks persoalan masyarakat yang mengalami musibah atau 
persoalan lingkungan yang dihadapi. 

E. Politik Lingkungan Visioner
Jurnalis lingkungan bisa menjadi bagian penting dari bagaimana 
lingkungan masa depan yang diidamkan hendak kita bangun. Oleh 
karena jurnalis memiliki ‘alat’ untuk melakukan itu. Mereka bisa 
menjadi penyuara paling keras, tetapi juga paling luas jangkauannya 
sehingga bisa memiliki efek yang signifikan bagi penyadaran lingkungan 
di berbagai lapisan masyarakat.

Harus diakui bahwa kini pilihan gaya hidup banyak orang semakin 
dibentuk oleh pertimbangan lingkungan: mereka sudah biasa membeli 
produk organik, mendaur-ulang botol bekas minuman, memilah 
sampah sendiri, bersepeda ke tempat kerja, dan menyimpan uang secara 
‘etis’, serta berlibur sebagai ecotourist. Bukankah semakin nyata bahwa 
meskipun kapitalisme global dan gaya hidup konsumeris tumbuh, 
tuntutan terhadap lingkungan juga semakin lantang dan banyak. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...50

Pada saat bersamaan, warganegara juga telah bergabung dengan 
kelompok-kelompok lingkungan, menandatangani petisi dan 
melakukan demonstrasi. Dalam dua dekade terakhir, para pelobi 
lingkungan telah menjadi aktor penting dalam politik nasional dan 
internasional, sementara pertunjukan dramatis dari para eco-warrior telah 
menjadi bagian yang akrab dari repertoar politik. Namun, masuknya 
kepentingan bisnis dan elit-elit teknokratis juga terus berupaya lebih 
kuat untuk memengaruhi keputusan-keputusan kebijakan yang paling 
penting. Partai-partai Hijau (Green parties) kini merupakan bentuk 
yang mapan dari politik partai di kebanyakan negara Eropa, dan telah 
bergabung dengan pemerintahan koalisi di beberapa negara, sementara 
partai-partai yang mapan telah mengadopsi “retorika hijau” dalam 
kampanye politik dan retorika kebijakan mereka.

Namun, politik elektoral tetap didominasi oleh isu-isu tradisional, 
seperti kondisi ekonomi, pajak, aturan publik, dan kebijakan 
kesejahteraan. Pemerintah di mana-mana telah memperkenalkan 
sejumlah besar kebijakan dan regulasi proteksi lingkungan, dan 
kebanyakan negara secara formal berkomitmen pada prinsip-prinsip 
pembangunan berkelanjutan (sustainable development), tetapi 
prioritas masih selalu diberikan pada pertumbuhan ekonomi daripada 
perlindungan lingkungan. Upaya-upaya untuk membangun kerja sama 
internasional menghadapi masalah lingkungan global, seperti perubahan 
iklim telah menjadi perhatian utama diplomasi internasional, tetapi 
negara besar seperti Amerika Serikat tetap saja menolak kesepakatan 
untuk membatasi dan mengurangi emisi tak memadai seperti yang 
terkandung dalam Protokol Kyoto sehingga industrialisasi yang cepat 
dari kekuatan-kekuatan utama seperti Cina dan India merasa tidak 
terlalu perlu membuat komitmen apa pun.

Meskipun tak diragukan lagi bahwa isu lingkungan telah memiliki 
dampak yang besar terhadap politik kontemporer, tetapi tanggapan 
pemerintah di negara-negara berkembang mengenai masalah 
lingkungan menjadi hal yang dianggap biasa sehingga memunculkan 
pemikiran sinis dari kalangan media bahwa barangkali tak banyak hal 
yang benar-benar berubah. Teka-teki ini merupakan tantangan yang bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



“Jurnalisme Hijau” dan   ... 5151

dihadapi politik lingkungan sehingga secara cepat telah menjadi suatu 
subjek penelitian politik yang mapan.8 	

Akhirnya, krisis lingkungan dan perubahan iklim global yang 
dramatis menuntut perubahan visi dari pemangku kebijakan di 
berbagai negara agar mencurahkan kebijakannya untuk menghadapi 
masalah krusial bagi masa depan kemanusiaan ini. Pemerintah yang 
miskin visi lingkungan adalah pemerintah yang tidak favorit pada abad 
ini dan masa datang. Upaya menghidupkan gerakan “jurnalisme hijau” 
perlu terus dilakukan agar kita memiliki keyakinan dan ketegaran 
untuk menghijaukan kebijakan dan gaya hidup pemerintah yang akan 
kita pilih di masa depan. “Jurnalis hijau”—bukan jurnalis yang masih 
hijau—bisa berada di garis paling depan dalam agenda monumental 
ini. Bukan demi apa-apa, tetapi demi anak cucu kita juga. Agar tidak 
terjadi seperti kisah sungai di kampung kami seperti yang dikisahkan 
di awal bab ini.

Memahami politik lingkungan global dan mengaitkannya 
dengan desain politik lingkungan nasional yang sedang berjalan, akan 
membuat seorang jurnalis lingkungan mampu mengaitkan persoalan 
nasional dalam konteks global, dan sebaliknya. Seperti diingatkan para 
ahli bahwa sebuah pemerintah yang hanya menekankan pertumbuhan 
ekonomi dengan menganaktirikan persoalan lingkungan dan 
pembangunan berkelanjutan hanya menunjukkan kemiskinan nalar 
dan kemiskinan visinya. (Beckerman, 2002).

8	  Politik lingkungan merupakan subjek yang luas dengan tiga komponen inti, yakni: 
(1) kajian tentang teori dan gagasan politik yang berkaitan dengan lingkungan; (2) 
kajian tentang partai politik dan gerakan lingkungan; dan (3) analisis pembuatan 
kebijakan publik dan implementasinya yang berdampak pada lingkungan di tingkat 
internasional, nasional dan lokal. Untuk lebih jauh, lihat Carter, N. (2007). The 
politics of the environment: Ideas, activism, policy. Second edition. Cambridge 
University Press. Untuk politik lingkungan di Asia Tenggara, lihat Hirsch, P. & 
Warren, C. (1998). The politics of environment in Southeast Asia. Routledge.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...52

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



53

“Di sebelah demokrasi politik harus pula berlaku demokrasi 
ekonomi. Kalau tidak, manusia belum merdeka, persamaan 
dan persaudaraan tidak ada. Sebab itu cita-cita demokrasi 
Indonesia ialah demokrasi sosial, meliputi seluruh lingkungan 
hidup yang menentukan nasib manusia. Cita-cita keadilan 
sosial yang terbayang di muka, dijadikan program untuk 
dilaksanakan di dalam praktik hidup sehari-hari.” 

(Bung Hatta)
Kurus dan jangkung, Palagummi Sainath terlihat seperti diberkahi 
postur setegar karang. Tak diragukan kesan ini muncul karena ia sering 
melakukan perjalanan reportase ke pedesaan India yang panas. Ada 
waktu-waktu ketika ia harus menunggang gajah, sebagai satu-satunya 
cara mencapai beberapa desa yang diliputnya. Sainath (begitulah ia lebih 
suka disapa) juga bergaya hidup agak asketik. Ia tak pernah menyentuh 
alkohol, karena tak ingin penilaiannya melantur meski hanya sekejap. 
Ketenangan, disertai selera humor yang hebat dan komitmen mutlak 
pada kemiskinan negerinya, tak diragukan telah membantu membuat 
Sainath menjadi salah seorang jurnalis terkemuka India.9

9	  Deskripsi mengenai sosok P. Sainath di sini banyak menyandarkan pada tulisan 
dan wawancara Roach, C. (1999). Journalism for people: An interview with P. 
Sainath. Media Development, Vol. 2.

BAB III
Jurnalisme untuk Kaum 

Miskin dan Semiotika Kemiskinan

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...54

Lahir di Madras pada 1957, Sainath mendalami sejarah di 
Universitas Jawaharlal Nehru, sebelum memulai kariernya dalam 
jurnalisme. Selama sepuluh tahun ia menjadi deputi chief editor dari 
sebuah mingguan Asia Selatan yang besar di Mumbai: The Blitz. Pada 
1993, setelah menerima fellowship dari Times India, ia meninggalkan 
jabatannya di The Blitz dan mulai melakukan perjalanan panjang dan 
luas ke wilayah-wilayah pedesaan India, untuk membuat reportase 
mengenai kehidupan sehari-hari penduduk desa-desa paling miskin di 
kawasan itu. Reportasenya tentang orang-orang biasa yang berjuang 
melawan rintangan yang amat berat—termasuk terhadap pejabat 
lokal dan nasional—muncul di Times India dan sejak itu dipandang 
sebagai suatu karya klasik jurnalisme. Pada 1997, artikel-artikel Sainath 
diterbitkan dalam sebuah kumpulan tulisan berjudul, Everybody Loves a 
Good Drought: Stories from India’s Poorest Districts (Penguin India, 1997). 
Pada 1998, Penguin UK juga menerbitkan edisi buku ini, kemudian 
diulas secara luas dan mendapat pujian dalam pers internasional.

Nama Sainath melejit dan usahanya tiada sia-sia. Ia menyaksikan 
kehidupan kaum miskin, mendengarkan suara mereka, dan 
menyampaikannya ke publik India dan dunia internasional. Ia adalah 
jurnalis untuk kaum papa. Seperti pernah dikatakannya, ia tidak pernah 
berharap bukunya akan mendapat sambutan seperti itu. Namun, 
karyanya telah dianggap sebagai sebuah ‘buku jurnalis’. Di Skandinavia, 
Inggris, dan Kanada, orang-orang mengatakan bahwa karya Sainath 
relevan dengan persoalan negara mereka. Di Inggris, ia digunakan oleh 
para jurnalis untuk meliput isu-isu kemiskinan di tingkat lokal. Bahkan, 
kemudian ia digunakan oleh lebih dari 30 universitas di seluruh dunia, 
termasuk di Inggris, Kanada, dan Australia.

Sainath telah menerima beberapa penghargaan atas karyanya itu, 
termasuk fellowship Jawarharlal Nehru yang dinilai bergengsi bagi 
jurnalis. Pada musim gugur tahun 1998, Sainath menjadi seorang 
Distinguished Visiting Professional pada Program Internasional di 
Universitas Iowa. Di sini ia berbicara tentang banyak topik, termasuk 
Yayasan Pers Pedesaan yang ia rintis di India, proyek reportasenya di 
Dalits—sebuah daerah sangat miskin di India—dan filosofi jurnalisme 
yang dipegangnya. ‘Dalits’ dikenal sebagai yang ‘tak tersentuh’ (the 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 5555

untouchables) di India. Gandhi merujuknya sebagai ‘harijans’—secara 
harfiah berarti ‘children of God’, ‘anak Tuhan’—meski secara legal istilah 
ini berarti ‘kasta yang tetap’. 

Apa yang telah Sainath lakukan? Ia menuliskan kisah orang-orang 
yang harus bertahan hidup di daerah seperti itu. Ia berbicara tentang 
apa yang disebutnya sebagai penghianatan pers India terhadap kelas 
pekerja. Sainath mendirikan ‘Counter-Media Foundation’ supaya 
uang yang diperoleh dari penjualan bukunya bisa kembali ke desa-
desa tempat ia melakukan reportase. Yayasan ini memberikan dua 
penghargaan jurnalisme tahunan untuk liputan pedesaan atau kota 
kecil. Penghargaan khususnya ditargetkan bagi jurnalis perempuan. 
Untuk imbalan hadiah ini, para penerima diharuskan menulis sebanyak 
10 artikel selama satu tahun mengenai orang-orang yang termarjinalkan 
di India.

Sainath amat bangga mengidentifikasikan dirinya dengan “warisan 
jurnalisme India”. Baginya, pers India adalah anak kandung perjuangan 
kebebasan. Kebanyakan figur penting yang terlibat dalam perjuangan 
ini adalah jurnalis. Gandhi adalah jurnalis prolifik paling terkemuka 
sepanjang masa. Gandhi telah menulis dalam satu tahun lebih banyak 
daripada yang telah ditulis Sainath dalam 18 tahun.

Sayangnya, dalam pandangan Sainath, kebanyakan pers 
memfokuskan pada kelas menengah, meski sejak 1991 penderitaan 
kaum miskin telah meningkat secara dramatis. Menurut Sainath, 
pers perlu didorong untuk memfokuskan pada persoalan ini. “Apa 
yang saya coba lakukan adalah melihat strategi bertahan hidup kaum 
miskin, yang merupakan jurnalisme yang jauh lebih menarik. Saya 
mencoba untuk tidak berfokus pada ‘peristiwa’ tetapi pada ‘proses’ 
kemiskinan,” demikian kata Sainath (Roach, 1999). Di India, mungkin 
dalam hal tertentu bisa juga terjadi di Indonesia, kita menyaksikan apa 
yang disebut beberapa penulis sebagai situasi ‘kelaparan tak terlihat’ 
(invisible hunger). Kita tidak memiliki situasi kelaparan akut (seperti 
terjadi di Somalia atau Sudan) tetapi jenis penderitaan rakyat yang 
lebih umum. Di hadapan eksploitasi yang ekstrem, kita bisa melihat 
anak kecil seperti orang tua atau sebaliknya, orang tua seperti anak kecil 
yang hampir sekarat karena kelaparan atau kekurangan gizi. Biasanya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...56

media kita menggunakan eufemisme baru untuk ini, seperti ‘gizi buruk’ 
atau ‘busung lapar’ dan kemudian stunting atau tengkes (Ibrahim et 
al., 2023). Dalam sepuluh tahun terakhir, penggunaan kata ini mulai 
menjadi biasa di media kita.

“Dalam reportase saya,” demikian kata Sainath, “saya terlibat 
dalam pertempuran untuk merebut hati dan pikiran. Mengapa saya 
harus menyerahkan pembaca pers kepada para baron pers besar? Saya 
ingin mengembalikan pers India ke misi awalnya” (Roach, 1999). 
Tampaknya, inilah misi awal Sainath seperti terangkum dalam filosofi 
jurnalismenya,

Jurnalisme terbaik selalu datang dari para pembangkang. 
Tidak ada yang namanya jurnalis mapan yang baik, yang ada 
hanyalah stenografer yang baik. Dan, di sini saya akan kembali 
ke Tom Paine. Ia mempraktikkan satu-satunya jurnalisme 
yang layak dipraktikkan: jurnalisme yang didasarkan pada 
komitmen kepada rakyat biasa, pada cita-cita demokrasi 
yang sangat agung, dan pada perbaikan kondisi kehidupan 
rakyat di sekitarnya. Perbedaan antara tulisan-tulisan Paine 
dan jurnalisme akhir abad ke-20 adalah perbedaan antara 
jurnalisme untuk rakyat dan jurnalisme untuk pemegang 
saham. Saya percaya pada yang pertama (Roach, 1999: 4).

India terbukti telah melahirkan beberapa orang-orang hebat di 
bidang tertentu. Saksi, pemikir, dan pelaku sejati yang berjuang agar 
kaum miskin menyadari mengapa mereka miskin, mengajak mereka 
mencari solusi untuk keluar dari situasi suram itu, dan untuk kemudian 
meraih tempat yang paling mungkin dan layak di dunia yang mereka 
huni ini. Karena mereka memiliki hak yang sama seperti orang lain 
untuk hidup secara wajar.

	 A. Kemiskinan Tanpa Demokrasi
Sejak lama ilmu-ilmu sosial mencurahkan perhatian mendalam 
mengenai gejala kemiskinan di berbagai tempat di dunia baik di 
pedesaan maupun di perkotaan. Berdasarkan kajian-kajian mengenai 
kemiskinan yang ada, pendekatan mengenai kemiskinan bisa dibagi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 5757

atas dua kategori. Pertama, pendekatan kebudayaan yang berpandangan 
bahwa banyak perilaku “menyimpang” dari orang miskin yang 
sebenarnya normatif dan ditransmisikan melalui sosialisasi, seperti 
konsep ‘kebudayaan kemiskinan’ yang dikemukakan oleh antropolog 
Oscar Lewis.10 Kebudayaan kemiskinan dianggap merupakan cara 
hidup khas yang dikembangkan oleh stratum terbawah masyarakat 
kapitalistik dalam upaya menanggapi kondisi deprivasi ekonomi yang 
senjang. Kedua, pendekatan struktural yang memandang orang miskin 
sebagai sub-masyarakat yang tertekan oleh kekuatan dari luar yang 
bersifat eksploitatif. Tekanan-tekanan struktural seperti politik dan 
ekonomi mengakibatkan sejumlah orang dalam populasi terdorong 
ke posisi yang tak menguntungkan (Saifuddin, 2007). Ketika masih 
hidup, Romo Y. B. Mangunwijaya, misalnya, sering mengatakan bahwa 
kemiskinan itu bersifat struktural. Orang menjadi dan tetap miskin 
karena dimiskinkan oleh struktur yang tidak adil (dalam Alfian et al., 
2007; Swasono et al., 1988).

Kemudian, peraih Nobel Bidang Ekonomi 1998 dari India, 
Amartya Sen, yang dengan perinci berbicara tentang kaitan antara 
kebebasan, demokrasi, dan kemiskinan. Ia tidak hanya berbicara di level 
teoretik, tetapi juga dengan bukti-bukti empirik. Ia melihat bagaimana 
corak pemerintahan dan sikap penguasa sangat memengaruhi kadar 
kemiskinan bangsa itu. Dalam pandangan Sen, pihak penguasa 
memiliki dorongan untuk mendengar apa yang diinginkan rakyat 
jika mereka diharuskan menghadapi kritikan rakyat dan memperoleh 
dukungan rakyat dalam pemilihan umum. Dengan demikian, tidak 
mengherankan sama sekali bahwa kelaparan secara substansial tak 
pernah terjadi di negara independen dengan bentuk pemerintahan 
demokratis dan pers yang relatif bebas (Sen, 2000).

Bencana kelaparan hanya terjadi di kerajaan-kerajaan kuno dan 
masyarakat masa kini yang otoritarian, di komunitas suku primitif, dan 

10	  Konsep ‘budaya kemiskinan’ digunakan untuk pertama kalinya oleh Oscar Lewis 
pada tahun 1959 dalam bukunya, Five families: Mexican case Ssudies in the 
Cclture of poverty. Istilah ini memang menarik, dan secara luas telah digunakan 
dan juga disalahgunakan. Ini diakui juga penulisnya. Lihat Lewis, O. (1966). The 
culture of poverty. Dalam La Vida. Random House.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...58

di negara diktator teknokratis, dalam ekonomi kolonial yang dijalankan 
oleh negara-negara imperialis dari Utara, dan di negara negara baru 
merdeka di Selatan yang dijalankan oleh pemimpin nasional yang 
despotik atau oleh partai tunggal yang tidak toleran.

Akan tetapi, kelaparan tak pernah mewujud di negara mana 
pun yang independen, yang mengadakan pemilu secara teratur, yang 
memiliki partai-partai oposisi untuk menyuarakan kritik, dan yang 
membolehkan surat kabar untuk membuat laporan secara terbuka dan 
mempertanyakan kebijakan pemerintah tanpa banyak sensor (Sen, 
2000). Oleh karena itu, dalam keyakinan Sen (2000), “Kebebasan harus 
dilihat sebagai tujuan akhir pembangunan sekaligus sarana utamanya.” 
Peran instrumental demokrasi (mencakup pemilu, politik multipartai, 
media yang bebas, dan lain-lain) dalam memastikan bahwa pemerintah 
benar-benar menanggapi kebutuhan dan kesulitan rakyatnya memiliki 
signifikansi praktis yang besar (Sen, 1999).

Kini setelah reformasi bergulir, pemilu berjalan mulus, dan pintu 
kebebasan pers kian terbuka, meski tak jarang ditutupi oleh adanya 
arogansi segelintir elit, persoalan kemiskinan muncul di ruang publik, 
menjadi isu menjelang pemilu dan komoditas politik yang hangat 
dibicarakan. Sebagian bersilat lidah tentang angka-angka statistik 
untuk menunjukkan adanya penurunan persentase kaum miskin. Jika 
kita sepakat bahwa memang terjadi penurunan angka kemiskinan 
yang signifikan, tetapi kata sebagian yang lain, mengapa pengemis dan 
anak jalanan masih dengan mudah bisa dijumpai di terminal-terminal, 
angkutan umum, dan bahkan di jalan-jalan utama di ibu kota. Berdalih 
dengan angka-angka, di tengah wajah kemiskinan yang disaksikan 
sehari-hari, hanya cara mudah untuk menutupi kenyataan sebenarnya 
bahwa setelah lebih dari delapan dekade merdeka, kita belum bisa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 5959

memperbaiki kondisi kehidupan kaum paling miskin.11 Agak aneh 
di tengah kemewahan hidup segelintir lapis masyarakat, masih ada 
rumah tinggal rakyat yang beratap langit dan berlantai tanah. Mari 
kita renungkan bagaimana kondisi kehidupan rakyat dibandingkan 
kemegahan gedung-gedung tempat orang-orang pintar berkumpul, 
yang anehnya tak jarang dengan mengatasnamakan mereka juga. Di 
beberapa organisasi, lembaga, yayasan, atau sekolah, para pengelolanya 
masih ada yang bisa hidup bermewah-mewah sementara bangunan dan 
fasilitas untuk pegawai atau siswanya memprihatinkan. 

Gambaran seperti itu merupakan potret masih hidupnya 
ketidakadilan yang sudah pasti akan dikecam oleh Proklamator, 
Bung Karno dan Bung Hatta. Sudah jauh-jauh hari, Bung Hatta 
mengingatkan bahwa demokrasi politik saja tidak dapat melaksanakan 
persamaan dan persaudaraan. Menulis pada 1956, Bung Hatta lebih 
jauh mengatakan: 

“Di sebelah demokrasi politik harus pula berlaku demokrasi 
ekonomi. Kalau tidak, manusia belum merdeka, persamaan, dan 
persaudaraan tidak ada. Sebab itu cita-cita demokrasi Indonesia ialah 
demokrasi sosial, meliputi seluruh lingkungan hidup yang menentukan 
nasib manusia. Cita-cita keadilan sosial yang terbayang di muka, 
dijadikan program untuk dilaksanakan di dalam praktik hidup sehari-
hari.”12 

11	  Suatu cara pandang mengenai kemiskinan dari sudut manusia sebagai subjek 
belum memperoleh kedudukan yang memadai dalam kajian-kajian mengenai 
kemiskinan di Indonesia. Kalaupun ada maka kajian-kajian tersebut hanya diper-
lakukan sebagai pendukung bagi angka-angka statistik dalam kebijakan-kebijakan 
yang dilaksanakan. Pandangan kritis tentang ini, misalnya, bisa dilihat kembali 
dalam Saifuddin, A. F. Kemiskinan di Indonesia: Realita di balik angka. Tulisan 
ini adalah ringkasan pidato ilmiahnya ketika dikukuhkan sebagai Guru Besar 
Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (FISIP) Universitas Indonesia 
(UI), 24 Januari 2007, Depok.

12	  Untuk lebih jauh lihat M. Hatta (1956, 27 November). Lampau dan datang. 
Pidato pada penerimaan gelar Doktor Honoris Causa dari Universitas Gadjah 
Mada (UGM), Yogyakarta. Pidato ini dimuat kembali dalam Hatta, M. (1985). 
Membangun ekonomi Indonesia: Kumpulan pidato Iimiah. Inti Idayu Press, lihat 
khususnya, hlm. 7.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...60

B. Hakikat Kemiskinan
Kita akan lebih mengenal kemiskinan bila menghadapinya, namun 
tetap tidak mudah mendefinisikannya secara objektif. Oleh karena itu, 
perdebatan sering berkutat pada soal definisi kemiskinan. Misalnya, ada 
pandangan yang menekankan pada faktor pendapatan. Sudah tentu, 
pendapatan seseorang tak sepenuhnya merupakan ukuran yang tepat, 
karena faktor pendapatan tidak menyatakan bagaimana sesungguhnya 
situasi hidup mereka. Oscar Lewis (1988) memperkenalkan konsep 
“kebudayaan kemiskinan” dalam Five Families: Mexican Case Studies 
in the Culture of Poverty yang tersohor itu, mendefinisikan kemiskinan 
sebagai “ketidaksanggupan untuk memuaskan kebutuhan-kebutuhan 
dan keperluan-keperluan material seseorang” (Lewis, 1969). Kemiskinan 
dilihat sebagai “tiadanya kemampuan untuk memperoleh kebutuhan-
kebutuhan pokok.” Kebutuhan ini dianggap pokok, karena kebutuhan-
kebutuhan tersebut menyediakan batas kecukupan minimum untuk 
hidup manusia (Ath-Thawil, 1985). Lewis memandang perlu menelaah 
benda-benda yang dimiliki orang miskin karena merupakan ungkapan 
nyata dari kehidupan yang mereka jalani. Oleh karena itu, perlu 
mengetahui secara sistematis harta milik dari kalangan keluarga miskin 
yang tinggal di daerah kumuh atau pinggiran.

	 Pandangan Lewis tentang pentingnya mengkaji kepemilikan 
benda-benda konsumsi, dua dekade kemudian diperkuat oleh 
pandangan teoretisi budaya kritis bahwa perubahan sosial dan 
aktualisasi diri berlangsung tumpang tindih. Di dalam masyarakat 
konsumtif yang sedang mengalami perubahan, aktualisasi diri 
diwujudkan dalam pemilikan benda-benda tertentu untuk menegaskan 
perbedaan diri dari orang lain, pada saat yang sama juga sebagai cara 
untuk membangun perasaan komunitas di antara anggota kelompok 
yang memiliki selera budaya dan budaya selera yang sama ini. Dalam 
kata-kata Anthony Giddens (1991), “Proyek diri diterjemahkan 
menjadi kepemilikan barang-barang yang diinginkan dan pengejaran 
gaya hidup yang dibingkai secara artifisial… Konsumsi barang-barang 
yang selalu baru menjadi pengganti pengembangan diri yang sejati.” 
Proyek diri diterjemahkan menjadi proyek kepemilikan benda-benda bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 6161

yang diinginkan dan pengejaran gaya hidup yang dibingkai secara 
artifisial. 

Konsumsi dan waktu luang merupakan lahan identitas baru yang 
dimainkan oleh banyak individu. Tetapi permainan itu mungkin agak 
aneh, yakni bergesernya investasi untuk identitas. Menurut teoretisi 
kritis, di bawah kondisi ini, bidang konsumsi tak menyediakan ruang 
bagi komitmen, kepercayaan, dan solidaritas—penanda (hallmarks) 
dari genuine community. Sebagai alternatif, benda-benda di pandang 
sebagai fasilitator dari authentic community. Sebagaimana dikemukakan 
oleh McCracken (1998), benda-benda “menjadi sebuah medium 
dimana makna budaya (cultural meaning) dapat dimanipulasi dengan 
berbagai cara. Benda-benda membuka peluang bagi suatu komunitas 
untuk mengekspresikan dan mengkontemplasikan makna budaya di 
dalam sebuah medium daripada bahasa lain, dan untuk melakukan itu 
dengan cara-cara yang secara positif membantu baik untuk pembaruan 
maupun pemeliharaan makna-makna ini.”

Di Indonesia, hasrat kepemilikan benda-benda yang diinginkan 
itu, dalam banyak kasus sebagian besar sulit terjangkau dan begitu 
kentara di kalangan masyarakat menengah atas maupun bawah. Di 
kalangan orang Indonesia, segala sesuatu yang baru dan bagus biasanya 
lebih dihargai, sementara yang lama dianggap merepresentasikan 
nilai pertanian yang sudah usang dan karena itu harus diganti atau 
dibuang.13 Hasrat mendukung gaya hidup ini dalam dua dekade terakhir 
diperkuat pula oleh budaya kredit dan budaya utang yang dipermudah 
prosesnya lewat berbagai jalur peminjaman, termasuk pinjaman daring 
atau pinjol (pinjaman online). Orang-orang dengan penghasilan biasa 
dengan sedikit nekat dan gaya hidup yang berselera tinggi langsung bisa 
merasa menjadi bagian dari lapis ‘komunitas orang berada’ secara instan 
berkat sistem ini. Kita tidak perlu sepenuhnya menyalahkan mereka 
karena memang inilah gejala umum keberhasilan kapitalisme mendidik 
manusia Indonesia, mulai dari kaum elit hingga rakyat jelata. Tak perlu 

13	  Dalam kata-kata Hans Antlöv, “Everything new and good is credited to the mid-
dle class; what is traditional represents peasant values and must be dissolved.” 
Lihat Antlöv, H. (1999). The New rich and cultural tensions in rural Indonesia. 
Dalam Pinches, M. (ed.), Culture and privilege in capitalist Asia. Routledge.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...62

heran, kalau di tempat kerja orang lebih sering bersemangat menuntut 
hak daripada melaksanakan kewajibannya. Ketika menduduki suatu 
jabatan publik, sebagian akan menganggap organisasi/lembaga itu 
seolah milik (keluarga)-nya sehingga merasa perlu mempertahankan 
jabatan itu, dan mewariskannya ke keturunannya, kalau perlu sampai 
mati. Ingat jabatan adalah simbol status bagi mereka, dan dengan itu, 
mereka bisa mendapatkan banyak penghormatan daripada pengabdian. 

Begitupun kepemilikan barang-barang mewah (rumah, mobil, 
pakaian, perhiasan seperti jam tangan, kacamata, telepon seluler, dan 
sebagainya.) telah menjadi obsesi dan ungkapan kekayaan atau ekspresi 
kesuksesan dari kebanyakan orang di Indonesia (Robison & Goodman, 
1996). Meski gaya hidup global ini harus ditopang di bawah kondisi 
lokal yang memprihatinkan. Gaya hidup simbolik telah menjadi cara 
hidup orang Indonesia (Gerke, 2000; Gerke, 1995). Memang untuk 
soal kemajuan selera gaya hidup, setidaknya seperti yang terlihat secara 
simbolik, kita patut mengacungkan jempol untuk kebanyakan rakyat 
Indonesia. Kita pantas takjub menyaksikan prestasi ekonomi sebagian 
kelas menengah Indonesia dan bagaimana cara mereka memaknai 
keberhasilan itu. Betapa tidak? Dibandingkan dulu, kini kita bisa melihat 
sudah banyak anak muda dan remaja yang, sekalipun belum punya 
penghasilan, tetapi sudah biasa menggunakan mobil bagus untuk ke 
sekolah atau ke kampus.14 Aroma sebagian mereka pun semakin wangi-
wangi. Kata sebagian dari mereka, mereka memang ingin kelihatan 

14	  Sejak awal 1990-an bahkan Sarlito Wirawan Sarwono sudah menyebut munculnya 
fenomena gaya hidup ‘bos’ kecil. Mereka yang belum punya penghasilan apa-apa 
tetapi sudah bergaya dan diperlakukan seperti seorang bos. Berkat kelonggaran 
orang tuanya yang memang merasa serba ada dan serba-memanjakan anak-anak-
nya sehingga sejak kecil mereka sudah berlagak seperti bos sungguhan, ke sekolah 
atau ke kampus dengan mobil mentereng atau sopir pribadi. Menurut Sarwono, 
sekali orang berada pada tingkat menikmati fasilitas dan status seperti itu maka 
sulit baginya untuk menurunkan lagi ke tingkat yang lebih rendah (misalnya, 
naik bus kota, diam di rumah setiap malam minggu dan sebagainya). Dengan 
meminjam istilah Abraham H. Maslow, dapat dikatakan, bahwa orang sulit atau 
tidak dapat turun dari tingkat kebutuhan yang sudah tinggi ke tingkat yang lebih 
rendah. Lihat Sarwono, S. W. (1997). Gaya hidup kawula muda masa kini. Dalam 
I. S. Ibrahim (Ed.), Ecstasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam masyarakat 
komoditas Indonesia. Mizan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 6363

paling ‘kinclong’. Jelas mereka tidak suka berkeringat. Mereka adalah 
potret “generasi televisi” ketimbang “generasi buku” (Ibrahim, 1999). 
Obsesinya menjadi orang beken dengan instan. Mereka lebih bergairah 
di kafé atau mal daripada di ruang kuliah apalagi perpustakaan. Dulu, 
setidaknya sampai awal 1990-an, anak-anak orang kaya masih biasa 
naik angkutan umum, meski di rumahnya mungkin punya 2 atau 
3 mobil bagus. Sekarang, kalaupun ada, sudah barang langka. Sama 
halnya dengan yang penghasilan pas-pasan pun tak mau ketinggalan 
gagah-gagahan. Hal tersebut membuat tempat parkir kampus kini 
lebih diperhatikan daripada perpustakaan untuk memuaskan selera 
generasi ini. Ruang parkir mengalahkan ruang pikir. Kalau dulu di 
ruang kuliah lebih menonjol bau badan mahasiswa (setelah berdesakan 
naik bus kota), sekarang bau parfumlah yang lebih dominan. Harus 
diakui ini adalah bentuk lain dari perayaan kemajuan. Siapakah orang 
tua yang tak bangga menyaksikan ‘anak-anak bangsa’ yang wangi-wangi 
ini? Akan tetapi, tak salah juga kalau mungkin ada yang risau dan 
mencoba bertanya-tanya: Bagaimanakah sebuah ‘generasi anak manja’ 
(harap jangan disalahpahami dengan ‘anak jarang mandi’) seperti ini 
akan bisa bersaing dengan generasi-generasi muda dari negara-negara 
Asia Tenggara yang lain? Jawabannya mungkin agak buram.

Memang saat ini orang sudah tidak malu-malu lagi, alih-alih ragu, 
memperlihatkan diri mereka kaya dan sekaligus taat beragama. Buat apa 
susah bekerja, kalau harta hanya disimpan. Kesuksesan, keberhasilan, 
dan kekayaan harus dirayakan dan diarak di ruang publik.15 Apalagi 
kebanyakan orang di Indonesia akan menilai keberhasilan seseorang 
dari apa yang seseorang pakai dan di mana dia tinggal. Kamus kata 
‘sederhana’ akan diterjemahkan sebagai idealisme atau orang yang tidak 
bisa memanfaatkan kesempatan. Di tempat kerja atau dalam pergaulan 
sehari-hari, orang cenderung akan menilai (dan dalam tingkat tertentu 
juga menghormati/menghargai) kita dari penampilan kita. Orang 
akan peduli dengan pakaian kita. Mereka akan membicarakan secara 

15	  Sudah sejak dulu kebiasaan memperlihatkan kemewahan hidup sebagai ungkapan 
kesuksesan seseorang adalah bagian dari budaya elit pribumi di Nusantara. Lihat, 
misalnya, uraian sejarawan Onghokham ini dalam tulisannya, Show kemewahan, 
Suatu simbol sukses. Dalam I. S. Ibrahim (Ed.) (1997).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...64

istimewa mobil apa yang dipakai seseorang dan seberapa bagus 
rumahnya. Mobil, sebuah sarana yang hanya berfungsi untuk mencapai 
satu tempat ke tempat lain, tetapi bagi orang Indonesia adalah sebuah 
simbol status kesuksesan dan kemapanan. Orang akan berlomba 
mati-matian memiliki mobil bagus. Sebagian di antaranya akan risih 
kalau Anda lebih sederhana dari mereka. Apalagi kalau tahu bahwa 
penghasilan Anda sama atau bahkan lebih dari mereka. Mereka tidak 
akan ragu mengatakan bahwa Anda orang yang tidak bisa mengatur 
uang. Bahkan mereka akan bilang nyentrik, nyeniman, idealis, atau 
embel-embel dengan bahasa agak meremehkan. Mereka jelas tidak 
tahu bahwa lebih dari 1 miliar penduduk bumi hidup dengan uang 
kurang dari 1 dolar sehari. Meskipun mereka mungkin bisa menangis 
tersedu-sedu saat mendengar khotbah yang sengaja memeras air mata 
soal kemiskinan dan kedermawanan.

Semua itu sebenarnya lebih banyak mencerminkan bahwa 
kebanyakan orang Indonesia adalah orang yang paling tidak siap hidup 
sederhana. Mereka malu kalau kelihatan miskin (Saifuddin, 2007). 
Mungkin karena terlalu lama merasa miskin dalam alam pikiran terjajah 
sehingga kemerdekaan dianggap sebagai ungkapan kekayaan. Mungkin 
pula ini potret keberhasilan “sekolah imajiner” yang diperoleh lewat 
acara-acara sinetron padat gaya hidup dan iklan-iklan yang menjanjikan 
kebahagiaan seketika dengan kepemilikan barang konsumsi tertentu. 
Televisi adalah sekolah gaya hidup paling sukses dan memikat abad 
ini. Acara-acara televisi tertentu telah menjadi “agama baru” tempat 
ritual-ritual pemasaran selera dan gaya hidup yang mengukuhkan 
watak feodalisme dan konsumtivisme yang membuat pandangan hidup 
materialis menguasai sebagian benak pemirsa yang sehari-hari hidup 
dalam persaingan gaya hidup yang diimpikan itu.

Ini mengingatkan apa yang pernah dikatakan oleh 
cendekiawa Muslim, Cak Nur (panggilan akrab Nurcholish 
Madjid) mengenai kebiasaan yang harus ditumbuhkan di 
kalangan anak muda, yakni ‘menunda kesenangan’ (delayed 
gratification). Terutama di tengah-tengah tawaran gaya hidup: 
Enjoy now!. Dalam dunia seperti ini, terasa aneh kalau kata 
‘sederhana’ masih kita sebut-sebut di ruang sekolah atau kuliah. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 6565

Tentu saja, sangat berbeda terpaksa hidup dalam kemiskinan dan 
memilih hidup sederhana, meskipun mungkin dari luar akan 
terlihat sama. Dalam Islam, misalnya, dikenal kata qana’ah, 
untuk menunjukkan sikap senang dengan apa yang sudah 
dihasilkan dan dimiliki, dan zuhud, untuk menunjukkan sikap 
asketis, penolakan terhadap kemewahan duniawi. Sayangnya, 
dua kata ini sering kali disalahpahami. Sikap ini tentu saja bukan 
jadi pembenaran untuk hidup bermalas-malas. Bermalas-malasan 
dalam memperoleh hak-hak asasi seseorang bukan cermin dari 
sikap tersebut.

Ternyata, kembali menurut Oscar Lewis, objek-objek 
kebendaan yang dimiliki orang miskin pun bisa berbicara banyak 
tentang pemiliknya. Dalam belitan kemiskinan orang masih 
perlu memperhatikan gaya hidupnya. Lewis mengajak kita 
mengajukan sederet pertanyaan seperti ini. Berapa bagian dari 
penghasilan kaum miskin yang dibelanjakan untuk perlengkapan 
rumah, pakaian, sarana peribadatan, barang-barang mewah, 
dan obat-obatan? Berapa banyak barang baru yang mereka beli? 
Berapa banyak merupakan barang bekas? Sejauh mana mereka 
bergantung pada barang hasil pemberian atau hadiah? Bagaimana 
keluarga miskin membiayai keluarga mereka? Di mana mereka 
pergi berbelanja? Seberapa luas pilihan- pilihan mereka? 
Bagaimana kondisi fisik dari milik mereka? Berapa lama mereka 
bertahan dengan milik itu? Banyak informasi yang bisa diperoleh 
dari jawaban yang kita dengar.

Sebenarnya, kemiskinan juga bisa diukur secara lebih 
berimbang dengan melihat penurunan tingkat kemiskinan 
daripada peningkatan lebih lanjut kekayaan orang-orang yang 
sudah makmur (Sen, 2000). Jumlah orang kaya yang ada di kota-
kota di Indonesia jelas sedikit sekali dibandingkan penduduk 
secara keseluruhan. Sudah menjadi pemandangan umum di kota 
seperti Jakarta atau Bandung, perumahan dan gedung-gedung 
perkantoran megah berdampingan tak jauh dengan perumahan 
kumuh atau ruang publik yang tidak teratur. Tetapi, sudah 
menjadi rahasia umum pula bahwa beberapa orang di Indonesia 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...66

memiliki rumah jauh lebih mewah daripada kantor tempat dia 
bekerja mendapatkan uang.

Ini mengingatkan kita akan pendapat seorang pengamat asing 
yang menggambarkan bagaimana kondisi kampung-kampung miskin 
di kota-kota Asia Tenggara, 

Kota-kota utama mendominasi negeri yang bersangkutan, dan 
merupakan daya tarik utama dari kaum pengelana dari daerah-
daerah pedalaman yang datang untuk menarik becak, untuk 
bekerja di galangan kapal, emperan toko atau pabrik pabrik, 
mencari nafkah yang lebih baik bagi keluarga mereka. Tetapi 
pendatang-pendatang baru ini harus mengalami bahwa tanah 
untuk mendirikan rumah yang cukup dekat dari tempat kerja 
adalah milik golongan orang-orang kaya dan bagaimanapun 
juga terlalu mahal harganya untuk bisa mereka sewa atau beli. 
Dan, pihak pemerintah, di dalam memusatkan segala perhatian 
pada soal-soal pembangunan ekonomi semesta, kurang 
menghiraukan masalah perkampungan melarat dan penghuni 
gubuk-gubuk liar itu. Sekali masalah ini mencuat maka karena 
kekurangan biaya untuk program-program pembangunan 
kota, dibarengi pula oleh kekuatan politis yang potensial dari 
masyarakat penghuni liar itu, pemerintah dihambat untuk 
mengambil tindakan-tindakan semestinya, dan perkampungan 
perkampungan itu pun akhirnya tumbuh menjadi suatu unsur 
pokok di kota-kota Asia Tenggara (Taylor, 1993: 91).

Untuk membuktikan kedekatan deskripsi tersebut dengan 
kenyataan, sedikit pengalaman pribadi memperkuat pengamatan 
pengamat tersebut. Kami tinggal di pinggiran selatan Kota Bandung. 
Orang sering menyebutnya ‘Bandung coret’, untuk menunjukkan 
‘bukan Bandung, tetapi masih Bandung’. Kota tetapi masih ndeso. 
Pernyataan ini jelas tidak sepenuhnya benar. Jarak rumah kami, kira-kira 
10 menit dari Terminal Leuwipanjang (terminal utama Kota Bandung) 
bila dengan kendaraan bermotor, dalam keadaan normal. Namun, bisa 
1–2 jam bila dalam keadaan macet, seperti saat liburan, Sabtu atau 
Minggu. ‘Gubuk’ (gudang buku kecil) kami (begitulah saya biasa 
menyebutnya) terletak di gang sempit, berkelok dan tak rata. Panjang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 6767

gang ini kira-kira 200 meter. Di dalam gang ini ada beberapa rumah 
dan ‘stadion tenis meja rakyat’ yang nyaris setiap malam ributnya minta 
ampun. Hampir semua rumah membuka warung, termasuk ‘warung 
air’ yang menjual air ke penduduk setempat yang disedot dari pasokan 
air PDAM sehingga beberapa di antara pemuda di sini bekerja sebagai 
pendorong gerobak air. Sebagian besar penduduknya adalah buruh 
harian pengrajin sepatu yang sudah turun-temurun. Ada juga tukang 
sampah, petugas hansip, pedagang sayur, dan makanan keliling. Hanya 
ada beberapa pegawai negeri dan buruh pabrik.

Setiap sore menjelang petang para ibu dan remaja perempuan 
biasanya keluar rumah dan berpakaian cukup rapi. Bahkan, tak jarang 
terlihat lebih rapi dari yang kami pakai sehari-hari untuk kerja. Ketika 
mereka lewat, kadang-kadang bau harum parfum menyelinap sampai 
ke dalam rumah kami. Saya dan istri saya kadang-kadang mendengar di 
antara mereka ada yang berbicara sangat fasih tentang lulur dan merk 
parfum tertentu. Tak heran kalau dalam gang ada juga yang membuka 
salon tata rias. Setelah petang, persisnya saat salat Maghrib, sejumlah 
pemuda mulai bermain gitar hingga larut malam. Mengulang-ulang 
lagu yang sama, dan ini dilakukan berhari-hari dan berbulan-bulan, 
meski tak ada satu lagu pun yang dibawakan sampai selesai. Kadang-
kadang kami juga sampai hafal karena saking sering mendengarnya. 
Mulai Maghrib pula, ketika anak-anak kami harus belajar, sebagian 
anak-anak usia sekolah dasar di sini keluar sambil berteriak-teriak dan 
menghentak-hentakkan kakinya di gang, main petak umpet, bahkan 
tak jarang ini berlangsung sampai jam 9 atau 10 malam. Agaknya 
karena kondisi rumah yang tak memungkinkan dan tak ada alternatif 
lain, membuat mereka menjadikan gang sebagai ‘ruang publik’, ruang 
untuk berbicara dan bermain. Bersamaan dengan itu, dimulailah bunyi 
pukulan palu bertalu-talu, sahut menyahut, dari satu rumah ke rumah 
lain, yang berarti para pengrajin sepatu mulai bekerja, dan ‘hiburan’ ini 
berlangsung sampai dini hari sehingga telah membuat kedua anak kami 
terbiasa terlelap di tengah kebisingan lingkungan masa kecilnya.

Pemandangan siang hari lebih menarik lagi. Jemuran pakaian 
mulai dibentangkan di halaman atau pagar yang tak rapi. Gang-gang 
mulai diisi anak-anak dan bayi-bayi yang bermain dan membuang bekas 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...68

makanan sesukanya. Sebagian besar orang tua, remaja dan terutama 
anak-anak membuang sampah di mana saja mereka selesai makan. Saya 
pernah meminta tolong kepada ketua RW dan RT, bagaimana agar 
masyarakat diajari supaya biasa membuang sampah dalam plastik, tidak 
di dalam gang. Namun, sampai selang beberapa tahun hasilnya tidak 
kelihatan. Selama sepuluh tahun lebih kami tinggal di sini, kami belum 
pernah melihat ada di antara pemuda/i yang pernah menyapu halaman 
atau gang di depan rumahnya. Bagi mereka, memegang sapu itu terlalu 
mewah. Sepengamatan kami, hanya ada beberapa rumah yang punya 
sapu halaman, alih-alih tempat sampah. Meskipun sebagian besar 
dari mereka memiliki telepon seluler yang tidak bisa dibilang murah. 
Berkali-kali saya dan istri saya mencoba memberi contoh. Saat pagi-pagi 
kami menyapu sepanjang gang, tetapi hasilnya juga tak membuat kami 
bisa tersenyum. Bahkan, kadang-kadang ada di antaranya yang sembari 
lewat hanya bilang, “Rajin, Bu” atau “Rajin, Pak!” Tetapi semuanya 
tidak banyak berubah.

Kita tidak bisa sepenuhnya menyalahkan mereka, kalau gambaran 
kaum terdidiknya juga belum banyak berubah. Kami berusaha 
memakluminya, karena bagaimanapun mereka adalah cermin dari 
sebuah masyarakat yang pemerintahnya belum mampu mendesain 
suatu kebijakan pendidikan kewargaan yang membuat warganya sadar 
bahwa lingkungan yang bersih akan membuat kita sehat dan lambat 
laun akan meningkatkan kualitas hidup. Maka, tak usah heran, kalau 
rendahnya pendidikan dan kemiskinan akan berarti pula kemelaratan 
dan kekumuhan sikap dan cara hidup, seperti yang kami contohkan 
di sini, dan sehari-hari mungkin kita saksikan. Sangat disayangkan, 
para elit kita yang suka berpenampilan serba mentereng, tetapi belum 
mampu menuntaskan urusan cara membuang sampah warganya. 
Mungkin rendahnya “visi kemiskinan” ini harus kita lihat juga sebagai 
cermin dari “kemiskinan visi” dari orang-orang yang selama ini telah 
kita pilih dengan susah-payah, dan kita ongkosi hidupnya dengan pajak 
yang kita bayar setiap bulan lewat gaji kita.

Apa yang kami gambarkan tersebut sangat karikatural. Gambaran 
dari masih hidupnya budaya kemiskinan di pinggir perkotaan. 
Namun, apa yang dideskripsikan ini menggambarkan kenyataan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 6969

bahwa kemiskinan di Indonesia adalah kemiskinan masif dan 
kenyal. Sebagaimana dikatakan oleh Saifuddin (2007), kemampuan 
masyarakat kita menyerap tekanan kemiskinan terus menerus tanpa 
gejolak yang berarti. Ini terwujud karena adanya fungsi adaptasi dan 
survival berjangka pendek yang melibatkan pula golongan masyarakat 
yang tidak miskin. Contoh kasus Indonesia menunjukkan, jaringan 
pertemanan, suap menyuap, uang semir, mencicil barang, berhutang, 
mengebon gaji, terpadu dengan budaya malu yakni rasa malu terlihat 
miskin, harus tampil bagus sehingga mengakibatkan berkembangnya 
gejala konsumtif di berbagai lapisan masyarakat tidak miskin maupun 
miskin. Keadaan ini semakin dimantapkan karena masyarakat yang 
tergolong tidak miskin atau kaya kurang memiliki sikap empati 
terhadap orang yang kurang mampu, dan bahkan menonjolkan sikap 
dan perilaku konsumtif yang eksklusif secara sosial dan ekonomi.

Di balik struktur dan budaya masyarakat seperti ini, sesungguhnya 
terpendam bahaya yang mengancam dalam jangka panjang, yakni sedang 
berlangsungnya proses perapuhan sendi-sendi sosial dan kebudayaan 
yang kronis, yang tidak mampu terbaca oleh angka-angka. Proses 
perapuhan itu dibarengi oleh semakin meningkatnya tekanan kekuatan 
struktur dari luar yang dominan, yakni struktur ekonomi global yang 
memiliki garis-garis kebijakan dan aturan sendiri. Proses sosial budaya 
kemiskinan yang berlangsung dalam masyarakat kita dalam berbagai 
hal bertentangan dengan arus-utama ekonomi global yang setiap saat 
mendiktekan kehendak global atas Indonesia (Saifuddin, 2007).

C. Kemiskinan sebagai Masalah Sentral 
Dari uraian di atas tampak bahwa kemiskinan adalah masalah sentral 
di negeri kita ini. Kemiskinan dan pengangguran adalah dua persoalan 
yang sampai sekarang belum bisa dituntaskan pemerintah. Banyak 
program pengentasan kemiskinan dan pengangguran tidak menyentuh 
akar persoalan. Ini membuat masyarakat miskin semakin terbebani 
dalam impitan ekonomi. Potret kemiskinan banyak terdapat di kota 
besar di Indonesia, selain juga di desa. Tinggal di tengah permukiman 
kumuh tanpa pekerjaan semakin membuat kehidupan keluarga miskin 
kian berat dari hari ke hari. Tak hanya kebutuhan pokok yang terus 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...70

merambat naik, keinginan menyekolahkan anak pun sulit dipenuhi. 
Liputan media tentang gambaran penduduk seperti ini sudah sering 
kita saksikan seperti yang muncul dalam berita-berita televisi.

Mengapa Indonesia gagal memerangi kemiskinan? Padahal 
pendidikan dan kesehatan telah memakan alokasi APBN yang cukup 
besar. Lingkungan dan kesetaraan gender, walaupun masih menjadi 
anak tiri, kelembagaannya masih dipertahankan. Pendek kata, kita 
sudah mendefinisikan persoalan secara betul, tetapi selalu gagal 
dalam meraih sukses. Kenapa? (Media Indonesia, 16 Agustus 2007). 
Ternyata dunia belajar dari pengalaman bahwa kemiskinan yang 
masih membelenggu bagian terbesar manusia di bumi tidak semata 
disebabkan ketidakmampuan negara-negara di Asia, Afrika, dan 
Amerika Latin mengatasi kemiskinan di negara mereka sendiri. Oleh 
karena itu, kerja sama global untuk memerangi kemiskinan menjadi 
mutlak. Itulah paradigma yang mendasari Tujuan Pembangunan 
Milenium (Millennium Development Goals [MDGs]).

Sejak 2006, dunia, melalui Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB), 
mengubah haluan mengenai permasalahan global. Bila dekade 
sebelumnya komitmen kerja sama global adalah pada pertumbuhan 
ekonomi, mulai 2000, dikenal dengan era milenium, orientasi lebih 
difokuskan pada pembangunan manusia melalui perang terhadap 
kemiskinan. PBB menyadari bahwa kemiskinan yang membelenggu 
dunia bisa diatasi bila Eropa dan Amerika memiliki kemauan memberi 
dan membantu. Dalam paradigma itu disadari sebuah kemutlakan 
baru, yaitu berdagang dan membantu sama pentingnya.

Sebagai anggota PBB, Indonesia salah satu penanda tangan 
delapan butir deklarasi pada September 2000, yang dikenal sebagai 
MDGs. Delapan butir deklarasi itu ialah penghapusan kemiskinan, 
pendidikan untuk semua, persamaan gender, perlawanan terhadap 
penyakit, penurunan angka kematian anak, peningkatan kesehatan ibu, 
pelestarian lingkungan hidup, dan kerja sama global. Sekilas memang 
tidak ada tema yang sungguh-sungguh baru dari delapan butir deklarasi 
itu. Perang terhadap kemiskinan dan penyakit sudah menjadi agenda 
pembangunan melalui politik anggaran nasional. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 7171

Akan tetapi, fakta yang tidak bisa dipungkiri, negara berkembang 
termasuk Indonesia, gagal memerangi kemiskinan. Angka kemiskinan 
di banyak negara, terutama di Afrika dan sebagian Asia, malah 
meningkat. Krisis global pada awal 2000, misalnya, telah menambah 
angka orang miskin di Indonesia hingga mencapai separuh jumlah 
penduduk. Delapan butir deklarasi sasaran pembangunan milenium 
dikelompokkan dalam empat bidang besar, yaitu pendidikan, kesehatan, 
lingkungan, dan kesetaraan gender. Keempat bidang itu telah memiliki 
kelembagaan dalam negara Indonesia sejak lama. Keberhasilan negara-
negara di dunia melaksanakan MDGs sangat bergantung pada kemauan 
dan visi jauh ke depan. Bila negara-negara di dunia memaknai itu 
dengan sungguh-sungguh maka diyakini kemiskinan akan berkurang 
pada 2025. Dunia yang makmur akan menyumbang bagi keamanan 
global.

Namun, komitmen global yang demikian megah untuk 
memerangi kemiskinan tentu tidak akan efektif terutama di negara 
yang korup. Inilah tantangan Indonesia paling krusial. Karena itu, pers 
juga harus lantang memerangi korupsi. Memerangi korupsi berarti juga 
memerangi kemiskinan. Pers perlu mengangkat kasus korupsi dengan 
sistematis dan hati-hati terutama di tengah iklim penuh intrik dan 
pembelaan membabi-buta soal nama baik kroni, korps, atau keluarga 
seperti di Indonesia. 

D. Pers dan Perang Terhadap Kemiskinan 
Pendapat Ali bin Abi Thalib sering disitir, “Seandainya kemiskinan 
berwujud seorang manusia, niscaya aku akan membunuhnya.” 
Mengapa Ali berpendapat demikian? Begitu sulitkah memberantas 
kemiskinan? Dalam konteks ini, memerangi kemiskinan tidak kalah 
krusialnya dibanding memerangi terorisme. Memerangi terorisme 
tidak akan menghapus kemiskinan. Namun, memerangi kemiskinan 
mungkin menjadi salah satu jalan untuk mengurangi terorisme. Meski, 
sebagaimana dikatakan oleh Peraih Nobel Perdamaian, Muhammad 
Yunus, “Kita mengamini fakta bahwa akan selalu ada orang miskin 
di sekitar kita, dan bahwa kemiskinan adalah takdir manusia” (Yunus, bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...72

2006). Tetapi mengapa masih banyak orang yang membuat sejarah bagi 
kaum miskin!?

Milenium baru disambut dengan impian yang megah, meski 
akhir impian itu tergilincir dalam berbagai peperangan dan peristiwa-
peristiwa kekerasan yang terjadi di berbagai belahan dunia. Salah 
satu Tujuan Pembangunan Milenium yang terkait dengan dampak 
globalisasi adalah perbaikan kualitas kehidupan warga-warga yang 
paling miskin di dunia. Isu-isu paling krusial yang dihadapi negara-
negara berkembang, seperti kemiskinan, kelaparan, kesenjangan 
pendidikan, ketidaksetaraan gender, angka kematian ibu dan anak, 
HIV/AIDS dan degradasi lingkungan adalah persoalan yang mendapat 
perhatian yang serius. Pemerintah dan para mitra diharapkan melakukan 
upaya-upaya yang serius dan sistematis untuk mencapai semua tujuan 
tersebut. Begitupun pers diimbau agar terlibat aktif dalam memerangi 
pengangguran, kemiskinan, dan nasib golongan masyarakat bawah 
yang kehidupannya termarjinalkan.

Barangkali itulah sebabnya Ketua Dewan Pers waktu itu, Ichlasul 
Amal pernah mengajak media di tanah air agar mengarahkan fokus 
perhatian ke masalah kemiskinan. Dalam orasi kebudayaan bertema 
“Posisi Pers dalam Merekat Paham Kebangsaan”, Amal (2006) 
mengingatkan bahwa fokus pers untuk mengangkat isu kemiskinan 
sangat layak diketengahkan kembali. Oleh karena itu, apabila fokus 
baru tidak diperoleh, kebebasan pers bisa jadi bumerang bagi kehidupan 
pers itu sendiri. Kebebasan pers harus digunakan untuk mengangkat 
persoalan kemiskinan, sebagai wujud terjemahan faham kebangsaan. 
“Persoalan kemiskinan cenderung ditelantar kan oleh pemerintah. Agar 
dapat muncul ke permukaan, fungsi pers sangat penting. Ini jadi fokus 
faham kebangsaan dalam era kebebasan pers yang diperoleh dengan 
susah payah,” demikian kritik Amal (2006).

Namun, bagaimanapun pers adalah entitas bisnis. Sebagai 
entitas bisnis, pers hidup dengan menjual informasi kepada publik. 
Sebagaimana bisnis lainnya, motivasi utama perusahaan pers adalah 
mendapatkan keuntungan finansial sebesar-besarnya. Untuk memenuhi 
hasrat itu, tak jarang isu kemiskinan adalah fakta yang sulit dijual 
untuk mendapatkan untung. Kini adalah era infotainment (informasi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 7373

harus bisa menghibur), jurnalisme pun dituntut bisa menghibur selain 
memberi informasi. Informasi soal kemiskinan sering kali membuat 
situasi depresi. Masyarakat Indonesia yang miskin, tentulah bosan jika 
harus disuguhi informasi kemiskinan. Orang miskin butuh informasi 
yang menghibur, misalnya, tingkah polah selebritas. Itulah sebabnya, 
kemiskinan tidak pernah diberitakan dalam berita infotainment.16

Untuk memenuhi tanggung jawab publiknya, pers berada di 
garis depan dalam mengangkat persoalan kemiskinan ke ruang publik. 
Apalagi bila mengingat bahwa membasmi kemiskinan sungguh 
diperlukan saat ini sebagai kondisi vital bagi stabilitas, demokrasi 
dan perdamaian global. Selama kaum miskin terpinggirkan dari 
partisipasi dalam pertumbuhan global, perdamaian, dan pembangunan 
berkelanjutan tetap tak kan berhasil. Inilah spirit yang disuarakan oleh 
masyarakat pers dunia pada Hari Kebebasan Pers Dunia di Dakar, 
Senegal, pada Mei 2005.

Untuk memerangi kemiskinan, pemerintah dan pers perlu 
memberikan akses seluas-luasnya bagi kaum papa (the poorest) dan 
kaum tak bersuara (the voiceless) agar suara mereka didengar. Selain itu, 
kualitas informasi untuk memperbaiki kehidupan kaum papa juga perlu 
ditingkatkan. Informasi seputar pendidikan dan kesehatan, misalnya, 
harus bisa menyentuh masyarakat paling miskin yang tak mungkin 
bersuara lewat saluran-saluran komunikasi politik yang formalistik.

Dalam negara kepulauan dan masyarakat pluralistik yang cenderung 
feodalistik seperti Indonesia, tidak mungkin komunikasi politik antara 
warganegara dan pemerintah bisa berjalan, tanpa dukungan saluran 
komunikasi yang terbuka. Tanpa media, mustahil nasib puluhan anak 
balita suku Dani di Distrik Illaga, Puncak Jaya, Papua yang menderita 

16	  Menarik pendapat Ichlasul Amal, “Tugas pers dan jurnalisme bukanlah menghibur, 
melainkan mengabarkan fakta dan realitas. Informasi tentang kemiskinan, teruta-
ma memang ditujukan kepada para pengambil keputusan, agar mereka lebih benar 
dalam mengelola negara dan memperbaiki taraf hidup masyarakat. Rendahnya 
perhatian pers Indonesia pada problem kemiskinan, jangan-jangan adalah pertanda 
bahwa pers tengah mengalami kemiskinan jurnalistik.” Lihat Amal, I. (2007, 8 
Februari). Pers dan kemiskinan. Pointer makalah disampaikan pada “Konvensi 
nasional media massa se-Indonesia”, dalam rangka Hari Pers Nasional di Samarin-
da.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...74

kekurangan gizi, bisa didengar di Jakarta. Tak adanya akses informasi 
menyebabkan pengetahuan masyarakat pedalaman Papua mengenai 
kesehatan sangat memilukan. Banyak anak dengan perut buncit, 
beringus terus-menerus, dan tubuh kotor akibat kurang gizi dan jarang 
mandi bisa diketahui publik berkat pemberitaan media (Kompas, 25 
Januari 2006). Begitupun kasus busung lapar bayi-bayi tak berdosa 
menjadi parodi di tengah gemerlap hutan beton Jakarta, setelah pers 
dan televisi kita gencar memberitakannya, justru menjelang pemerintah 
menaikkan harga BBM. Semua itu menjadi gamblang karena jurnalis 
terjun ke lapangan, merekam kondisi kehidupan kaum papa, dan 
menuliskannya dalam reportase human interest yang empatik.

E. Semiotika Kemiskinan
Menurut tokoh kajian budaya (cultural studies), Stuart Hall (1992), 
dalam Discourse and Power, seorang jurnalis tidak pernah menyampaikan 
makna tunggal tentang suatu peristiwa melainkan banyak makna 
(multiple-meanings). Makna yang satu mungkin lebih ditekankan dan 
diutamakan dari yang lain. Dari kacamata ini, sajian berita kemiskinan 
menjadi gugusan tanda yang menawarkan makna berbeda-beda, 
bergantung sudut pandang sang jurnalis. Sudut pandang jurnalis ini 
dipengaruhi oleh norma dan nilai yang dipegangnya.

Bahwa suatu kasus kemiskinan bisa disajikan dari berbagai 
sudut pandang (news angle) dan ditempatkan di halaman tertentu, 
mencerminkan visi pers dalam memandang “nilai berita” kemiskinan. 
Itu sudah jelas terlihat, tetapi kenyataan bahwa sudut pandang jurnalis 
memegang peran krusial untuk mengangkat fakta dari sisi yang 
memungkinkan hal-hal tersembunyi di balik realitas kemiskinan yang 
tidak kasat mata menjadi wacana media yang multi-interpretasi. Itu 
adalah hal yang belum sepenuhnya jelas.

Ulrike Meinhof (1994), dalam From the Street to the Screen, 
mengemukakan bahwa kemiskinan bisa didekati sebagai konstruk 
diskursif yang berlangsung di dalam konteks kuasa sosial dan 
ideologis. Ia memperkenalkan istilah “semiotika kemiskinan” untuk 
menyebut tanda-tanda kemiskinan yang tersaji di media. ‘Tanda-
tanda’ kemiskinan inilah yang hendaknya diselami, dibongkar, dan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 7575

diungkapkan oleh si jurnalis. Menurut Meinhof, sesungguhnya masih 
banyak realitas kemiskinan yang tak tersaji di media, sementara yang 
tersaji cenderung didekati di dalam kerangka individualisme dan 
patologi. Ia juga mengkritik bahwa terlalu sering kemiskinan dilihat 
dalam kerangka ideologi dominan sebagai persoalan individu, yang 
hanya bisa dipecahkan lewat pemecahan individual (seperti bantuan 
dana) dari pihak status quo. Citra kemiskinan juga dipandang sebagai 
cacat bawaan individu atau warisan “budaya kemiskinan” daripada 
sebagai aspek relasi struktur sosial (Golding dan Middleton, 1982; Hill, 
2000).

Oleh karena itu, kesadaran jurnalis bahwa sajian berita yang 
mereka angkat mengenai kasus kemiskinan bisa memberi pengaruh 
bagi publik dan pemangku kebijakan, kian menuntut kemampuan 
si jurnalis dalam menerjemahkan tanda-tanda kemiskinan (signs of 
poverty) di dalam ruang media (Meinhof, 1994). Teks atau foto berita 
seputar kemiskinan yang dimuat di media tak bisa lepas dari praktik 
diskursif yang melibatkan berbagai aktor (jurnalis, editor, industri 
media, publik pembaca, dan ideologi politik).

Selama ini wacana kemiskinan sering didekati dari pendekatan 
statistik-kuantitatif. Ini tidak salah, untuk memberikan gambaran 
makro (umum) mengenai kemiskinan. Namun, sayangnya sering hanya 
memberi gambaran permukaan. Pendekatan ekonomistik pemerintah 
yang terfokus pada angka-angka kemiskinan, tak akan terlalu berarti 
bila pers tidak membuat angka-angka itu menjadi data kualitatif 
yang berbicara. Pers perlu meningkatkan intensitas liputan mengenai 
persoalan kemiskinan dari berbagai sudut pandang. Jika perhatian kita 
terletak pada bagaimana kemiskinan diberitakan di media, langkah 
selanjutnya adalah bagaimana berita kemiskinan tak hanya menyentuh 
dimensi kognisi publik. Namun, juga bagaimana agar publik bisa 
merasakan bahwa teks media menjadi kekuatan motivasi untuk 
bertindak. Oleh karena itu, kondisi kehidupan dan situasi mereka 
dalam bertahan hidup dan menjalani hidup sehari-hari juga perlu 
disorot seperti dari sudut bagaimana kaum miskin bisa bangkit dan 
keluar dari lingkaran kemiskinan. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...76

Dalam hal ini, dalam mengangkat kasus kemiskinan, jurnalis 
sebaiknya memahami dimensi afektif hubungan teks dan publik 
pembacanya. Bahwa mediasi kemiskinan yang lahir dari kepekaan 
jurnalis akan menghasilkan reportase jurnalistik yang memberi 
kekuatan moral bagi pembacanya. Dalam memerangi kemiskinan yang 
akut seperti saat ini, dibutuhkan gagasan-gagasan kreatif seperti yang 
diperkenalkan oleh Martin Bell MP (1995), mantan reporter perang 
BBC, dalam mengembangkan semacam “jurnalisme cinta” (journalism 
of attachment), yakni “jurnalisme yang peduli dan sekaligus paham.”

Kesadaran bahwa bahwa dalam menghadapi penderitaan manusia 
di tengah kecamuk perang, konflik, bencana alam, kelaparan, dan 
kemiskinan, seorang reporter perlu menunjukkan sikap peduli dan 
empati. Para eksekutif pemberitaan menyebut dengan antusias 
mengenai pentingnya “reporter yang terlibat” yang mencerminkan 
keterlibatan emosi individual. Bukankah Alex Gerlis dari BBC suatu 
kali pernah menulis, “Dengan memiliki pemahaman yang lebih baik 
mengenai dimensi emosional dari sebuah cerita, kemungkinan besar 
kita benar-benar akan melakukan pekerjaan jurnalistik dengan lebih 
baik.”

Jurnalis yang bergerak dalam liputan masalah kemiskinan 
atau banyak bergumul dengan persoalan kaum miskin, barangkali 
bisa menjadikan profesinya sebagai wahana untuk ikut berjuang 
memberikan harapan bagi kehidupan yang lebih baik bagi anak-anak 
kaum miskin di Indonesia. Jurnalis untuk kaum miskin bisa membuka 
ruang dialog bagi ditemukannya cara-cara terbaik untuk menciptakan 
peluang bagi rakyat agar bisa hidup secara layak di alam kemerdekaan.

Kalau Muhammad Yunus membayangkan sebuah dunia yang 
bebas dari kemiskinan bukanlah utopia. Mengapa kita tidak mencoba 
merealisasikan impian itu dengan profesi yang kita geluti, dengan tetesan 
tinta dan keringat yang kita curahkan? Bahwa suatu saat nanti, entah 
kapan, kemiskinan hanya akan kita saksikan di museum kemiskinan. 
“Saya percaya sepenuh hati bahwa kita bisa menciptakan dunia yang 
bebas-kemiskinan bila secara kolektif kita mempercayainya. Dalam 
dunia yang bebas-kemiskinan, tempat satu satunya Anda bisa melihat 
kemiskinan adalah di museum-museum kemiskinan,” demikian kata 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Jurnalisme untuk Kaum   ... 7777

Peraih Nobel yang merintis Grameen Bank, yang amat berjasa untuk 
memperbaiki nasib perempuan miskin di Bangladesh tersebut.

Demokrasi tanpa keadilan tidak banyak berguna. Ketidakadilan 
yang paling nyata adalah kemiskinan dalam berbagai wajah. Budaya 
jurnalisme yang berpihak pada kaum miskin diperlukan untuk 
mendorong pemerintahan Indonesia yang berorientasi pada keadilan 
dan berpihak pada kaum miskin. Jurnalisme yang punya misi 
memerangi kemiskinan menyajikan berita kemiskinan dengan berbagai 
cara untuk menarik publik pembaca dan pemangku kebijakan. Dengan 
“semiotika kemiskinan”, kita memahami lebih dalam tanda-tanda 
kemiskinan yang tersaji di halaman media. ‘Tanda-tanda’ kemiskinan 
ini yang diselami, dibongkar, dan diungkapkan oleh si jurnalis peliput 
kemiskinan. 

Bahwa suatu kasus kemiskinan bisa disajikan dari berbagai 
sudut pandang (news angle) dan ditempatkan di halaman tertentu, 
mencerminkan visi pers dalam memandang “nilai berita” kemiskinan. 
Kemudian, sudut pandang jurnalis berperan penting untuk mengangkat 
fakta dari sisi yang memungkinkan hal-hal tersembunyi di balik realitas 
kemiskinan yang tidak kasat mata itu menjadi wacana media yang 
multitafsir.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



79

“Pers bebas mungkin baik, mungkin pula buruk, tetapi yang 
pasti, tanpa kebebasan, pers tidak mempunyai arti apa-apa 
selain kebobrokan.” 

(Albert Camus)
Tatkala Soeharto, “smiling general” turun dari tampuk kekuasaan 
banyak orang menyambutnya dengan rasa suka cita yang dalam. 
Pekik reformasi bergema ke seantero negeri. Orang-orang turun ke 
jalan, para pejuang Reformasi saling bersalaman, anak-anak muda 
berpelukan, beberapa ibu membagikan nasi tumpeng, dan sejumlah 
anak tertawa riang. Tak terasa air mata pun menetes…. Keharuan 
spontan menyaksikan sebuah “keajaiban”. Telepon seluler berdering, 
dari seorang teman yang tampak sudah tak sabar melampiaskan rasa 
riangnya, “Selamat, kita merdeka!”.

	 Hari itu, 21 Mei 1998, matahari harapan sebuah bangsa yang 
sekian lama tenggelam di balik pemasungan politik, mulai bersinar lagi. 
Angin kebebasan kembali berhembus. Koridor demokrasi perlahan 
mulai terkuak. Matahari kebebasan yang sekian lama dinanti mulai 
bersinar. Bahtera harapan kembali ditambatkan kepada pilar-pilar 
demokrasi yang sekian lama tenggelam dalam jebakan kekuasaan. 
Ruang publik yang sebelumnya penuh dengan jaring-jaring kekuasaan 
yang setiap saat siap menenggelamkan kebebasan pers, setelah reformasi 

BAB IV
Pers Pasca-Orde Baru: 

Antara Panik Politik dan Tirani Massa

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...80

bergulir, tiba-tiba sirna. Memang, sudah diakui secara luas bahwa 
gerakan politik demokratis atau pun anti demokratis baik nasional 
maupun internasional semakin bergantung pada media. Sekalipun 
media bukan penyebab utama turunnya rezim Soeharto. Namun, pada 
puncaknya media dengan dramatis merekam datangnya akhir sebuah 
era tatanan politik cukup kekar yang pernah kita saksikan dalam sejarah 
politik Indonesia pasca-kolonial.17

Mungkin ada manfaatnya mengenang kembali bahwa proses 
demokratisasi di Indonesia memang dibimbing bukan oleh pembaruan 
institusional maupun konstitusional. Sebagaimana dikatakan oleh 
seorang pengamat, awal proses itu digerakkan oleh de facto kebebasan 
pers yang bangkit persis di penghujung era rezim Soeharto. Presiden 
Habibie, sebagai pengganti Soeharto saat itu, mungkin tak mampu 
membalikkannya seandainya pun ia hendak melakukannya. Terlebih 
setelah tantangan kubu militer dengan jelas ditolak (Emmerson, 2002).

Saat itu berita-berita sensasional menyeruak, desas-desus dijadikan 
kepala berita, tidak jarang memudahkan penyebaran dan peningkatan 
intensitas ketidakpuasan massa rakyat yang dalam beberapa kejadian 
bahkan berujung dengan kekerasan. Jika demokratisasi di Indonesia 
telah membuka ruang untuk melontarkan dan menyalurkan kritik, 
ketidakpuasan, kekalutan, dan bahkan kebencian, ia juga membuka 
peluang bagi kekuatan-kekuatan anti-demokrasi untuk memanfaatkan 
media demi meraih keuntungan dalam pertarungan memperebutkan 
kekuasaan politik yang ditinggalkan Soeharto. Tak heran kalau saat 
itu tokoh reformasi paling terdepan, M. Amien Rais, mengingatkan 
akan adanya penelikung-penelikung reformasi, yang disebutnya sebagai 
‘reformis kesiangan’.

17	  “Menurut kami, media massa bukanlah penyebab runtuhnya rezim Soeharto. 
Namun, di balik pori-porinya, terlihat jelas bahwa tatanan sosial sudah hampir 
berakhir.” (The media, we argue, did not cause the demise of the Soeharto re-
gime. But in its pores, one could see the impending end of an order), demikian 
menurut K. Sen & D. T. Hill, dalam pengantar karya mereka menyoroti media di 
Indonesia. Untuk lebih jauh, lihat Sen, K. & Hill, D. T. (2000). Media, culture, 
and politics in Indonesia. Oxford University Press.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 8181

Ketika rezim Soeharto turun, perlahan tetapi pasti wajah pers 
Indonesia ikut berubah.18 Suara-suara alternatif yang sekian lama 
mengendap di balik bilik kebisuan publik tiba-tiba menyeruak, seperti 
burung yang lepas dari sangkarnya, terbang ke sana kemari. Wajah 
pers Indonesia pasca-Soeharto, seperti kuda lepas dari kandangnya, 
meloncat-loncat, seakan berlari tanpa arah dan mendengus-dengus 
ke mana saja. Sayangnya seperti sejarawan Taufik Abdullah (2001b) 
mengingatkan, euforia kebebasan yang tak dipagari oleh rasa tanggung 
jawab cenderung menjadi kebablasan.

Apa yang dilukiskan tersebut masih relevan untuk melihat 
perkembangan wajah pers kemudian. Terutama bila melihat wajah 
media populer dan tayangan televisi swasta akhir-akhir ini. Perubahan 
wajah media setidaknya bisa dilihat secara gamblang ketika rambu-
rambu pemberitaan sudah mulai melonggar. Batas-batas wilayah 
pemberitaan yang sebelumnya dianggap tabu akhirnya sirna bersamaan 
dengan hembusan angin Reformasi.

Memang, hampir pada setiap titik balik pergolakan politik, selalu 
tersembul fajar harapan dan kecemasan. Dengan tumbangnya Presiden 
Soeharto pada bulan Mei 1998, Indonesia seperti sedang menyeberangi 
ngarai besar dalam perjalanan sejarah politik bangsanya. Rasanya, 
hampir mustahil membayangkan negeri ini akan berhasil keluar 
dari kemelut dan kelokan tajam sejarah bangsanya, sekiranya tidak 

18	  Dedy N. Hidayat, ilmuwan komunikasi dari Universitas Indonesia, mengambar-
kan perubahan saat itu secara kritis dalam konteks ekonomi politik yang lebih luas. 
Menurutnya, “Menjelang dan sesudah berakhirnya kekuasaan Soeharto, pelbagai 
dimensi perubahan struktur ekonomi-politik pers di tanah air bisa disimpulkan 
sebagai produk tindakan para pekerja pers atau produk interaksi penguasa, pemilik 
modal, dan pekerja pers, di mana dalam kondisi saat itu para pekerja pers memiliki 
kapasitas yang relatif lebih besar untuk melakukan tindakan signifikan. Produk 
teks isi media yang dihasilkan juga mengalami perubahan. Perubahan teks isi 
media tersebut, bagaimanapun juga, memberikan kontribusi kepada eskalasi atau 
akumulasi tekanan-tekanan terhadap stabilitas hegemoni penguasa dan kemapanan 
struktur politik otoritarian Orde Baru.” Lihat Hidayat, D. N. (2000). Jurnalis, 
kepentingan modal, dan perubahan sosial. Dalam D. N. Hidayat dkk. (eds.), Pers 
dalam ‘revolusi Mei’: Runtuhnya sebuah hegemoni. Gramedia Pustaka Utama, 
khususnya, hlm. 442.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...82

ada kekuatan kolektif yang mau menanggung resiko melakukannya. 
Kekuatan-kekuatan masyarakat sipil yang tiba-tiba bangkit bersatu 
untuk menyeberangi ngarai itu telah membangkitkan kesadaran dan 
optimisme bahwa kita sebagai bangsa harus berubah! apa pun risikonya!

A.	 Bebas dari Apa? Bertanggung Jawab kepada Siapa?
Usaha meraih kebebasan pers di Indonesia ternyata tidak mudah. 
Atmakusumah, seorang tokoh penyuara kebebasan pers cukup 
berpengaruh di tanah air pernah menggambarkan, 

Kebebasan pers dan berekspresi muncul kembali di Indonesia 
dari perjalanan panjang setelah menghilang selama 40 
tahun—atau lebih kurang dua generasi—antara 1950-an 
dan 1990-an. Dalam satu dasawarsa terakhir kita berupaya 
membangun kembali kebebasan ini—yang pada suatu masa, 
setengah abad yang lampau, pernah berkembang di negeri ini 
dalam pemerintahan Presiden Soekarno pada awal 1950-an 
(Atmakusumah, 2008: 4). 

Sebagai banteng terakhir demokrasi, kebebasan pers adalah harapan 
kita untuk melanjutkan idealisme pers bebas yang memiliki tujuan 
pendidikan. Akan tetapi, terbukti harapan ideal itu tidak selamanya 
tumbuh di lahan politik yang subur.

Dalam lintasan sejarah politik yang dilalui bangsa ini, harapan dan 
kecemasan masyarakat terpantul dalam kehidupan pers. Pers Indonesia 
tumbuh di antara harapan dan kecemasan masyarakatnya. Pers juga 
berkembang di antara tarik-tolak kepentingan masyarakat dan negara. 
Sebelum akhirnya tergencet di antara kepungan modal dan kuasa. 
Ketika berbicara tentang problem demokrasi dan kebebasan pers di 
tanah air, dengan sedikit bernada parodi, Paul Tickell, pengamat pers 
dari Universitas Flinders, Australia, pernah mengajukan pertanyaan 
bahwa media di Indonesia itu sebenarnya “Free from what? Responsible 
to whom?” Pers di Indonesia itu bebas dari apa? Lalu, bertangung jawab 
kepada siapa?

Di bawah rezim Orde Baru, pers Indonesia diejek oleh para 
wartawan asing sebagai “Anjing Ompong” (Kaye, 1986; Hanazaki, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 8383

1996). Namun, meski pers ditindas seperti di era Orde Baru, sejarah 
menunjukkan bahwa minat pembaca tetap bertambah dan daya 
juang insan-insan pers yang merindukan kebebasan tak pernah mati. 
Penindasan kebebasan pers oleh negara memang membuat pers menjadi 
tumpul dan tiarap. Pembaca yang tidak berminat pada pers yang tumpul 
masih menaruh harapan terhadap media alternatif. Marjinalisasi pers 
oleh negara memang membuat pers marjinal untuk sementara, tetapi 
terbukti keinginan orang untuk bebas tetap hidup. Meskipun dengan 
menerbitkan pers di bawah tanah atau selebaran gelap.

Sepanjang sejarah Indonesia modern, pemerintah selalu 
memandang pers sebagai bahaya potensial yang menjadi saluran 
suara kaum oposisi dan pembangkang. Negara memang selalu ingin 
tampil sebagai “penguasa informasi” dan menjadikan pers sebagai 
saluran propaganda untuk mengusung makna yang sudah mengalami 
hegemoni dan distorsi demi kepentingan status quo (Chomsky, 1987; 
Herman & Chomsky, 1998). Dengan berbagai cara, pemerintah 
selalu berupaya mengontrol pers secara represif. Mereka tidak hanya 
mempraktikkan “budaya telepon” untuk meneror kebebasan, tetapi bila 
perlu memberangus penerbit dan menghilangkan nyawa wartawannya. 
Pemerintah memang tidak melakukan mobilisasi, memanfaatkan atau 
mempunyai pers sendiri untuk tujuan politiknya.

Saat ini pers Indonesia tampaknya sedang mengalami transformasi 
sebagai medium informasi sejalan dengan pertumbuhan ekonomi dan 
dinamika masyarakat. Meskipun kita tidak bisa menentukan secara pasti 
apakah karena dorongan ekonomi (misalnya, pasar yang potensial) atau 
karena perubahan kesadaran, media cetak Indonesia kemudian pernah 
berkembang ke arah peningkatan dalam hal spesialisasi dan segmentasi. 
Sejak periode Orde Baru kita bisa menyaksikan perkembangan 
penerbitan-penerbitan khusus, mulai dari majalah wanita, penerbitan 
khusus remaja dan anak-anak, hingga majalah untuk berkebun (Tickell, 
1992).

Bersamaan dengan transfomasi pers itu, akses masyarakat terhadap 
pers yang biasanya diukur dari tingkat kepembacaan (readership) juga 
kian meningkat dibandingkan dengan masa-masa sebelumnya. Isu-isu 
yang diliput pers juga semakin beragam. Jika pluralisme dipandang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...84

sebagai suatu ciri demokrasi, pers Indonesia benar-benar bergerak ke 
arah sana.

Ketika modal dan kuasa mengepung pers seperti yang 
berlangsung sejak era 1990-an, perusahaan penerbitan pers menjadi 
lebih menyerupai “pedagang” yang tanggap terhadap permintaan 
pasar, daripada menyerupai “politisi”. Orang menyebut fenomena 
komersialisasi dalam kehidupan pers telah menjadikan pers sebagai 
industri atau “pers industri”. Daniel Dhakidae (1991) menyebut era 
pers ini dengan istilah cukup sederhana tetapi pas, sebagai “kapital 
memproduksi jurnalisme”, yang pada gilirannya menjadi “jurnalisme 
penghasil kapital”. Kalau “politisi” biasanya mengendalikan pers dengan 
merekayasa hukum dan intimidasi maka “pedagang” mengendalikan 
pers dengan memanfaatkan kepemilikan modal atau saham untuk 
mengontrol isi media atau mengancam wartawan yang “nakal”.

Di bawah kepungan modal dan kuasa, pers Indonesia hidup di 
antara angan-angan untuk tumbuh menjadi institusi tempat menyemai 
benih-benih profesionalisme dan demokratisasi di lahan politik yang 
keras oleh friksi dan pertarungan politik. Di masa transisi politik, 
pers merekam denyut nadi perubahan itu, mencatat hari-demi-hari 
pergulatan politik yang seakan tak pasti. Teks-teks yang hidup dalam 
pers pun mengalir bersama dengan perubahan itu. Tak heran seperti 
juga pernah dikatakan kritikus media, Ben H. Bagdikian (1981), dalam 
karyanya yang cukup terkenal, The Media Monopoly: “Media massa 
menjadi otoritas pada setiap saat mengenai apa yang benar dan apa 
yang salah, apa yang nyata dan apa yang fantasi, apa yang penting dan 
apa yang remeh-temeh.”

B.	 Sektarianisme dan Sensasionalisme di Ruang Publik
Sewaktu Abdurrahman Wahid yang sering disapa Gus Dur tampil ke 
puncak pimpinan pemerintahan RI melalui pemilihan umum yang 
dipandang paling demokratis, insan pers mulai menaruh harapan besar 
kepadanya, karena Presiden Gus Dur dinilai akan membuka peluang 
bagi iklim kebebasan pers, seperti yang sudah dirintis sebelumnya oleh 
Presiden B. J. Habibie. Di era pemerintahan Gus Dur, pers hidup 
dalam euforia reformasi dan sering kali menjadi cermin pertarungan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 8585

politik secara terbuka. “DPR versus Gus Dur” atau “Pro-Gus Dur 
versus Kontra-Gus Dur”. Wacana perbincangan politik tidak bisa lagi 
dikendalikan sepenuhnya oleh negara dan wacana masyarakat sipil kian 
menguat. Namun, unsur-unsur sektarianisme yang sering mengemuka 
dalam ruang publik tetap saja belum banyak berubah. Bahkan, dalam 
beberapa hal kian menguat (Siregar, 2001 & 2006).

Kalau kita melihat ke belakang, keberhasilan industri pers seperti 
tampak pada peningkatan tiras dan pemasukan iklan yang berjalan 
seiring dengan pengendalian pers oleh pemerintah dan pemodal, sejauh 
ini memang telah membuat pers Indonesia menjadi kurang militan dan 
lebih banyak menonjolkan sikap defensifnya. Namun, pada masa itu 
pula pers Indonesia justru benar-benar menikmati keterbukaan, tidak 
hanya dalam hal membongkar praktik “KKN” rezim sebelumnya, tetapi 
juga terbuka dalam hal “buka-bukaan”. Rupanya, pada saat jurnalisme 
investigatif mulai dirintis untuk mengungkap kasus manipulasi uang 
negara, saat yang sama “tabloid kuning” yang mengumbar hasrat libido 
alias selera rendah masyarakat juga dengan bebas tumbuh.

Sejarah sering bergerak di luar jalur kendali manusia. Tatkala angin 
kebebasan sepoi-sepoi mulai dirasakan pers sehingga insan pers tidak 
perlu lagi mencemaskan ancaman “pedang SIUPP”, tiba-tiba saja kita 
dikejutkan ketika angin reformasi itu seolah berubah menjadi badai 
karena kembalinya cara-cara lama dalam menekan pers yang sedikit 
banyak juga ikut memengaruhi daya kritis pers. Mungkin untuk 
contoh kasus, ada baiknya kita ketengahkan kembali peristiwa seperti 
yang terjadi pada Sabtu, 6 Mei 2000, tatkala puluhan orang berseragam 
loreng hijau memasuki Kantor Harian Jawa Pos. Mereka adalah Barisan 
Serbaguna (Banser) Gerakan Pemuda (GP) Ansor. Mereka dikabarkan 
merangsek masuk ke ruang redaksi, dan seperti banyak diberitakan 
media saat itu, mereka mencabuti kabel saluran telepon dan kabel 
komputer. Keesokan harinya koran terbesar di Jawa Timur ini tidak 
terbit.

Unjuk kekuatan Banser kepada harian Jawa Pos, untuk menyebut 
satu contoh sejarah, dengan alasan ada kesalahan berita yang tidak 
mengenakkan tokoh atau organisasi di sekitar Presiden Gus Dur, jelas 
secara psikologi politik akan berdampak tersemainya kembali benih bagi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...86

hidupnya gaya militerisme dalam menyelesaikan persoalan. Apalagi di 
hadapan kepanikan politik seperti saat itu, penguasa dan massa bisa saja 
menjadi sangat reaktif, karena bercampur-aduknya informasi, fakta, 
kebenaran dengan rumor dan gosip politik. Sementara panik politik 
tercermin dari pergulatan kekuatan koalisi yang berganti-ganti dari 
fraksi-fraksi yang saling bersaing juga kian memuncak terutama ketika 
saling gugat dan saling tuding menjadi gaya hidup para politisi kita.

Apalagi ketika kekuasaan dan pengaruh semakin tidak terpusat 
maka hal tersebut tidak hanya akan jatuh ke tangan sejumlah pejabat 
yang kuat, para pemimpin partai, atau petinggi militer yang masih ingin 
berkuasa, atau pun pengusaha yang berpolitik, tetapi juga akan jatuh ke 
tangan massa. Kekhawatiran banyak orang beralasan, kalau dulu pers 
ditekan negara sehingga kebenaran menjadi milik penguasa maka kini 
pers bisa ditekan massa sehingga kebenaran “di luar sana”. Kita khawatir 
kalau hukum tak ditegakkan maka massa akan menjadi hukum itu 
sendiri. Kita layak cemas, karena massa yang sangat emosional bisa saja 
sewaktu-waktu berubah menjadi anarki dan kebenaran pun akhirnya 
dipaksakan oleh tirani massa. Ini jelas merupakan salah satu ancaman 
serius bagi demokrasi.

Kekerasan-kekerasan terhadap pers dan jurnalis memang 
masih sering terjadi. Data yang dihimpun oleh LBH Pers, misalnya, 
menunjukkan dengan gamblang bahwa sepanjang 2003–2009 tercatat 
tidak kurang dari 131 kali kekerasan fisik dan 104 kali kekerasan non-
fisik terhadap jurnalis di Indonesia. Tercatat, polisi, masyarakat, petugas 
keamanan, anggota TNI, dan preman masih menempati posisi teratas 
dan paling sering melakukan kekerasan terhadap jurnalis. Kekerasan 
paling fatal bahkan sampai mengakibatkan kematian (Tim LBH Pers, 
2010).

Harus diakui bahwa masyarakat memang membutuhkan 
pemberitaan pers yang didasarkan fakta, jujur, fair, dan berimbang. 
Seperti halnya kita juga membutuhkan LSM Media atau media watch 
yang netral supaya media tidak kebablasan. Kita juga membutuhkan 
kesadaran masyarakat atas hak-haknya sebagai konsumen yang menjadi 
kekuatan kontrol atas pemberitaan media yang mungkin saja sudah 
kebablasan sehingga merugikan masyarakat dan misi pers itu sendiri. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 8787

Namun, pada saat yang sama, kita juga membutuhkan pers yang 
tetap kritis terhadap masyarakat dan pemerintah, supaya dialog bisa 
berlangsung dan kehidupan demokrasi bisa berjalan. Untuk itu, kita 
membutuh panduan etik dalam kehidupan pers dan dalam kehidupan 
politik yang mungkin selama ini hanya menjadi impian di atas kertas.

Untuk menumbuhkan budaya jurnalisme investigatif, misalnya, 
jelas kita membutuhkan pers yang sanggup menjalankan mekanisme 
check and re-check dan melakukan cover both sides dalam pemberitaannya. 
Supaya fakta tidak dikalahkan opini menang sendiri, supaya realitas 
tidak digantikan ilusi, dan supaya kebenaran tidak dimanipulasi dan 
dikebiri. 

C.	Tren Pers Pasca-Soeharto
Menyaksikan dengan saksama wajah pers Indonesia pasca-Orde Baru, 
memang memperlihatkan ada di antara pers kita yang sudah seperti 
kuda mabuk kebebasan sehingga tak heran kalau acapkali dituding 
pers sudah kebablasan. Kalau kita coba melukiskan perkembangan pers 
Indonesia akhir-akhir ini, setidaknya ada beberapa hal penting yang 
menunjukkan perubahan wajah pers pasca-Soeharto (Suranto et al., 
1999).

Pertama, deregulasi media yang dilakukan rezim pasca Soeharto, 
seperti ditandai dengan dipermudahnya memperoleh izin dan bahkan 
akhirnya dicabutnya sistem SIUPP telah menyebabkan maraknya 
penerbitan pers. Sayangnya peningkatan kuantitas media, belum 
dengan sendirinya disertai oleh perbaikan kualitas jurnalismenya. Ini 
kita rasakan baik dalam bidang media cetak maupun media elektronik 
atau digital, terutama media yang muncul selama era pasca-Reformasi 
ini. 

Dalam dunia media cetak, bahkan mulai menguat tanda-tanda 
adanya di antara media yang hanya menjual gosip alias desas-desus 
dengan warna pemberitaan yang kental keberpihakan atau penyudutan 
kepada suatu tokoh/golongan tertentu. Sering kali ini di lakukan tanpa 
didukung fakta yang kuat, selain hanya potongan-potongan komentar 
yang tidak seimbang dari hasil wawancara yang kurang mendalam. 
Kalau kita cek sumber beritanya tidak akan sulit menemukan bahwa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...88

mereka belum melakukan teknik cover both sides, yakni meliput sesuatu 
peristiwa dari dua sisi supaya seimbang.

Sementara media yang cenderung partisan terus melakukan 
“sensasionalisme bahasa” seperti tampak lewat pemilihan judul 
(headlines) yang bombastis atau desain cover yang norak, majalah dan 
tabloid hiburan justru melakukan “vulgarisasi” dan “erotisasi” informasi 
seks. Mereka mengemas pornografi atas nama seni dan estetika. Oleh 
karena itu, ketika ada protes dari sebagian komunitas pembaca yang 
masih menjunjung tinggi nilai dan norma agama, pengelola majalah 
dan tabloid populer yang menjual keseronokan itu dengan mudahnya 
berdalih: “Jangan sok moralis elu!”, “Ah, mereka kan enggak ngerti seni, 
enggak punya selera estetis.” atau, “Ah, mereka kan enggak menghargai 
keindahan tubuh perempuan!” stau, celakanya lagi ada pembela “seni 
untuk air seni” ini yang mengatakan: “Ah, porno itu kan hanya tafsiran 
dan persepsi mereka saja.”.

Di Indonesia, tabloid dan majalah “kuning” yang 
mengkomoditaskan sensasi di sekitar wilayah dada dan paha, atau yang 
mengumbar bahasa-bahasa konsultasi seks yang vulgar dan norak di 
media (termasuk juga kini sejumlah acara bernuansa seks yang vulgar 
di TV dan radio swasta), memang muncul bersamaan dengan angin 
kebebasan pers pada umumnya. Media yang menjual seks ini, sekalipun 
rendah dari segi kualitas jurnalistiknya, tetapi tetap bisa bertahan 
hidup. Ini bukan hanya karena ia punya segmen pembaca, pendengar, 
atau pemirsanya yang setia.

Akan tetapi, mungkin karena mereka punya massa dan ideologi 
pendukungnya. Salah satunya adalah pendukung pendapat yang 
mengatakan bahwa membicarakan perkara seks secara terbuka itu 
dianggap baik bagi pendidikan seks dan memamerkan perempuan lebih 
dari setengah telanjang itu dianggap wujud dari kreativitas seni atau 
ungkapan estetik. Padahal yang sebenarnya sedang berlangsung adalah 
sebuah keberhasilan ideologi kapitalisme membungkus eksploitasi 
perempuan atas nama seni. Yang terjadi bukanlah seni untuk seni, 
tapi seni untuk air seni. Untuk meminjam kata-kata dramawan W.S. 
Rendra. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 8989

Selanjutnya, melihat perkembangan media elektronik, secara 
kuantitas stasiun televisi di tanah air kini sudah mencapai angka 
ratusan stasiun. Belum lagi kalau kita memasukkan berkembangnya 
televisi lokal, televisi berjaringan, televisi kabel dan berbayar 
(berlangganan) yang juga semakin menunjukkan perkembangannya. 
Namun, menyambut semakin banyaknya stasiun televisi swasta akhir-
akhir ini kita layak prihatin dengan persoalan kualitas budaya televisi 
kita karena tayangan televisi tampak masih terjebak dengan logika 
keseragaman (homogenitas) mata acara. Kalau suatu stasiun dianggap 
berhasil menayangkan kuis, dangdut, telenovela Amerika Latin, serial 
romantika India atau serial laga Mandarin, dan hantu sensual atau 
adu jotos di tengah malam maka stasiun yang lain pun bisa dipastikan 
akan mengikuti kemudian. Bahkan, kini nyaris semua stasiun televisi 
swasta memiliki acara-acara bernuansa kriminalitas, gosip, mistik, dan 
seks yang terkesan dikemas dengan vulgar dan gampangan. Vulgarisasi 
pengemasan acara bernuansa seks yang sering diberi embel-embel “17 
tahun ke atas” bahkan ada kesan ingin menunjukkan secara gampangan 
bahwa “seks itu bukan sesuatu yang tabu”. Padahal, yang terjadi acara-
acara seperti itu malah bisa memerosotkan perkara kehidupan seks 
hanya sebatas onderdil atau instrumen pemuasan hawa nafsu atau 
hubungan badan saja.

Begitu pula dengan sistem bintang di layar kaca. Kita akan 
melihat logika keseragaman isi. Acara-acara baik kuis, sinetron, atau 
pun drama komedi hanya berkisar di seputar artis yang itu-itu saja. 
Hal yang lebih menggelikan lagi, untuk acara kuis justru hanya sekadar 
gonta-ganti peran beberapa artis saja. Pada suatu acara, seorang artis 
yang kebetulan lagi laris menjadi pembawa acara, pada acara lain, dia 
sebagai pesertanya, atau pada suatu acara, artis A mewawancarai hobi 
artis B, dan pada acara lain, artis B mewawancarai kegiatan akhir pekan 
artis A. Tampaknya tayangan remeh-temeh seputar gosip artis atau 
sinetron dengan dialog-dialog yang masih terkesan dangkal dan dibuat 
seadanya masih akan menjadi primadona televisi swasta kita. Rupanya, 
kini bersamaaan dengan kebangkitan industri hiburan di tanah air, artis 
dan selebritas—sekalipun prestasinya biasa-biasa saja—benar-benar 
lagi naik daun. Mungkin fenomena ini lebih mencerminkan budaya 
masyarakat kita yang suka bergosip dan bersantai.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...90

Kedua, maraknya apa yang disebut sebagai “media baru” (new 
media) dan “media sosial” (social media) di kalangan masyarakat kita 
akhir-akhir ini. Untuk menyebut di antaranya adalah Internet dan 
teknologi multimedia yang semakin canggih. Akses Internet yang 
semakin mudah dan murah kini juga membawa budaya baru dalam 
pemanfaatan waktu luang (leisure time). Dengan Internet, batas-batas 
ruang dan waktu telah hancur. Anak-anak begitu mudah mengakses 
segala jenis informasi yang mereka inginkan. Baik yang bisa kita 
kategorikan informasi yang positif maupun yang negatif. Semakin 
banyak mereka menghabiskan waktu di depan komputer, semakin 
berkurang waktu mereka untuk melakukan aktivitas lain. Membunuh 
waktu luang dengan main video games, berselancar di dunia maya 
(cyberspace), bergosip atau chatting dengan internet atau telepon seluler 
kini sudah menjadi gaya hidup anak-anak muda.

Ketiga, menguatnya fenomena apa yang dikenal sebagai tesis 
“imperialisme media”. Fenomena ini disebabkan globalisasi media 
transnasional dan invasi produk hiburan impor yang menguasai pasar 
media dalam negeri. Selain dominasi film-film Hollywood yang biasanya 
sarat seks dan kekerasan, akhir-akhir ini serial telenovela Amerika Latin 
dan serial laga Mandarin, serta serial romantika India dan gelombang 
hiburan Korea tampaknya mendominasi tayangan acara stasiun televisi 
swasta di tanah air. Untuk jenis sinetron atau film, misalnya, kini lebih 
dari 60% masih diisi oleh produk impor.

Kalaupun kita melihat produk lokal, yang kita saksikan adalah 
wajah yang tidak jauh berbeda dengan gaya kemasan produk impor ini. 
Simaklah tema-tema sinetron kita akhir-akhir ini. Paling-paling hanya 
satu dua sinetron saja yang berbicara tentang persoalan-persoalan 
nyata yang dihadapi masyarakat. Hal yang dominan, tetap saja masih 
romantika percintaan kelas menengah dan impian kemewahan hidup 
yang hanya bisa dinikmati lewat budaya visual televisi. Ada indikasi 
kuat tema-tema sinetron kita tidak banyak berbeda dengan tema-tema 
film dari India dan Amerika Latin. Tampaknya ini masih menjadi 
sindrom industri hiburan Dunia Ketiga: Menjual Mimpi!.

Akhir-akhir ini, fenomena “imperialisme media” juga bisa kita 
lihat dari kian mengguritanya media yang dikuasai oleh perusahaan-

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 9191

perusahaan multinasional. Media jenis ini jelas menawarkan gaya hidup 
bagi kalangan kelas menengah ke atas. Tidak hanya dari segi daya beli 
atau gaya hidupnya, tetapi juga selera budayanya. Ia jelas menawarkan 
nilai tertentu bagi penikmatnya. Dari rubrik dan selera budaya yang 
ditawarkannya, kita bisa memastikan corak kelas menengah macam 
apa yang disasarnya. Sebut saja salah satu contoh, kalau membaca 
iklan Cosmopolitan, misalnya, sudah cukup serem bagi ukuran rata-
rata budaya kita. Ia menawarkan tips-tips panas dengan sensasi foto 
dan vulgarisasi bahasa yang menjanjikan kepuasan seks bagi pasangan 
dalam bercumbu atau bercinta. Namun, jangan lupa, majalah dan 
tabloid dalam negeri pun sudah banyak yang melampaui ideologi selera 
seks yang ditawarkan media semacama itu. Ini jelas sisi lain lagi dari 
perkembangan wajah “jurnalisme lherr” pasca-Soeharto yang masih 
membutuhkan studi tersendiri yang lebih mendalam.

Wajah pers pasca-Orde Baru yang dilukiskan secara sekilas di sini 
menunjukkan bahwa persoalan kebebasan dan tanggung jawab masih 
menjadi hal yang serius bagi insan pers di Indonesia. Kebebasan dan 
ketidakbebasan adalah dua wilayah di mana pers selalu bergulat untuk 
mendamaikan kedua titik ekstrem itu. Pendapat Albert Camus yang 
dipetik di awal tulisan ini menggambarkan dilema tersebut. Sekalipun, 
pada akhirnya, kebebasanlah yang bisa membuat pers berarti bagi 
masyarakat. Hanya saja, kalau kebebasan sudah diraih, pertanyaan 
selanjutnya yang perlu dijawab: Pers itu sudah “bebas dari apa” (free 
from what) dan “bebas untuk apa” (free for what)? Pertanyaan ini 
mungkin tak akan sepenuhnya bisa dijawab secara memuaskan. Ia 
mungkin hanya bisa didekati dengan kearifan bahwa pada akhirnya 
kebebasan yang diperjuangkan itu adalah kebebasan demi kemanusiaan 
itu sendiri.

Pada gilirannya, di antara harapan dan kecemasan yang mengiringi 
perjalanan kita sebagai bangsa, kita berharap tampilnya kekuatan massa 
yang digunakan untuk menekan pers mudah-mudahan tidak akan 
terjadi lagi. Kita ingin masyarakat memanfaatkan institusi hukum 
untuk menegakkan keadilan, untuk menggugat pemberitaan pers 
yang mungkin menyimpang atau merugikan publik. Akan tetapi, 
kita juga tidak ingin “atas nama” hukum, pemilik modal menekan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...92

pers sehingga mereka menyimpan fakta yang seharusnya diketahui 
publik. Dengan maraknya pengaduan dan gugatan kepada pers dari 
sebagian masyarakat, pers harus lebih berani sambil tetap hati-hati 
dalam mengungkap fakta ke publik.19 Tidak sedikit penguasa dan 
pengusaha yang akan mengambil cara apa pun terhadap pers kalau 
merasa kepentingan mereka terganggu. Bahkan, atas nama hukum dan 
kebebasan pun tak jarang ada di antara para pemangku kekuasaan dan 
pemilik modal yang ingin “menghukum” pers, kalau perlu sampai pers 
tersebut benar-benar mati sebagai penyuara nurani pembacanya.

Kalau kondisi demikian yang terjadi, pers benar-benar akan 
menjadi capitalist enterprise yang tidak akan banyak memberi arti bagi 
pencerdasan masyarakatnya. Pers menjelma menjadi semata-semata 
“mesin bisnis penghasil kapital” yang tugas sucinya hanya memberi 
keuntungan sebanyak-banyaknya kepada pemilik modalnya. Pers 
bahkan bisa melupakan misinya dalam memberikan informasi yang 

19	  Sebagai salah satu contoh saja, kasus gugatan Tomy Winata terhadap Tempo. 
Perkara yang berpangkal pada pemberitaan Koran Tempo mengenai rencana Tomy 
Winata membangun sarana judi di Sulawesi Tenggara yang sudah memuat ban-
tahan dari yang bersangkutan itu, yang sesungguhnya sudah melakukan peliputan 
yang berimbang, oleh majelis hakim dikategorikan sebagai perbuatan melawan 
hukum dan penghinaan dan, karena itu, Koran Tempo mesti dihukum. Anehnya, 
hukuman yang dijatuhkan sangat berlebihan, yaitu menghukum Koran Tempo 
untuk membuat pernyataan maaf di sejumlah media nasional dan internasional, 
termasuk di media elektronik. Lalu ditambahkan lagi hukuman ganti rugi sebesar 
US$ 1 juta. Menurut Todung Mulya Lubis, seorang pengacara terkemuka yang 
juga Koordinator Tim Kuasa Hukum Tempo, hukuman ini jelas sangat tidak 
proporsional karena pemberitaan harian tersebut jelas tidak dibaca secara sangat 
meluas, apalagi sampai keluar negeri. Majelis hakim tampaknya tak paham benar 
tentang fungsi dan peran media dan, karena itu, seenaknya menjatuhkan vonis 
yang eksesif. Terlepas dari kontroversi kasus itu, dengan maraknya pengaduan dan 
gugatan kepada pers, masyarakat pers harus mulai bersiap mengalokasikan dana 
yang tidak kecil untuk membiayai pembelaan terhadap pers. Ini juga menjadi salah 
satu cermin dari betapa mahalnya harga sebuah kebebasan. Pers jelas harus semakin 
berani, tapi juga harus tetap berhati-hati mengungkap fakta yang setelah sampai ke 
publik seringkali tampil sebagai wacana (discourse) yang multi-interpretasi dan ti-
dak bisa lagi dikendalikan sepenuhnya oleh media. Untuk kontroversi kasus Tomy 
Winata dan Tempo ini, lihat ulasan yang menarik dari Lubis, T. M. (2004, 22 
Februari). Perang sudah dimulai. Dalam MBM Tempo, khususnya, hlm. 58–59.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 9393

kritis dan cerdas kepada masyarakat yang menjadi landasan hidup pers 
itu sendiri.

D.	Jurnalisme di Era Digital
Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi juga telah 
mengubah wajah pers Indonesia dalam dua dekade terakhir. Era digital 
dan AI, misalnya, sedang merevolusi budaya ruang redaksi dan budaya 
junalisme nyaris total. Budaya jurnalisme memaksa jurnalis untuk 
beradaptasi dengan logika media digital umumnya karena kini aktivitas 
jurnalistik dibanjiri data tentang cerita mana yang paling banyak 
memikat klik, suka, komentar, dan bagikan. 

Logika metrik digital telah mengubah kerja jurnalis, memengaruhi 
cerita yang ditulis, bagaimana berita dilaporkan, dan bahkan mungkin 
bila dianggap perlu, jurnalis mana yang pantas dipekerjakan atau 
dipecat karena dianggap tidak mampu beradaptasi dengan tuntutan 
logika jurnalisme di era digital tadi. Persoalan yang muncul, apakah 
algoritma dan metrik digital akan membuat jurnalis lebih bertanggung 
jawab kepada publik? Itu seperti perkara lain. Atau, apakah kemajuan 
teknologi digital ini bisa mengubah insan ruang redaksi menjadi seperti 
mesin pabrik perakit viral yang justru memperburuk kondisi kerja 
redaksi dan kualitas jurnalisme?

Pertanyaan seperti itu, misalnya, telah merisaukan Caitlin Petre 
seperti dalam All the News That’s Fit to Click (2021). Ia menjelaskan 
bagaimana metrik digital menjadi bentuk pengawasan dan disiplin 
manajerial baru yang kuat namun berbahaya dalam kerja jurnalisme di 
era digital. Alat analitik real-time ini dirancang untuk memenangkan 
kepercayaan dan loyalitas jurnalis yang waspada dengan cara meniru-
niru fitur-fitur utama dari game adiktif, termasuk tampilan imersif, 
umpan-balik instan, dan “skor” serta peringkat yang terus diperbarui. 

Transformasi budaya digital saat ini mendorong banyak jurnalis 
terpikat pada digital metrik—dan memaksa mereka bekerja lebih 
keras untuk meningkatkan skor berita dari aspek kuantitatif. Jurnalis 
menjelma menjadi mesin pembuat dan perekayasa berita. Jika logika 
ini yang mendominasi kinerja jurnalis maka jurnalisme pencari sensasi 
akan menemukan ruang hidupnya sehingga jurnalis akan dipaksa untuk 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...94

selalu bersaing memburu dan menulis sebanyak-banyaknya berita 
meski dengan risiko mengabaikan sisi kualitas dan kedalamannya.

Saat ini dampak kemajuan AI bagi industri pengetahuan seperti 
media berita pers kian dirasakan terbitan-terbitan harian yang selama 
ini mengandalkan edisi cetak dengan pembaca setia generasi Baby 
Boomer dan generasi X yang masih suka membaca koran tercetak. 
Dalam beberapa hal, media-media arus-utama ini mampu beradaptasi 
dengan selera generasi layar (generasi Milenial, generasi Z, generasi 
Alpha) yang membaca berita atau mengonsumsi informasi dan hiburan 
dari layar gawai, telepon pintar, dan tablet.

Mencermati lebih dalam perkembangan dunia digital ini, tantangan 
yang akan dihadapi media di era digital tidak lagi berupa ancaman 
kekuasaan d an modal semata, meskipun ini tidak bisa diremehkan 
dalam upaya untuk membangun budaya demokrasi yang sehat dan 
memberi informasi yang mencerdaskan publik. Namun bagaimana 
memanfaatkan potensi masa depan yang terbuka di era digital dan 
AI ini, agar membuat para insan media dan budaya jurnalisme yang 
dibangunnya tetap berkomitmen untuk mengusung jurnalisme yang 
memberdayakan, mencerahkan, dan mentransformasikan kehidupan 
menjadi lebih baik dan tetap tidak kehilangan misinya seperti membela 
kaum rentan dan miskin serta kalangan yang tidak berdaya dan kurang 
beruntung.

Baik pada era pra-digital maupun era digital, pada prisipnya, 
pers yang gagal menangkap nurani masyarakatnya lambat laun akan 
ditinggalkan pembacanya. Pers yang kritis menuntut pembaca yang 
cerdas. Begitu pun sebaliknya, pembaca yang kritis menuntut pers 
yang cerdas. Tidak ada gunanya kalau pers cerdas, tetapi masyarakatnya 
bodoh. Atau, kalau masyarakat kritis, tetapi persnya tumpul. Kedua 
unsur ini—pers dan masyarakat yang cerdas dan kritis—sejatinya 
berjalan berkelindan untuk menjadi landasan membangun budaya 
demokrasi. Pers dan masyarakat perlu saling mengingatkan, perlu 
saling mencerdaskan. Barulah kebebasan media itu mempunyai makna 
bagi apa pun yang ingin diperjuangkan atas nama apapun—demokrasi, 
kebebasan, atau kemanusiaan. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Pers Pasca-Orde Baru:   ... 9595

Akhirnya, apa pun yang akan menghadang kebebasan haruslah 
kita hadapi bersama-sama. Meskipun sebagian suara kebebasan kini 
bisa disalurkan lewat aneka platform media sosial, jurnalisme warga, 
dan media alternatif lainnya, tetapi kita tidak ingin media arus-
utama jadi tiarap dan kehilangan daya kritisnya sehingga masyarakat 
kehilangan salah satu ruang informasi yang mungkin dibutuhkan untuk 
mencerdaskan bangsa ini. Apalagi, kalau mengingat, seperti kata-kata 
dari sejarahwan kawakan, Taufik Abdullah (1999), “Pers bukanlah 
hanya pembawa berita, tetapi juga pelopor diskursus kecendekiaan”. 

Karena itu, iklim keterbukaan dan hilangnya rasa takut dan cemas 
dalam berpendapat dan berekspresi penting dikembangkan tidak hanya 
karena ia akan mempersehat perkembangan budaya politik dan industri 
media itu sendiri, tetapi lebih dari itu, hanya dalam alam yang bebaslah 
kita dan kebanyakan rakyat bisa berimajinasi. Barangkali inilah relevansi 
dari gaung kata-kata Voltaire ketika ia mengatakan, “Saya tidak setuju 
dengan apa yang Anda katakan, tetapi saya akan memperjuangkan hak 
Anda untuk mengatakannya.”.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



97

“Dunia maya menjadi penghubung dan tempat pertemuan 
yang vital bagi lapisan masyarakat yang terlibat secara sipil dan 
tergerak secara politik. Dalam hal ini, dunia maya mendorong 
munculnya berlipat ruang publik mini.”

(Peter Dahlgren)

“Bagi para penggemar, Internet menjanjikan bentuk-
bentuk baru komunikasi horizontal dan vertikal yang dapat 
memfasilitasi dan memperkaya deliberasi di ruang publik.” 

(Pippa Norris)
Dalam lintasan sejarah gerakan sosial di awal perkembangan lanskap 
digital di negara-negara Asia, Gerakan Sejuta Facebook dalam 
perlawanan publik terhadap kriminalisasi KPK pada tahun 2009, 
telah tercatat sebagai peristiwa fenomenal dalam hal penggunaan 
media sosial untuk gerakan sosial di Indonesia. Cyberdemocracy 
atau Cyberpolitics atau Cyberprotest benar-benar menemukan ruang 
mobilisasi dan partisipasinya dalam kasus ini. Kasus ini fenomenal 
karena mampu melibatkan lebih dari sejuta Facebooker dalam waktu 
yang relatif singkat (kurang dari sebulan) dan mendapat perhatian yang 
cukup besar dari masyarakat, aktivis, politisi, analis, dan media arus-
utama seperti televisi dan surat kabar. Sejumlah televisi memberitakan 

BAB V
Facebook sebagai Media 

Komunikasi Politik Baru

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...98

secara rutin perkembangan jumlah Facebooker yang bergabung dan 
membahas isinya. Sementara sejumlah surat kabar mengulas kasus ini 
dalam tajuk rencananya. Peristiwa tersebut juga mendapatkan tempat 
dalam pemberitaan media internasional seperti BBC, Al-Jazeera, New 
York Time. Kenyataan tersebut menandakan munculnya kesadaran 
umum tentang manfaat media baru dalam gerakan sosial di Indonesia. 

Sentimen masyarakat yang meluas pada kasus antara KPK dan 
Polri merupakan fenomena luar biasa. Pada masa lalu mungkin hanya 
pemberitaan media massa mengenai unjuk rasa atau jajak pendapat yang 
bisa dijadikan alat pengukur pendapat umum. Sementara pernyataan 
tanda tangan, ungkapan keprihatinan, atau pita hitam tanda solidaritas 
kini sudah berganti (atau ditambah) corat-coret (grafiti), lukisan mural, 
dan pernyataan lewat Internet yang tidak kalah dahsyat efektivitasnya. 
Jumlah Facebooker pendukung Bibit dan Chandra yang mencapai 
ratusan ribu hanya dalam waktu beberapa hari menunjukkan bukan 
hanya kian meluasnya jumlah pengguna Internet di Indonesia, tetapi 
juga besarnya potensi penggunaan sarana ini dalam komunikasi politik 
warga di masa depan. 

A.	 Alat Politik dan Media Baru Keterlibatan Warga 
Manfaat penggunaan Internet bagi aktivisme atau aktivitas politik 
sebenarnya sudah cukup banyak dikaji dengan kadar efektivitas 
yang beragam. Sassi (2000), misalnya, mulai mengkaji Internet pada 
pertengahan 1990-an dengan minat utama pada kemunculan bentuk-
bentuk baru politik akar-rumput (grassroots politics) dan cara ikatan-
ikatan sosial (social bonds) terbentuk pada dan melalui Internet. Ia 
ingin mengetahui lebih jauh bagaimana jaringan, the Net, memengaruhi 
“politik yang tak terlembagakan” (non-institutionalized politics). 
Kajian seperti itu memperkuat pandangan bahwa Internet adalah media 
komunikasi baru yang bisa digunakan untuk meningkatkan keterlibatan 
warga (the Internet as a new medium of civic engagement) dalam 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 9999

kehidupan politik (Sassi, 2001) sehingga Internet juga bisa digunakan 
sebagai alat politik (the Internet as a political tool) (Sparks, 2001).20

	 Dalam kajian-kajian awal mengenai penggunaan Internet di 
kalangan warga yang terlibat secara politik, Fisher dkk. (1996) berhasil 
memisahkan beberapa tipe ideal interaksi warga (civic interaction) 
di Internet. Di antaranya termasuk apa yang mereka namakan 
komunitarian, yang menekankan ideal-ideal demokrasi partisipatoris 
dan mutualitas, mobilisasi politik, di dalamnya ruang maya (cyberspace) 
digunakan oleh para aktivis dari kelompok-kelompok kepentingan 
untuk mengorganisasikan diri, bertukar gagasan yang sama, tempat 
berdiskusi untuk meneguhkan nilai dan persepsi kelompok, dan 
mengurangi kontak dengan orang-orang yang berpandangan berbeda 
dengan mereka.

Kajian lain juga menunjukkan potensi Internet dalam membangun 
komunitas virtual. Pippa Norris (20000), misalnya, mengutip beberapa 
hasil penelitian yang menunjukkan kemungkinan Internet untuk 
membangun komunitas (building community) (Schwartz, 1996), 
meningkatkan kapital sosial (social capital) melalui pertukaran 
informasi dalam buletin di Internet (Rheingold, 1995), dan menghapus 
jarak kekuasaan antara pemerintah dan yang diperintah (Grossman, 
1995). Menurut Norris (2000), dengan secara tegas mereduksi kendala-
kendala keterlibatan warga (the barriers to civic engagement), Internet 
akan mengatasi beberapa kendala finansial, dan memperluas peluang 
bagi perdebatan politik, penyebaran informasi, dan interaksi kelompok 
sehingga bisa dikatakan bahwa Internet bisa mereduksi ketidakadilan 
sosial dalam kehidupan publik.21

20	  Colin Sparks (2001) mengakui bahwa akses komunikasi merupakan prediktor 
yang signifikan dari “kekuasaan dan kesetaraan dalam demokrasi modern” (hlm. 
2). Ia mengamati bahwa “Komunikasi dapat membentuk kekuatan dan partisipasi 
dalam masyarakat dengan cara negatif, dengan mengaburkan motif dan kepentin-
gan di balik keputusan politik, atau dengan cara positif, dengan mempromosikan 
keterlibatan warga negara dalam keputusan tersebut.” (hlm. 2), yang kemudian 
merupakan akar dari banyak penelitian ilmiah mengenai politik dan Internet.

21	  Pippa Norris (2000) mengakui bahwa spekulasi tentang pengaruh Internet terha-
dap politik tampak terpolarisasi di antara mereka yang mendukung teori mobilasi 
(mobilization), atau teori peneguhan (reinforcement). Sebagaimana diidentifikasi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...100

Kalangan yang optimis juga memandang bahwa Web akan mampu 
memberdayakan komunitas daring dari para warga yang berpikiran 
sama (Keane, 1995), dan mempromosikan sebuah demokrasi yang 
lebih baik dengan para pemilih yang lebih tercerahkan (more informed 
voters) (Sullivan, 1995). Para peneliti lain menyajikan pandangan yang 
lebih seimbang mengenai peluang dan kendala yang bisa berdampak 
pada potensi Internet untuk berkontribusi bagi demokrasi yang lebih 
partisipatoris dan langsung (a more participatory, direct democracy) 
(Barber et al., 1997).22

Penggunaan Internet dalam gerakan sosial dan politik di Indonesia 
muncul seiring berkembangnya gerakan Reformasi. Hal itu dapat 
disimak dalam karya-karya oleh Spyer (2002), Hill dan Sen (2005), 
Lim (2005) dan masih banyak lagi. Akan tetapi, studi-studi tersebut 
dilakukan sebelum jejaring sosial Facebook digunakan secara dominan 
oleh para penggunanya di Indonesia. Menurut data awal, jumlah 
pengguna Facebook di Indonesia mencapai 11 juta (Kompas, 8 April 
2009). Kondisi tersebut didukung oleh kemudahan akses terhadap 

oleh Norris, “Di satu sisi, teori mobilisasi mengklaim bahwa ‘demokrasi virtual’ 
menjanjikan kelimpahan pemberdayaan di dunia digital. Sementara itu, di sisi 
lain, ‘teori penguatan’ menyatakan bahwa penggunaan Internet akan memperkuat, 
bukan mengubah secara radikal, pola kesenjangan sosial dan partisipasi politik 
yang ada” (Norris, 2000, hlm. 121). Banyak penelitian komunikasi politik men-
genai Internet menunjuk salah satu dari pandangan yang berbeda ini, baik dalam 
teori maupun dalam penerapannya. Setidak-tidaknya common denominator bagi 
mayoritas penelitian politik Internet didasarkan atas apakah media ini memperkuat 
bentuk baru keterlibatan warga atau apakah ia sedang membangun benteng pertah-
anan struktur kekuasaan yang ada.

22	  Tinjauan luas menunjukkan bahwa Internet mengandung kemungkinan-ke-
mungkinan struktural sebagai berikut bagi demokrasi yang berkembang secara 
elektronik (electronically enhanced democracy): “(a) interaktivitas yang inheren; 
(b) potensi komunikasi lateral dan horizontal; (c) mode komunikasi titik-ke-titik 
dan non-hierarkis; (d) biaya rendah bagi pengguna (setelah pengguna disiapkan); 
(e) kecepatan sebagai media komunikasi; (f ) tidak adanya batas negara atau batas 
lainnya; dan (g) bebas dari gangguan dan pemantauan pemerintah.” Lihat Barber 
dkk. (1997). The state of “electronically enhanced democracy”: A survey of the 
internet. The Walt Whitman Center atau the Culture and Politics of Democracy, 
khususnya hlm. 8.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 101101

media baru yang belum pernah terjadi sebelumnya. Kemudian, 
kemudahan akses terhadap Internet tidak hanya dapat dilakukan 
melalui fasilitas di kantor, warnet, rumah, tetapi juga melalui telepon 
seluler pribadi di manapun dan kapanpun. Oleh karena itu, penelitian 
penggunaan Facebook dalam gerakan sosial kontemporer di Indonesia 
khususnya gerakan sejuta Facebook dalam melawan kriminalisasi KPK 
menjadi penting untuk dilakukan terutama dalam kaitan dengan 
bidang kajian politik komunikasi.23

B.	 Facebook dan Perasaan akan Komunitas 
Ketika Facebook24 muncul dan digandrungi terutama oleh masyarakat 
yang melek teknologi informasi, pandangan mata terarah kepadanya. 
Facebook mampu menghidupkan kembali perasaan akan komunitas 
(sense of community) lewat dunia virtual, terutama ketika kehidupan 
komunitas urban di dunia aktual mulai luntur. 

Fenomena “Facebook-mania”, kalau kata ini bisa digunakan, 
menegaskan bahwa dalam dunia kehidupan yang berubah demikian 
cepat dan tak terduga, manusia membutuhkan ruang tempat kita 
merasa “ada”, didengar, diperdulikan, dan diakui. Apalagi ketika dalam 

23	  Terima kasih kepada Hanif Suranto selaku Direktur LSPP (Lembaga Studi Pers 
dan Pembangunan) saat itu, yang telah banyak berdiskusi tentang peran Facebook 
dalam gerakan sosial di Indonesia. Juga kepada Lucius Karus dan Dedi Sukendar 
yang banyak membantu mengumpulkan data terkait dalam penelitian ini. Dedi 
telah ikut mengamati perkembangan hari demi hari perbincangan di Facebook 
dari pelbagai kelompok pro dan kontra kriminalisasi KPK, ketika kasus ini sedang 
hangat dan ketika penelitian yang mendukung bahan bab ini dilakukan.

24	  “The fb”, namanya saat itu, pertama kali diperkenalkan oleh Mark Zuckerberg 
(lahir 1985), pada Februari 2004, dari kamarnya di asrama Harvard University. 
Dengan dibantu beberapa temannya, dia membuat jaringan mahasiswa melalui 
Internet agar mereka bisa saling mengenal. Dalam 24 Jam, 1.200 mahasiswa 
Harvard bergabung dan segera jaringan ini menyebar ke kampus lain. Zuckerberg 
menciptakan Facebook bersama rekannya Dustin Moskovitz dan Chris Hughes. 
Setelah Facebook populer, dia di-drop-out dari Harvard, lalu pindah ke Palo Alto 
California, dan di sana dia mulai merangkul investor. Zuckerberg yang lahir dari 
keluarga dokter kaya memiliki 20 persen saham di Facebook, senilai 3 miliar dolar 
AS. Majalah Forbes mendeklarasikan Zuckerberg sebagai miliuner “self-made” 
termuda di planet ini. Dia juga mendapat julukan sebagai “salah seorang paling 
berpengaruh pada tahun 2008” versi Majalah Time.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...102

kehidupan sehari-hari, kita tak sepenuhnya sadar bahwa kita mulai 
“saling-meniadakan”. Ketika kita mulai tak saling kenal dan saling sapa 
dalam kehidupan antarwarga dan antartetangga.

Ketika jaring-jaring komunikasi sosial tradisional yang lama 
mengikat mulai pudar, Facebook hadir meretas kembali impian yang 
mulai sirna itu. Facebook mengantar kembali “dunia privasi” ke tengah 
“dunia komunitas” kita, atau persisnya “virtual community”. Tak heran 
kalau Facebook menjadi tempat “curhat”, curahan hati dan sekaligus 
curi perhatian.

Media sosial seperti Facebook memang muncul memenuhi 
pergeseran selera sebuah generasi yang disebut oleh Don Tapscott 
(2009) sebagai “the Net Generation”, atau oleh John Palfrey & Urs 
Gasser (2008) sebagai “Digital Natives”. Tapscott berbicara tentang 
bagaimana generasi Net sedang mengubah dunia kaum muda. 
Sementara Palfrey dan Gasser menyoroti generasi yang lahir setelah 
1980, ketika teknologi digital sosial, seperti Usenet dan bulletin board 
systems, muncul secara daring. Generasi baru punya akses terhadap 
teknologi digital berjaringan dan mereka semua punya keahlian 
menggunakannya.

Tak heran kalau muncul harapan bahwa Facebook juga bisa 
menjadi tempat tersendiri untuk membangun “kapital sosial” bagi 
generasi Net, modal hidup bersama dalam sebuah masyarakat madani 
yang menjunjung tinggi nilai-nilai demokrasi dan keadaban. Bukankah 
di dalamnya, juga ada proses “deliberasi”, proses perbincangan, dialog, 
diskusi, dan berbagi. Singkatnya, ada proses komunikasi timbal-balik 
di sana. Sebagai salah satu situs media sosial, Facebook bisa menjadi 
senjata ampuh untuk meraih kemenangan gemilang dalam dunia bisnis 
dan politik. Tak kalah menarik, juga bagaimana gerakan akar-rumput 
yang melibatkan kaum muda bisa menggunakan Facebook untuk 
menggalang kekuatan dalam mencapai tujuan bersama. Para pakar di 
bidang pemasaran sosial telah mengajukan berbagai resep menjanjikan 
bagaimana memanfaatkan media sosial via internet baik bagi organisasi-
organisasi profit, non-profit maupun pemerintah (Evans, 2008).

Facebook untuk menggalang kekuatan bisa kita telaah dari 
kasus penahanan pejabat KPK, Bibit Samad Rianto dan Chandra 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 103103

Hamzah. Penggerak facebooker dalam melakukan dukungan terhadap 
pejabat KPK tersebut juga melibatkan media massa. Dalam kasus ini, 
media massa, setelah menjajaki pendapat dan sentimen publik, telah 
mengkonstruksi pemberitaan sedemikian rupa sehingga simpati publik 
kepada dua pejabat KPK nonaktif tersebut terus meningkat. Ada 
semacam pola pemberitaan: yang jahat menzalimi yang baik. Di sini 
media dengan sengaja menggiring masyarakat lewat pemberitaannya 
untuk memihak kepada “yang baik”. Semboyan, media massa harus 
objektif, tidak memihak dan adil, untuk sementara disisihkan demi 
melawan apa yang dianggap sebagai ketidakadilan. Pengadilan opini 
publik ini agaknya tidak boleh dipandang remeh dan harus ditangani 
secara bijak.

Editorial Media Indonesia (4 November 2009) menuliskan bahwa, 

Dukungan terhadap Bibit Samad Rianto dan Chandra M 
Hamzah, pimpinan nonaktif KPK datang dari dua dunia, 
yaitu dunia nyata dan dunia maya. Di dunia nyata, para 
tokoh nasional dengan sukarela menjaminkan diri untuk 
membebaskan Bibit dan Chandra. Mereka pun dengan penuh 
semangat turun ke jalan bergabung dengan elemen masyarakat 
lain untuk berunjuk rasa. Dukungan di dunia nyata tersebar 
dari Jakarta hingga ke berbagai daerah. Yang lebih fantastis 
terjadi di dunia maya. Dukungan untuk Bibit dan Chandra di 
jejaring sosial Facebook sudah menembus angka 500 ribu dari 
target 1 juta. Inilah dukungan yang menembus batas ruang dan 
waktu. Munculnya dukungan yang hebat melalui Facebook itu 
merupakan tanda bangkitnya kekuatan masyarakat sipil yang 
harus diperhitungkan oleh yang berkuasa karena dukungan 
itu bisa saja berbuah menjadi people power.

Kemudian, tajuk rencana Kompas (3 November 2009) juga menulis 
sebagai berikut, 

Seiring dengan maraknya kasus penahanan dua unsur pimpinan 
nonaktif KPK, Chandra Hamzah dan Bibit Samad Rianto, 
muncul dukungan luas dan sangat besar. Dukungan muncul 
dari berbagai kalangan, mulai dari tokoh masyarakat, organisasi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...104

masyarakat, hingga masyarakat luas, di dalam dan luar negeri. 
Selain mewujud di jagat riil seperti demo, dukungan juga 
mewujud di jagat maya (virtual). Senin (2/11), dukungan 
melalui situs jejaring sosial Facebook dilaporkan sudah 
mendekati 300.000. Fakta di atas meneguhkan setidaknya 
dua hal. Pertama, dukungan terhadap Chandra dan Bibit dari 
berbagai kalangan sangat besar. Ini mungkin di luar dugaan 
otoritas pemerintahan yang mengambil keputusan penahanan 
kedua tokoh KPK di atas. Berikutnya, kita melihat bahwa 
dukungan tersebut telah melintas batas, tidak hanya di dunia 
riil, tetapi juga di dunia maya, yang hari-hari ini semakin 
besar pengaruhnya.

Oleh karena itu, tampak bagaimana potensi Facebook dalam 
gerakan sosial dan khususnya pemanfaatannya dalam gerakan 
antikriminalisasi KPK.

C.	Facebook sebagai Faktor
Ketika penelitian yang mendukung bab ini dilakukan pada 2009 
silam, kajian tentang penggunaan Facebook di Indonesia secara ilmiah 
belum pernah dilakukan, bahkan bisa dikatakan belum ada. Facebook 
sendiri baru menjadi perhatian penting publik pengguna Internet 
setelah Obama memanfaatkannya untuk kampenye politik pemilihan 
Presiden Amerika Serikat pada tahun 2008. Priyatna (2009), misalnya, 
mengungkapkan, 

Facebook dan Barack Obama, atau kampanye pemilu AS 2008 
secara umum, memiliki hubungan yang saling menguatkan. 
Obama menang antara lain karena memanfaatkan jejaring 
sosial, diantaranya Facebook yang paling besar. Sebaliknya, 
Facebook sendiri jadi semakin besar dan penting serta semakin 
banyak anggotanya karena dipopulerkan oleh kampanye 
Obama (Priyatna, 2009: 70). 

Kemudian, koran nasional seperti Kompas (27 Desember 2008) juga 
mengungkapkan bahwa salah satu faktor penentu kemenangan Barack 
Obama dalam pemilihan presiden di Amerika Serikat, awal November 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 105105

2008, adalah karena ia berhasil menggaet pendukung di dunia maya. 
Selain membuat situs Barackobama.com, ia juga mendekatkan diri 
dengan pendukungnya melalui banyak situs, termasuk situs jejaring 
sosial, salah satunya Facebook. 

“Kelompok yang paling terpengaruh dengan media alternatif itu 
adalah pemilih pemula yang relatif merupakan swingvoters,” kata pakar 
komunikasi Emerson College’s Department of Communication Studies 
di Boston, Amerika Serikat, J. Gregory Payne, dalam sebuah diskusi di 
Makassar. Payne menyatakan bagaimana Obama memanfaatkan portal 
jaringan Facebook, “Di Facebook, Obama memiliki 300.000 teman 
yang terhubung langsung. Sementara, Hillary hanya memiliki 30.000 
teman,” katanya. 

Menghadapi Pemilu 2009, para bakal calon presiden di Indonesia 
juga tidak mau ketinggalan. Mereka semua memanfaatkan Facebook. 
Anggota DPR pun banyak yang memiliki akun di Facebook. Bahkan, 
ada beberapa anggota legislatif yang setiap saat memutakhirkan 
informasi di Facebook, seolah-olah hal itu menjadi pekerjaan utamanya. 
Sebagai bakal calon presiden mereka merasa perlu berinteraksi dengan 
pendukung melalui Facebook. Jusuf Kalla, sebagai bakal calon presiden 
tertua, juga tidak mau ketinggalan membuat Facebook. Facebook 
juga dilirik mantan Presiden Megawati Soekarnoputri yang kembali 
mencalonkan diri maupun Presiden Susilo Bambang Yudhoyono yang 
akan mempertahankan kursinya. Bakal calon presiden lain pun tak mau 
ketinggalan kereta. Sebut saja Wiranto, Amien Rais, Sutiyoso, Sultan 
Hamengku Buwono X, Prabowo Subianto, dan Hidayat Nur Wahid. 
Saat itu semuanya memiliki akun Facebook yang aktif.

Sekalipun studi tentang pengggunaan media baru untuk gerakan 
sosial di Indonesia belum banyak dilakukan, tetapi penggunaan media 
baru itu sendiri terbukti mengesankan. Ini terlihat dari begitu banyak 
grup-grup yang menyuarakan isu atau kepentingan khusus. Mereka 
tampak berupaya menarik dukungan publik dan untuk menjadi 
anggota facebooker grup mereka. Tak heran kalau kemudian Facebook 
tidak hanya bermanfaat untuk membangun komunitas virtual, tetapi 
juga telah menjadi bagian penting dari media komunikasi politik baru, 
bagi “generasi Net”. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...106

Mike Westling, misalnya, seorang ilmuwan dari Universitas 
Wisconsin, Amerika Serikat, telah menguji fitur-fitur Facebook yang 
digunakan untuk komunikasi politik serta keefektifannya bagi aktor 
politik dan anggota komunitas. Dari hasil pengamatannya dihasilkan 
bahwa kandidat hanya akan melanjutkan secara aktif penggunaan 
Facebook jika mereka mengantisipasi harapan untuk jabatannya 
kembali di masa depan. Sedikit fitur-fitur yang diadakan oleh Facebook 
yang original sama sekali, tetapi kombinasinyalah yang membuat 
Facebook itu efektif. Signifikansi Facebook adalah bahwa Facebook 
mengombinasikan semua layanan dalam suatu jaringan anggota. 
Kemudian kebanyakan komunikasi yang dilakukan antara kandidat 
dan anggota masih satu arah, tetapi nilai Facebook berasal dari kekuatan 
anggotanya untuk mengorganisasi diri dan menanggapinya dalam 
seting publik (Westling, 2007: 11–12). 

D.	Pro dan Kontra KPK di Dinding Facebook 
Facebook.com adalah situs jaringan sosial yang memungkinkan para 
anggotanya untuk saling berbagi informasi, opini, dan media personal. 
Para anggota dapat berkomunikasi secara privat satu sama lain via pesan 
atau secara publik via pos-pos pada dinding (wall) Facebook dengan 
para anggota lainnya. 

Facebook terdiri atas sejumlah fitur yang menarik. Facebook bisa 
digunakan untuk menggalang dukungan lewat fitur-fitur yang tersedia 
untuk membentuk “grup-grup” atau menggalang “event-event”, 
masing-masing dengan sebuah homepage yang menayangkan deskripsi, 
gambar, dan message board. Sebuah grup dapat menjadi publik dengan 
membuka keanggotaan atau publik dengan keanggotaan yang tertutup 
atau bersifat privat. Di bawah profil grup akan muncul komentar yang 
biasanya berisi tanggapan yang memancing tanggapan-tanggapan baru 
dari para anggota lainnya. 

Dalam bab ini, analisis ditujukan pada beberapa sampel fitur 
Facebook yang dipilih secara purposif sesuai dengan tema yang dibahas, 
yakni berkaitan dengan kriminalisasi pimpinan KPK. Setelah menelusuri 
literatur kepustakaan yang terkait dengan komunikasi politik dan 
Internet serta peran Facebook di dalamnya. Kemudian memperkaya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 107107

pembahasan dengan berita-berita dan komentar-komentar di media 
yang relevan, analisis teks sebagai suatu proses dekonstruksi teks untuk 
memahami beroperasinya teks, melakukan konstruksi teks, dan cara-
cara teks menghasilkan makna, guna menunjukkan kemungkinan 
maknanya. 

Sebaimana kita tahu, metode analisis teks ada bermacam-
macam. Kita bisa memusatkan pada ciri-ciri teks yang berbeda, 
konvensi-konvensinya dan mitos-mitos budayanya. Analisis teks 
adalah sebuah istilah umum yang mencakup metodologi-metodologi 
tertentu dan beragam. Ia bisa berupa analisis isi, analisis linguistik, 
analisis semiotik, analisis naratif, analisis ideologis, analisis wacana 
(kritis), atau pun analisis pemosisian sosial yang bersifat kritis. 
Analisis ideologis (ideological analysis) terhadap suatu teks akan 
memusatkan kajian pada makna mengenai kekuasaan, dan mencoba 
untuk menyingkapkan kontradiksi-kontradiksi di antara posisi-posisi 
ideologis yang membentuk teks (Burton, 2005: 49). Ideologi di sini 
diartikan berdasarkan pandangan Hall (1996), yang menyatakan bahwa 
“Ideologi merupakan sistem representasi yang dimaterialisasikan dalam 
praktik.” (Ideologies are systems of representation materialized in practices) 
(Hall, 1996). Realitas virtual yang terbentuk dalam jaringan komunitas 
di Intenet telah memunculkan banyak isu tentang strategi wacana dan 
teks yang digunakan oleh orang orang yang terlibat di dalamnya. Dari 
analisis terhadap sebanyak tujuh grup Facebook yang berkaitan dengan 
kasus KPK, dapat digambarkan beberapa temuan menarik sebagai 
berikut: 

Pada fitur pertama topik forum ialah grup yang bertajuk “Gerakan 
1.000.000 Facebooker Ganyang Susno Duaji”. Topik ini menyatakan 
dengan lantang perlawanan facebooker terhadap pihak kepolisian yang 
terlibat dalam kasus kriminalisasi KPK. Secara tekstual dapat diamati 
tanggapan anggota Facebook terhadap komentar profil grup, “Isu tak 
sedap mampir ke polisi dalam kasus Bank Century yang diduga melibatkan 
Kabareskrim Mabes Polri Komjen Pol Susno Duaji. Demi membersihkan 
citranya, polisi seharusnya legowo untuk menyerahkan Susno Duaji untuk 
diganyang masyarakat bersama-sama.” bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...108

Komentar ini kemudian ditanggapi oleh anggota facebooker dalam 
berbagai gaya bahasa dan bentuk wacana yang bernada kegeraman dan 
kemarahan, yang jika dikategorikan berisikan sebagai berikut.
1)	 Menantang polisi untuk membuktikan kebenarannya, pada kalimat: 

“buktikan saja”.
2)	 Menunjukkan kekuatan facebooker, pada kalimat “kami juga bisa 

kerahkan jutaan massa di Facebook”.
3)	 Bernada ledekan atau olok-olok, pada kalimat “Anggodo itu enaknya 

digodok jadi namanya Anggodok (Anggodo digodok)” serta “dari 
muka, bicara, senyum aja dah kliatan...Tukang tipu!!!”. 

4)	 Bernada menyumpah-serapah, pada kalimat “ya harap maklum 
nama nya udah masuk daftar cekal dunia akhirat ... ketulis besar-
besar di pintu neraka ni orang berani sumpah bawa nama tuhan 
dan agama segala”.

5)	 Menuntut penegakan hukum, pada kalimat “tidak akan berubah 
dari tuntutan semula: KAPOLRI + KABARESKRIM = MUNDUR 
harga mahal sebuah rekayasa hukum yang mencoreng, melukai dan 
membuat Ibu Pertiwi menangis kembali......”.

Dari kategori tersebut, secara tekstual, fitur Facebook memang 
terlihat cocok sekali untuk komunikasi yang ditujukan dengan maksud 
menggalang, mengorganisasikan, atau mengerahkan para anggotanya 
untuk bertindak dengan tujuan politik yang sama. Pada fitur ini, 
organisasi pesan diarahkan pada pengadilan untuk Susno Duaji yang 
juga dikaitkan dengan pengadilan untuk Anggodo. Di sini muncul 
tuntutan atas tindakan nyata penegak hukum. Pengerahan sikap dan 
tindakan pada tujuan yang sama juga bisa diamati pada fitur-fitur lain 
seperti grup berikutnya. 

Tema yang diusung dalam fitur ini ialah “Gerakan 1.000.000 
Facebookers dukung Chandra Hamzah dan Bibit Samad Riyanto”, 
dengan komentar pada profil grupnya ialah “Pro atau kontra silahkan 
gabung. Kemerdekaan bersuara dijunjung tinggi. Dukung KPK! Dukung 
Reformasi Hukum!”.

Kemudian, juga ada komentar di dinding grup Facebook, “Akil 
menilai alasan pembuatan RPP Penyadapan tidak logis. Ia juga tidak 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 109109

setuju dengan gagasan perlunya izin kepada satu badan khusus di 
bawah Menkominfo jika ingin menyadap. Akil mempertanyakan pula 
dasar pemberian kewenangan kepada lembaga baru itu. Ia menjelaskan 
pemberian kewenangan kepada satu badan tidak dapat dibenarkan.” 

Komentar tersebut mendapat berbagai tanggapan dari para anggota 
grup Facebook ini yang menyatakan sebagai berikut.
1)	 Dukungan kepada komentar di dinding, pada kalimat: “jadi kalo 

mau nyadap harus izin dulu...capek deh...”, “negara kita penuh 
skenario”.

2)	 Himbauan kepada rakyat dan menyudutkan DPR, pada kalimat: 
“masalah Century serahkan saja ke KPK yang masih dianggap kredibel. 
Tidak usah terlalu dipolitisir, nanti yang senang DPR bisa sok 
pahlawan. Para pakar berdirilah di atas aturan, jangan ikut-ikutan 
bicara ngawur. Rakyat harus peka jangan sampai di manfaatkan oleh 
para petualang politik”. Tanggapan ini didukung oleh yang lain, 
“betul sekali, memang DPR saat ini se dang mencari sensasi murahan, 
katanya pansus dibentuk krn suara rakyat...??? pertanyaannya rakyat 
yang mana...”.

3)	 Pembantaian korupsi, pada kalimat: “anehnya lagi ...?? Pansus minta 
anggaran 5 M ... kayaknya Pengusung Pansus mulai membuat korupsi 
gaya baru dgn cara yg lebih halus deh...biar nanti ngeruk uang rakyat 
tp gak ketahuan KORUPSI...” serta pada “korupsi emang musti kita 
bantai sampai kedalam-dalamnya...Nah siapa yang mau bantai kalau 
semua urusan ada yang nunggangi.”.

4)	 Dukungan moril kepada Bibit-Chandra pada kalimat: “Bibit dan 
Chandra sudah kembali ke aktivitas rutinnya..., semoga tetap bertahan 
di jalur bersih..., ingatlah beribu orang percaya anda orang yang 
jujur...”.

Pada dinding grup Facebook ini tanggapan-tanggapan yang 
muncul kurang terarah kepada topik forum. Meski demikian, pola 
teksnya menunjukkan arah yang sama, yakni tetap mengarahkan 
kepada tindakan pemberantasan korupsi dan dukungan pada Bibit dan 
Chandra. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...110

Berikutnya topik forum ialah “Gerakan 1.000.000 Facebooker 
Dukung Penjarakan Anggodo Wijojo”, dengan komentar pada profil 
grup ialah “Aparat hukum dalam kasus hukum yang dihadapi Minah 
berusaha menegakkan hukum seakan demi keadilan. Hal ini seakan 
kontras dengan apa yang terjadi, terhadap dugaan penyuapan yang 
dilakukan Anggodo Widjojo.”.

Komentar ini mendapatkan tanggapan dari anggota Facebook 
dalam berbagai bentuk.
1)	 Menyangsikan ketidakpastian penegakan hukum, pada kalimat: 

“presiden aja nggak berkutik...apalagi kita rakyat jelata...”, kemudian 
“kita ini kayak wayang saja, mau melakukan sesuatu muter-muter 
dulu, sudah dekat, mundur lagi!”. serta”????? ada apa dengan hukum 
di negeri ini?”.

2)	 Tindakan penghukuman, pada kalimat: “Anggodo ketemu lang sung 
kubur hidup-hidup,” “penjarakan di dalam tanah” kemudian “gak 
usah banyak komentar...langsung penjarakan aja daripada malah 
bikin susah” serta “memang koruptor perlu dihukum gantung, kalau 
tidak mereka tidak akan pernah kapok/takut”.

3)	 Tindakan pengambilalihan fungsi legislatif dan yudikatif oleh 
rakyat, pada kalimat: “ketika DPR masih tuli dan buta, sudah saatnya 
palemen jalanan mulai bersikap, saat lembaga hukum masih dikuasai 
para mafia, sudah semestinya pengadilan rakyat mulai jalankan”, serta 
“jika aparat penegah hukum tidak sanggup memberikan hukuman 
terhadap anggodo, serahkan saja pada kami rakyat Indonesia. Biar 
kami yang memberikan hukuman buat anggodo!!!”.

4)	 Menyudutkan keterlibatan Polri, pada kalimat “jika Polri 
memenjarakan anggodo sama saja dengan membuat lubang jebakan 
sendiri buat Polri...saya yakin ada beberapa ‘oknum’ Polri yang pasti 
terlibat dengan kasus ini...sehingga lembaga ini berusaha mati-matian 
mempertahankan citranya di mata masyarakat.”.

Tanggapan-tanggapan yang muncul berkaitan dengan penegasan 
sikap atas ketidakpastian hukum dan penegak hukum, juga kegeraman 
atas keputusan hukum khususnya terhadap Anggodo, hingga 
memunculkan seruan untuk membuat parlemen dan penegak hukum 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 111111

tandingan yang berasal dari gerakan rakyat. Tanggapan-tanggapan ini 
jelas akan menstimulasi munculnya tindakan nyata anggota Facebooker 
sebagai bagian dari rakyat dan pemilik kedaulatan tertinggi bangsa ini 
karena kekecewaannya terhadap kasus Anggodo. Stimulasi ini jelas 
dapat mengorganisasikan dan mengarahkan anggota Facebook (rakyat) 
untuk bertindak demi penegakan hukum. 

Kemudian juga muncul topik yang mengetengahkan dua lembaga 
penting negara, KPK versus Polri. Diawali terlebih dahulu oleh fitur 
tentang KPK, baru kemudian Polri. 

Pada fitur di bawah ini, topik forum ialah “Gerakan Massa 
Dukung KPK”. Dengan komentar profil grupnya ialah “Banyak dari 
kita prihatin terhadap nasib KPK. Tapi keprihatinan kadang tak cukup, 
apalagi jika hanya di Facebook atau Twitter semata. Ayo turun ke jalan 
dukung KPK, agar suara kita tidak diacuhkan begitu saja”.

Komentar ini betul-betul mengajak Facebooker untuk bertindak 
dan menyatakan dukungannya secara nyata di depan publik. Tanggapan 
pun bermunculan dari para Facebooker dalam berbagai bentuk wacana. 
1)	 Dukungan moral, pada kalimat “Buktikan jika KPK Mampu!!!”, 

kemudian “KPK...harapan rakyat yang masih tersisa akan 
pemberantasan korupsi di negeri ini ada padamu”, juga dipertegas 
oleh “KPK buktikan dirimu sebagai satu-satunya lembaga anti korup 
di negeri ini!!! Bravo KPK”, “Ayo KPK maju tak gentar... lah, berani 
karena benar takut karena salah”, serta “aaayoooooo KPK...”.

2)	 Sumpah serapah pada pihak yang berseragam (Polri) sebagai lawan 
KPK, pada kalimat “aku malu dengan orang-orang berseragam yang 
tidak punya malu.... sedangkan mereka kenapa juga gak punya 
malu sama aku ya??? Sukses buat mereka...sukses biar masuk neraka 
maksudnya!!!”.

3)	 Sindiran pada ‘lawan’ lain, pada kalimat “Memang zaman telah 
berubah...sudah menjadi suatu kebanggan kalau kita bisa mencapai 
kesuksesan merampok uang rakyat, gengsi jadi naik di masyarakat..., 
hidup jadi terhormat...”.

4)	 Ajakan untuk bersikap, pada kalimat “Mari kita rayakan hari Anti-
Korupsi”.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...112

5)	 Ajakan untuk melakukan aksi, pada kalimat “Mari bergabung 
dalam.... Aksi Besar Rakyat Indonesia. Selasa, 1 Des 2009, pkl 
10.00 WIB sd Selesai. Bundaran HI—BI—KPK. Usut tuntas Kasus 
Bank Century...Adili Boediono dan Sri Mulyani…Gebrak (Gerakan 
Bersama Rakyat Anti Korupsi)”.

Pada fitur tersebut, jelas terlihat bagaimana Facebook dapat 
mengorganisasikan masyarakat (Facebooker), tidak hanya untuk 
menyatakan sikap dan dukungan, bahkan hingga mengerahkan 
masyarakat untuk melakukan tindakan nyata.

Fitur berikutnya berbicara tentang ‘lawan’ KPK, yakni Polri. 
Misalnya, pada fitur di bawah ini topik yang diusung ialah “Gerakan 
1.000.000 Facebooker untuk Tempatkan Polri dibawah Depdagri!”. 
Komentar yang dimunculkan dalam profil grup ialah “Gerakan ini 
berawal dari keprihatinan anak anak muda Indonesia terhadap kondisi 
Polri yang carut marut akibat rongrongan dari dalam dan dari luar 
institusi kepolisian sendiri, terutama makelar kasus yang bisa mendikte 
kasus. Ayo “kandangkan” buaya!”. Topik ini bernada provokatif, terutama 
pada akhir kalimat, yang jelas-jelas akan memicu tanggapan yang seru 
dari para netizen.

Tanggapan-tanggapan yang muncul bernada pro dan kontra.
1)	 Menyatakan pro, pada kalimat “setuju.... Cuma pengaturan lebih 

lanjut...khususnya kewenangan yang jelas”, kemudian “setuju 
banget...buktinya di negara-negara maju yang korupsinya rendah 
polisi di bawah depdagri...cuman di Indonesia Polri dibawah presiden 
langsung...TNI aja dibawah Dephan”, “setuju”, “..amat sangat 
setuju...kembalikan ke habitatnya aja...”, dan “setuju lanjutkan.....”, 
meski ada juga yang meragukan dan mencoba lebih realistis, yaitu, 
“setuju.. namun tidak mudah untuk mewujudkannya”.

2)	 Menyatakan kontra, pada kalimat: “tidak setuju...” serta “wacana 
gak jelas, gak mungkin terealisir”, serta “menurut saya gerakan ini 
hanya untuk mengalihkan perhatian kita”.

Meskipun yang menyatakan dukungan lebih banyak, namun pada 
dinding Facebook tersebut juga muncul tanggapan yang tidak setuju 
Polri di bawah Depdagri, bahkan ada yang beranggapan tidak mungkin 
terwujud.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 113113

Fitur berikutnya masih bertopik tentang Polri, yakni “Dukung 
Polri”, dengan komentar profil grup ialah, “Saya bukan mau bikin 
gerakan tandingan, tapi saya cukup prihatin dengan diposisikannya 
Polri seolah-olah sudah salah, padahal sebenarnya kita belum tahu 
mana malaikat dan setannya, beri kesempatan Polri membuktikannya, 
ini taruhan jabatan loh, saya tidak berpihak pada Pak Polisi, tapi pada 
kebenaran, bisa saja cicaknya beracun siapa tahu. Pak Polisi kan juga 
sekolah juga tidak buta huruf.” 

Dari komentar tersebut bermunculanlah berbagai tanggapan dari 
anggota, berikut bentuknya.
1)	 Menyatakan dukungan pada Polri, pada kalimat “Ayo dukung Polri”.
2)	 Himbauan sekaligus menghakimi Polri, pada kalimat “Coba institusi 

Polri introspeksi. Kalau banyak dihujat itu karena pada kenyataannya 
banyak sekali tindakan anggota Polri di lapangan yang semena-mena. 
Kalau memang Polri memang bersih dan mengayomi, pasti masyarakat 
akan cinta Polri. Tapi kenyataannya?? Menyedihkan!”.

3)	 Mendukung himbauan karena Kontra Polri, pada kalimat “paling-
paling yang gak setuju polri bobrok dan realitasnya tidak melindungi 
dan mengayomi rakyat cilik itu adalah masih keluarga Polri… Jangan 
menutup mata bung... Kenyataannya yang ada polisi hanya mau 
menangani kasus kalo ada uang”.

4)	 Menyerang himbauan karena Pro Polri, pada kalimat ”jangan hanya 
Polri yang disuruh introspeksi, tapi mari kita mulai dari diri sendiri, 
jangan hanya menilai buruknya, yang baiknya terlupakan, kita 
sendiri tidak adil kalau menilai begitu”, kemudian juga didukung 
oleh kalimat lain, “kalo introspeksi itu untuk semua kita, termasuk 
yang menghujat, tidak perlu menghujat, yang diperlukan sekarang 
ini adalah komunikasikan dengan baik satu dengan yang lain”, 
kemudian juga “bagi yang tidak puas kepada kinerja anggota polri, 
anda bisa mencatat nama dan pangkatnya, dan segeralah melapor 
”pada jalur yang telah ditentukan” buktikan bahwa ada anggota polri 
yang menyalahi aturan jangan hanya ngomong saja”, serta “Polisi 
bukan robot, polisi juga manusia yang tak luput dari kesalahan, 
semua sudah ada jalurnya, apabila diantara anda-anda semua yang bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...114

tidak puas pada kinerja angggota Polri/ada yang menyalahi aturan 
segera dilaporkan kepada Kompolnas”. 

Tanggapan-tanggapan ini jelas menunjukkan polemik di antara 
para pendukung dan bukan pendukung Polri. Dengan begitu, 
Facebook juga menjadi sarana untuk berpolemik atas suatu masalah 
secara terbuka di antara para Facebooker. Selanjutnya, polemik ini bisa 
jadi mengorganisasikan dan mengarahkan publik dengan tegas pada 
dua kubu, pro dan kontra Polri. Fitur terakhir, memiliki topik forum 
“200-juta Dukungan untuk Polri Tegakkan Hukum di Indonesia”, 
dengan komentar pada profil grupnya yakni “maju terus Polri pantang 
Menyerah”.

Komentar ini juga memunculkan dua kelompok yang 
berseberangan, pro dan kontra Polri, dengan ditandai oleh tanggapan 
berikut.
1)	 Kelompok Pro-Polri, pada kalimat “jalankan tugasmu dengan hati 

yang bersih.....demi masa depan Indonesiaku”, kemudian “Anggota 
Polri yang Pinter, Kuat, Bersih, Beriman, Santun, dan Jujur adalah 
kebanggaanku”, serta “kebanggaan kita semua”.

2)	 Kelompok Kontra-Polri, pada kalimat: “aduh susah kayaknya, 
kalau sebagian makin realistis maka yang anda maksud itu sifat 
para Nabi?”, serta “begitu mudah kau ngomong dan janji dan begitu 
mudah engkau ingkari...begitu bangga engkau membela korps dan 
begitu bangga engkau membohongi.... begitu citra dan profil seorang 
korps??? Asal bunyi, asal ngomong, asal bangga…”.

Tanggapan-tanggapan ini semakin memperjelas adanya 
“perseteruan” di antara Facebooker yang pro dan kontra KPK dan Polri. 
Facebook karenanya bisa menciptakan kelompok-kelompok persaingan 
dengan kekuatan mengorganisasikan dan mengarahkan anggotanya, 
pada satu tujuan yang tidak lagi hanya satu, melainkan juga bisa lebih, 
dan itu bisa saling berseberangan. Di sini tampak bahwa publik yang 
terbentuk lewat Facebook begitu mudah terfragmentasi dan pada 
keadaan tertentu kohesivitas kelompok mereka menjadi lemah, ketika 
dihadapkan dengan kekuatan-kekuatan yang lebih besar, yang berada 
di balik perseteruan KPK-Polisi ini. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Facebook sebagai Media   ... 115115

E. Gerakan Antikorupsi 
Sampai akhir Agustus 2008 saja, pengguna Facebook di seluruh dunia 
tercatat 100 juta. Catatan comScore menunjukkan, pengunjung 
Facebook pada Juni 2008 mencapai 132,1 juta, lebih tinggi 
dibandingkan pengunjung jaringan sosial lainnya, MySpace, yang 
tercatat 117,6 juta (Kompas, 8 April 2009). Facebook bahkan menjadi 
situs ketiga yang paling sering dikunjungi di dunia. 

Beberapa hal yang membuat Facebook begitu popular, yakni di 
Facebook anggota bisa berkomunikasi dengan orang-orang yang betul-
betul mereka kenal atau juga yang baru dan akan mereka kenal, bukan 
hanya dengan tokoh atau selebritas, juga dengan tokoh fiksi ciptaan 
perusahaan humas. Desain Facebook juga lebih enak dilihat dan 
dijelajahi dibandingkan jaringan sosial lainnya. B. J. Fogg, guru besar 
pengampu mata kuliah Psikologi Facebook di Universitas Stanford 
mengatakan, “Facebook saat ini memang menempatkan teman pada 
posisi terpenting, Cara kita berteman membentuk pengalaman kita di 
internet. Tidak ada teknologi yang lebih baik daripada pertemanan” 
(Priyatna, 2009: 70). 

Kita juga melihat bahwa fitur Facebook paling sering digunakan 
untuk komunikasi politik dalam fungsi grup atau forum. Para anggota 
dapat mengkreasi kelompok dengan tema mereka sendiri tentang 
sebuah topik dan mengundang para anggota lain untuk bergabung. 
Dalam fungsi kelompok ini, para anggota dapat memposkan ke message 
board, menambahkan gambar, dan memposkan berita dan link. 

Dari analisis di atas kita bisa melihat bahwa dalam beberapa hal, 
Facebook telah teruji efektivitasnya untuk kepentingan politik. Apalagi 
kalau kita melihat kasus pemanfaatannya oleh Presiden Amerika Serikat 
seperti Barack Obama, yang juga menggunakan Facebook. Obama 
mendapatkan sumbangan kampanye Rp 6,9 triliun dari 3 juta pengguna 
internet melalui situsnya dan melalui Facebook di My.BarackObama.
com.

Di mancanegara, Facebook juga terbukti mampu menjadi sarana 
komunikasi yang efektif bagi para karyawan Toyota, Ernst and Young, 
serta perusahaan kaliber dunia lainnya. Di Amerika Serikat, Facebook 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...116

menemukan perannnya yang baru, yaitu sebagai penasihat panduan 
masuk perguruan tinggi. Melalui grup-grup calon mahasiswa yang 
dibuat di Facebook, bisa didapatkan kiat-kiat masuk perguruan tinggi.

Selain itu, Facebook juga dapat digunakan untuk menggalang 
kepedulian sosial. Ada kasus antikekerasan di rumah tangga, antikorupsi, 
gerakan mengurangi pemakaian plastik, gerakan menanam pohon, 
antifundamentalisme, bahkan gerakan berdoa bersama antaragama 
untuk menghentikan dan membalikkan perang dan resesi global. 
Salah satu pusatnya di Kanada dan memiliki anggota di berbagai 
negara, termasuk Indonesia. Perjalanan politik di Asia Tenggara 
juga dipengaruhi dunia maya dalam menggerakkan unjuk rasa dan 
dukungan publik.

Pada bab ini, tampak Facebook mengambil peran dalam 
memberikan dukungan terhadap Bibit Samad Rianto dan Chandra 
M. Hamzah, pimpinan nonaktif KPK yang pernah mendekam dalam 
tahanan kepolisian. Dukungan datang dari dua dunia: dunia nyata dan 
dunia maya. Di dunia nyata, unsur masyarakat berunjuk rasa tersebar 
dari Jakarta hingga ke berbagai daerah. Sementara itu, dukungan 
terjadi di dunia maya lebih fantastis, seperti dicontohkan dalam 
wacana di fitur Facebook yang disorot di atas. Dukungan untuk Bibit 
dan Chandra di jaringan sosial Facebook pernah menembus angka 500 
ribu dari target 1 juta dengan rata-rata 100 orang setiap menit yang 
memberikan dukungan. Inilah dukungan yang menembus batas ruang 
dan waktu. Harus diakui, dukungan yang hebat dari dunia nyata dan 
dunia maya itu telah mampu menekan Presiden. Buktinya, Presiden 
kemudian membentuk Tim Pencari Fakta. Yang perlu ditekankan ialah 
munculnya dukungan yang hebat melalui Facebook itu merupakan 
tanda bangkitnya kekuatan masyarakat sipil yang harus diperhitungkan 
oleh mereka yang berkuasa karena dukungan itu bisa saja berbuah 
menjadi people’s power.

Suka atau tidak suka, saat itu telah terjadi pembangkangan sipil. 
Kasus yang amat merusak citra kepolisian, kejaksaan, dan pemerintah 
ini telah memperkuat posisi gerakan masyarakat sipil di Indonesia. 
Ketidakpuasan tentang berbagai hal mendapat muara dalam kasus bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Facebook sebagai Media   ... 117117

penahanan Bibit dan Chandra. Penahanan kedua orang tersebut telah 
menjadikan keduanya simbol ketidakadilan yang terjadi di negara kita.

Dukungan publik di Facebook untuk Bibit dan Chandra adalah 
nyata. Disebut nyata karena mereka yang memberikan dukungan 
itu tidak pernah mengenal secara dekat dengan Bibit dan Chandra. 
Mereka tergerak memberikan dukungan berdasarkan bisikan hati 
nurani. Mereka terpanggil memberikan dukungan karena mereka 
yakin seyakin-yakinnya bahwa Bibit dan Chandra adalah korban 
kriminalisasi.

Kebangkitan rakyat seperti yang diperlihatkan di Facebook 
merupakan reaksi atas tersumbatnya saluran komunikasi politik 
dan demokrasi resmi. Sekaligus reaksi terhadap kartel politik yang 
dipertontonkan partai politik dengan koalisi besarnya. Partai politik 
yang sejatinya alat perjuangan rakyat lebih suka bersekutu dengan 
penguasa. Tidak mengherankan jika partai sering memilih bungkam. 
Sama sekali tidak bersuara atas kriminalisasi KPK.

Anggota DPR pun tidak bisa sepenuhnya diharapkan sebagai 
penyalur aspirasi rakyat. Sebab 75% anggota DPR bersatu dengan 
pemerintah. Yang terjadi adalah demokrasi prosedural, yang 
mengabaikan substansi. Di dunia hukum terjadi hegemoni prosedur, 
yang mengabaikan nalar dan rasa keadilan publik. Akibatnya, seperti 
timbulnya perlawanan yang luas dari masyarakat melalui Facebook. 

Menurut Indrajit Banerjee (2003: 22) seperti dikutip oleh Jan 
Servaes dalam Knowledge is Power: Internet and democracy (hlm.1), “Asia 
masih menemukan Internet dan isu-isu akses, dalam pengertian yang 
lebih luas, penyensoran dan regulasi, serta depolitisasi dan penyensoran 
diri masih membatasi dampak politik Internet di Asia. Relatif belum 
matangnya demokrasi Asia sendiri merupakan hambatan penting 
bagi perdebatan publik dan politik yang lebih besar, partisipasi, dan 
promosi kebebasan sipil dan politik. Terlepas dari keterbatasan ini, 
internet, sampai batas tertentu, telah menyediakan ruang politik dan 
publik yang lebih luas dan menyuarakan pandangan politik alternatif. 
Dalam konteks di mana media massa sering kali dikontrol ketat oleh 
negara, internet menawarkan saluran komunikasi baru, suara baru, 
harapan baru bagi mereka yang telah terpinggirkan dan dicegah untuk 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...118

berpartisipasi dalam proses politik.” Kemudian Indrajit Banerjee 
bahkan lebih lantang. Ia berpendapat, “Internet akan sepenuhnya 
menghancurkan kontrol politik dan menimbulkan ancaman bagi 
semua rezim otoriter” (Banerjee, 2003: 11). Setelah mengkaji argumen 
dan temuan dari sejumlah ilmuwan politik dan peneliti Internet, ia 
mengidentifikasi adanya korelasi antara Internet dan demokratisasi, 
dan antara konektivitas jaringan dan kebebasan politik.

Sebuah jaringan sosial baru yang dikenal sebagai Facebook 
telah menjalankan fungsi ini. Ia memperlengkapi kampanye dengan 
kemampuan untuk mengorganisasikan dukungan dan membangun 
komunikasi dengan para pendukung dengan cara yang sangat efisien. 
Pada saat yang sama, Facebook juga memperlengkapi anggota dari 
kalangan publik dengan kemampuan untuk menyuarakan opini mereka 
dan mengorganisasikan diri secara independen. 

Dalam kaitan ini, titik pijak yang tepat untuk mendefinisikan 
arena positif komunikasi politik ini ialah konsep ruang publik dari 
Jurgen Habermas. Habermas membayangkan tempat dimana anggota 
komunitas bisa secara kolektif membentuk opini publiknya dalam 
suatu lingkungan yang terlepas dari pemerintah dan ekonomi.

Suatu komunitas yang menunjukkan komunikasi politik yang 
sehat menuntut partisipasi dari aktor politik, media, dan publik. 
Suatu komunitas yang memfasilitasi komunikasi politik yang sehat 
juga akan memungkinkan warga negara untuk mengorganisasikan, 
merancang event, dan membentuk kelompok agar memberikan opini 
mereka yang lebih berbobot. Komunitas juga bisa mengorganisasikan 
kekuatan akar-rumput untuk melakukan gerakan dari sebuah gagasan 
atau keprihatinan.

Facebook sebagai situs jaringan sosial memungkinkan anggota 
untuk berbagi informasi personal, opini, dan media. Anggota 
Facebook juga dapat mendukung kandidat politik, namun mereka 
juga bisa memunculkan pandangannya tentang isu-isu partikular. 
Oleh karenanya, Facebook lebih berarti dalam mencapai ruang publik 
yang benar daripada segala hal yang telah ada sebelumnya, baik 
daring maupun luring. Karena, menurut Westling (2007: 4), “tidak 
ada komunitas daring lainnya yang mengoneksikan anggotanya pada 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 119119

komunitas dunia yang nyata (geografis, ideologis, ataupun lainnya) 
dengan cara yang efektif.”

Facebook berfungsi untuk menambah hadirnya komunitas 
dunia nyata, isu-isu politik dunia nyata, dan kisah-kisah berita dunia 
nyata. Kekuatan Facebook terletak pada kemampuannya untuk 
memungkinkan anggota terkoneksi dan mengorganisasikan diri. 
Facebook juga memperlengkapi aktor politik dengan lebih efektif 
dalam meraih konstituen dan pemilih.

Dengan demikian, tema internet sebagai ruang publik (public 
sphere) kini telah memiliki tempat yang mantap dalam agenda 
penelitian dan penjelajahan intelektual di bidang komunikasi politik. 
Internet bahkan terus memasuki arus-utama kajian komunikasi politik. 
Oleh seorang ilmuwan komunikasi politik seperti Pippa Norris (2001) 
bahkan internet dipandang sebagai salah satu contoh media komunikasi 
politik postmodern.

Lebih jauh, internet semakin berperan penting baik dalam 
perspektif ruang publik maupun sebagai media komunikasi politik. 
Peter Dahlgren (2000 & 2001a), misalnya, secara ringkas menekankan 
unsur-unsur utama dalam perspektif ruang publik dan menggarisbawahi 
tiga dimensi analisis utama, yaitu struktural, representasional, dan 
interaksional. Kemudian ia menunjuk ke beberapa tema sentral 
mengenai kesulitan-kesulitan yang dihadapi demokrasi mutakhir, yang 
dibiaskan melalui lensa perspektif ruang publik. Khususnya, destabilisasi 
(terganggunya kestabilan) sistem-sistem komunikasi politik dipandang 
sebagai konteks untuk memahami peran Internet.

Dahlgren (2000b) juga menunjukkan contoh bahwa Internet 
memperluas dan mempluralisasikan ruang publik. Selanjutnya, 
fokusnya beralih ke dimensi interaksional dari ruang publik, khususnya 
dalam hubungan dengan penelitian mutakhir mengenai bagaimana 
wacana deliberasi berlangsung dalam ruang publik daring dalam 
lingkungan komunikasi politik kontemporer. Akhirnya, kategori analisis 
demokrasi deliberatif dikaji secara kritis; meski dianggap bermanfaat, 
beberapa bias rasionalisnya, khususnya dalam konteks politik ekstra-
parlementer, justru dianggap membatasi kegunaannya. Dahlgren 
(2000) mengusulkan bahwa konsep budaya kewargaan (civic cultures) 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...120

menawarkan suatu alternatif cara untuk memahami signifikansi diskusi 
politik daring.

Dalam konteks ini, fungsi ruang publik dipahami sebagai suatu 
konstelasi ruang komunikasi dalam masyarakat yang memungkinkan 
beredarnya informasi, ide, perdebatan—idealnya dengan cara yang 
bebas—dan juga pembentukan kemauan politik (yakni, opini publik). 
Ruang-ruang ini, yang di dalamnya media massa dan kini, lebih baru 
lagi, media interaktif yang lebih baru muncul secara menonjol, juga 
berfungsi untuk memfasilitasi hubungan komunikasi antara warga 
negara dan pemegang kekuasaan masyarakat. Pandangan ini tentu saja 
mendapat inspirasi dari gagasan awal Jurgen Habermas (1989).

Kemudian, dalam pandangan Dahlgren (2000), bermanfaat untuk 
mengkonseptualisasikan ruang publik sebagai memiliki tiga dimensi 
konstitutif, yaitu struktur, representasi, dan interaksi. Dimensi struktural 
harus dilakukan dengan sifat-sifat institusi formal. Singkatnya, ini 
termasuk organisasi media, ekonomi politik, kepemilikan, kontrol, 
regulasi, isu-isu finansial, dan juga kerangka hukum yang menentukan 
kebebasan—dan kendala-kendala—komunikasi.

Dimensi struktural dengan demikian mengarahkan perhatian kita 
ke isu-isu demokrasi klasik seperti kebebasan berbicara, akses, dinamika 
inklusi/eksklusi. Di luar organisasi media itu sendiri, dimensi struktural 
juga menunjuk ke institusi-institusi politik, yang muncul sebagai 
semacam “ekologi politik” bagi media dan menentukan batas-batas 
bagi sifat informasi dan bentuk-bentuk ekspresi yang beredar.

Sebuah masyarakat dimana kecenderungan demokratiknya lemah 
tidak akan memunculkan struktur institusional yang sehat bagi ruang 
publik, yang selanjutnya bermakna bahwa dimensi representasionalnya 
tidak akan memadai. Dalam hubungannya dengan Internet, dimensi 
struktural mengarahkan perhatian kita pada cara di mana ruang-ruang 
komunikatif yang relevan bagi demokrasi secara luas dikonfigurasikan. 
Ini harus dilakukan dengan cara-cara yang di dalamnya cyber-geography 
di organisirkan dalam istilah-istilah hukum, sosial, ekonomi, kultural, 
teknis, dan bahkan segi arsitektur-Web. Faktor-faktor seperti itu 
memiliki dampak pada cara-cara dimana jaringan tersebut bisa diakses 
(atau tidak) untuk digunakan demi kepentingan warga (civic use).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 121121

Dimensi representasional merujuk pada output media, media 
massa dan juga “minimedia” yang menargetkan kelompok-kelompok 
kecil spesifik via, misalnya, newsletters atau materi-materi kampanye 
promosi. Karena meningkatnya “masifikasi” komunikasi di Internet, 
dimensi representasi menjadi sangat relevan untuk konteks ruang 
publik daring. Dalam dimensi ini, kita bisa mengajukan pertanyaan-
pertanyaan yang sudah akrab dan kriteria mengenai output media 
untuk komunikasi politik, termasuk fairness, akurasi, kelengkapan, 
pluralisme pandangan, agenda-setting, tendensi ideologis, modus 
bicara, dan seterusnya.

Dari segi dimensi interaksi, mungkin perlu diingat kembali 
Habermas dan juga para penulis yang lain, seperti Dewey (1954), yang 
berpendapat bahwa “publik” harus dikonseptualisasikan sebagai sesuatu 
yang lain daripada sekadar khalayak media. Publik, menurut Habermas 
dan Dewey, eksis sebagai proses interaksi diskursif; individu-individu 
yang teratomisasikan, yang mengkonsumsi media di rumah-rumah 
mereka, tidaklah termasuk publik.

Dengan kemajuan jaringan internet, interaksi warga mengambil 
langkah sejarah yang besar dengan berlangsung secara daring, dengan 
karakter ruang publik yang tersebar menjadikan semuanya lebih 
teraksentuasikan. Dalam pandangan Dahlgren (2000), kita harus 
mengakui bahwa, secara empiris, kategori-kategori representasi 
dan interaksi di Internet sering mengaburkan satu sama lain. Kita 
cenderung berpikir baik dari segi bentuk “komunikasi satu orang ke 
banyak orang” (“one to many”), sebagaimana dicirikan oleh media 
massa, atau “komunikasi satu orang ke satu orang” (“one to one 
communication”) yang merupakan paradigma interaksi. Pembedaan 
yang cerdik ini mengurai kekusutan di Internet, dimana, misalnya, 
komunikasi kelompok (group communication) bisa memiliki atribut, 
baik komunikasi maupun interaksi.

Uraian bab ini menunjukkan bahwa sebagai media sosial Facebook 
telah menjadi kekuatan media komunikasi politik baru. Sebagai ruang 
publik digital, Facebook memiliki potensi yang luar biasa sebagai 
media tempat warga bisa mengekspresikan pandangan dan perdebatan bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...122

tentang persoalan-persoalan bersama yang mereka hadapi, sementara 
ia juga menggeser politik ke arah bentuk-bentuk yang lebih diskursif. 

Jelas bahwa untuk perkembangan demokrasi di masa depan, 
pertalian antara diskusi di Internet dan prosedur politik formal harus 
dibangun dan bentuk-bentuk demokrasi baru yang tercipta via internet 
dapat menunjukkan kepada kita transformasi kompleks dari masyarakat 
demokrasi modern.

Dalam kaitan dengan penggunaan media sosial, dalam hal ini 
penggunaan Facebook dalam gerakan antikorupsi di Indonesia, dapat 
ditarik beberapa kesimpulan yang penting menyangkut bagaimana 
internet dalam tingkat tertentu telah mampu menjadi ruang publik 
dan media komunikasi politik baru bagi masyarakat Indonesia 
yang mendambakan perubahan politik ke arah yang lebih baik dan 
transparan.

Facebook telah berfungsi sebagai media komunikasi politik 
interaktif dari berbagai kekuatan masyarakat sipil yang saling berbagi 
informasi dan pada akhirnya menjadi kekuatan sosial yang mampu 
memberikan tekanan signifikan terhadap kebijakan yang menyangkut 
kasus kriminalisasi KPK. Facebook juga telah berhasil digunakan 
sebagai media sosial baru untuk menggalang simpati dan dukungan 
dalam menekan pihak pemerintah untuk mengambil tindakan nyata 
dalam kasus kriminalisasi KPK. Para Facebooker menggunakan 
Facebook sebagai tempat melakukan kritik terhadap kekuasaan dengan 
gaya bahasa informal, dengan ungkapan-ungkapan yang jenaka dan 
plesetan-plesetan yang memparodikan praktik penegakan hukum di 
Indonesia. Kekuasaan tidak dilawan dengan kekerasan, tetapi dengan 
wacana yang santai. Kekuasaan diolok-olok, diledek, atau dicemooh, 
dalam wacana-wacana yang sengaja dibuat untuk mendelegitimasi 
praktik-praktik kekuasaan yang dinilai korup.

Dalam kasus penggunaan Facebook untuk gerakan sosial 
antikriminalisasi KPK, beberapa catatan perlu dibuat, yaitu bahwa 
gerakan yang berlangsung di level daring, juga telah diikuti dengan 
gerakan di level luring. Artinya, gerakan politik itu tidak hanya 
berlangsung di ruang maya, tetapi juga bergerak di lapangan nyata. 
Dalam hal ini, kita bisa menarik kesimpulan bahwa pemanfaatan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Facebook sebagai Media   ... 123123

Facebook ternyata cukup efektif untuk mendukung dan memperkuat 
gerakan sosial antikriminalisasi KPK.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



125

Ketika dua media Australia, The Age dan The Sydney Morning Herald 
(edisi 11 Maret 2011) menurunkan ‘bocoran’ dokumen dari situs 
WikiLeaks yang menyebut keterlibatan skandal beberapa nama pejabat 
penting di Indonesia, pihak-pihak yang merasa terkait seperti tersentak. 
Tak ayal, kalau pemerintah Indonesia saat itu berang. Berbagai jurus 
tangkisan digelar dengan melibatkan sejumlah juru bicara dan media. 
Apa daya, coreng moreng wajah bangsa kita juga disaksikan publik 
global. Bab ini menyoroti bagaimana kemunculan WikiLeaks dan 
kemudian menjadi fenomenal dalam gerakan politik kontemporer 
dalam upaya melawan korupsi. WikiLeaks telah memunculkan kembali 
debat seputar batas-batas kebebasan memperoleh dan menyebarkan 
informasi dalam masyarakat kontemporer. 

Dari kedua media Australia tersebut, WikiLeaks telah memberikan 
dokumen kawat-kawat diplomatik Kedutaan besar Amerika Serikat di 
Indonesia kepada mereka secara eksklusif, dan kehebohan pun mencuat. 
Bagi sebagian kalangan, dokumen yang didapat oleh WikiLeaks 
dianggap tidak legal. Pemerintah Indonesia membantah kebenaran 
informasi yang dibocorkan. Duta besar Amerika Serikat untuk 
Indonesia dipanggil Kementerian Luar Negeri. Dubes Scott Marciel 
saat itu menyampaikan penyesalan atas apa yang terjadi pada Presiden 
SBY dan rakyat Indonesia. WikiLeaks ternyata memiliki strateginya 

BAB VI
WikiLeaks, Perlawanan Siber, 

dan Kebebasan Informasi

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...126

sendiri. WikiLeaks menanggapi dengan mengatakan, masih ada 3.059 
kawat dari Kedubes Amerika Serikat di Jakarta di tangan mereka. 

Ketika pertama mendengar kontroversi berita yang ditimbulkan 
WikiLeaks, yang berkelebat dalam pikiran: Apa lagi yang mau dilakukan 
negara adidaya Amerika Serikat? Siapakah yang membocorkan 
dokumen-dokumen rahasia itu? Apakah ada ‘agenda terselubung’ di 
balik tindakan pembocoran itu? 

Salah satu cara mencermati kemunculan ‘media baru’ bernama 
WikiLeaks adalah dengan memahami cara kerjanya. Situs ini mengklaim 
sebagai media baru yang dalam hal cara bekerja sedikit mirip dengan 
pola jurnalisme investigatif. Ada janji jaminan kerahasiaan sumber 
demi keamanan. Ada jaminan keamanan akses dari ‘penyusup’ atau 
kontra-intelijen yang ingin menjebol atau memberangus sumber atau 
dokumen. Dengan begitu WikiLeaks sedang memainkan beberapa 
fungsi: Cyber-Investigative Journalism, Cyberresistance, atau Cyberprotest. 
Sebagai bentuk Cyberactivism di dunia Virtual Politics yang 
membangun dan mengutamakan kekuatan dan dukungan jaringan 
global, yang pada awal abad ke-21 memang sedang mendapatkan 
perhatian dari Cyberactivist dan sudah tentu juga Hacktivist (Jordan 
1999; Vegh, 2003).

A.	 Jurnalisme Media Baru
Keberadaan WikiLeaks setidaknya bisa dilihat dari dua sisi. Pada satu 
sisi, di tengah arus-utama dunia jurnalisme yang kian didikte oleh 
kepentingan kapital dan aktivitas jurnalistik digerakkan oleh pasar, 
WikiLeaks menjanjikan apa yang mereka sebut sebagai “sebuah model 
baru jurnalisme”. Pengelolanya kebanyakan sukarelawan yang tidak 
dibayar dan mengaku tidak berpihak pada suatu kekuatan modal 
atau politik. Sudah lama diyakini bahwa media independen bisa 
membantu pertumbuhan masyarakat sipil. Suatu komponen penting 
dalam demokrasi. Mereka memandang bahwa media yang ada, kurang 
independen sehingga kritiknya tumpul pada pemerintah, korporasi, 
dan lembaga lain. Mereka meyakini kondisi ini perlu diubah. Di sini 
WikiLeaks memiliki postur media radikal yang mengusung suara 
perlawanan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



WikiLeaks, Perlawanan Siber,   ... 127127

Mereka memilih menjadi “jurnalisme pembocoran rahasia” dengan 
argumentasi dan alasan yang untuk beberapa hal bisa diterima tetapi 
sekaligus kontroversial. Dengan cara bekerja seperti ini, mau tak mau 
mereka tak luput dari kritik seperti dinilai melanggar etik. Beberapa 
pihak juga mempertanyakan keaslian dokumen. Serangan balik yang 
tampaknya sudah diramalkan sebelumnya. Seperti terbaca di situsnya: 
“Pembaca bisa memverifikasi sendiri kebenaran dari apa yang telah 
kami laporkan.” WikiLeaks percaya bahwa media dunia harus sebisa 
mungkin bekerja sama “untuk membawa kisah-kisah itu ke pembaca 
internasional yang luas”.

Pada sisi lain, WikiLeaks bisa dilihat sedang menyuguhkan 
‘fakta’ dan ‘kebenaran’ yang datang terlambat atau tidak pada waktu 
dan tempat yang tepat. Melihat sekilas beberapa dokumen yang 
dikeluarkan WikiLeaks, kita disuguhi informasi yang sebagian besar 
berupa agenda-agenda penting berbagai pejabat/pemerintah/negara 
yang sifatnya ‘rahasia’, tetapi setelah segalanya terjadi sebenarnya 
makna ‘kerahasiaan’ menjadi tidak terlalu berarti lagi. Dokumen 
rahasia yang dihimpun tidak dibuka sekaligus, tetapi pelan pelan, 
sedikit demi sedikit sehingga memancing sensasi di belahan dunia yang 
tidak terkait langsung dengannya. Di sini informasi berupa fakta yang 
terfragmentasi disuguhkan ke tengah dunia maya yang justru sedang 
memfragmentasikan warga masyarakat virtual (Schiller, 1999).

Oleh karena itu, di antara dokumen rahasia itu adalah sesuatu yang 
harus dijaga dengan mati-matian maka tindakan membongkar rahasia 
itu jelas adalah tindakan yang berani. Inilah yang membuat sosok 
pendiri WikiLeaks, Julian Assange, juga tampak kontroversial. Suka 
atau tidak, ia membuka mata kita tentang adanya desain dan agenda 
kebohongan, dan bahkan kekejaman dan kejahatan, yang sekian lama 
berselimut di balik jubah diplomasi atau baju birokrasi. Inilah potret 
paling mutakhir kisah pengusung suara keterbukaan dalam berjuang 
melawan manipulasi informasi di dunia yang masih ditopang sensor, 
ketertutupan, dan kerahasiaan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...128

B.	 B. Perlawan Siber oleh Aktor Non-Negara 
Mengkaji fenomena WikiLeaks menyadarkan kita seberapa dalam 
kemajuan jaringan Internet telah mentransformasikan dunia politik 
kontemporer dan memberi ilham bagi gerakan sosial yang berdimensi 
global berakibat lokal, atau sebaliknya, berdimensi lokal berakibat global. 
Kemajuan teknologi informasi, khususnya sistem jaringan komputer, 
dan ketergantungan kita padanya, bersama dengan globalisasi ekonomi, 
politik, dan budaya, sedang mengubah sifat dasar “perang informasi”. 
Semakin banyak teknologi yang tersedia; ekonomi, jaringan yang 
mendukung kehidupan sehari-hari, dan militer kian bergantung pada 
jaringan komputer. Dalam situasi ini, gerakan-gerakan sosial melawan 
globalisasi, atau perlawanan lebih agresif terhadap dominasi korporasi 
raksasa dan hegemoni pemerintahan despotik dan korup, menjadi lebih 
terorganisi secara global. Baik di level fisik maupun ideologis, jaringan 
informasi dan komunikasi dan sistem pengetahuan masyarakat menjadi 
semakin rentan.

Fenomena WikiLeaks memperkuat argumen yang hidup di 
kalangan para pengkaji gerakan budaya dan politik kontemporer yang 
melihat bangkitnya peran aktor non-negara di pentas politik global. 
Individu-individu bisa bergerak bebas atau organisasi-organisasi kecil di 
tingkat lokal bisa memanfaatkan dan memaksimalkan potensi jaringan 
internet untuk membangun identitas gerakan dalam komunitas virtual 
dengan misi yang jelas dan tujuan yang dirumuskan secara spesifik 
(Jordan, 1999). 

Dengan watak keintiman dan interaksi yang terbangun lewat 
jaringan internet, mobilisasi dukungan bisa dioptimalkan dalam 
skala dan intensitas yang tak terbayangkan. Akses internet yang 
semakin mudah dan murah, didukung teknologi telepon seluler yang 
memfasilitasinya, memungkinkan warga biasa pun bisa mengakses 
secara bebas informasi yang tidak lagi bisa disensor atau dikontrol oleh 
pemerintah. Dalam konteks ini WikiLeaks bisa kita tempatkan. 

Revolusi informasi, difasilitasi iInternet, tak terbayangkan 
sebelumnya, tiba-tiba sedang memberdayakan individu dan 
membuatnya lebih berani untuk melawan aktor-aktor atau rezim rezim 
penindas yang terus berusaha memanipulasi informasi dan persepsi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



WikiLeaks, Perlawanan Siber,   ... 129129

serta mengontrol warganya. Kini pesan-pesan e-mail pribadi, blog-blog 
dan situs-situs yang dikelola secara pribadi bahkan bisa memengaruhi 
aksi dan opini publik. Kita melihat dalam bab sebelumnya bagaimana 
efektifnya aksi “gerakan sejuta Facebook melawan kriminalisasi KPK” 
atau efek bola salju yang ditimbulkan oleh kontroversi e-mail seorang 
pasien perempuan korban arogansi sebuah rumah sakit yang telah 
menimbulkan simpati luar biasa dari masyarakat dunia maya dan dunia 
nyata di Indonesia. 

Jauh-jauh sebelumnya Steven Levy (1994), penulis Hackers: Heroes 
of the Computer Revolution, pernah mengutip pendapat Ed Roberts, 
orang paling pertama yang mendesain komputer personal (meski 
kemudian sering dilupakan), mengatakan pandangannya mengenai 
potensi komputer: “Jika saya memberimu seorang prajurit dari 10.000 
rakyat,” demikian kata Roberts, “bisakah kamu membangun sebuah 
piramid? Sebuah komputer memberi orang biasa, seorang mahasiswa 
tingkat awal, kekuatan untuk melakukan hal-hal dalam seminggu 
yang tidak bisa dilakukan oleh semua ahli matematika yang pernah 
hidup sampai 30 tahun yang lalu.” Kata-kata itu muncul jauh sebelum 
Facebook digandrungi dan WikiLeaks diluncurkan.

Bagi Levy, kekuatan Internet tidak mengkorupsi, tetapi justru 
membebaskan. Hal tersebut bisa meningkatkan kemampuan seseorang 
secara dramatis, komputer merupakan “penyetara yang hebat” (‘a great 
equalizer’), sebuah media emansipasi dan egaliter. Levy jelas tidak 
memperhitungkan apa yang kemudian dikenal sebagai “ketidaksetaraan 
akses” atau “ketimpangan digital” di antara orang-orang di negara 
maju dan miskin, laki dan perempuan, kulit putih dan kulit berwarna, 
kota dan desa, yang mewarnai profil pengguna internet dunia. Tetapi 
memang ada keyakinan kuat bahwa dengan internet, individu, dan 
kelompok kecil yang punya akses bisa menduplikasi upaya-upaya yang 
sebelumnya hanya bisa dilakukan oleh pemerintah atau institusi besar. 
Seorang mahasiswa di sebuah kamar asrama atau seorang pembangkang 
politik yang sendirian di sebuah lantai dasar apartemen, dapat 
menghasilkan dokumen yang berkilauan dengan otoritas profesional, 
seperti kelahiran kembali apa yang disebut Levy sebagai “pembuat bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...130

selebaran yang bekerja sendirian” (the lonely pamphleteer) yang bisa 
menghasut gerakan sosial ke arah demokrasi di manapun.

C.	Tantangan Kebebasan Informasi 
Di tengah keyakinan seperti itu, era informasi dan digital, yang 
membuka ruang-ruang kebebasan baru ternyata juga memunculkan 
berbagai masalah. Walter B. Wriston, menulis dalam The Twilight of 
Sovereignty, menunjukkan inilah era dimana, “setiap orang tiba-tiba 
memiliki akses pada segala hal.” Dalam pandangan ini, teknologi 
informasi diyakini mampu memfasilitasi dan mendorong partisipasi, 
mobilisasi, dan bahkan pembangkangan. Setiap orang yang sadar 
dengan potensi yang dimiliki internet tahu betul bagaimana kekuatan 
ini bisa digunakan dan disalahgunakan.

	 Sejak awal 1990-an, sudah banyak buku ditulis mengenai 
kemunculan masyarakat jaringan yang ditopang internet dan 
implikasinya bagi bidang ekonomi, budaya, dan masyarakat (Castells, 
1996). Sebutlah, misalnya, untuk menyebut beberapa, The Condition 
of Postmodernity karya David Harvey (1989), The Rise of the Network 
Society dan The Internet Galaxy karya Manuel Castells (1996 dan 2001), 
Digital Capitalism karya Dan Schiller (1999), Web.Studies karya David 
Gauntlett dkk. (2000), dan The Internet and Society karya James Slevin 
(2001) yang bisa memberikan wawasan dasar dalam mendeskripsikan 
dan menganalisis cikal-bakal dan proses perkembangan masyarakat 
jaringan. 

Di tengah-tengah pandangan itu, kita melihat hidup pandangan 
diametral mengenai peran internet dalam komunitas virtual. Pertama, 
Cyberphilia, memandang internet adalah segalanya. Mereka melihat 
potensi positif yang dimiliki internet entah itu untuk tujuan lebih serius 
atau sekadar berbagi informasi untuk membunuh waktu luang atau 
bersenang-senang. Mereka tidak peduli dengan apa yang dirisaukan 
sebagai dampak negatif internet, seperti kolonisasi Cyberporn atau 
Cybersex di dunia maya. Kedua, Cyberphobia, sebaliknya, memandang 
negatif internet dan mengecamnya serta melulu melihat potensi negatif 
yang bakal ditimbulkan internet. Yang satu kecintaan berlebihan, yang 
lain ketakutan berlebihan, pada Internet. Di luar dua pandangan itu, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



WikiLeaks, Perlawanan Siber,   ... 131131

ada dua kubu lagi, yaitu Cyberneutralist dan Cyberstructuralist yang 
melihat potensi internet bergantung pada struktur dan kultur pembuat 
dan penggunanya. 

Tak heran kalau kemudian muncul nuansa pandangan tentang 
media ini. Dalam The People’s Right to Know: Media, Democracy 
and the Information Highway, Frederick Williams & John. V. 
Pavlik (1994) dengan penuh keyakinan memandang bahwa gagasan 
pemberdayaan hanya bisa dicapai melalui komunikasi dan informasi 
yang bebas bagi semua warga. Sebuah pandangan yang sepertinya 
hendak memupus apa yang diragukan oleh Bill McKibben (2006) 
dalam The Age of Missing Information, “Kita juga hidup dalam 
suatu momen kebodohan yang dalam, ketika pengetahuan vital yang 
senantiasa manusia miliki tentang siapa diri kita dan di mana kita hidup 
tampaknya di luar jangkauan kita. Sesuatu yang tak mencerahkan. 
Sebuah abad informasi yang melenceng.” Pandangan nyaris senada 
sebelumnya juga disuarakan oleh Paul Virilio. Virilio adalah pemikir 
perintis tentang efek kecepatan terhadap kekuasaan, strategi militer, 
budaya, dan ekonomi. Dalam Information Bomb (2000), Virilio 
berpendapat bahwa “prosedur digital, instrumental” menjadi tiang 
fondasi “akselerasi kehidupan”, membawa pada “akselerasi realitas”. 
Ia kemudian mempertajam pemikirannya dengan menghubungkan 
“akselerasi realitas” dengan revolusi dalam teknologi komunikasi/
informasi dan pergeseran ke arah neoliberalisme. Melalui globalisasi 
digital, menurut dia, kita “sedang menghadapi suatu fenomena baru: 
hilangnya orientasi (yang muncul dari) liberalisasi dan deregulasi pasar 
finansial”.

Sementara Zygmunt Bauman (1998) lebih khusus berpendapat 
bahwa “masalah kondisi kontemporer adalah bahwa masyarakat telah 
berhenti mempertanyakan dirinya sendiri”. Atau, apa yang dalam 
istilah David Shenk (2001), disebut sebagai “hilangnya memori” di 
tengah kondisi kontemporer yang ditandai akselerasi realitas di tengah 
“bom informasi”. Shenk menyebutnya sebagai ketidakmampuan untuk 
menyaring dan mengingat informasi yang datang kepada kita karena 
semakin banyak dan cepat—dimana konteks, contoh, peristiwa, sejarah, 
basis kognisi kita untuk refleksi-diri, tampak “menghilang dalam lautan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...132

data”. Persis seperti apa yang dimaksudkan Milan Kundera (1997) 
dalam novelnya Slowness, ketika dia menulis bahwa “derajat kecepatan 
secara langsung sepadan dengan intensitas melupakan” (the degree of 
speed is directly proportional to the intensity of forgetting). 

Lalu, bagaimanakah kita menempatkan fenomena WikiLeaks 
dalam konteks masyarakat Indonesia atau lebih khusus pemerintah 
Indonesia? Dengan membuat dokumen rahasia tersedia secara bebas, 
apakah itu pertanda apa yang dibayangkan oleh Jean Baudrillard 
(2000/2020) sebagai “era akhir rahasia”25 (bahkan timbunan rahasia), 
untuk keluar dari masyarakat yang dicemaskan Michel Foucault (1979) 
sebagai “masyarakat pengawasan”. Dengan membawa rahasia tampil 
ke permukaan dan ketelanjangan (transparansi) informasi tampil ke 
muka publik global, apakah demokrasi global yang dibayangkan akan 
tercipta, apakah kewargaan sipil global akan terbentuk? Atau, apakah 
pembocoran kerahasiaan negara yang diperjuangkan situs seperti 
WikiLeaks dan dimotori oleh Julian Assange hanya akan membenarkan 
apa yang pernah dicemaskan Guy Debord (1981) bahwa masyarakat 
kapitalis suatu saat akan bergerak ke masyarakat tontonan, termasuk 
“tontonan kerahasiaan”?

Bagi banyak bangsa di dunia atau khususnya bagi individu-
individu yang sadar-diri dan sadar-politik, dunia virtual yang 
disediakan Internet jelas bisa digunakan sebagai ‘medan pertempuran 
virtual’ untuk melakukan hegemoni digital atau pengawasan virtual, di 
satu sisi, dan di sisi lain, untuk melawan tirani ketertutupan atau rezim 

25	  Dalam sebuah wawancara Jean Baudrillard (2000) mengatakan, “Saya tidak ber-
bicara tentang transparansi dalam artian Anda melihat segala sesuatu di televisi, 
tetapi televisi itu sedang menonton Anda. Ini semua tentang pembalikan, dalam 
artian terburuk. Ini tentang visibilitas, hilangnya kerahasiaan secara total. Segala 
sesuatu harus terlihat, bukan dengan cara panoptik di mana segala sesuatu terlihat 
oleh mata telanjang. Transparansi lebih dari sekadar visibilitas, ia bebas dari rahasia. 
Ia tidak hanya transparan bagi orang lain, tetapi juga bagi diri sendiri. Tidak ada 
lagi substansi rahasia ontologis. Saya menganggap ini sebagai nihilisme, bukan 
postmodernisme. Bagi saya, nihilisme adalah hal yang baik – saya seorang nihilis, 
bukan postmodernis.” Baudrillard, J. (2020). The art of disappearing. Baudrillard 
Now, 28 Juni. https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappearing/

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



WikiLeaks, Perlawanan Siber,   ... 133133

kerahasiaan, dan menentang hegemoni budaya serta dominasi global 
dalam berbagai wajahnya. 

Dengan munculnya fenomena situ-situs perlawanan seperti 
WikiLeaks, tampak akan dibutuhkan orang-orang cerdas digital, 
sekaligus berani dan kreatif, yang menggunakan dunia maya sebagai 
dunia ‘hacktivisme’26 untuk membangun kesadaran publik akan dunia 
masa depan lebih baik yang kita impikan. Dengan begitu, kita akan 
menyaksikan lebih banyak aktivisme perlawanan, pembangkangan, 
atau mungkin perang militer yang akan terjadi di masa datang —jika 
memang tidak bisa kita hindari—tidak hanya terjadi dalam ‘RL war’ 
(Real Life war) melainkan ‘Cyberwar’. Dengan potensinya yang luar 
biasa dalam mendukung cita-cita demokrasi dan pemerintahan terbuka, 
media seperti WikiLeaks bisa digunakan sebagai ‘Cyberweapon’ untuk 
berjuang tanpa kekerasan, membeberkan apa yang diyakni sebagai 
persoalan kemanusiaan yang harus diketahui warga global. WikiLeaks 
tampil menyuguhkan suara lain di balik pertempuran hangat yang 
berlangsung dalam ‘galaksi Internet’. Yang terpenting, situs seperti 
WikiLeaks bisa mengingatkan kita mengenai betapa mulianya tindakan 
untuk membuat semua pemerintahan di mana pun agar bertindak 
jujur, adil, dan terbuka.

26	  Menurut Tim Jordan, ‘hacktivisme’ adalah suatu gerakan sosial, suatu tipe 
baru aksi langsung, suatu aktivitas berbasis-Internet yang terpusat pada 
politik virtual. Untuk lebih jauh, lihat Jordan, T. (1999). Cyberpower: 
The culture and politics of cyberspace and the internet. Routledge.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



135

“Masa depan pers pada milenium baru tampaknya suram.” 

(Carl Jensen)
Jurnalis dan penulis Kolombia Gabriel Garcia Marquez (2008), 
pemenang hadiah Nobel Sastra 1982, pernah mengatakan bahwa 
jurnalis adalah profesi paling baik di dunia. Pandangan wajar dari 
seseorang mengenai profesi yang mereka geluti. Meski harus diakui 
bahwa profesi apa pun yang ditekuni dengan tulus dan sepenuh hati 
mungkin akan sampai pada apa yang dimaksudkan oleh Marquez. 
Profesi jurnalis dianggap unik. Barangkali karena ia hidup dari menjual 
berita atau informasi ke publik sehingga ia dianggap istimewa. 

Dalam pandangan Marquez, praktik profesi jurnalistik 
membutuhkan latar belakang budaya yang kuat, yang diberikan 
lingkungan kerja itu sendiri. Namun, memasuki abad ke-21, lingkungan 
kerja jurnalis menghadapi tantangan. “Dehumanisasi telah menyebar 
dengan kecepatan yang mengerikan,” demikian kata Marquez, 
menggambarkan kehidupan di ruang berita. Ketika persaingan 
antarperusahaan pers meningkat tajam, semangat kerja sama meluntur. 
Masing-masing hidup dalam isolasi dan alienasi, dan komunikasi lewat 
dunia maya lebih gampang daripada untuk menyentuh hati pembaca. 

Marquez berbicara tentang Kolombia, bukan tentang kita. Tetapi 
ada hal-hal relevan yang dikatakannya. Ia menyebut sifat yang mulai 

BAB VII
“Reportase Berpusat pada

 Orang” dan “Reportase Berpusat pada 
Peristiwa”

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...136

merenggut kita: ketergesaan dan keterbatasan dalam arti ruang yang 
telah mereduksi kedudukan reportase yang dulu mereka anggap sebagai 
genre paling bergengsi, tetapi juga memerlukan waktu, penelitian, 
refleksi, dan keterampilan menulis yang istimewa dari para jurnalis. 
Bukankah melakukan peliputan pada dasarnya adalah merekonstruksi 
fakta dengan cermat dan akurat. 

Memasuki abad ke-21, jurnalisme menangkap paradoks di 
dalam dirinya, seperti dikatakan oleh Ian Hargreaves (2003), dalam 
Journalism: Truth or Dare? Berita yang dulu sulit dan mahal diperoleh, 
kini mengitari kita seperti udara yang kita hirup. Berita begitu mudah 
kita peroleh. Ia mengepung kita ke mana kita pergi, atau dalam kata-
kata Hargreaves, “Today it is ubiquitous and very largerly free at the 
point of consumption” (Saat ini, hal ini ada di mana-mana dan sebagian 
besar gratis dalam hal konsumsi). Dalam dunia politik, misalnya, 
proses demokrasi sendiri sedang berada dalam sebuah dunia kecepatan 
tinggi, peristiwa-peristiwa politik bagai banjir. Belum selesai satu kasus, 
muncul kasus lain, tumpang-tindih. Tetapi di tengah melimpahnya 
kasus dan berita, ada masalah dengan budaya berita (culture of news) 
yang baru ini. Semakin sulit kita membedakan mana berita yang bagus 
dari yang buruk. 

Dalam dunia seperti ini, “Jurnalisme bukanlah urusan yang 
gampang,” demikian kata Hargreaves. Jurnalisme bahkan sedang dalam 
masalah. Demikian menurut Hargreaves kembali. “Masa depan pers 
pada milenium baru tampaknya suram,” demikian kata Carl Jensen 
(2003), pendiri Project Censored. Setelah menelusuri isu-isu pers di 
Amerika Serikat selama 25 tahun, Jensen sampai pada kesimpulan: 

Pers memiliki kekuatan untuk mendorong orang-orang 
membersihkan lingkungan, mencegah penyebaran nuklir, 
menyingkirkan politisi yang korup dari jabatannya, mengurangi 
kemiskinan, menyediakan layanan kesehatan yang berkualitas 
untuk semua orang, dan bahkan menyelamatkan nyawa jutaan 
orang seperti yang terjadi di Ethiopia pada tahun 1984. 
Namun, kita justru menggunakannya untuk mempromosikan 
seks, kekerasan, dan sensasionalisme, serta untuk memperkaya bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



“Reportase Berpusat pada  ... 137137

kantong para maestro media yang sudah kaya (Jensen, 2003: 
15).

Pernyataan Jensen mempertegas adanya paradoks dalam dunia 
jurnalisme yang semakin digerakkan oleh pasar. Sebuah isu yang 
sudah lama disorot oleh John McManus (1994). Tekanan pasar yang 
menggerakkan seluruh logika praktik ruang berita telah mendesak 
idealisme profesi jurnalisme hanya ke pinggir perbincangan dan etika 
jurnalistik disorot hanya ketika ada kasus-kasus besar, seperti yang 
melibatkan kalangan pejabat di seputar kekuasaan. Terutama apabila 
sebuah berita dianggap telah ‘mencemari’ nama baik seseorang atau 
lembaganya. 

Dalam bukunya, Uncertain Guardians, Sparrow (1999), berbicara 
tentang posisi dan peran media berita sebagai sebuah institusi politik 
di tengah lingkungan ekonomi dan politik yang tidak pasti. Sparrow 
menyebut media berita sebagai aktor politik, yang memainkan peran 
tidak pasti dalam fungsinya sebagai “kekuatan keempat”. Dalam 
karyanya, Sparrow berupaya membongkar sejumlah peran media yang 
sering digambarkan para pengamat, menurutnya, sesungguhnya tidak 
lebih dari sekadar mitos.

Mengikuti uraian Sparrow, fungsi pengawas atau watchdog pada 
kenyataannya merupakan peran utama media berita dalam sistem politik. 
Pandangan-pandangan lain juga lebih berkaitan kembali dengan citra 
pengawas tersebut. Beberapa berpandangan bahwa media berita perlu 
menjadi pengamat netral dalam mentransmisikan informasi—dengan 
cara demikian berarti bahwa publik bisa dicerahkan dan pemerintah 
bisa diberi tanggung jawab. Sementara pendapat lain mengatakan 
bahwa media berita perlu menjadi partisipan atau advokator dalam 
proses politik, terutama bagi kelompok marjinal atau minoritas—hal 
ini dilakukan demi menjaga keseimbangan dari kekurangan advokasi 
di pihak politisi dan pemimpin sipil. Media berita juga digambarkan 
sebagai suatu forum bagi ekspresi pandangan berbeda— ini disebabkan 
“pasar gagasan ide-ide” yang tersedia bagi warga perlu diperkaya. 
Akhirnya, tak kalah penting, media berita juga bisa menjadi penjaga 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...138

moral publik dan pribadi—persisnya sejauh bahwa peran penjagaan 
seperti itu kurang tampak pada aktor-aktor politik lainnya (Sparrow, 
1999).

Atas semua penonjolan mengenai peran pengawasan, watchdog, 
atau guardian media berita, Sparrow berpendapat bahwa model 
“kekuatan ke empat” (the fourth estate) media berita secara fundamental 
keliru. Argumentasi Sparrow didasarkan atas pendekatan sistem 
terbuka: organisasi berita hidup dalam suatu lingkungan politik dan 
ekonomi yang tidak pasti, salah satunya karena media harus selalu 
menstabilkan posisinya agar tetap berkembang. Ini untuk mengatakan 
bahwa media berita hidup dalam suatu bidang interorganisasi dalam 
hubungan dengan komunikator-komunikator politik lainnya (baik 
media maupun non-media) dan aktor-aktor pasar lainnya (baik media 
maupun non-media) (Sparrow, 1999).

Sudah tentu banyak faktor yang memengaruhi daya hidup 
industri media. Kelangsungan hidup industri media, misalnya, 
tergantung pada negara yang mengaturnya, sistem politik media yang 
melingkupinya, pemodal yang menopangnya, pendekatan manajemen 
yang dipegangnya, kecerdasan pengelola dan jurnalisnya, selain juga 
pada belanja iklan yang dikeluarkan para pemasang iklan dan publik 
pembaca yang dilayaninya. Menyeimbangkan berbagai faktor tersebut 
tentu saja tidak mudah. Dalam momen-momen tertentu mungkin 
media akan menekankan satu faktor di atas faktor yang lain. Pada saat 
lain, media akan mengambil posisi kritis bahkan mungkin bermusuhan 
pada salah satu faktor, atau pembelaan pada faktor yang lain. Namun, 
posisi ini tidak pernah permanen. Barangkali satu-satunya yang lebih 
ajeg adalah ‘pembelaan’ terhadap pemilik modal itu sendiri, baik 
disadari atau pun tidak. 

A.	 Beberapa Contoh 
Kita bisa mengambil beberapa contoh bagaimana media memposisikan 
diri menyoroti pidato Presiden SBY pada 23 November 2009, 
menanggapi konflik KPK-Kepolisian yang sangat menyita perhatian 
media. Sehari setelah Pidato Presiden yang ‘mengecewakan’ beberapa 
kalangan menanggapi rekomendasi Tim 8, media nasional menurunkan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Reportase Berpusat pada  ... 139139

berbagai liputan menanggapi suasana dan substansi pidato tersebut. 
Sebagian besar menunjukkan fokus pada kekecewaan berbagai kalangan 
terhadap kegamangan pidato tersebut. Sebagian yang lain menyoroti 
ketidaktegasan Presiden dan kesan kekurangseriusan pemerintah 
menangani secara tuntas masalah ini.

	 Sementara itu, sebagian media lainnya menyoroti suasana 
‘nonton bareng’ yang sengaja dilakukan berbagai kelompok untuk 
menyaksikan pidato tersebut. Sebagian yang lain menekankan pada 
suasana di lingkungan keluarga Bibit dan Chandra yang sedang was-
was menanti dan mendengarkan Pidato Presiden yang sebelumnya 
disebut-sebut bakal menentukan nasib kedua pejabat tinggi KPK non-
aktif tersebut.

Bab ini akan menunjukkan beberapa hal menarik. Sehari setelah 
Pidato Presiden tersebut, Republika, edisi 24 November 2009, 
menurunkan tulisan “Terkabulnya Doa Bibit”, yang menekankan 
sinyal bahwa Pidato Presiden tersebut mencerminkan bahwa doa 
seorang Bibit terkabul, oleh karena pidato tersebut ditafsirkan oleh si 
jurnalis sebagai sinyal tidak akan dibawanya kasus ini ke pengadilan.

Kemudian Media Indonesia, edisi 24 November 2009, 
menurunkan kepala berita (headline), “Audit Century Ungkap Peran 
Boediono dan Sri Mulyani”, dengan dua berita tambahan, “SBY Minta 
Bibit-Chandra tidak ke Pengadilan” dan “Sikap Presiden Yudhoyono 
Membingungkan”. Ketiga berita itu dipertegas dengan ‘Editorial’ 
Media Indonesia yang dikenal lugas bertajuk “Pidato Antiklimaks”.

Dengan nada yang hampir sama, Kompas, edisi 24 November 
2009, pada halaman pertama menurunkan headline “SBY: Tak Perlu 
ke Pengadilan”, dilengkapi dua berita terkait yang memberikan seting 
kepada peristiwa tersebut, dengan judul “Bank Century: Ada Rekayasa, 
Hak Angket Menguat” dan “KPK versus POLRI: Penantian Bibit dan 
Chandra Belum Berakhir”. Sementara itu, ‘Tajuk Rencana’ Kompas 
hari itu juga mengangkat tema Pidato tersebut dengan tekanan khusus 
“Tidak Dibawa ke Pengadilan!”.

Dari rangkaian pemberitaan media mengenai Pidato Presiden 
tersebut kita bisa melihat munculnya beragam perspektif atau sudut 
pandang yang tampak menggambarkan sikap media yang bersangkutan. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...140

Dapat ditarik kesimpulan bahwa sebagian besar media yang kritis, 
telah mengambil posisi berada di garda depan dalam menyuarakan 
pembelaan terhadap dua pemimpin KPK dan memediakan suara kritik 
yang keras terhadap kekaburan sikap pemerintah dalam mengambil 
posisi, terutama dalam memberikan rasa kepastian hukum dan keadilan 
yang diharapkan masyarakat sipil. Namun, apabila disimak dari 
orientasi dasar jurnalistik yang selalu kita jumpai dalam ranah interaksi 
politik dengan media, kita akan melihat kuatnya tekanan pada praktik 
“jurnalistik yang berorientasi pada orang” daripada yang “berorientasi 
pada peristiwa atau fakta”. 

Misalnya, salah satu berita Kompas, edisi 24 November 2009, 
menurunkan paragraf pembuka (lead) berita seperti: “Ditemani sepiring 
tahu goreng, Bibit Samad Rianto menyimak siaran langsung Pidato 
Presiden dari televisi 20 inci di ruang depan. Istrinya, Titik Sugiharti, 
menonton di ruang dalam bersama anak-anak dan cucu”. Kemudian 
pada bagian akhir berita dikutip kebingungan beberapa narasumber dan 
juga sejumlah wartawan yang hadir terutama mengenai ke mana arah 
isi Pidato Presiden tersebut, dengan menyitir pernyataan keheranan 
dengan bahasa seperti: “Lho, apa kesimpulannya?”.

B.	 Berita sebagai Konstruksi 
Berita adalah konstruksi sosial yang melibatkan berbagai relasi 
kepentingan yang berlangsung dalam ruang pemberitaan. Tidak hanya 
ideologi dan preferensi jurnalis yang terlibat di dalamnya, tetapi juga 
kepentingan modal dan komersial juga ikut menentukan praktik 
jurnalistik di ruang redaksi. Hubungan-hubungan ekonomi-politik 
media juga bertarung dalam ruang pemberitaan yang akan memengaruhi 
bagaimana sebuah berita dikemas, disajikan, dan ditempatkan di ruang 
media. 

Tidak heran kalau preferensi jurnalis dan kebijakan redaksi 
juga bisa saling bertentangan, bergantung pada sejauh mana tingkat 
kepentingan media terhadap suatu kasus dihubungkan dengan 
pemerintah, pemilik modal, dan publik pembacanya. Adakalanya 
kepentingan pemerintah, pemilik modal, dan publik pembacanya bisa bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



“Reportase Berpusat pada  ... 141141

dipenuhi secara bersamaan, akan tetapi, adakalanya tidak, terutama 
ketika ketiga pemangku kepentingan pada posisi saling bertentangan. 

Dalam kasus KPK versus Polisi (dan Kejaksaan Agung), kita bisa 
melihat sebagian besar media pada posisi yang terlihat berada di pihak 
KPK dan ini tampaknya cukup seirama dengan opini publik. Bahkan 
pada tingkat tertentu media ikut memengaruhi opini publik dalam 
kasus Bibit-Chandra ini, misalnya media. telah menyuarakan dengan 
keras ‘perlawanan’ terhadap mafia peradilan, makelar kasus, dan praktik 
kriminalisasi KPK yang melibatkan sejumlah nama di institusi hukum. 

C.	  Transparansi Kejahatan? 
Kemudian, tepat pada Selasa, 3 November 2009, publik telah 

dibuat terpana dengan ”dagelan” yang ditayangkan langsung oleh 
sejumlah televisi swasta dari Gedung Mahkamah Konstitusi. Ratusan 
orang menyaksikan langsung sidang terbuka yang memperdengarkan 
rekaman percakapan telepon seluler Anggodo Widjojo dengan 
sejumlah pejabat kepolisian dan kejaksaan. Rekaman itu dengan vulgar 
menyebut nama-nama pejabat tertentu dan bagaimana merancang 
kasus hingga tawar-menawar imbalan kepada pihak-pihak yang diduga 
ikut merekayasa. Sejumlah tokoh masyarakat hingga aktivis politik 
dan mahasiswa berdatangan ke gedung Mahkamah Konstitusi (MK) 
(Kompas, 4 November 2009).

Dalam kaitan dengan kasus tersebut, peran media tidak 
perlu diragukan lagi. Media telah ikut menjadi aktor politik yang 
penting dalam menyuarakan tegaknya keadilan. Ini dimulai sejak 
ditayangkannya hasil rekaman telepon pengusaha Anggodo Widjojo 
dengan sejumlah pejabat yang diputar di Mahkamah Konstitusi (MK) 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...142

dan dipancar-luaskan secara langsung oleh beberapa stasiun televisi.27 
Peristiwa ini dianggap telah menguak tabir kelam terjadinya rekayasa 
kriminalisasi atas KPK. Penahanan Bibit Samad Rianto dan Chandra 
M. Hamzah, dua pejabat komisi itu, akhirnya memang sempat 
ditangguhkan kepolisian. Ini juga adalah bagian dari terungkapnya 
konspirasi dan skandal kelas tinggi yang melibatkan lingkaran pejabat 
di lingkungan penegakan hukum. Sejarah mencatat, media berperan 
sangat penting dalam soal ini. 

Dari perspektif komunikasi politik, kita bisa melihat bahwa 
selama ini aktor-aktor politik yang sedang bertarung berusaha 
menyembunyikan keterlibatannya, meski dengan melakukan kontra-
diskursus yang tak jarang mematahkan argumentasinya sendiri. Dalam 
wawancaranya di stasiun TVOne, misalnya, Anggodo telah berupaya 
menunjukkan perannya dalam memelintir argumentasi-argumentasi 
hukum untuk mengamankan dirinya, sekaligus juga menunjukkan 
kedangkalan cara berpikirnya di tengah-tengah meningkatnya 
kecerdasan publik memahami proses politik yang berlangsung di 
seputar peran “buaya versus cicak” yang dikonstruksi sedemikian rupa 
untuk menyembunyikan subjek-subjek pelaku kejahatan itu. 

27	  Sebuah rekaman pembicaraan—yang dicurigai berisi rekayasa “kriminalisasi” 
Komisi Pemberantasan Korupsi oleh sejumlah oknum telah diputar oleh Mahka-
mah Konstitusi (MK) pada 3 November 2009. Terobosan Mahkamah Konstitusi 
yang memperdengarkan rekaman percakapan antara Anggodo Widjojo dan lawan 
bicaranya mengejutkan banyak orang. Ini adalah skandal hukum paling menghe-
bohkan. Pemutaran rekaman hasil penyadapan Komisi Pemberantasan Korupsi 
atas telepon Anggodo dilakukan atas perintah majelis hakim konstitusi dalam 
rangka uji materi UU Komisi Pemberantasan Korupsi yang diajukan Wakil Ketua 
(nonaktif ) KPK, Chandra Hamzah dan Bibit Samad Rianto. Tindakan MK bakal 
tercatat dalam sejarah pengungkapan skandal penegakan hukum di Indonesia. 
Siaran langsung televisi terkait sidang MK selama 4,5 jam menambah efek dra 
matis persidangan tersebut. Emosi dan perasaan publik terlibat secara penuh saat 
mendengarkan percakapan Anggodo dengan sejumlah lawan bicaranya. Banyak pi-
hak hampir tak percaya terhadap apa yang dipercakapkan Anggodo dengan antara 
lain Wisnu Subroto dan penyidik bisa terjadi dalam negara hu kum Indonesia. 
Namun, muncul juga pertanyaan dalam hati, jangan-jangan praktik seperti itulah 
yang selama ini terjadi, jual beli perkara, tetapi tidak per nah terungkap. Lihat 
“Skandal penegakan hukum!”, Tajuk Rencana Kompas, 4 November 2009.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Reportase Berpusat pada  ... 143143

Bahkan strategi PR (public relations) dianggap perlu dilakukan 
oleh pihak Kepolisian dan Kejaksaan Agung dengan berbagai cara agar 
tak luput dari sorotan media, selain juga sebagai upaya untuk keluar 
dari citra buruk yang menimpa kedua institusi yang disebut-sebut 
sebagai bagian dari pilar penting penegakan hukum di tanah air. 

Strategi-strategi PR seperti itu kadang-kadang mempertontonkan 
absurditas institusi hukum yang terkesan kuat melawan kehendak 
publik agar pihak-pihak yang namanya disebut dalam pembicaraan 
di telepon itu segera diusut tuntas. Tayangan langsung pemutaran 
rekaman itu juga membuat praktik kejahatan semakin telanjang di 
tengah logika politik yang sudah seperti teater atau bahkan panggung 
hiburan seperti saat itu. 

Drama kasus kejahatan yang sedemikian telanjang dan disaksikan 
jutaan mata publik dalam ruang keluarga Indonesia membuat praktik 
kejahatan semacam itu akan semakin membangkitkan ketidakpercayaan 
publik terhadap pemerintah untuk memberantas akar korupsi. Peran 
media dalam membuat ‘ketelanjangan’ terhadap peristiwa memang 
patut diacungkan jempol. 

Penayangan rekaman tersebut juga sekaligus mempertontonkan 
“kontradiksi citra” dari para pejabat publik. Bagaimana retorika 
citra aparat yang selalu mengkonstruksi dirinya sebagai individu dan 
institusi yang bersih, tetapi dari kasus itu “citra” mereka benar-benar 
ditelanjangi. Celakanya, semakin mereka melawan logika fakta itu, 
semakin telanjang kejahatan itu. 

Inilah yang disebut oleh pemikir postmodernis seperti Jean 
Baudrillard sebagai “transparansi kejahatan” (transparency of evil) di 
era media. Bukankah para aktor yang diduga kuat sebagai bagian dari 
pelaku konspirasi justru diberi ruang bersuara lantang pada jam-jam 
tayang utama (prime time) dan mengisi waktu luang dalam ruang 
keluarga Indonesia? Potret absurd dari bagaimana logika drama dan 
informasi politik telah berbaur di dalam logika industri infotainment 
yang membuat tayangan kejahatan harus dikemas dalam format hiburan 
agar menarik pemirsa dan dengan demikian berarti pula meningkatkan 
rating dan menambah pemasukan iklan. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...144

D.	Beberapa Kemungkinan 
Ada beberapa kemungkinan yang menjadi penyebab mengapa 
tekanan reportase berita lebih kuat pada orang atau pribadi (person) 
daripada pada peristiwa (event) dalam kasus ini. Pertama, personalisasi. 
Media, khususnya jurnalis, cenderung melakukan personalisasi 
pada pemberitaaa, oleh karena pengaruh subjektivitas individu yang 
begitu kuat. Subjektivitas yang kuat memengaruhi cara jurnalis 
mengumpulkan fakta dan menyajikannya menjadi berita. Bahkan juga 
dalam cara mereka berhubungan dengan narasumber dan memberikan 
perspektif pada pemberitaan tentang narasumber tersebut. 

Personalisasi berita ditandai dengan tekanan berita yang berpusat 
pada sisi-sisi kehidupan pribadi yang sering tidak ada hubungannya 
dengan fakta atau peristiwa yang menjadi substansi berita. Mungkin 
itu sebabnya mengapa media sering kali menyoroti sisi-sisi kehidupan 
pribadi Bibit, misalnya, menunjukkan sisi-sisi subjektif dari si 
narasumber dan memungkinkan munculnya subjektivitas si jurnalis 
dalam pemberitaan tersebut.

Kedua, emosionalisasi. Konsekuensi logis dari personalisasi adalah 
berlangsungnya apa yang disebut sebagai emosionalisasi berita. Seorang 
jurnalis yang merasa terlibat dalam peristiwa yang diliputnya, menyelami 
berbagai fakta yang ditemukan di lapangan, dan berhubungan dengan 
berbagai sumber berita yang ia pilih, tak mungkin bisa menghindar dari 
keterlibatan perasaan atau emosi yang terkadang mendalam dengan 
peristiwa itu. 

Oleh karena itu, tak jarang kita temui berita yang sarat emosi dan 
perasaan si jurnalis begitu kental di dalamnya. Berita penuh emosi 
ini bahkan begitu mewarnai perspektif pemberitaan si jurnalis dalam 
meliput dan menuliskan reportasenya terhadap suatu kejadian yang 
memang sedang melibatkan emosi publik. 

Cobalah kita lihat, misalnya, bagaimana Republika menyoroti 
Pidato Presiden sebagai potret terkabulnya doa seorang Bibit yang 
sedang dilanda cobaan yang berat dalam hidupnya. Meski sebenarnya 
sudah jelas bagi publik bahwa secara umum isi pidato tersebut bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



“Reportase Berpusat pada  ... 145145

sama sekali tidak menunjukkan keputusan yang jelas, untuk tidak 
mengatakan cenderung kabur. 

Akan tetapi, Republika perlu menekankan pada ‘doa Bibit’, mungkin 
oleh karena orientasi jurnalismenya yang selalu berpikir dalam bingkai 
agama sehingga dengan cara itu sadar atau tidak media ini sedang 
memenuhi kebutuhan sebagian besar segmen pembacanya, yakni 
komunitas Muslim yang mengutamakan simbol-simbol keislaman agar 
selalu kental dalam pemberitaan. Mereka inilah bagian inti pendukung 
jurnalisme Islam yang sedang diusung Republika, yang mau tidak mau 
harus menjadi bagian penting dari politik pemberitaannya. 

Ketiga, dramatisasi. Proses dramatisasi juga sangat sering kita temui 
dalam kasus pemberitaan yang berpusat pada individu atau orang. 
Tayangan berita tentang perseteruan “cicak vs buaya” di televisi telah 
berubah menjadi drama dan berkembang sedemikian rupa sehingga 
mirip kisah opera sabun. Memang di era hiburan seperti sekarang ini, 
proses konstruksi demokrasi bisa langsung diakses oleh publik secara 
bebas, bahkan dari ruang keluarga sendiri. Televisi membuktikan 
dirinya sebagai agen yang menyebarkan nilai-nilai itu, tanpa prosedur 
birokrasi yang rumit. Di sini televisi patut mendapat apresiasi.

Kisah perseteruan “cicak vs buaya” dan yang terkait dengannya 
hampir memenuhi semua unsur opera sabun. Di sana ada tokoh 
protagonis dan antagonis, konspirasi, perselingkuhan, drama, dan air 
mata. Kisah ini juga memiliki ending yang selalu terbuka dan penuh 
kejutan. Dan di televisi, semua ini dikemas dengan begitu memikat di 
mata khalayak pemirsa. 

Berita sebagai drama jelas sekali dalam kasus pemberitaan 
kriminalisasi KPK ini. Unsur-unsur dramatis, misalnya, begitu 
menonjol dan mendapatkan tekanan dalam hal penayangan ‘sumpah’ 
orang-orang yang diduga kuat telah menerima suap dari Anggodo. 
Tontonan ‘sumpah’ ini memadukan dramatisasi media dan drama 
yang dikonstruksi oleh individu-individu yang dengan sadar ingin 
menjadikan media sebagai ‘panggung pribadi’. Bahkan Anggodo 
dengan caranya yang canggih dan lihai (untuk tidak mengatakan 
licik) memengaruhi ‘persaingan media’ yang sedang memperebutkan 
dirinya sebagai sumber berita yang dinilai eksklusif. Dalam berbagai 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...146

kesempatan Anggodo mendramatisasi keluarga Anggoro yang telah 
menjadi korban dan dirinya memohon agar masyarakat Indonesia 
memaafkan dan memakluminya. Dengan lihai dan licik pula, dia ingin 
mengalihkan isu dari “pelaku kejahatan” menjadi “korban kejahatan”.

Dalam kasus penayangan berbagai wawancara dan konferensi pers 
orang-orang yang berkecenderungan membela Anggodo, media jelas 
ikut terjebak dalam logika dramatisasi ini. Dalam kasus drama media, 
lagi-lagi Anggodo adalah ‘pemenangnya’. Sekalipun nama presiden, 
jelas-jelas ‘dicatut’ dalam rekaman tersebut, tetapi nama Anggodo sama 
sekali tidak disinggung dalam Pidato Presiden yang menuai banyak 
kontroversi itu. Ini jelas menunjukkan bahwa Anggodo memang lihai 
dalam membuat drama dan media bisa jadi terjebak dalam dramanya. 
Sekiranya media hanya bertumpu pada eksklusivitas narasumber, tanpa 
menyadari bahwa media sendiri bisa digunakan oleh orang semacam 
Anggodo dan orang-orang yang pro kepadanya sebagai corong 
propaganda untuk mengalihkan isu dan mengelabui aparat hukum—
tentu saja publik menyadarinya kerena mereka tidak bodoh. Keempat, 
sensasionalisasi. ‘Menjual’ hal-hal yang sensasional jelas adalah salah 
satu cara yang sering dilakukan oleh televisi. Tak pelak lagi kejadian 
yang kontroversial seperti kasus “cicak versus buaya” adalah hal yang 
sensasional. 

Pemberitaan di seputar perseteruan hukum dan skandal politik 
tingkat tinggi adalah pemberitaan yang sarat sensasi dan kontroversi. 
Media televisi akan berupaya melakukan politik sensasi ini dengan 
harapan khalayak semakin tertarik dan pada giliran rating meningkat. 
Oleh karena itu, publik perlu disuguhi dan dikejutkan oleh rangkaian 
kisah yang dijalin sedemikian rupa dengan efek sensasional yang kental. 
Semua bagian kisah ini ditayangkan televisi setiap hari. Tidak hanya 
itu, kasus ini juga dikupas habis atau dibantah habis pula dalam acara 
bincang-bincang (talk show) yang menghadirkan semua pihak terkait, 
mulai dari polisi, KPK, jaksa, tersangka, pengamat, anggota DPR, 
hingga makelar kasus. Anggodo, misalnya, tampil di TVOne untuk 
membantah isi rekaman percakapannya yang dibuka oleh Mahkamah 
Konstitusi. Edi Soemarsono muncul di MetroTV untuk membantah 
pernyataan Anggodo. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Reportase Berpusat pada  ... 147147

Sensasi adegan saling bantah terkait kasus tersebut begitu serunya 
sampai-sampai seorang pengacara dan seorang anggota DPR nyaris 
baku jotos di acara bincang-bincang yang ditayangkan secara langsung 
oleh TVOne. Adegan tersebut diputar berulang kali, dengan efek 
sensasi ini. 

Tak heran kalau ‘episode demi episode’ dalam kisah “cicak vs 
buaya” memang tidak kalah menarik dibandingkan dengan kisah opera 
sabun yang sebenarnya. Apalagi televisi mengemas berita tersebut 
sebagai sebuah drama. Di televisi Indonesia, drama identik dengan 
air mata. Oleh karena itu, jangan heran jika televisi mengekspos habis 
gambar Susno Duadji yang bersumpah tidak menerima suap dengan 
suara bergetar dan mata berkaca-kaca. 

E.	 Tekanan Orientasi Pemberitaan ke Depan 
Bab ini menunjukkan beberapa kecenderungan kuatnya orientasi 
praktik reportase jurnalistik yang berpusat pada diri orang (the person-
centered reporting) dibandingkan yang berpusat pada peristiwa (the 
event-centered reporting). Telah coba dilihat pula beberapa penyebab dan 
akibat dari praktik ini dikaitkan dengan pemberitaan kasus kriminalisasi 
KPK yang melibatkan sejumlah nama dan institusi hukum. Uraian 
bab ini secara khusus menyoroti bagaimana pemberitaan media dalam 
kaitan dengan dugaan kriminalisasi KPK terutama setelah pemutaran 
rekaman pembicaraan Anggodo yang kontroversial itu. 

Dari contoh kasus dan uraian ini kita bisa melihat bahwa kuatnya 
kecenderungan reportase yang berpusat pada pribadi atau orang 
sebagian disebabkan oleh sejumlah faktor seperti kecenderungan media 
dan jurnalis untuk melakukan personalisasi, emosionalisasi, dramatisasi, 
dan sensasionalisasi terhadap narasumber dan peristiwa, dengan tujuan 
menarik perhatian khalayaknya.

Dalam lingkungan jurnalisme dengan orientasi pemberitaan 
seperti itu, peran pengawas media pantas dipertanyakan secara kritis. 
Sebagaimana dikatakan oleh Jay G. Blumler & Michael Gurevitch 
(1995), bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...148

Peran jurnalisme sebagai pengawas (watchdog) sering kali 
dialihkan ke saluran personalisasi, dramatisasi, perburuan 
penyihir, sinetron, dan berbagai hal remeh-temeh lainnya. 
Sulit bagi opini yang tidak konvensional untuk masuk ke 
‘pasar ide’ yang sudah mapan, dan argumen politik sering kali 
direduksi menjadi slogan dan ejekan. Kecurigaan manipulasi 
merajalela, dan sinisme berkembang. Kepentingan publik 
dalam komunikasi sipil yang konstruktif telah diabaikan 
(Blumler & Gurevitch, 1995: 1).

Harus diakui bahwa dalam beberapa kasus, media masih 
menunjukkan keberimbangan dalam menonjolkan kedua aspek, baik 
pada orientasi orang maupun pada orientasi peristiwa. Meski memang 
tetap ada perbedaan tekanan yang kuat pada salah satu dari kedua 
orientasi itu. 

Pengamatan bersifat umum menunjukkan bahwa praktik 
jurnalistik yang berorientasi pada orang tampaknya lebih menonjol dan 
menjadi kecenderungan umum dalam praktik jurnalisme di Indonesia 
dalam dua dekade terakhir, terutama jurnalisme televisi. Sedangkan 
pada jurnalisme cetak masih terlihat ada sejumlah pemberitaan yang 
berorientasi pada fakta atau peristiwa. 

Bab ini juga menunjukkan bahwa media ternyata masih memegang 
peran penting dalam memengaruhi opini publik, atau paling tidak 
dalam memberikan ruang, bagi dimediasikannya berbagai pandangan 
berbeda dan saling bertentangan mengenai suatu isu yang dianggap 
kontroversial. Dalam beberapa segi di sini media masih menunjukkan 
bahwa dirinya cukup powerful, meski harus diakui bahwa desakan 
komersialisasi dan kapital juga semakin menonjol dalam kasus 
informasi politik. Logika demi keuntungan dan rating, misalnya, masih 
lebih kuat daripada logika demi demokrasi. 

Kasus pemanggilan dua media nasional terkait dengan laporan 
Anggodo membuktikan bahwa media masih dianggap powerful oleh 
aparat penguasa sehingga mereka merasa perlu membungkamnya. 
Sebagaimana kita tahu, redaktur dua koran nasional, Kompas dan 
Seputar Indonesia (Sindo), pernah dipanggil oleh polisi. Masing- masing 
adalah Redaktur Pelaksana Koran Sindo Nevy Hetharia dan Redaktur 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Reportase Berpusat pada  ... 149149

Pelaksana Kompas Budiman Tanuredjo. Surat panggilan itu berdasarkan 
laporan Anggodo dan Indra Sahnun Lubis. Pada 30 Oktober 2009, 
Anggodo melapor kepada polisi karena merasa dicemarkan nama 
baiknya. Atas laporan Anggodo yang merasa haknya dilanggar, polisi 
memanggil redaktur pers untuk diminta keterangannya. 

Sedangkan Indra Sahnun Lubis adalah kuasa hukum Bonaran 
Situmeang, pengacara Anggodo, tidak mau menerima karena 
pembicaraannya disadap oleh KPK. Transkrip rekaman pembicaraan 
yang diduga Bonaran dan Anggodo sempat dimuat di sejumlah media 
massa sebelum Mahkamah Konstitusi memutarnya di persidangan. 
Indra melapor kepada polisi mewakili kliennya pada 2 November 2009. 

Menurut pihak polisi sendiri, pemanggilan itu merujuk pada 
laporan polisi pada 30 Oktober 2009 tentang dugaan telah terjadi tindak 
pidana penyalahgunaan wewenang, pencemaran nama baik, dan fitnah. 
Rujukan yang satu lagi adalah laporan polisi tertanggal 2 November 
2009 tentang dugaan telah terjadi penyalahgunaan wewenang dan 
penyadapan melalui media elektronik. 

Dari contoh kasus tersebut, kita melihat bahwa ancaman atas 
kebebasan pers ternyata masih tetap hidup. Oleh karena itu, ranah 
hubungan pers dengan penguasa akan tetap ikut memengaruhi 
tekanan orientasi dasar jurnalistik di masa-masa yang akan datang. Bisa 
jadi tekanan kuat praktik orientasi pemberitaan pada orang daripada 
pada peristiwa ini adalah bagian dari strategi media dan jurnalis untuk 
mudah membuat berita tanpa mengambil resiko yang berat. Bisa jadi 
pula ini strategi untuk menarik khalayak yang cenderung tertarik 
pada aspek-aspek personal dari suatu pemberitaan. Sejauh mana 
kualitas berita akan merosot dan distorsi berita akan terjadi disebabkan 
kuatnya praktik jurnalistik yang berorientasi pada orang ini, jelas masih 
membutuhkan kajian dan penelitian yang lebih dalam. 

Kesimpulan sementara yang bisa ditarik dalam bab ini, jurnalis 
tampaknya tidak bisa menjadi seorang neutralist tulen, terutama ketika 
hati nurani dan rasa keadilan terpanggil untuk menjadi bagian dari 
penyuara kebenaran dalam ruang publik yang sedang terdistorsi dan 
mulai dikudeta oleh kepentingan kuasa dan modal. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...150

Dalam ideal-ideal seperti itu, tak bisa tidak, pemberitaan yang 
berorientasi pada fakta atau peristiwa perlu dijadikan tekanan ke depan 
agar koruptor tidak diberitakan dengan hanya menyorot terus-menerus 
kesedihan keluarga atau kemurahan hatinya terhadap kolega atau 
bawahannya, tetapi pada fakta atas apa yang telah dilakukannya dalam 
kaitan dengan kepentingan publik, seperti bagaimana ia memperlakukan 
jabatan, apakah untuk kepentingan diri dan kelompoknya, ataukah 
untuk kepentingan publik. 

Ini jelas hanya salah satu contoh. Contoh lain tentu masih banyak, 
karena sebagaimana dijelaskan sebelumnya disebabkan aliran peristiwa 
dan kejadian berlangsung setiap hari maka mustahil kalau dalam sehari 
kita tidak menjumpai apa yang disebut sebagai ‘berita’ politik.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



151

BAGIAN II 
MEDIAKRASI DAN BUDAYA  
KEKERASAN DI RUANG PUBLIK

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



153

“Ruang simbolik bangsa terutama direpresentasikan dalam 
media dan menjelaskan perjuangan yang sering kali sengit 
di antara kelompok-kelompok atas penggambaran identitas, 
perilaku, dan nilai-nilai dalam berita dan hiburan.” 

(James W. Carey)
Demokrasi sejatinya dipandang lebih sebagai proses daripada tujuan 
dalam dirinya. Oleh karena itu, hampir mustahil mengharapkan 
adanya jalan tunggal menuju demokrasi. Demokrasi menemui ajalnya 
ketika ada orang atau sekelompok orang yang menjadi pemilik tunggal 
pemaknaan kata ini. Demokrasi jelas bukan milik satu orang, partai, 
jenis kelamin atau ras tertentu. Ia adalah impian manusia yang tak 
pernah berhenti di satu titik akhir pendakian. Kematian demokrasi 
justru terjadi pada saat kita menganggap diri telah menggapai tujuan 
akhir demokrasi. Karena sebagai proses, setiap saat kita merasa 
berkepentingan untuk mendekonstruksi atau merekonstruksi kata itu 
dalam konteks kekinian, terutama di saat perjuangan demokrasi masih 
sering mengalami jalan terjal atau bahkan jalan buntu. 

Bab ini memfokuskan pada suatu terminologi yang cukup signifikan 
dalam kajian media dan komunikasi kontemporer, yakni Mediacracy 

BAB VIII
Mediakrasi, Teknologi Demokrasi 

dan Teknologi Dominasi

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...154

(Mediakrasi).28 Uraian ini tidak dimaksudkan untuk menjelaskan 
semua duduk persoalan yang kompleks. Misalnya, kompleksitas relasi 
sistem media dengan sistem-sistem lainnya, seperti sistem sosial-budaya, 
sistem ekonomi, sistem politik yang memengaruhi sistem komunikasi 
atau sistem media di sebuah negara plural seperti Indonesia. Uraian 
lebih dipusatkan pada salah satu isu yang paling diminati selama 
berabad-abad yakni relasi media dengan demokrasi. Karena demokrasi 
bukanlah suatu barang jadi maka bab ini akan menyotori bagaimana 
mediakrasi menjadi kekuatan yang kalau tidak menopang, sebaliknya, 
bisa merintangi proses demokrasi itu sendiri. 

Dalam Technology of Power, Majid Tehranian (1990), pakar 
komunikasi dari Universitas Hawaii, mengungkapkan bahwa sesuai 
dengan konsepsi kita tentang teknologi sebagai perangkat keras 
(hardware) dan perangkat lunak (software), seperti halnya struktur 
kognitif terdalam yang menyangga sistem teknologi, diskusi tentang 
teknologi demokrasi perlu “mempertimbangkan seluruh jaringan 
kekuasaan yang telah menopang atau pun yang telah merusak sistem 
demokrasi” (Tehranian, 1990). 

Kemudian, untuk memahami secara lebih baik bagaimana 
hubungan antara teknologi informasi dan pembentukan demokrasi, 
mengikuti pandangan Tehranian, kita perlu meninjau empat model 
komunikasi dan demokrasi yang selama ini saling bersaing dan telah 
diterapkan dalam konteks nasional yang berbeda di berbagai belahan 
bumi. Keempat model itu adalah (1) Model demokrasi kapitalis; (2) 
Model demokrasi komunis; (3) Model demokrasi komunitarian; dan 
(4) Model kontra-demokrasi otoriter-totalitarian. 

Tiap-tiap model mempunyai keunggulan dan kelemahan yang 
melekat dalam dirinya. Semuanya berjalan secara evolutif dan saling 
melengkapi. Dalam pergolakan negara-bangsa di dunia selama beberapa 
abad ini, masing-masing model itu telah diterapkan di sejumlah negara 
meskipun dengan kadar yang tidak seideal seperti yang dimaksudkan 

28	  Jika demokrasi, dari akar kata Yunani, demokratia, berarti ‘pemerintahan oleh 
rakyat’ maka mediakrasi adalah ‘pemerintah oleh media’. Untuk gagasan awal yang 
menarik mengenai mediakrasi, misalnya, bisa dilihat dalam Phillips, K. (1975). 
Mediacracy. Doubleday.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Mediakrasi, Teknologi Demokrasi   ... 155155

model tersebut. Namun, dominasi dari suatu model yang mungkin 
diterapkan oleh sebuah negara akan ikut menentukan apakah ia 
menopang atau menghalangi jalan yang ingin dilalui negara-bangsa 
tersebut untuk membentuk sistem komunikasi atau sistem media yang 
demokratis.

A.	 Karakteristik Model Teknologi Demokrasi 
Sebelum beranjak ke pokok perbincangan mengenai mediakrasi, ada 
baiknya disinggung, secara singkat, karakteristik dari keempat model 
tersebut. Model mana yang kira-kira bisa diadopsi atau diterapkan 
—tentu saja dengan terlebih dahulu dilakukan berbagai modifikasi 
di sana-sini—agar lebih membumi dalam konteks Indonesia sehingga 
akan memungkinkan jaringan kekuasaan (kapital/pengusaha atau 
politik/penguasa) untuk membangun (bukan malahan merusak) sistem 
komunikasi demokratis yang selama ini kita perjuangkan, baik di dunia 
ideal maupun di lapangan nyata kehidupan kita sebagai bangsa. 

Bagaimanapun, keempat model tersebut masing-masing telah 
memiliki andil sejarah dalam apa yang bisa disebut sebagai proses 
“teknologi demokrasi” dan strategi-strategi pembangunan di negara-
negara yang menerapkannya. Karakteristik keempat model tersebut 
bisa diikhtisarkan secara ringkas.

Pertama, model demokrasi kapitalis. Model ini melambangkan 
strategi-strategi pembangunan yang berupaya mengkombinasikan 
akumulasi kapital yang sangat besar dan pertumbuhan dengan 
mekanisme distribusi pendapatan yang dinilai akan “menetes ke 
bawah” (trickle-down effect) dan menjamin kebebasan sipil. Model ini 
menekankan pada kata kunci “kebebasan” (liberty) dalam persaingan 
dan hak-hak menyatakan pendapat. Model komunikasi dan demokrasi 
liberal ini bersumber pada kelahiran kapitalisme Barat yang sekarang 
sedang meluas ke seluruh penjuru dunia. 

Kedua, model demokrasi komunis. Model ini merepresentasikan 
strategi yang menggabungkan “lombatan besar ke depan” dan “tekanan 
kuat” pada pembangunan dengan tingkat mobilisasi yang tinggi, 
sementara konsumsi massa dan kebebasan sipil berada di bawah kendali 
negara. Model ini menekankan pada kata kunci “persamaan” (equality) 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...156

di antara para warganegara. Sistem komunikasi di bawah model 
sosialisme sering dijuluki sebagai “sentralisme demokratis”. Sebuah 
model demokrasi yang sangat tersentralisasi dan di bawah kendali 
negara. 

Ketiga, model demokrasi komunitarian. Model ini memperkenalkan 
suatu tipe perkembangan berdasarkan pemikiran filsafat pembangunan 
yang menuntut strategi yang peka terhadap persoalan-persoalan 
ekologis dan kultural yang kemudian dikombinasikan dengan struktur 
kekuasaan yang terdesentralisasi dan demokrasi partisipatoris. Model 
ini menekankan pada kata kunci “komunitas” (community) dan 
“persaudaraan” (fraternity) di kalangan masyarakat. 

Keempat, model kontra-demokrasi otoriter-totalitarian. Model ini 
secara sederhana biasanya sering disebut sebagai model totalitarian. 
Model ini menampilkan strategi yang berupaya memadukan akumulasi 
kapital yang sangat besar dengan distribusi pendapatan yang tidak 
merata, represi politik yang tinggi, dan tingkat keamanan yang buruk. 

Karakteristik yang diketengahkan secara singkat tersebut tentu 
saja belum bisa menjelaskan secara gamblang kompleksnya realitas 
yang dimaksud. Apalagi bukti-bukti historis yang kita temui senantiasa 
jauh lebih kompleks, lebih kaya, dan senantiasa berubah-ubah dalam 
perkembangan, keanekaragaman, dan maknanya. 

Namun, dari karakteristik keempat model tersebut tampak bahwa 
ada tiga penekanan demokrasi pada bidang kehidupan yang paling 
menonjol yang hendak dicapai, yakni: demokrasi politik (kebebasan), 
demokrasi sosial (persamaan), dan demokrasi kultural (persaudaraan). 
Oleh karena itu, Tehranian (1990), misalnya, mengidentifikasikan tiga 
corak demokrasi seperti dinyatakan dalam tradisi demokrasi kapitalis, 
demokrasi komunis, dan demokrasi komunitarian. 

Dalam perjalanan dan penerapannya, ketiga tradisi demokrasi 
tersebut saling memperkaya dan memperluas konsep demokrasi. 
Bahkan, masing-masing juga dianggap telah memperoleh manfaat dari 
kritik-kritik yang diajukan perspektif lain sehingga saling melengkapi 
satu satu sama lain. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Mediakrasi, Teknologi Demokrasi   ... 157157

B.	 Teknologi Kontrol versus Teknologi Partisipasi 
Mediakrasi menunjukkan bahwa media komunikasi dengan dukungan 
teknologi telah menjadi semacam kekuatan; “kekuatan media” atau 
“pemerintahan media”. Dengan mediakrasi ingin ditunjukkan bahwa 
kaitan antara media dan kekuasaan tidak bisa dipisahkan. Media adalah 
alat kekuasaan dan sekaligus kekuasaan itu sendiri. Bahkan, kadang-
kadang fenomena mediakrasi dalam politik sering dianggap sebagai sisi 
gelap dari kemajuan teknologi komunikasi baru.

Oleh karena kemajuan tertentu revolusi komunikasi dan 
informasi dianggap bisa mengawali konsentrasi kekuasaan 
informasi baru di tangan orang-orang yang mengontrol teknologi. 
Tingkat penguasaan atau kontrol terhadap teknologi, akan 
menentukan apakah media bisa menopang teknologi demokrasi 
atau menjadikan media sebagai teknologi kekuasaan yang ada 
dalam genggaman sekelompok penguasa atau pengusaha. 

Lalu, dalam tradisi demokrasi atau model komunikasi 
bagaimana agar mediakrasi minimal bisa “dijinakkan” sehingga 
bukan untuk menjadi teknologi kontrol kekuasaan elit politik 
atau pemilik kapital, tetapi menjadi teknologi partisipasi 
“akar-rumput” atau komunitas yang sekian lama terabaikan. 
Selanjutnya, model atau teori yang mana yang kira-kira lebih 
mendekati konteks sosio-kultural-politik yang ada di Indonesia. 

Pertanyaan ini, bisa dijawab dengan melacak sejarah kritik atas 
dua model atau tradisi demokrasi yang pernah coba diterapkan 
atau hidup di Indonesia yang masing-masing telah menciptakan 
trauma dan lembaran hitam dalam sejarah Indonesia, yakni 
komunisme dan liberalisme. 

Liberalisme yang terlalu menekankan pada kebebasan 
individu, ternyata dinilai sering mengabaikan persamaan. 
Komunisme dengan jargon populisme justru menjanjikan 
persamaan, tetapi dengan mengebiri kebebasan. Ketegangan 
kedua kubu baru usai ketika Liberalisme atau Kapitalisme 
dianggap tampil sebagai pemenang di ujung Perang Dingin yang bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...158

dilukiskan dengan cukup meyakinkan oleh Francis Fukuyama 
(1992), dalam The End of History and the Last Man. 

Kalau begitu, masih ada satu model ideal, yakni demokrasi 
komunitarian yang menekankan pada persaudaraan dan 
komunitas. Kaum komunitarian ingin mengembalikan prakarsa 
dan partisipasi kelompok yang terpinggirkan dalam proses 
modernitas. Ia menggugat segala otoritas dan sentralisasi 
kekuasaan. Ia menyuarakan arti penting kekuasaan yang 
terdesentralisasi dan demokrasi partisipatoris. 

Pendeknya, demokrasi komunitarian bisa mengurangi 
tirani mediakrasi dari alat teknologi kontrol menjadi teknologi 
partisipasi. Media tidak perlu membuka akses bagi komunitas 
akar-rumput, menebarkan berita yang menumbuhkan pentingnya 
makna solidaritas, kesetiakawanan, dan persaudaraan. Selain 
itu, media juga perlu melepaskan diri atau paling menjaga jarak 
dari relasi-relasi kekuasaan kapital dan politik yang selama ini 
membuat mereka hanya setengah hati menyuarakan aspirasi 
publik atau jeritan kaum papa. 

Di balik peristiwa politik yang terjadi, posisi media memang 
bisa penuh paradoks. Media belum bisa sepenuhnya keluar baik 
dari kendali negara maupun kapital. Buktinya, masih banyak pers 
yang hanya menjual gosip politik dan tetap berwarna “kekuning-
kuningan” sehingga atas nama kapital mereka menjauhi nilai 
idealisme dengan mengeksploitasi selera rendah dan bawah sadar 
masyarakat. 

Memang dalam sejarah pertumbuhannya pers senantiasa 
mempunyai hubungan yang paradoks dengan khalayaknya. 
Sebuah suratkabar berkembang sebagai entitas bisnis dengan 
cara bergantung kepada warga dan organisasi masyarakat. 
Namun, ia berhasil sebagai jurnalisme yang baik dengan cara 
mempertahankan suaranya yang mandiri sehingga dengan 
kemandirian itu, suratkabar membangun kepercayaan publik. 

Dalam membantu membangkitkan rasa percaya diri 
masyarakat yang sekian lama dihempas krisis, pers memang 
harus lebih mandiri. Dalam momen tertentu, media dengan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Mediakrasi, Teknologi Demokrasi   ... 159159

tanpa pamrih bisa punya andil untuk menyembuhkan luka-
luka psikologis karena kolonialisme, trauma politik Orde Lama, 
atau kekerasan dan konflik politik yang muncul selama Orde 
Baru, dengan menegaskan kembali arti penting persaudaraan 
dan memberikan ruang ekspresi kebudayaan yang lebih kaya 
dan beragam (Kuntowijoyo, 1987; Hooker, 1993). Alienasi yang 
disebabkan oleh tekanan kebebasan atau ketatnya persaingan 
hidup yang dalam tingkat tertentu telah menumbuhkan sikap 
individualis dan egois jelas membutuhkan perasaan kembali akan 
komunitas dan kewargaan yang sempat hilang. 

Dalam suasana kehidupan politik dan ikatan komunitas 
dan kewargaan seperti itu, kita dituntut untuk menghidupkan 
kembali ikatan-ikatan tradisional, memperkuat solidaritas sosial, 
dan membangkitkan kembali hak dan tanggung jawab komunal, 
serta partisipasi publik dalam proses pengambilan keputusan. 
Barangkali itulah sebabnnya sekarang banyak orang seperti 
meratapi kembali tradisi yang mulai hilang dihantam modernitas. 
Kadang-kadang seperti kebangkitan neo-tradisionalisme. Orang 
seolah sedang menangisi surga yang hilang, karena dunia yang 
diimpikan kemudian menjelma menjadi semacam neraka yang 
dibuat manusia dan pada akhirnya bisa menyengsarakannya.

C.	Teknologisasi Budaya dan Komunikasi Politik: Tiga 
Metafora 

Setidaknya dua isu krusial yang sering dibicarakan menyangkut 
kemajuan di bidang teknologi komunikasi dan informasi dan 
kekhawatiran mengenai dampak sosial budaya dan politik yang 
ditimbulkannya. Pertama, regulasi di bidang teknologi informasi 
(setelah RUU ITE [Informasi dan Transaksi Elektronik] disahkan pada 
akhir Maret 2008), khususnya menyangkut kontrol atas kandungan 
informasi yang terdapat di dunia maya (internet) yang kini dengan 
bebas beredar di tanah air. Langkah pemerintah untuk memblok 
situs-situs yang dinilai bernuansa pornografi adalah salah satu contoh 
implementasi regulasi di sektor informasi dan komunikasi ini. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...160

Kedua, isu advokasi pengambilalihan atau lebihnya pembelian 
kembali (buy back) Indosat yang sebelumnya dimiliki oleh Temasek 
dari Singapura, setelah aset negara yang sangat berharga ini justru dijual 
begitu saja di bawah kebijakan liberalisasi yang waktu itu dijalankan 
oleh orang-orang di balik pembuat kebijakan ekonomi dan politik di 
bawah pemerintahan Megawati Sukarnoputri. 

Kekhawatiran atas kebebasan pihak Singapura dalam mengawasi 
lalu-lintas informasi di Indonesia adalah hal yang wajar. Terutama 
menyangkut informasi-informasi penting berkaitan dengan rahasia 
negara yang tak mungkin bebas dari pemantauan, pengawasan, atau 
penyadapan pihak luar. Lalu, muncul pertanyaan bagaimana dengan 
kedaulatan informasi dan komunikasi kita.

Kedua isu tersebut sangat krusial, karena yang disebut pertama 
bisa menjadi titik pijak dan contoh ketika kita ingin berbicara tentang 
teknologi kontrol dan kebebasan, dan yang disebut kedua bisa menjadi 
titik pijak dan contoh ketika kita ingin berbicara tentang teknologi 
kekuasaan dan demokrasi. 

Tak disangsikan bahwa kemajuan teknologi informasi dan 
komunikasi senantiasa mengandung risiko-risiko yang menyertainya. 
Di sini kita perlu memusatkan kembali pandangan mengenai dampak 
dan risiko dari kemajuan teknologi komunikasi lewat tiga buah metafora 
yang diangkat dari dunia mitos dan cerita yang dalam beberapa hal 
sudah sangat kita kenal.

Sebagaimana kita mafhum, dasar dari kemajuan informasi adalah 
inovasi dalam perkembangan dan penerapan teknologi informasi 
itu sendiri. Inovasi adalah bagian dan paket dari budaya teknologi 
kontemporer yang dicirikan oleh interaksi manusia-teknologi yang 
hingga kini masih dianggap problematik. Interaksi ini sangat ditentukan 
oleh irasionalitas dan iresponsibilitas, yang bisa disimpulkan dengan 
tiga metafora: Titanic, Cassandra, dan Dr Frankenstein (Hamelink, 
2002). 

Pertama, Metafora Titanic mewakili pandangan dan keyakinan 
yang kuat akan kesempurnaan teknologi: kapal canggih tidak mungkin 
akan tenggelam sehingga tidak perlu dilengkapi dengan cadangan 
perahu penyelamat yang cukup memadai. Sebagai akibat dari 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Mediakrasi, Teknologi Demokrasi   ... 161161

keyakinan ini risiko nyata dari inovasi teknologi justru harus dihadapi 
secara serius. Budaya teknologi modern menunjukkan dorongan kuat 
ke arah masyarakat bebas risiko. Namun, keinginan untuk mencapai 
kendali bebas risiko atas proses sosial secara serius terkendala karena 
aktor manusia sendiri yang sering berubah dan tak bisa diprediksi. 

Secara aktual, manusia justru semakin dipandang sebagai 
faktor risiko yang nyata. Sebagai akibatnya, masyarakat modern 
mengembangkan semua jenis aktivitas untuk mereduksi risiko, 
seperti memantau secara ekspansif tingkah laku manusia melalui 
pengawasan kamera yang dipasang di mana-mana dan registrasi secara 
elektronik gerakan orang. Logika selanjutnya dalam proses ini adalah 
menggantikan tempat manusia (human being) dengan robot humanoid. 

Kedua, Metafora Cassandra. Cassandra adalah anak perempuan 
Trojan raja Priamus, yang memperingatkan Trojan bahwa ada orang-
orang Yunani yang menyusup dalam patung kayu kuda. Cassandra 
diberi kemampuan untuk meramal masa depan, tetapi ia juga dikutuk 
oleh Apollo dengan hukuman sehingga tak seorang pun yang mau 
mendengar peringatannya. 

Metafora ini bisa merefleksikan karakteristik budaya teknologi 
modern: resiko ketika suara peringatan diabaikan. Dalam situasi di 
mana para pembuat kebijakan memasuki era baru, gairah keunggulan, 
dan tekanan waktu serta kompetisi yang kuat: semua rambu akan 
diterabas, pembangkang akan dibungkam, dan pilihan teknologi 
menjadi masalah yang membabi buta.

Ketiga, Metafora Dr. Frankenstein. Dr Frankenstein adalah bintang 
dalam novel yang ditulis oleh Mary Shelly, ketika sang dokter yang 
menciptakan monster melarikan diri dari laboratoriumnya dan sering 
dihantui oleh si monster yang menuntutnya agar bertanggung jawab 
atas apa yang telah ia ciptakan. Metafora ini memunculkan pertanyaan 
kritis dan etis tentang tanggung jawab atas inovasi teknologi (Hamelink, 
2002). Siapa yang bertanggung jawab ketika hal-hal berbahaya dan 
keliru terjadi? Siapa yang bertanggung jawab ketika kita menghadapi 
masalah lingkungan fisik dan budaya yang terjadi disebabkan 
penerapan suatu kekuasaan teknologi dan teknologi kekuasaan? Siapa 
yang bertanggung jawab atas peningkatan angka emisi CO2 mulai 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...162

dari printer dan computer, serta volume pemborosan elektronik yang 
disebabkan oleh tingkat keusangan yang cepat dari pemakaian telepon 
seluler dan komputer? 

Sebagai tambahan ciri-ciri tersebut, budaya teknologi modern 
diilhami oleh keyakinan kuat dalam kemajuan moral sejarah. Dalam 
tulisan-tulisan para pemikir, seperti Joachim di Fiori, Lessing, Hegel, 
Comte, dan para pengarang revolusi informasi kontemporer (Toffler, 
Negroponte, Gates, Sloka), sejarah dipandang berlangsung dalam 
tahap-tahap yang progresif: melalui pencerahan dan rasionalitas, dan 
terutama melalui sains dan teknologi, kemanusiaan bergerak ke arah 
harmoni dan damai. Mitos kemajuan moral dalam modernitas ini 
bagaimanapun telah dibongkar dan dijungkirbalikkan setelah kasus 
Auschwitz dan Hiroshima. 

Peristiwa-peristiwa tersebut menegaskan bahwa sesungguhnya 
tidak ada proses kemajuan yang liner, dan dengan demikian, pandangan 
tentang kemajuan moral sejarah ternyata bisa menyesatkan. Sejarah 
bersifat sirkular dan spesies manusia terkunci di dalam gelombang 
berulang, baik perilaku imoral yang kasar maupun refleksi moral yang 
beradab. Kekejaman (inhumanity) dan kekerasan (violence) adalah 
bagian yang abadi dari kondisi manusia. Tak heran kalau muncul 
keyakinan bahwa hanya penciptaan spesies Brave New World barulah 
yang bisa merealisasikan utopia masyarakat bebas resiko (a risk-free 
society) dan lingkungan budaya teknologi yang bebas polusi. Namun, 
sayangnya, karakter-karakter dari Brave New World itu pun bukan lagi 
sesosok manusia dan sudah tak manusiawi.

Pengawasan ala Orwellian dan kebebasan ala Huxleyian ternyata 
tidak mampu membebaskan manusia dari kendali dan kekuasaan 
teknologi. Bahkan, ia menjadi contoh bahwa pemasungan terhadap 
kebebasan manusia justru bisa dilakukan dengan kontrol ketat dan 
kebebasan yang sebebas-bebasnya. Sekalipun, kalau kita mengikuti 
logika Gandhian, bahwa meski secara fisik seseorang dibatasi ruang 
geraknya, namun secara batin ia tetap bebas. Mungkin dalam hal-hal 
tertentu pendapat Gandhi ini benar adanya. 

Akan tetapi, Gandhi tidak hidup di era revolusi informasi yang 
sangat dahsyat, ketika batas antara ruang publik dan ruang privat 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Mediakrasi, Teknologi Demokrasi   ... 163163

sedang runtuh lewat kehadiran media yang langsung ke kamar keluarga 
bahkan kamar tidur kita. Ruang privat dirayakan untuk konsumsi 
publik di ruang privat. Ruang publik hadir setiap hari di ruang privat. 
Hal-hal yang terjadi di ruang publik dirayakan untuk konsumsi publik 
di ruang privat. Bahkan, ruang publik hadir setiap hari menyerbu ke 
dalam ruang privat, lewat internet dan televisi, bahkan lewat telepon 
seluler dalam genggaman. 

Terbukti hingga kini, sebagian (besar) pengguna internet di tanah 
air masih doyan melirik dunia “cyberpornotainment” dan televisi masih 
menjadi saluran utama dunia mimpi, gosip, mistik, dan klenik, serta 
para pengguna telepon seluler pun terbukti masih gandrung akan 
gosip dan ramalan. Sementara konten bernuansa religi dan pendidikan 
ternyata tidak banyak digandrungi oleh pelanggan jasa layanan via 
SMS dulu dan media sosial kini. 

Industri budaya dan komunikasi via internet, televisi, dan telepon 
seluler, menunjukkan bahwa bisnis industri hasrat dan industri gosip 
telah menjadi bisnis besar dan kolonialisasi budaya yang menyertainya 
dalam jangka panjang akan mengubah nilai dan budaya waktu luang 
(leisure) dan kesenangan (pleasure) untuk lapis masyarakat yang 
menerima begitu saja dan kurang kritis atas kandungan informasinya. 

Sejumlah pertanyaan muncul. Bagaimana nilai dan budaya yang 
akan hadir dalam sebuah “glocal village” seperti ini? Bagaimana watak 
informasi yang dibawanya? Ketika nilai-nilai dari berbagai sudut dunia 
dan para produser budaya terus menciptakan kriterium nilai dan 
budaya yang terus-menerus disosialisasikan dan dikonsumsi di ruang 
publik dan ruang privat. Dalam era ketika revolusi teknologi informasi 
dan komunikasi sedang mengubah wajah teknologi partisipasi menjadi 
teknologi dominasi, teknologi kebebasan menjadi teknologi kontrol 
dan kekerasan maka proses komunikasi politik justru mengubah ruang-
ruang aspirasi dan partisipasi menjadi ruang alienasi dan marjinalisasi 
(Tehranian, 1992). Singkatnya, sarana komunikasi menjadi sarana 
kooptasi dan demagogi, sekalipun mungkin bentuknya dikemas dengan 
cara-cara menghibur, yaitu cooptainment dan demagotainment. 

Dalam konteks ini, kita melihat bahwa masih akan muncul 
beberapa isu besar yang dalam jangka panjang yang pasti akan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...164

memancing perdebatan dan persoalan etis. Setelah melihat berbagai 
wajah teknologisasi, tantangan moral bagi kita menjadi semakin realistis 
karena risiko-risiko budaya yang dihasilkan dari kemajuan teknologi 
budaya dan teknologi kekuasaan semakin terasa, dan dalam beberapa 
hal semakin berbahaya, tidak hanya bagi lingkungan dan budaya, tetapi 
juga bagi kehidupan dan kemanusiaan itu sendiri. 

Apakah di masa depan kita mampu membawa revolusi inovasi, 
kemajuan, dan penerapan teknologi informasi dan komunikasi yang 
dahsyat itu ke arah teknologi kebebasan dan partisipasi daripada 
teknologi kontrol atau dominasi, atau ke arah teknologi demokrasi 
daripada teknologi dominasi? Jawaban atas pertanyaan ini menuntut 
pemikiran kritis bahwa pilihan dan penggunaan suatu produk teknologi 
tak mungkin bisa dilepaskan dari pertimbangan nilai. Ini akan menjadi 
salah satu isu krusial dan tantangan moral yang mendesak untuk 
membentuk masa depan masyarakat sipil yang komunikatif. 

Apalagi kalau kita sepakat dengan apa yang dinyatakan oleh James 
W. Carey (1998) bahwa ruang publik dari suatu bangsa terutama 
direpresentasikan di dalam media dan penjelasan-penjelasan tentang 
perjuangan yang sering kali ganas di antara kelompok-kelompok 
mengenai penggambaran identitas, tingkah laku dan nilai-nilai di 
dalam berita dan hiburan. 

Demokrasi bukanlah suatu barang jadi, ia adalah proses yang 
memerlukan berbagai kondisi, salah satunya adalah media yang 
demokratis. Tetapi media bisa pada posisi menopang atau bisa juga 
bahkan merintangi proses demokrasi itu sendiri. Dalam pergolakan 
negara-bangsa di dunia selama beberapa abad ini, telah muncul berbagai 
model demokrasi dan masing-masing model itu telah diterapkan di 
sejumlah negara meskipun dengan kadar yang tidak seideal seperti 
yang dimaksudkan model tersebut. Dominasi dari suatu model yang 
mungkin diterapkan oleh sebuah negara ikut menentukan apakah ia 
menopang atau menghalangi jalan yang ingin dilalui negara-bangsa 
tersebut untuk membentuk sistem komunikasi atau sistem media yang 
demokratis.

Bab ini menunjukkan betapa perlu menyusun agenda untuk 
mendesain pengembangan teknologi media dalam iklim kebebasan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Mediakrasi, Teknologi Demokrasi   ... 165165

dan kompetisi yang sehat, dalam batas-batas tanggung jawab 
yang menjunjung tinggi akuntabilitas, dan mendorong kesetaraan 
sebagaimana nilai-nilai yang hendak diperjuangkan secara ideal oleh 
makna dasar dari kata demokrasi itu sendiri.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



167

“Pemerintah dapat dan harus memainkan peran utama dalam 
memperbarui budaya sipil. Negara dan masyarakat sipil harus 
bertindak dalam kemitraan, masing-masing untuk memfasilitasi, 
tetapi juga bertindak sebagai pengontrol terhadap, yang lain. 
Tema komunitas merupakan hal mendasar bagi politik baru, 
tetapi bukan hanya sebagai slogan abstrak.” 

(Anthony Giddens)
Kekerasan dalam beberapa dekade terakhir ini kian mengkhawatirkan. 
Jika pemberitaan televisi dan konten digital bisa dijadikan barometer, 
kekerasan kian menjadi mimpi buruk. Kekerasan mengusik naluri 
cinta dan rasa kemanusiaan kita. Ungkapan bahwa kekerasan telah 
membudaya (budaya kekerasan) bukan hal yang berlebihan. 

Ketika ‘kotak ajaib’ bernama televisi menjadi primadona dalam 
ruang keluarga, menggeser perabot rumah tangga yang lain maka 
dalam ‘masyarakat tontonan’—untuk meminjam istilah Guy Debord 
(1981)—kekerasan benar-benar telah menjadi tontonan, ‘tontonan 
kekerasan’ dalam ruang keluarga. Belum pernah terjadi semenjak 
era akhir 1990-an, kebanyakan orang tua dan pendidik yang peduli 
mulai mengkhawatirkan akibat tontonan dan berita kekerasan yang 
ditayangkan berulang-ulang di televisi yang sering kali tanpa konteks. 
Running text di televisi tak jarang berupa wacana kekerasan meski 

BAB IX
Budaya Kekerasan di 

Ruang Publik

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...168

semula dengan maksud memberitahukan pemirsa bahwa sebuah acara 
tertentu layak ditonton karena ia melibatkan aksi yang seru. Kejadian-
kejadian bengis dan di luar batas kewajaran seperti mutilasi makan 
kodok mentah, kerusuhan brutal, kekerasan aparat atau warga, aneka 
perundungan, diulang-ulang sebagai pembuka berita dan diselipkan 
di tengah-tengah acara prime-time, yang banyak ditonton keluarga. 
Terobsesi untuk menyampaikan berita secara seketika, media sering 
kali cenderung memberitakan peristiwa daripada melakukan analisis 
terhadapnya (Nordholt, 2002).

Semantika dan wacana kekerasan yang marak di media dalam 
berbagai intensitas, gambar-gambar dan kejadian-kejadian kekerasan 
yang dibangun dengan narasi yang sering kali hanya bertumpu 
pada drama dan sensasi, membuat kita pantas cemas akan efek yang 
ditimbulkannya pada lapis-lapis masyarakat yang belum sepenuhnya 
bisa memahami betapa tipis batas antara kekerasan visual dan kekerasan 
aktual. 

Kekerasan sepertinya dianggap sebagai kebiasaan hidup (habitus) 
yang telah berlangsung lama. Kekerasan bahkan dianggap sebagai salah 
satu ekspresi peradaban kita. Beragam bentuk kekerasan begitu sering 
kita temui. Baik kekerasan fisik ataupun non-fisik, baik kekerasan nyata 
maupun kekerasan simbolik, baik kekerasan verbal maupun kekerasan 
visual. Ia seperti menjadi bagian dari hidup sehari-hari. Dalam beberapa 
segi, bahkan sudah seperti udara yang dihirup atau air yang direguk. 

Anehnya, naluri kekerasan ini bersebelahan dengan naluri 
kelembutan. Naluri cinta dan kasih sayang justru tak jauh dari naluri 
benci dan hantam ganyang. Budaya tunduk patuh justru bersebelahan 
dengan budaya memaksakan kehendak. Budaya tebar senyum penuh 
citra lemah lembut justru berdampingan dengan budaya mudah 
mengamuk dan melampiaskan sumpah serapah di ruang publik. 

Mengapa bangsa yang terlihat lunak, ramah, dan santun, ternyata 
sering tampil menjadi masyarakat suka baku hantam, baku ancam, 
baku sogok, baku teror, dan bahkan baku tembak. Begitu sering 
kita terhenyak terhadap tindak kekerasan tak terbayangkan, yang 
menunjukkan bagaimana hukum rimba masih hidup dalam lingkungan 
budaya kita. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Budaya Kekerasan di   ... 169169

Hingga kini di kalangan ilmuwan sosial, pemikir bahkan sampai 
penyair, perdebatan terus berlanjut mengenai bagaimana menjelaskan 
akar kekerasan dan akibatnya bagi kebudayaan (Rendra, 1999). 
Beberapa analisis, mulai dari penjelasan biologis, psikologis, sosiologis, 
politis, struktural, dan kultural sudah ditempuh untuk mengurai 
berbagai kaitan tindak kekerasan individu, kelompok, institusi, 
ideologi, dan negara (Galtung, 1980; Giddens, 1987; Ibrahim, 1999; 
Fromm, 2000; Camara, 2000; Bhakti et al., 2001; Heryanto, 2006). 
Bab ini akan menguraikan secara sepintas benang kusut beberapa akar 
aksi kekerasan yang sering kita saksikan. 

A.	 Kekerasan sebagai Letupan Depresi Kolektif 
Dari psikologi kontemporer kita melihat bahwa perasaan rendah 
diri, serba lemah, dan depresi serta frustrasi bisa ditemukan di antara 
beragam penjelasan yang diajukan bagi orang-orang yang terlibat 
aksi kekerasan. Kekerasan dijadikan cara untuk melampiaskan rasa 
depresi dan frustrasi dan bahkan dianggap jalan satu-satunya untuk 
menyelesaikan persoalan. Di sini deraan hidup sebagai faktor utama. 
Beratnya himpitan kehidupan sehari-hari memaksa orang melakukan 
jalan pintas. Anak dijadikan kurir narkoba, anak dipaksa bekerja, anak 
dianiaya sebagai ajang pelampiasan kegundahan, atasan menindas 
bawahan, bawahan melawan atasan. Orang menjadi cepat marah dan 
begitu gampang menyakiti hati, psikis dan bahkan fisik orang lain. 
Kata-kata sumpah serapah digunakan di berbagai kesempatan, lokasi 
umum, saling sindir hidup dalam persaingan tidak sehat di tempat 
kerja dan kehidupan bertetangga, dan tak jarang ceramah-ceramah 
keagamaan tertentu juga berisi hujatan dan sinisme terhadap kelompok 
lain (Latif & Ibrahim, 1994). 

Menurut pandangan ini, individu-individu yang terdepresi 
secara kolektif kalau berkumpul akan meletupkan kekerasan jika ada 
faktor-faktor lain yang menyulutnya (ekonomi, politik atau ideologi). 
Mereka akan mudah melakukan kekerasan sebagai saluran katarsis dan 
eskapisme untuk melampiaskan beban psikologis, baik secara sendiri-
sendiri, kolektif, atau massal. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...170

Dalam sebuah masyarakat dengan tingkat kecerdasan intelektual 
minim, dengan sejarah kekerasan yang laten, puluhan tahun memendam 
depresi kolektif dan belitan hidup individual yang menghimpit, lumrah 
saja bila ekspresi kekerasan itu mencapai tingkat radikal dan ekstremnya 
(Sihbudi et al., 2001).

B.	 Kekerasan sebagai Hukum 
Ketika hukum dianggap tak memberi rasa aman dan perlakuan adil 
bagi masyarakat bawah, kekerasan dijadikan hukum itu sendiri. 
Ketika hukum tidak berpihak pada rakyat, mereka menciptakan 
hukumnya sendiri. Hukum menuntut rasa keadilan bagi semua 
pihak. Kenyataannya, sebagian kalangan masih merasakan bahwa 
hukum belum memenuhi rasa keadilan. Sanksi hukum yang berat 
baru dirasakan oleh kalangan bawah. Demonstrasi premanisme dan 
percaloan dipertontonkan tanpa ada tindakan hukum. Koruptor kelas 
kakap seperti tak terjamah hukum. Sementara maling-maling kelas teri 
diganjar tanpa ampun. Makelar kasus yang melibatkan pejabat tinggi 
dibela mati-matian dan dielu-elukan di televisi, diwawancarai sambil 
memaki-maki seperti pahlawan kesiangan, sementara maling ayam di 
arak massa, dijerat dengan pasal-pasal yang tak mengenal belas kasih. 

Bahkan kekerasan menjadi komoditi ketika politik yang tak punya 
hati nurani justru melakukan swastanisasi kekerasan, membisniskan 
premanisme, baik untuk tujuan politik maupun ekonomi. Tak heran 
kalau sebagian masyarakat membuat hukumnya sendiri. Kekerasan 
dijadikan jalan untuk melecehkan hukum. Pencuri diadili sendiri 
oleh massa di ruang publik. Di jalan-jalan orang begitu mudah 
mengeluarkan kata-kata kasar dan menganiaya secara fisik. Di berbagai 
institusi, termasuk institusi pendidikan, praktik kekerasan dan 
perundungan begitu mudah terjadi. Demonstrasi tak jarang berakhir 
dengan bentrokan. Penggusuran rumah dan pedagang tak jarang 
berujung dengan kekerasan. Pengadilan massa menjadi potret belum 
berfungsinya institusi hukum. Kekerasan aparat menjadi potret belum 
berjalannya demokrasi. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Budaya Kekerasan di   ... 171171

C.	Kekerasan sebagai Gaya Hidup 
Ariel Heryanto, professor dari Universitas Monash Australia, pernah 
mengatakan bahwa kekerasan di kalangan masyarakat mutakhir sudah 
seperti gaya hidup. Kekerasan hanya jiplak-menjiplak, tiru meniru. 
Bahkan, menurut seorang pengamat, semua itu hanya mode saja, 
fashion, yang produsen adibusananya juga dari negeri yang mengklaim 
dirinya sebagai pionir dan superhero demokrasi (Dahana, 2006).

Ketika kekerasan menjadi gaya hidup, ia tampil seperti ritual dalam 
kehidupan. Kekerasan di satu tempat akan ditiru di tempat lain. Modus 
kekerasan menjadi mirip di berbagai tempat. Seperti pakaian seragam, 
ia bisa digunakan untuk memaksakan kehendak dan menindas yang 
lemah. Praktik perundungan adalah contoh mutakhirnya. Sementara 
jabatan digunakan sebagai jalan untuk praktik korupsi, percaloan, 
dan bahkan premanisme. Jalan raya digunakan untuk perilaku ugal-
ugalan. Ajang pertandingan sepak bola atau pentas hiburan dijadikan 
panggung untuk adu jotos atau tempat amuk. Demonstrasi dijadikan 
saluran yang sah untuk unjuk kekuatan atau tindakan destruktif, dan 
seterusnya. 

Orang-orang yang melakukan kekerasan bukan merasa bersalah, 
apalagi menyesal, malahan merasa bangga dan senang kalau orang 
lain terganggu. Persis seperti apa yang disebut oleh psikolog Erich 
Fromm (2000), sebagai kaum nekrofilus, yang cinta kekerasan daripada 
kelembutan, suka kekacauan daripada kedamaian, suka keburukan 
daripada keindahan.

D.	Kekerasan sebagai Hiburan
Kekerasan semakin mencemaskan, ketika tayangan aksi kekerasan 
di internet, televisi, film, bioskop, bacaan, dan siaran berita semakin 
melimpah. Berbagai dampak tayangan aksi kekerasan diperdebatkan 
oleh para peneliti. Perdebatan ini meluas ke persoalan mengenai berapa 
banyak tipe aksi kekerasan yang sebenarnya kita saksikan di media 
setiap harinya. 

Dalam teks dan imaji budaya populer, pementasan kekerasan 
dijadikan cara untuk mengomunikasikan pesan peringatan, ancaman, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...172

teror, dan horor dari suatu kelompok ke kelompok lain. Tak jarang 
kekerasan sengaja dipertontonkan sehingga menjadi semacam 
“horrortainment”. Kekerasan dianggap sebagai ‘hiburan’ untuk 
saluran eskapisme, katarsis, dan bahkan ritualisme. Kekerasan menjadi 
komoditas pemberitaan dalam bisnis infotainment. 

Ini ditambah lagi ketika budaya kekerasan yang ditayangkan di 
media elektronik sering kali tidak proporsional. Tokoh-tokoh kekerasan 
tak jarang mendapatkan liputan yang lebih banyak daripada korban-
korban kekerasan. Ketika “sekolah-sekolah kekerasan” yang disajikan 
media massa, khususnya kekerasan aktual dan visual yang ditayangkan 
media elektronik, semakin telanjang menampilkan aksi dan korban 
kekerasan maka semakin tuntaslah teater teror itu dipentaskan di ruang 
publik.

Sosialisasi kekerasan lewat media massa (tontonan, bacaan, 
hiburan) ke dalam ruang keluarga Indonesia telah mengubah wajah 
saluran hiburan dan informasi menjadi saluran pendidikan kekerasan. 
“Sekolah-sekolah kekerasan” itu sedikit banyak juga telah diperankan 
oleh televisi (Wertham, 1968). Visualisasi aksi dan korban kekerasan 
yang berlebihan dengan maksud efek dramatis, jelas bisa berakibat 
trauma psikologis dan sosial, tidak hanya bagi korban dan saudaranya, 
tetapi juga bahkan bagi penonton, terutama di kalangan anak-anak. 

Dalam bentuk apa pencegahan aksi kekerasan bisa meningkatkan 
kualitas hidup banyak orang merupakan topik hangat yang terus 
memancing debat di kalangan pengkaji budaya dan media hingga saat 
ini. Kekerasan berdampak sangat mendalam terhadap kondisi fisik dan 
psikologis banyak orang. Tetapi, lebih dari itu, kekerasan juga akan 
berdampak pada upaya-upaya jangka panjang dalam mengembangkan 
masyarakat sipil. 

E.	 Keruntuhan Spirit Kewargaan
Pernyataan bagi masyarakat sipil adalah bagaimana di dalam lingkungan 
yang sarat kekerasan, spirit kewargaan bisa dibangun? Harus diakui 
bahwa kemerosotan semangat kewargaan (civic decline) adalah gejala 
yang nyata dan kasat mata dalam banyak sektor masyarakat sipil. 
Sebagaimana pernah digambarkan oleh Anthony Giddens (1999), hal 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Budaya Kekerasan di   ... 173173

ini tampak dari melemahnya rasa solidaritas (sense of solidarity) di 
beberapa komunitas lokal dan kehidupan bertetangga di perkotaan, 
tingkat kejahatan yang tinggi, dan putusnya tali perkawinan dan 
keluarga.29

Kemerosotan ikatan kehidupan masyarakat warga ini memperlemah 
kehidupan komunitas dan meruntuhkan kepercayaan terhadap otoritas. 
Upaya-upaya untuk mengatasi erosi kewargaan ini perlu dilakukan 
dengan melakukan perbaikan komunitas yang melibatkan inisiatif 
komunitas lokal. Kemudian upaya untuk mengurangi kekerasan dan 
kejahatan perlu dilakukan berbasiskan komunitas pula. Tetapi upaya 
ini perlu dilakukan bersama-sama, kolaborasi antara masyarakat sipil 
dan pemerintah. 

Pemerintah dapat dan perlu memainkan peran penting dalam 
memperbarui atau memperbaiki budaya kewargaan (civic culture). 
Negara dan masyarakat sipil perlu bertindak sebagai mitra, masing 
masing memfasilitasi, tetapi juga bertindak sebagai kontrol, satu sama 
lain. Tema komunitas adalah hal yang fundamental bagi politik baru, 
tetapi ia bukan hanya sebuah slogan kosong (Giddens, 1999).

Uraian bab ini menunjukkan tiga hal penting dalam melihat 
hubungan ekspresi kekerasan dan demokrasi. Pertama, perlu ditegaskan 
bahwa berbagai aksi kekerasan merupakan barometer kualitas 
demokrasi dan kebebasan sebuah negara-bangsa. Kedua, demokrasi 
mengandaikan penerapan hukum dan rasa keadilan agar kekerasan bisa 
dieliminasi. Ketiga, demokrasi juga mengandaikan ekspresi kebebasan 
yang tidak mengganggu hak asasi orang lain.

Karena itu, menegakkan supremasi hukum dan rasa keadilan serta 
meningkatkan kesejahteraan rakyat hendaknya bukan hanya slogan 
kosong melainkan tindakan nyata kebijakan pemerintah. Dari sisi 
warga, upaya-upaya menanamkan sejak dini sikap toleransi terhadap 

29	  Dalam kata-kata Anthony Giddens, “Kemunduran kewarganegaraan adalah hal 
yang nyata dan terlihat di banyak sektor masyarakat kontemporer… Hal ini terli-
hat dari melemahnya rasa solidaritas di beberapa komunitas lokal dan lingkungan 
perkotaan, tingginya angka kejahatan, dan hancurnya pernikahan dan keluarga.” 
Giddens, A. (199). The third way: The renewal of social democracy. Polity Press, 
hlm. 78.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...174

perbedaan, kompetisi secara adil, membangun solidaritas dan cinta 
kehidupan, dan kejujuran dalam keluarga, serta lingkungan pendidikan 
mungkin akan bisa menjadi jalan kecil untuk mengurangi budaya 
kekerasan seperti perundungan di masa depan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



175

“Di mana pun kelembutan menyentuh hati, ketidakadilan 
melukai hati, perdamaian adalah cita-cita.” 

(Dom Helder Camara)
Memang benar apa yang dikemukakan oleh pejuang anti-kekerasan 
dari Brasil tersebut bila mengingat situasi Indonesia yang kadang-
kadang masih diselimuti awan kegelapan. Akhir-akhir ini, masyarakat 
membutuhkan perenungan sukma yang lebih dalam agar bisa menyentuh 
hati kita untuk merefleksikan kembali apa itu nilai (values), makna 
(meaning), dan harapan serta cita-cita (hopes and ideals) kemanusiaan 
yang dalam beberapa hal tampaknya sedang dijungkirbalikkan dan 
dilecehkan. 

Entah sudah sekian ratus atau bahkan ribuan bukti yang kian 
bertumpuk bahwa proses transisi demokrasi bangsa ini telah menyita 
ongkos dan menelan korban jiwa. Entah sudah berapa ratus ribu 
nyawa yang melayang secara sia-sia. Entah sudah berapa gedung 
musnah, rumah hancur, fasilitas umum rusak, tempat ibadah luluh 
lantak, sekolah ambruk, dan desa terbakar dengan percuma. Entah 
sudah berapa suami yang hidup tanpa istri, istri tanpa suami, orang tua 
yang kehilangan anak dan anak-anak yang hidup tanpa asuhan orang 
tua. Entah sudah berapa ratus ribu orang yang hidup tanpa tempat 
berteduh, menjadi pengungsi di negeri sendiri, sambil merajut harapan 

BAB X
Teater Nekrofilia dan 

“Pornografi Kekerasan”

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...176

yang tak pasti di kamp-kamp pengungsian akibat konflik yang pernah 
terjadi. 

A.	 Mediatisasi “Pornografi Kekerasan” 
Tak jarang apa yang namanya cinta, pengertian, dan kelembutan itu 
dicampakkan dalam kehidupan sebagian orang. Tak jarang pula meski 
khotbah agama terdengar keras bahwa perikemanusiaan merupakan 
prinsip yang penting, tetapi manusia dapat dibakar hidup-hidup di kota 
seperti Jakarta, diarak di depan umum, dan dipertontonkan di ruang 
publik terbuka. Sebuah potret “pornografi kekerasan”, “pornografi 
kebrutalan”. 

Pornografi kekerasan muncul manakala orang tidak merasa 
sungkan, malu apalagi takut untuk melakukan kekerasan. Orang 
bahkan merasa bangga, berkacak pinggang, membusungkan dada, 
mengepalkan tinju, mengacung-acungkan senjata sambil tertawa, 
meskipun di sekitarnya bergelimpangan korban. Tak jarang, kekerasan 
dianggap sebagai sebentuk aktualisasi diri dan dipandang sebagai 
ekspresi politik. Dalam keyakinan sebuah komunitas tertentu, 
menghilangkan nyawa—terutama atas nama balas dendam—bahkan 
dianggap aktualisasi diri, sebagai simbol kejantanan. Begitupun, dalam 
ritual protes dan demonstrasi yang tak terkendali, tak jarang kekerasan 
juga sering muncul dalam bentuk penjarahan, perusakan fasilitas 
umum, bentrokan, pemukulan bahkan sampai penganiayaan, dan 
pemerkosaan. 

Sebagai aktualisasi di ruang publik, pornografi kekerasan, misalnya, 
juga bisa dilihat dari fenomena tawuran. Para siswa pelaku tawuran 
biasanya selalu ingin dilihat oleh umum dan mereka akan bangga 
kalau orang-orang di sekitar mereka merasa terganggu, ketakutan 
atau terteror atas “kehebatan” dan “keberanian” mereka. Sayangnya, 
kita sering melupakan bahwa dengan posisi sebagai anak muda dan 
selalu bergerombol, sekalipun melakukan kekerasan, mereka dapat 
berlindung aman karena seakan mereka bisa bebas dari tanggung jawab 
dan jeratan hukum. 

Apalagi, belakangan para pelaku tawuran sering disorot televisi 
dan “tokoh”-nya diwawancarai pula maka dengan melihat ekspresi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Teater Nekrofilia dan   ... 177177

mereka saat diwawancarai tampaklah tidak ada wajah bersalah, apalagi 
penyesalan di sana. Oleh karena itu, tak jarang media pun bisa terbawa 
arus menjadi sekadar pementasan “pornografi kekerasan”. “Lihat tuh 
gua nongol di televisi,” kata seorang siswa yang melihat dirinya di 
televisi setelah terlibat tawuran. 

Dalam era kedigdayaan kebudayaan massa, memang segala hal bisa 
menjadi komoditas berita. Pelaku tawuran pun bisa mengalami proses 
yang dalam kajian media disebut “mediatisasi”, pemediaan segala realitas 
politik. Dengan kesadaran bahwa apa pun yang mereka lakukan akan 
menarik perhatian orang-orang media, tak jarang lokasi tawuran pun 
perlu dipilih supaya mudah didatangi reporter. Dengan begitu, mereka 
bisa tampil sebagai “artis atau aktor kekerasan”, karena sebagaimana 
logika kebudayaan pop mereka juga mengalami proses “selebritisasi”. 
Buat apa belajar susah-susah dan busyet, busyet, busyet… itu yang 
namanya disiplin, yang penting tampil norak, yang penting buat ulah. 

Di sinilah tragedi massa kesepian dalam budaya massa, untuk 
meminjam istilah dari David Riesman (1956) lewat bukunya, The Lonely 
Crowd yang terkenal itu. Di sinilah ironi perilaku individu-individu di 
tengah lautan massa yang anomi, yang tanpa nilai bahkan chaos nilai 
(Redana, 2002). Siswa-siswa yang menjadi pelaku vandalisme dan 
brutalisme justru mendapat tempat di media, sementara mereka yang 
rajin dan berprestasi sering hanya memperoleh kolom kecil di media 
dan kecerdasan disederhanakan hanya sebatas tontonan kuis di televisi.

Pornografi kekerasan juga bisa dilihat dari perilaku para suporter 
dari sebuah klub yang terlalu fanatik. Pertandingan yang dianggap 
tidak fair, kepemimpinan wasit yang tidak tegas, mentalitas pemain 
yang mencemaskan, dan ketidakdewasaan menerima kekalahan klub 
kesayangan, sudah cukup sebagai alasan untuk berbuat onar dan huru 
hara sambil merusak fasilitas umum. 

Tentu saja, ini juga bisa diamati dari peryataan dan perilaku para 
“juru bicara” atau pendukung suatu parpol atau tokoh politik yang 
terlalu fanatik buta. Padahal, hilangnya sikap kritis menjadi awal bencana 
bagi sikap seorang politisi, karena pembelaan yang tidak didasari oleh 
logika dan nalar yang sehat, pasti suatu saat yang bersangkutan akan 
termakan sendiri oleh ucapannya. Bukankah kesalahan berbahasa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...178

akan dihancurkan oleh bahasa kesalahan itu sendiri. Inilah parafrase 
yang pernah diingatkan oleh George Orwell (1946), bahwa siapa yang 
mengorupsi bahasa akan dikorupsi oleh bahasa. Kalau pikiran bisa 
mengorupsi bahasa maka bahasa juga bisa mengorupsi pikiran. 

Dalam situasi resah dan keadaan sosial psikologis yang tak menentu, 
orang-orang di dalam masyarakat tanpa disadari bisa terseret arus 
dalam adu pernyataan bernada provokasi dan kebencian dan bahkan 
melakukan aksi yang mungkin (sesaat) bisa meredakan ketegangan 
jiwanya. Terutama apabila aksi itu dilakukan bersama-sama dengan 
massa lainnya sehingga tidak memerlukan tanggung jawab pribadi. 
Logika yang hidup begitu sederhana: hantam dulu, bicara belakangan! 
Bakar dulu, persoalan nanti! 

B.	 “Teater Kebengisan” Kaum “Nekrofilus”
Dalam rangkaian kekerasan yang kita saksikan selama beberapa tahun 
terakhir, kita benar-benar menyaksikan pementasan secara telanjang apa 
yang disebut oleh pemikir post-strukturalis Prancis, Jean Baudrillard 
(1983), sebagai “teater kebengisan” (theater of cruelty). Sebagai teater, 
kekerasan, kekejaman, dan kebengisan telah menjadi semacam ritual 
yang dipentaskan dalam ruang publik. Kekerasan telah menjadi wacana 
di ruang publik. Kekerasan bahkan telah menjadi media komunikasi 
atau ekspresi massa.30

Mengapa, misalnya, orang begitu mudah melakukan kekerasan 
bahkan sampai membunuh hanya karena sebab-sebab sepele? Mengapa 
senggolan kecil saat menyaksikan goyang dangdut bisa berakibat 
bentrokan yang melibatkan masyarakat luas? Mengapa pertengkaran 
kecil sopir angkot/kernet bis dengan penumpang bisa memancing 
prasangka etnis yang berakibat pembakaran? Mengapa pula, seperti 
banyak terjadi, percecokan kecil dalam rumah tangga—biasanya 

30	  Schmid dan de Graaf (1982) dalam studi mereka tentang terorisme menunjukkan 
bahwa liputan media atas tindak kekerasan bisa mengintimidasi anggota kelompok 
yang menjadi korban. Media biasanya memfokuskan pada tindakan agresi ketim-
bang konsekuensi sosialnya, dengan menekankan peristiwa ketimbang proses. Li-
hat Schmid, A. P. dan de Graaf, J. (1982). Violence as communication: Insurgent 
terrorism and the Western news media. Sage.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Teater Nekrofilia dan   ... 179179

karena sebab ekonomi—seorang suami tega menikam istrinya? 
Mengapa orang begitu mudah melakukan penjarahan, penodongan, 
pencopetan, dan melakukan segala corak kejahatan dan kekerasan 
justru di tempat-tempat milik publik yang terbuka? Mengapa para elit 
politik sering menggunakan kata-kata kasar untuk membantah atau 
menyudutkan lawan politiknya? Mengapa para pelaku KKN (korupsi, 
kolusi, nepotisme) yang sering berjubah kesalehan bisa hidup bebas 
leluasa berkeliaran tanpa tersentuh hukum? 

Mengapa wajah kekerasan sampai beranak-pinak, mengapa 
kekerasan itu seakan turun temurun? Dari kekerasan vertikal— 
penguasa/pengusaha dengan masyarakat —hingga kekerasan 
horizontal—masyarakat dengan masyarakat. Mengapa kekerasan itu 
seperti telah menjadi semacam ritual, simbol, dan bahasa sebagian 
masyarakat untuk berucap terhadap “Sang Liyan” (the other) di luar 
kelompoknya? Mengapa logika “kita” dan “mereka” masih menjadi 
bahasa politik, agama, dan etnis di tanah air?

Memang ada sejumlah pemikiran yang mencoba membongkar 
fenomena kekerasan dalam sejarah relasi manusia. Di antaranya 
adalah konsep “kekerasan struktural” (structural violence) yang melihat 
kekerasan sebagai fenomena nyata dalam masyarakat Dunia Ketiga. 
Tokoh yang berbicara panjang-lebar tentang konsep ini adalah Johan 
Galtung (1990), lewat bukunya yang terkenal, The True World: A 
Transnational Perspective. Dalam pendekatan ini, kekerasan dipandang 
telah menjadi bagian dari struktur kehidupan sehari-hari—politik, 
ekonomi, sosial, budaya. Kekerasan itu dilihat seperti halnya air yang 
direguk, udara yang dihirup, bahasa yang dipakai, atau tempat yang 
dihuni. Dalam pandangan Galtung, fenomena kekerasan struktural 
tidak bisa dilihat secara terpisah, melainkan harus dilihat sebagai hasil 
dari keterkaitan banyak faktor. Dalam perkembangannya, pendekatan 
struktural yang menekankan pada sistem, telah memperkaya pedekatan 
kultural yang menekankan pada agen atau subjek pelakunya. 

Selain konsep kekerasan struktural, dikenal pula teori “spiral 
kekerasan” (spiral of violence) dari Dom Helder Camara (1971/2000) 
yang juga amat penting, bahkan bisa disejajarkan dengan teori 
Galtung. Dalam pandangan ini, kekerasan diyakini akan memancing 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...180

kekerasan. Kekerasan yang dilawan dengan kekerasan akan melahirkan 
kekerasan-kekerasan baru dan aneka kekerasan lainnya. Camara 
memandang kemiskinan dan ketidakadilan sebagai kekerasan yang 
mengubah manusia menjadi “sub-human”, setengah manusia, alias 
seperti binatang. 

“Bom kemiskinan” dianggap sama mematikannya dengan 
bom nuklir. Camara pernah mengatakan, “Dunia merintih karena 
ketidakadilan. Ketidakadilan adalah kekerasan no. 1”. Sementara 
ketidakadilan akan menimbulkan pemberontakan (kekerasan no. 2) 
maka dengan dalih memelihara ketertiban umum, keamanan nasional, 
dan dunia bebas, pemerintah tidak akan segan-segan memberangus 
pemberontakan dengan memakai kekuatan dan represivitas. Inilah 
kekerasan no. 3 (Camara, 1971/2000).

Selanjutnya, pendekatan analisis wacana kritis (critical discourse 
analysis) juga memperkaya varian untuk membongkar kekerasan 
sebagai gejala produksi dan reproduksi bahasa. Dalam pandangan ini, 
kekerasan simbolik dan kekerasan wacana hanya cerminan dari realitas 
kekerasan yang hidup dalam masyarakat. Biasanya pihak yang kuat 
selalu menjadi pemegang kendali (re)produksi wacana kekerasan itu. 
Wacana kekerasan dipandang sebagai bagian dari konstruksi sosial 
kelompok yang berkuasa. 

Bab ini tidak berpretensi mengulas secara panjang lebar berbagai 
pendekatan yang ada. Di sini akan diperkenalkan secara sepintas 
beberapa inti gagasannya. Berbagai pendekatan yang ada sebenarnya 
bisa saling memperkaya dan menutupi kelemahan satu sama lain. 
Untuk memperkaya pelangi perspektif dalam memahami akar-akar 
kekerasan, bab ini mengangkat kembali pemikiran seorang psikolog 
humanis, Erich Fromm, lewat bukunya yang sudah menjadi klasik 
ketika berbicara tentang kekerasan, yakni The Anatomy of Human 
Destructiveness (1973).

Menyaksikan pornografi kekerasan, tragedi demi tragedi akhir-
akhir ini, kita berharap agar negeri kita tidak terperangkap dalam 
semacam krisis kemanusiaan yang melahirkan anak haramnya dengan 
“karakter” masyarakat sakit—sakit sosial, sakit budaya, sakit politik, 
sakit ekonomi, sakit spiritual, sakit emosional, dan sakit individual. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Teater Nekrofilia dan   ... 181181

Sebuah masyarakat yang dijangkiti “wabah” yang disebut oleh Fromm 
sebagai human destructiveness, human illness, human violence, human 
brutality, human unconsciousness, human crisis, dan human tragedy.

Dalam konteks inilah pemikiran Fromm mendapati titik temunya 
dengan kondisi kejiwaan sebagian masyarakat akhir-akhir ini. Fromm 
membedakan antara kecenderungan biofilus (cinta kehidupan) dan 
nekrofilus (cinta kematian). Penelitian Fromm berupaya memperjelas 
sifat dari hasrat nekrofilia dan kondisi sosial yang membiakkannya. 
Karakter nekrofilia punya kecenderungan ketertarikan yang amat kuat 
terhadap sesuatu yang mati, membusuk, tak bernyawa, destruktif, dan 
mekanis. Ketertarikan khas orang nekrofilus terhadap kematian sering 
terlihat bukan hanya pada percakapannya, melainkan juga caranya 
memilih berita dalam surat kabar. Ia paling tertarik dengan berita-
berita kematian dan pembunuhan sehingga berita-berita seperti itulah 
yang akan dilahap terlebih dahulu saat ia membaca koran atau melihat 
televisi.

Fromm menyebut adanya tindakan-tindakan nekrofilus yang 
tak disadari berupa perilaku yang sudah menjadi kebiasaan, seperti 
kecenderungan seseorang untuk merusak benda-benda indah yang ada 
di wilayah public, seperti bangunan, perabotan, mencabuti daun-daun, 
bunga, atau dalam kasus lebih ekstrem, merobek lukisan di museum 
atau bahkan menyayat dan melukai tubuhnya sendiri. Inilah barangkali 
akar kejiwaan dari perilaku vandalisme (merusak), brutalisme, dan 
kekerasan yang berwajah banyak yang seolah-olah mulai membudaya 
di sebagian kalangan dalam masyarakat. 

Di samping itu, menurut Fromm, orang-orang nekrofilus, dalam 
suatu kelompok, biasanya suka mengganggu kesenangan orang lain 
dan membuat orang lain susah. Sikapnya membosankan, ia suka 
mementahkan kesepakatan, dan mematahkan semangat orang lain. 
Berseberangan dengan orang biofilus yang suka membuat orang lain 
bergairah dan bersemangat. 

Para pengidap nekrofilus kini sedang meningkat pada hampir 
seluruh lapisan masyarakat industri. Tampaknya, di tanah air pun 
kaum nekrofilus sedang mendapatkan tempat dalam sebuah teater 
kebengisan yang menelan korban-korban. Di jalan raya, kita melihat 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...182

orang-orang tampak kian tidak sabaran, saling mendahului, dan saling 
serobot. Budaya terabas di jalan raya, hanya menjadi cermin paling 
absurd dari budaya KKN (korupsi, kolusi, nepotisme) di lapisan elit 
yang menerabas semua kaidah-kaidah profesionalisme, hukum, bahkan 
etika. Menurut Ignas Kleden (2000), mereka yang tidak menghormati 
proses, akan memakai tangan kekuasaan dan tangan birokrasi untuk 
melakukan kekerasan.

Perilaku kekerasan dalam bentuk kebiasaan merusak dan memaksa 
juga sudah menjadi budaya masyarakat di lapisan bawah. Lihatlah 
di banyak perempatan atau di persimpangan jalan. Di mana orang 
meminta-minta dengan paksa, tak jarang ada yang menggores mobil 
atau bahkan memecahkan kaca spionnya. Ini sebenarnya hanya 
menjadi cermin perilaku elit yang juga suka memaksakan kehendak dan 
menghalalkan segala cara dalam mencapai tujuannya. Selain tentu saja 
ada juga di antaranya yang sekadar memanfaatkan kesempatan untuk 
menumpahkan kejengkelan atas sikap suka pamer kekayaan sebagian 
masyarakat justru persis di depan penderitaan rakyat. 

Perilaku pengidap nekrofilus juga bisa dilihat dari kebiasaan 
merusak fasilitas umum, telepon umum, mencoret WC umum, 
bangku, atau dinding sekolah. Juga sikap semena-mena untuk hal-
hal kecil seperti kebiasaan membuang sampah, membuang puntung 
rokok, dan bekas makanan seenaknya. Sikap egoisme juga tercermin 
dari pemusatan berlebihan terhadap kepentingan pribadi jauh di atas 
kepentingan umum. Orang berlomba membangun rumah mewah 
atau memiliki mobil mewah, apa pun caranya. Ironisnya, justru ruang 
publik yang carut-marut, jalan sesak, penuh lubang, dan hanya dibatasi 
oleh pagar rumah atau pintu mobil mewah pribadi. Logikanya, tak 
penting jalan diperbaiki, yang penting mobil dipermewah. Toh, dalam 
mobil yang enak dan sesumpek apa pun jalan tetap asyik. 

Perwujudan lain dari karakter nekrofilus, demikian kata Fromm, 
adalah keyakinan bahwa satu-satunya cara untuk menyelesaikan 
masalah atau konflik adalah dengan kekuatan dan kekerasan. Solusinya 
mirip dengan keputusan Sang Ratu dalam Alice in Wonderland: “Penggal 
kepala mereka!”. Atau bisa juga, “Gebuk mereka!”, “Hajar saja!”, 
“Tembak di tempat!”, “Bunuh saja!”. Corak bahasa orang nekrofilus 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Teater Nekrofilia dan   ... 183183

dicirikan dengan dominannya pemakaian kata-kata yang berhubungan 
dengan kehancuran, tinja, dan toilet. Bahkan, orang itu dengan bangga 
menyebut dirinya sebagai “perancang kehancuran”. 

Di situ tak ada upaya simpatik, konstruktif, apalagi keteladanan. 
Manusia akhirnya hidup dalam rangkaian krisis demi krisis, yaitu krisis 
sosial, krisis budaya, krisis spiritual, yang berakar mendalam pada apa 
yang disebut oleh Danah Zohar & Ian Marshall dalam SQ: Spiritual 
Intelligence, the Ultimate Intelligence (2000), sebagai “krisis makna” 
(the crisis of meaning). Menyitir Viktor Frankl, penulis Man’s Search for 
Meaning, orang-orang seperti Zohar & Marshall (2001) berkeyakinan 
bahwa pencarian manusia akan makna merupakan motivasi terpenting 
dalam hidup. 

Pencarian inilah yang menjadikan kita, manusia beradab, sebagai 
makhluk spiritual. Manakala kebutuhan akan makna tak terpenuhi 
maka hidup kita akan terasa dangkal dan hampa. Bagi sebagian besar 
dari kita kebutuhan itu tidak —atau lebih pasnya mungkin belum—
terpenuhi.

Padahal krisis fundamental zaman ini adalah krisis spiritual. 
Penganut agama dianggap belum sepenuhnya tampil sebagai kekuatan 
penggerak pluralisme bagi mekarnya masyarakat madani. Agama justru 
sering begitu mudah terkooptasi, atau sekadar pelipur lara di tengah 
kerinduan umat manusia untuk mereguk tetesan anggur spiritualitas 
di ladang gersang humanitas. Bahkan, tak jarang logika atas nama 
agama justru digunakan untuk melegitimasi tindak kekerasan (Latif 
& Ibrahim, 1994). Hal inilah mungkin yang lebih mengkhawatirkan 
justru atas nama hal-hal yang paling dekat di hati, seperti perbedaan 
agama, aliran, mazhab, atau bahkan penafsiran atas suatu teks 
keagamaan bisa membuat orang saling curiga, saling benci, atau bahkan 
saling menegasikan satu sama lain. 

Pemikir Islam terkemuka, Muhammad Iqbal, pernah mengingatkan 
di dalam karyanya, Javid Namah (Kitab Keabadian), “Sang pencari 
cinta bakal beroleh petunjuk Tuhan dalam menempuh jalan. Dia akan 
jadi teman hangat penuh pengertian bagi manusia, Mukmin atau 
kafir.” Tetapi mengapa kecemasan akan timbulnya bahaya kekerasan 
dan fanatisme sempit dalam agama tokh masih saja mengusik hati 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...184

para pemikir, seperti Jonathan Swift yang pernah berujar, “We have just 
religion enough to make us hate but not enough to make love one another.” 
(Kita hanya menjadikan agama sebagai alat untuk saling membenci 
tetapi bukan sebagai alat untuk saling mencintai satu sama lain).

Jika kita melihat perkembangan kontemporer, tampak bahwa 
industri kekerasan di era digital mengkomodifikasikan aksi agresi dalam 
aneka permainan (games) dan tontonan (spectacle) bernuansa kekerasan. 
Kekerasan telah menjadi industri tontonan. Bahkan, persaingan 
pemberitaan dan tayangan berorientasi viral, cenderung membuat 
sebagian media (seperti tayangan televisi dan YouTube) tidak hanya 
tergoda tetapi penuh dengan logika tabloidisasi kekerasan. Kekerasan 
sebagai tontonan nyata dan fiksi/fantasi kian mendominasi ruang 
publik digital. Kejahatan dan perang menjadi hiburan (horrortainment) 
pada jam tayang utama, mengisi waktu senggang, dan menyesaki 
pesan gawai. Komedi situasi yang hendak menghibur tak jarang berisi 
agresi kata-kata berprasangka pada perempuan dan disabilitas, serta 
masyarakat bawah (pembantu, satpam, sopir, pemulung, tukang sapu, 
dan lain-lain) sebagai bahan olok-olok.

Melihat berbagai wajah kekerasan tersebut diperlukan budaya dan 
pemahaman kemanusiaan baru agar generasi kini dan ke depan tidak 
mengalami desensitisasi atau kehilangan rasa akan makna dan akibat 
kekerasan tersebut. Peran pendidikan kewargaan dan kemanusiaan 
yang secara aktif menumbuhkan budaya anti-kekerasan dan anti-
perundungan akan menjadi agenda kemanusiaan yang tidak ringan di 
masa kini dan masa depan. Sekolah-sekolah kebaikan jangan sampai 
dikalahkan oleh “sekolah-sekolah kekerasan”.

Uraian bab ini diharapkan memperkaya pelangi perspektif kita 
dalam memahami akar-akar kekerasan yang terjadi di masyarakat 
dengan berbagai wajah yang membuat rasa kemanusiaan kita tersentuh. 
Melihat berbagai perang, konflik, kekerasan, atau perundungan 
yang terjadi, kita berharap dunia global, umumnya, dan negeri kita, 
khususnya, tidak terperangkap dalam semacam krisis kemanusiaan yang 
melahirkan anak haramnya dengan “karakter” masyarakat sakit—sakit 
sosial, sakit budaya, sakit politik, sakit ekonomi, sakit spiritual, sakit 
emosional, dan sakit individual. Sebuah masyarakat yang dijangkiti 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Teater Nekrofilia dan   ... 185185

“wabah” yang disebut oleh seorang humanis, Erich Fromm, sebagai 
human destructiveness, human illness, human violence, human brutality, 
human unconsciousness, human crisis, dan human tragedy.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



187

“Media tidak hanya melaporkan peristiwa-peristiwa yang secara 
alamiah memiliki nilai berita. Berita merupakan hasil akhir 
dari proses yang kompleks yang dimulai dengan penyortiran 
dan pemilihan peristiwa dan topik secara sistematis berdasarkan 
serangkaian kategori yang dikonstruksi secara sosial.” 

(Stuart Hall)
Sejak akhir 1990-an dan memuncak sejak awal 2000-an, genre 
hiburan atau infotainment bernuansa kekerasan, mistik, dan klenik 
mulai mendominasi tayangan media hiburan dan terutama program 
acara televisi di tanah air.31 Tayangan dan pemberitaan kasus-kasus 
kekerasan, kejahatan, atau kriminalitas tidak hanya menjadi bahan 
berita keras (hard news) atau kisah opera sabun (soap opera) yang 
ditayangkan pada jam-jam tayang utama (prime-time), tetapi juga 
menjadi bahan baku utama acara infotainment (Hobart, 2006; Arps 
& van Heeren, 2006; van Heeren, 2007). Kekerasan dan kriminalitas, 
terutama yang melibatkan orang-orang yang dipandang beken dan 

31	  Tentu saja perlu dicatat bahwa dalam konteks historis, kekerasan dan kengerian 
(violence and fright) telah lama digambarkan dalam film dan televisi bahkan sejak 
saat-saat awal media ini. Bukankah tidak sedikit horor-horor sinematik dan serial 
televisi yang memfokuskan pada cerita-cerita teror, horor, dan ketegangan (Brooks 
& Marsh, 1988: 24; Hoffner & Levine, 2007: 215).

BAB XI
“Horrortainment” dalam Industri 

“Infotainment”

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...188

terkenal seperti artis, olahragawan, politisi atau selebritas menjadi 
‘makanan empuk’ bagi industri infotainment media hiburan. Modus 
kekerasan yang bernuansa seksual atau yang dianggap jarang, langka, 
atau tidak biasa terjadi, yang melibatkan selebritas, entah itu persoalan 
internal dalam rumah tangga mereka, atau yang melibatkan pihak-
pihak di luarnya, akan diburu habis-habisan oleh para reporter dan 
kru fotografer media infotainment, disorot dari berbagai sisi (baik atau 
buruk), dan ditayangkan dalam berbagai versi (jelas atau kabur), untuk 
konsumsi publik, terutama para penikmat tayangan infotainment 
yang memang cenderung meningkat kegandrungannya terhadap 
kisah kehidupan pribadi orang-orang terkenal. Tema-tema kekerasan 
mendominasi program televisi dan produser-produser yang bermain di 
balik layar terus mengkonstruksi realitas dan budaya televisi (Gunter et 
al., 2003; Tunstall, 1993). Industri infotainment kita seperti semakin 
menegaskan apa yang pernah dikatakan oleh Hoffner & Levine (2007) 
bahwa orang-orang tampak menikmati ketakutan dan kekerasan yang 
ditayangkan media (mediated fright and violence).32

Salah satu contoh yang dibahas dalam bab ini adalah kasus yang 
telah melibatkan dua selebritas nasional, pembalap Ananda Mikola dan 

32	  Menurut catatan Hoffner & Levine (2007), para peneliti telah lama tertarik 
dengan cara bagaimana orang-orang terlihat menikmati hiburan yang meng-
gambarkan viktimisasi yang sesungguhnya dan orang lain yang terancam. Lihat 
Hoffner, C. A. & Levine, K. J. (2007). Enjoyment of mediated fright and violence: 
A meta-analysis. Dalam Preiss, R. W. dkk. (eds.). Mass media effects research: 
Advances through meta analysis. Lawrence Erlbaum Associates (LEA), hlm. 
215-244. Media sering melukiskan sesuatu sebagai menakutkan, menimbulkan 
horror dan teror. Media kekerasan umumnya suka menggambarkan karakter 
karakter yang sedang diserang, dihujat, dimaki, atau bahkan dilukai atau dicederai 
secara fisik oleh orang lain. Media kekerasan atau media horror (horrormedia atau 
terrormedia) ini sering menggambarkan kekerasan seakan seakan sebagai sesuatu 
yang baik, tetapi ia dirancang untuk menakuti atau mencekam psikologi khalayak. 
Karena itu, horror juga biasanya melibatkan hal-hal yang supernatural atau yang 
tak alami. Karena yang diharapkan adalah mencari sensasi untuk menimbulkan 
dramatisasi kekerasan dan ketakutan itu sehingga ia perlu dibingkai dan dikemas 
dengan format hiburan. Karena itu, saya menyebut gejala ini sebagai “horrortain-
ment” atau “terrortainment”, di mana peristiwa-persitiwa kekerasan, kebrutalan, 
atau kriminalitas di dunia real, justru dikomodifikasi oleh industri infotainment 
menjadi bisnis tayangan horror atau kekerasan yang dimaksudkan agar tayangan 
seperti itu bisa dinikmati oleh pemirsa.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 189189

bintang film Marcella Zalianty. Menurut sebuah versi, dua selebritas 
nasional ini dinyatakan sebagai tersangka kasus penganiayaan. Pihak 
kepolisian memeriksa Ananda dan Marcella, dengan tuduhan melakukan 
penculikan, penyanderaan, dan perbuatan tidak menyenangkan. 
Kisahnya bermula dari kontrak bisnis antara PT Kreasi Anak Bangsa 
milik Marcella dan Agung Setiawan, seorang desainer interior, setahun 
sebelumnya. Marcella ingin ruang kerja di kantornya dipermak dan 
setuju membayar ratusan juta rupiah. Namun, kerja Agung dinilai 
buruk sehingga kerja sama diputus. Marcella meminta biaya proyek 
yang sudah dia kucurkan sebesar Rp 30 juta dikembalikan. 

Karena uang tak kunjung kembali, kesabaran Marcella menipis. 
Kemudian sejumlah karyawan Marcella menjemput paksa Agung dari 
sebuah karaoke di Menara Imperium, Kuningan, Jakarta Selatan, dan 
menyeretnya ke sebuah hotel di Jalan Wahid Hasyim, lalu ke kantor PT 
Kreasi di Cikini, Jakarta Pusat. 

Di sana, menurut Agung, dia ditelanjangi dan diperlakukan tak 
senonoh. Masih menurut Agung, Ananda Mikola ada di antara para 
penganiaya. Agung sempat mengirim pesan pendek ke telepon kawan 
dekatnya, yang lalu meminta bantuan polisi. Dalam waktu singkat, 
tim buser Polda Metro Jaya membebaskan Agung. Semua keterangan 
Agung dibantah oleh kuasa hukum Ananda dan Marcella. “Mereka 
tidak terlibat,” kata Sandhi Arifin, pengacara Ananda. “Ini rekayasa,” 
kata Marcella sebelum diperiksa polisi (Tempo, 8–14 Desember 2008: 
20). 

Pemberitaan dan tayangan kasus kekerasan sejenis yang 
dilakukan media hiburan dengan penekanannya pada dramatisasi dan 
sensasionalisasi kasus tertentu, dengan cara penggambarannya, dengan 
konstruksi kejadiannya, dengan pemilihan narasumbernya, dengan 
format acaranya, jelas menggiring pembaca, pendengar, dan pemirsa 
memiliki kesan dan citra tertentu terhadap sosok atau peristiwa. Misal- 
nya, kita bisa melihat begitu cepat dan mudah perubahan arah 
pemberitaan infotainment terhadap sosok Marcella dan Agung. 
Konstruksi citra sosok, peristiwa, atau realitas sosial yang tersaji di media 
dalam bentuk penggambaran “Marcella sebagai gadis cantik yang kejam” 
atau “Agung sebagai si korban tak berdaya yang ternyata suka menipu 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...190

dan dengan orientasi seksual yang ganjil”. Jelas, di balik itu semua ada 
tekanan-tekanan komersial yang secara ekonomi-politik berada di balik 
praktik jurnalisme pemberitaan dan tayangan infotainment. Tingkat 
persaingan media yang kian ketat dan godaan rating yang menjadi 
kriteria utama untuk mengukur kesuksesan sebuah acara yang berarti 
melambungkan pemasukan iklan, jelas langsung atau tak langsung, 
ikut memengaruhi ruang-ruang pemberitaan. Tidak heran, kalau 
acara infotainment bernuansa kekerasan, atau infotainment horor 
(horrortainment), justru slotnya dipenuhi dengan iklan komersial dan 
juga iklan politik yang silih berganti mengisi di tengah-tengah tayangan 
semacam itu. Perlu ditegaskan pula, bahwa tayangan-tayangan semacam 
itu justru sengaja dibuat dengan format hiburan dengan presenter 
yang terlihat santai, berbusana informal dan ber-style artis, berbahasa 
gaul, yang menyapa pemirsa dengan hangat dan fun, layaknya sedang 
membawakan acara-acara infotainment berupa gosip dan remeh-temeh 
kisah kehidupan pribadi para selebritas.33

Beranjak dari paparan sekilas tentang kasus pemberitaan kekerasan 
dan kriminalitas yang melibatkan sejumlah selebritas terkenal, semakin 
jelas bahwa jurnalis, fotografer, atau media tidak hanya memberitakan 
sebuah kejadian sebagaimana adanya, tetapi juga terlibat di dalam apa 
yang disebut dalam kajian media sebagai konstruksi realitas. Media 
sengaja mengonstruksikan kejadian atau peristiwa, mengumpulkan 
fakta, memilih narasumber, mengambil sudut pandang tulisan atau 
gambar, memilih kutipan, menarik kesimpulan, atau singkatnya 
membingkai berita dengan kerangka dan ideologi tertentu. Implikasi 
lebih jauh akan sangat signifikan apabila melihat kenyataan bahwa 
tayangan-tayangan infotainment kekerasan, kriminalitas, atau 
horrortainment yang dikonstruksi dengan kepentingan tertentu itu 
disiarkan berulang-ulang dan tanpa bisa ditolak terus hadir menawarkan 
versinya tentang nilai dan pandangan dunia ke dalam ruang keluarga. 

33	  Untuk pengamatan awal terhadap fenomena tayangan infotainment bernuansa 
horor, lihat, misalnya, berita-berita seperti, “Acara Horor di TV dan Radio; Iiiih 
Ngeriii… tetapi, Bikin Penasaran Lho”, Kompas, 13 Januari 2002; ‘“Infotainment’ 
Horor di Televisi Hasratnya Mencekam, Wujudnya Menggelikan’, Kompas, 22 
September 2002.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 191191

Untuk itu, bab ini lebih jauh akan memaparkan kajian media yang 
melihat pada potensi dan kemampuannya untuk melakukan konstruksi 
realitas berita. Sebelumnya sekilas akan dipaparkan mengenai teori 
konstruksionisme sosial, akar historis, asumsi-asumsi filosofis, dan 
beberapa penelitian yang menggunakan cara pandang teori ini. 
Penerapannya untuk menjelaskan fenomena konstruksi realitas dalam 
tayangan kekerasan dan/atau kriminalitas (horrortainment) dalam 
industri hiburan di Indonesia juga akan disorot. Akhirnya, pandangan 
kritis perlu dibuat baik pada konstruksi tayangan horrortainment yang 
berkembang akhir-akhir ini maupun pada teori konstruksionisme sosial 
itu sendiri, dengan harapan ada peningkatan kualitas pemberitaan dan 
tayangan media di tanah air dan untuk kepentingan kajian media itu 
sendiri, termasuk kelemahan-kelemahan yang ada pada teori tersebut. 

A.	 Konstruksi Sosial: Sekilas Sejarah
Dalam Dictionary of Media Studies, “konstruk” (construct) sebagai 

kata kerja, bermakna, “untuk membuat sesuatu seperti teori, konsep, 
gambar atau teks media dengan menyatukan bagian-bagiannya secara 
sistematis”; dan sebagai kata benda, bermakna, “gagasan bahwa 
produk media ‘dibuat’ secara artifisial dan tidak diambil langsung 
dari alam”. Sementara dalam kamus tersebut kata “konstruktivisme” 
(constructivism, kata benda) bermakna, “Teori yang menyatakan bahwa 
persepsi seseorang terhadap realitas bergantung pada bahasa yang 
digunakan untuk membangun dan menafsirkan realitas tersebut”. 

Dari sini jelas bahwa baik pada makna konstruk maupun 
konstruksionisme ada kata-kata kunci yang penting seperti “mengkreasi 
sesuatu” seperti citra dan teks media dan “gagasan bahwa produk media” 
“dibuat” secara artifisial dan “tidak diambil secara langsung dari alam”. 
Sedangkan makna kata “konstruksionisme” dalam kamus itu jelas 
adalah “teori bahwa persepsi seseorang mengenai realitas tergantung 
pada bahasa yang digunakan untuk mengkonstruksi dan menafsirkan 
realitas tersebut”. 

Lalu, apa itu konstruksi(-onisme) sosial? Teori konstruksionisme 
sosial dikaitkan dengan pemikiran Berger dan Luckmann (1967), 
mengenai konstruksionisme sosial atas realitas, seperti tercermin 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...192

dalam karya mereka, The Social Construction of Reality. Gerakan 
konstruksionisme sosial sebenarnya bisa dilacak dari gagasan psikolog 
Kenneth J. Gergen (1985) yang menyebut gerakan ini sebagai “the social 
constructionist movement”. Gerakan konstruksionisme sosial tumbuh 
berkat dorongan kaum interaksionisme simbolik dan karya Schutz, 
Berger, dan Luckmann (Rakhmat, 1996). Perspektif interaksionisme 
simbolik berusaha memahami perilaku manusia dari sudut pandang 
subjek yang diteliti. Dalam pandangan interaksi simbolik, oleh karena 
makna adalah produk interaksi sosial maka makna mungkin berubah 
lewat interpretasi individu ketika situasi yang ditemukan dalam 
interaksi sosial juga berubah.34 

Oleh karena perspektif interaksi simbolik melihat realitas sosial 
diciptakan melalui interaksi simbolik, tak heran kalau ia amat erat 
kaitannya dengan teori konstruksionisme sosial. Teori konstruksi sosial 
dan konstruktivisme sebenarnya memiliki akarnya dalam sibernetika 
dan biologi (Bateson, 1979). Seperti halnya postmodernisme, teori ini 
bersikap skeptis terhadap kemungkinan objektivitas dalam ilmu sosial. 
Dalam pandangan konstruksionisme sosial, pengetahuan (knowledge) 
merupakan konstruksi dari pemegang pengetahuan atau yang 
mengetahui (knower) dan apa yang diketahui tidak bisa dipisahkan dari 
pengalaman subjektif, lingkungan historis, asumsi budaya dan praktik 
bahasa yang dibawa oleh yang mengetahui dalam pengamatannya. 

Meskipun istilah konstruktivisme dan konstruksionisme sosial 
kadang-kadang digunakan secara bergantian oleh banyak ilmuwan 
sosial yang menganut perspektif yang sama (misalnya, Neymeyer, 
1993), namun ilmuwan yang lain menekankan perbedaan antara 

34	  Perspektif interaksionisme simbolik melihat makna dalam kaitannya dengan pen-
galaman intersubjektif manusia. Pengalaman ini terkait erat dengan arti penting 
simbol dalam komunitas dan masyarakat. Pada satu sisi, masyarakat bergantung 
pada simbol untuk kelangsungannya. Akan tetapi, pada sisi lain, manusia individu 
juga merupakan produk simbol. Pentingnya makna simbol dalam komunikasi 
manusia, seperti ditegaskan oleh J. M. Charon (1979), dalam karyanya, Symbolic 
interactionism, “Simbol penting bagi realitas sosial dan kehidupan sosial. Realitas 
sosial tercipta dalam interaksi simbolik, dan kehidupan sosial bergantung pada 
simbol untuk sosialisasi, saling pengertian, dan akumulasi pengetahuan.” (hlm. 
56).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 193193

konstruktivisme dan teori konstruksi sosial (Gergen & Gergen, 1991). 
Pada satu sisi, teori konstruksionis sosial bersama dengan konstruktivis 
menolak pandangan yang diterima atau representasi tentang 
pengetahuan dan ide bahwa pengetahuan bisa dipisahkan dari yang 
mengetahui. Namun, pada sisi lain, teori konstruksi social menekankan 
proses-proses sosial, interaktif, dan performatif dalam kreasi realitas 
dan makna. Gergen & Gergen (1991) berargumen bahwa “pendekatan 
konstruktivis cenderung mengarah ke dalam” dalam pendiriannya 
bahwa tak ada yang bisa bebas dari subjektivitas personal. Sementara 
“pandangan konstruksionis sosial mengundang peneliti keluar—ke 
dalam ranah bahasa bersama yang lebih penuh” (hlm. 79).35

Dalam perspektif teori konstruksi sosial, dunia tempat realitas 
berada dan makna tertentu yang sesuai dengan situasi yang membentuk 
objek, dibentuk oleh para pelaku sosial. Para penganjur konstruksionis 
sosial berusaha memahami bagaimana realitas secara intersubjektif 
diciptakan melalui tindak komunikasi. Menurut Gergen (1985), “Dari 
sudut pandang konstruktivis, proses pemahaman tidak secara otomatis 
didorong oleh kekuatan alami, tetapi merupakan hasil dari usaha 
kooperatif yang aktif dari orang-orang yang saling berhubungan.” 
(hlm. 267). 

Paradigma konstruksionisme memandang bahwa realitas tidak 
bisa terlepas dari pengalaman subjektif manusia. Artinya, bahwa 
realitas sosial dan realitas simbolik, dalam hal ini realitas yang tampil di 
media, sebenarnya bukanlah realitas yang objektif, karena ia melibatkan 
relasi-relasi intersubjektif antara wartawan, redaksi, pemilik media, 
dan sumber berita, serta fakta sosial yang akan diangkat sebagai objek 
pemberitaan. 

35	  Menurut T. A. Schwandt (dalam Denzin & Lincoln, 1994: 118), para pendukung 
gerakan konstruktivisme dan interpretivisme memberikan pengertian bahwa 
konstruktivisme dan interpretivisme memiliki tujuan untuk memahami dunia 
pengalaman hidup yang kompleks dari sudut pandang orang yang hidup di dalam-
nya. Perhatian terhadap masalah ini biasanya diungkapkan secara beragam dengan 
istilah-istilah seperti “life world”, “emic point of view” (sudut pandang atau pers-
pektif emik), “understanding meaning” (pemahaman akan makna), “grasping the 
actor’s definition of situation” (memperoleh definisi pelaku tentang situasi), dan 
“verstehen” (pemahaman).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...194

Gagasan “konstruksi sosial atas realitas” yang pertama kali di 
nyatakan oleh Alfred Schutz tersebut berpandangan bahwa makna dan 
pemahaman kita dihasilkan dari komunikasi kita dengan orang lain. Ide 
dasar dari teori ini adalah bahwa realitas dapat dipahami secara berbeda 
oleh orang yang berbeda. Banyaknya pemahaman kita terhadap objek 
menjadi tidak terbatas. Robin Penman berupaya meringkaskan asumsi-
asumsi yang dimiliki teori ini, yaitu (1) tindakan komunikasi bersifat 
sukarela, (2) pengetahuan merupakan produk sosial, (3) pengetahuan 
bersifat konstekstual, (4) teori menciptakan realitas, dan (5) aliran 
pemikiran tidak bebas nilai (Littlejohn, 2000: 175–176). 

B.	 Kajian Konstruksi Realitas Media 
Paradigma konstruksionisme dari Berger dan Luckmann telah 
dikembangkan lebih jauh oleh sejumlah peneliti media untuk 
memahami realitas simbolik di media, antara lain, misalnya, oleh 
Tuchman (1978), Adoni & Mane (1984), untuk studi konstruksi sosial 
atas realitas di media (Tuchman, 1978). Kemudian juga oleh Goode 
& Ben-Yehuda (1994), melihat bagaimana media mengkonstruksi 
penyimpangan yang mencerminkan semacam kepanikan media (Goode 
& Ben-Yehuda, 1994).

Selain itu, beberapa ilmuwan sudah sejak lama menjelaskan 
kaitan antara media dan kebangkitan imajinasi mengenai nasionalisme 
karena media dipandang bertanggung jawab bagi konstruksi identitas 
nasional, atau bahkan bagi banyak gagasan mengenai bangsa (nation) 
(Anderson, 1983; Heryanto, 2000). Salah satu gagasan sangat 
terkemuka adalah dari Benedict R. O’G. Anderson yang berpendapat 
bahwa bangsa adalah suatu komunitas yang dibayangkan (an imagined 
community)—kita tidak akan pernah melihat semua warga negara kita 
atau tinggal bersama-sama dengan mereka; tetapi kita menciptakan 
konstruk-konstruk dan citra-citra (constructs and images) tentang apa 
itu bangsa, apa makna memiliki bangsa itu, siapa yang termasuk dan 
bukan termasuk bangsa kita, dan apa tujuan dan karakter bangsa kita. 
Pada tingkat tertentu, masing-masing dari kita mungkin menggunakan 
gagasan dengan sedikit berbeda tentang apa bangsa itu sesungguhnya, 
karena beberapa dari tindakan konstruksi nasional itu akan berlangsung 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 195195

pada level pribadi. Meski semua warga bangsa juga terlibat secara 
komunal dan tindakan konstruksi bersama.36

Media juga berperan penting sebagai ruang konstruksi identitas. 
Dalam dunia yang termediasi (mediated world) saat ini, konsumsi media 
populer dan ikon-ikonnya telah menciptakan suatu ruang alternatif 
bagi pembentukan dan negosiasi identitas, dengan demikian dianggap 
bisa mengisi kekosongan yang diciptakan oleh sekularisasi kehidupan 
modern. Gray dkk. (2007), misalnya, telah mencoba mengoleksi 
sejumlah esai mutakhir yang menunjukkan bahwa konstruksi citra 
orang-orang tenar dan terkenal dalam media telah berakibat pada 
identitas dan komunitas para pengagum atau penggemarnya (Gray et 
al., 2007).

Media juga bisa dilihat dari kapasitasnya untuk merepresentasikan 
kelas. Oleh karena media mengabaikan keadaan struktural yang 
bekerja melawan kecairan kelas (class fluidity), perbedaan kelas terlalu 
mudah dianggap sebagai sumber patologi individu dan pilihan gaya 
hidup. Konstruksi media berita atas “kesejahteraan ibu” di Amerika 
Serikat menggambarkan pola ini. Sejak reformasi kesejahteraan meraih 
perhatian politik pada 1980-an, kisah berita telah menggambarkan pihak 
penerima secara tipikal sebagai perempuan, muda, tak bertanggung 
jawab, malas, tak bermoral, dan sering kali berkulit hitam. Bahkan, 
meski orang kulit putih secara historis memperoleh keuntungan paling 
besar dari program-program pemerintah yang berbasis keuntungan. 
Dengan cara demikian, media telah mendukung suatu tren kebijakan 
yang didasarkan atas argumen bahwa program-program kesejahteraan 
sosial yang dirancang untuk memperlemah pukulan paling keras dari 
ekonomi kapitalis tak lagi diperlukan (Gilens, 2000). 

Konstruksi media atas realitas ini juga cukup banyak mendapatkan 
perhatian dalam kajian media feminis. Mereka bermaksud 
membongkar representasi perempuan di media. Mereka juga berupaya 

36	  Untuk konteks konstruksi budaya nasional Indonesia, televisi, misalnya, menurut 
seorang pengamat, memegang peran penting bagi sosialisasi mengenai gagasan-ga-
gasan mengenai budaya bangsa yang diidealkan oleh negara. Lihat Kitley, P. (2000). 
Television, nation, and culture in Indonesia. Ohio University Centre for Interna-
tional Studies.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...196

menjelaskan konstruksi sosial atas stereotipe-stereotipe gender dalam 
media. Perempuan memang telah lama direpresentasikan secara visual 
dalam lukisan dan ukiran. Konstruksi visual atas perempuan ini telah 
berlangsung jauh sebelum kemajuan media modern. Akan tetapi, 
penyebaran media yang luar biasa dalam kehidupan kita kini telah 
memicu perdebatan mengenai representasi perempuan di media. Ini 
terutama sejak ilmuwan media mulai mengakui bahwa media ternyata 
menampilkan fungsi ideologis yang penting dalam membantu kita 
mendefinisikan cara-cara suatu masyarakat memahami dunianya, 
dan karena itu memiliki dampak politik yang signifikan (Boile, 2005; 
Carter & Weaver, 2003).

Dari contoh-contoh kajian tersebut, tampak bahwa media 
berperan dalam mengkonstruksi realitas tertentu baik itu bagi bangsa, 
identitas, maupun stereotipe gender (Ibrahim & Suranto, 1998). Oleh 
karena media adalah produser teks berita dan dengan demikian berita 
adalah industri yang tak luput dari kepentingan komersial maka tepat 
seperti dikatakan Fowler (1991: 2), berita adalah sebuah praktik: sebuah 
wacana (discourse) yang, lebih dari sekadar mencerminkan secara 
netral realitas sosial atau fakta empiris, ia juga campur tangan dalam 
apa yang disebut oleh Berger & Luckmann (1967) sebagai “konstruksi 
sosial atas realitas”.37

C. Konstruksi Sosial atas Berita 
Media massa jelas memainkan peran yang sangat penting dalam 

produksi berita dan konstruksi realitas simbolik dalam ruang publik 
keindonesiaan (Gazali, 2003; Hamad, 2004). Media bisa berfungsi 
sebagai jaringan komunikasi untuk pembentukan dan perkembangan 
wacana dalam ruang publik.38 Pandangan bahwa berita sebagai 

37	  Dalam kata-kata S. Hall (1978), pada saat dia membahas “The Social production 
of news”, “Media tidak hanya melaporkan peristiwa-peristiwa yang secara alamiah 
memiliki nilai berita. Berita merupakan hasil akhir dari proses yang kompleks yang 
dimulai dengan penyortiran dan pemilihan peristiwa dan topik secara sistematis 
berdasarkan serangkaian kategori yang dikonstruksi secara sosial.”

38	  Bahkan kalau kita melihat ke gagasan lama W. Schramm, yang dikenal sebagai 
salah seorang bapak pendiri bidang akademis komunikasi, pada 1949, ia sudah 
menerbitkan sebuah artikel berjudul “The nature of news”. Dalam tulisannya itu, 
Schramm mendefinisikan berita (news) secara sederhana sebagai “an attempt to 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 197197

representasi dunia sosial dan hasil konstruksi realitas sosial dari para 
pekerja media, misalnya, begitu kuat mewarnai gagasan dari kritikus 
budaya dan media dari Glasgow University Media Group atau Centre 
for Contemporary Cultural Studies Universitas Birmingham (Fowler, 
1991: 2). Dalam model ini, “News is socially, constructed. What 
events are reported is not a reflection of the intrinsic importance of 
those events, but reveals the operation of a complex and artificial set 
of criteria for selection” (Fowler, 1991: 2).

	 Hal senada juga dinyatakan oleh Adoni & Mane (1984) 
yang mengemukakan bahwa dalam penelitian komunikasi peran 
media massa dalam proses konstruksi sosial memiliki tempat yang 
penting. Ada dua pendekatan mengenai masalah ini, yaitu yang lebih 
memfokuskan kepada konstruksi sosial atas realitas sebagai aspek 
penting dari hubungan antara budaya dan masyarakat, dan mereka 
yang memfokuskan pada konstruksi sosial atas realitas sebagai salah 
satu bentuk pengaruh media. Mereka menyarankan dengan dasar 
pandangan Schutz (1967), serta Berger & Luckmann (1967), kedua 
pendekatan dapat dipadukan ke dalam kerangka teori yang umum 
dalam mengkaji masalah tersebut yang akan memberi kontribusi 
kepada dua hal. Pertama, kerangka teori itu akan memperjelas dan 
menghilangkan kebingungan karena kurangnya pemahaman yang 
sistematis terhadap masalah itu selama ini. Kedua, kerangka teori itu 
akan membantu pengembangan pendekatan yang menyeluruh akan 
hal itu.

Kerangka teoretis yang dikembangkan Adoni & Mane memberikan 
landasan kuat untuk menganalisis realitas simbolik yang ditampilkan 
media, sebagai bagian penting dan tak terpisahkan dari proses 
konstruksi sosial realitas di masyarakat modern yang memberi peranan 
berarti kepada media. Konstruksi sosial atas realitas oleh pekerja media 
biasanya melibatkan proses seleksi dan proses transformasi. Proses 

reconstruct the essential framework of the event” (upaya untuk merekonstruksi 
kerangka penting dari peristiwa tersebut) (hlm. 288). Definisi Schramm mengenai 
berita ini tampaknya memperlihatkan bahwa sejak awal upaya (re-)konstruksi 
kerangka hakiki dari peristiwa telah dipandang sebagai hal yang penting untuk 
memahami sifat dasar atau hakikat (nature) dari sebuah berita.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...198

seleksi melibatkan mana berita yang akan dimuat, mana berita yang 
akan disingkirkan, dan di halaman mana ia akan ditempatkan, serta 
akan dilaporkan dari sudut pandang siapa. 

Dalam praktik kerja jurnalistik, proses konstruksi realitas mengacu 
pada proses-proses yang digunakan para wartawan untuk memutuskan 
apa yang akan diabaikan dan apa yang akan dimasukkan dalam 
materi pemberitaan media. Oleh karena itu, dalam memahami kinerja 
jurnalistik dalam proses konstruksi berita ini, Burns (2002), misalnya, 
berpendapat: 

‘Konstruksi’ di sini merujuk pada proses yang digunakan 
jurnalis dalam memutuskan apa yang harus dihilangkan dan 
apa yang harus disertakan dari materi penelitian mereka. 
Konstruksi dalam pengertian ini lebih seperti proses yang 
digunakan seorang pembangun untuk membangun rumah dari 
bahan mentah. Ada banyak cara yang dapat dilakukan oleh 
pembangun untuk menyatukan bagian-bagian untuk membuat 
rumah, dan cara yang dilakukannya mencerminkan anggaran 
atau sumber daya yang tersedia, dan juga gaya rumah yang 
diinginkan pelanggannya (Burns, 2002: 110).

	 Proses seleksi ini pada gilirannya disertai proses transformasi 
dalam penyajian (presentasi) berita di halaman media. Para jurnalis 
biasanya memperlakukan secara berbeda fakta-fakta sosial yang 
ditemukan di lapangan dalam penyajian berita mereka. Hal ini biasanya 
amat dipengaruhi oleh berbagai faktor ekonomi, politik, dan sosial. 
Oleh karena itu, semua berita bisa dilaporkan dari beberapa sudut 
pandang tertentu, bergantung predisposi jurnalis dan kebijakan redaksi 
media. 

Di sini pemahaman terhadap proses pembingkaian (framing) yang 
dilakukan oleh media menjadi penting untuk melihat lebih jauh kinerja 
pemberitaan media mengenai suatu isu dan faktor-faktor apa saja yang 
memengaruhi proses pembingkaian media tersebut. Jakubowicz & 
Palmer (2002), misalnya, telah melakukan studi terhadap sejumlah 
media Australia pada saat Reformasi Mei 1998. Studi kedua penulis 
tersebut mengkaji hubungan jangka panjang yang kompleks antara 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 199199

Australia dan Indonesia melalui analisis framing di media Australia. 
Dari analisis Jakubowicz dan Palmer tampak bahwa peristiwa-peristiwa 
tentang pergantian Presiden Soeharto pada bulan Mei 1998, jelas dari 
proses framing bisa membuktikan bagaimana media Australia mencoba 
menciptakan pengertian bangsa Australia di luar tragedi-tragedi yang 
menimpa Indonesia pada penghujung abad ini. Menurut kedua penulis 
tersebut, media merupakan partisipan aktif dalam seleksi berita dan 
framing dunia, kemudian mentransformasikan hasil seleksi ini melalui 
praktik-praktik budaya, selanjutnya, menyampaikan pengalaman yang 
kaya makna kepada khalayaknya (Jakubowicz & Palmer, 2002: 200).

C.	Konstruksi Realitas dan Industri “Infotainment”
Di antara beberapa temuan penting yang dihasilkan selama tujuh 
dekade penelitian dalam bidang komunikasi massa terangkum dalam 
diktum bahwa “news is socially created product, not a reflection of an 
objective reality” (Shoemaker & Reese, 1996: 21). Pandangan ini jelas 
berbeda dengan pendirian kaum positivis. Pandangan konstruksionisme 
sosial merupakan kritik yang tajam atas posisi epistemologi positivisme 
mengenai objektivitas dalam berita. Dalam pandangan konstruksionis, 
reportase berita (news reporting) adalah konstruksi dunia sosial (a 
construction of the social world), sebagai refleksi atasnya. Bagi mereka, 
jurnalisme objektif hanyalah gagasan ideal, karena pengetahuan tentang 
dunia yang terlepas dari sudut pandang pengamatnya adalah hal yang 
mustahil. Klaim-klaim untuk mencapai objektivitas dalam berita, 
harus dipandang sebagai penegasan kekuasaan untuk mendefinisikan 
realitas daripada klaim-klaim untuk memiliki pengetahuan yang 
akurat tentangnya (as assertions of the power to define reality, rather than 
legitimate claims to have accurate knowledge of it) (Andersen dan Grey, 
2008).

Konsep bahwa berita adalah produk yang dimanufakturkan, 
diproduksi, atau dikonstruksi secara sosial, menunjukkan adanya 
sejumlah besar pengaruh faktor-faktor ekonomi, politik, dan ideologi 
dalam proses pencarian fakta sosial, penentuan sumber berita, 
pengumpulan, penyortiran, dan penyeleksian, hingga akhirnya bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...200

pembuatan berita seperti yang tampil sebagai realitas simbolik di media 
(second hand reality). 

Misalnya, salah satu faktor yang memengaruhi konstruksi sosial 
atas berita adalah framing (pembingkaian). Pada level yang paling dasar, 
bingkai berita (news frame) merupakan skemata kognitif (cognitive 
schemata). Artinya, bahwa gagasan tentang berita yang “dikonstruksi 
secara sosial” mengisyaratkan bahwa “kisah-kisah berita dikonstruksi 
atas dasar kategori-kategori mental yang ada pada pembaca dan yang 
menjadi sandaran oleh media.” (Fowler: 1991: 19). 

Proses konstruksi ini melibatkan sudut pandang dan perspektif 
wartawan yang dipengaruhi oleh politik redaksional media, predisposisi 
wartawan, dan lingkungan eksternal (politik, ekonomi, dan budaya) 
yang menjadi tempat wartawan mencari, menuliskan, dan menyebarkan 
beritanya. Oleh karena itu, kita bisa mengemukakan proposisi dalam 
kaitan dengan konstruksi realitas tayangan kekerasan dan kriminalitas 
dalam industri infotainment, yakni “Konstruksi pemberitaan kasus 
kekerasan seksual yang melibatkan selebritas dalam format hiburan oleh 
media massa akan membentuk pandangan publik terhadap korban, 
pelaku, dan makna kekerasan itu sendiri dalam masyarakat”. 

D.	Korban-korban “Horrortainment” 
Televisi telah menjadi pusat informasi dan hiburan terpopuler dalam 
hampir sebagian besar ruang keluarga Indonesia. Menurut Garin 
Nugroho (2008), televisi menjadi buku bergambar dan bersuara 
terpopuler, refleksi orientasi budaya lisan, ketika budaya baca belum 
begitu berakar kuat. Televisi juga menjadi bagian dari sejarah barang-
barang konsumsi yang masuk ke ruang keluarga. Televisi menjadi 
mimbar terbesar urbanisasi nilai-nilai. Sebuah kebudayaan massa yang 
digerakkan dengan kultur tekno-kapitalis, yang tiap detik programnya 
dibiayai untuk mendapatkan pameran perhatian dari anggota-anggota 
keluarga di depan televisi. “Televisi sesungguhnya mimbar pameran 
perhatian terbesar abad ini,” demikian kata Garin Nugroho (2008).

Berbagai berita dan tayangan hadir bagai banjir informasi dan 
hiburan dalam ruang keluarga. Tekanan kompetisi dan rating ditanggapi 
oleh pengelola televisi dengan cara membuat acara murah dan instan. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 201201

Banyak berita dan tayangan penuh kekerasan disajikan tanpa peduli 
apa dampaknya bagi korban dan pemirsa, terutama anak-anak. Banyak 
program yang ditayangkan jauh dari nilai-nilai jurnalisme damai, tak 
peduli dampaknya pada anak-anak dan remaja. Kemasan acara yang 
diklaim sebagai infotainment tak luput dari logika asal jadi dan cepat 
kejar jam tayang. 

Surat pembaca di media cetak sudah sering menampung kritik 
dan keluhan mengenai tayangan televisi yang dinilai tidak mendidik. 
Seorang perempuan menulis surat pembaca, 

Dunia pertelevisian sekarang ini seolah sudah ‘mati fungsi’. 
Berjuta mata setiap hari menonton, tetapi sangat disayangkan, 
televisi yang menjadi media komunikasi yang sangat efektif 
itu, kini seolah suram dengan suguhan-suguhan yang kurang 
mendidik dan tidak membangun moral bangsa. Banyak 
suguhan sinetron yang ceritanya memberi gambaran kekejaman, 
kekerasan, perceraian, termasuk trik-trik perampokan atau 
pencurian seolah memberikan masukan dan pelajaran untuk 
merampok… 

Adanya berita-berita pembunuhan, pembantaian, pemerkosaan 
yang hampir setiap hari memenuhi layar kaca dan bukan 
menjadi hal asing lagi karena sering diberitakan. Kalau latar 
belakang, proses pembunuhan, pemerkosaan, pencurian 
direka-ulang untuk dikonsumsi publik, bisa menjadi suatu 
pelajaran yang negatif dan bisa saja diikuti. Tidak hanya hal 
itu saja, pemberitaan para selebriti hingga kegiatan keseharian 
mereka seperti pakaian, gaya rambut, bisa ikut memengaruhi 
masyarakat dengan gaya-gayanya yang kebanyakan tidak 
mendidik (Nuraeni, dalam Tempo, 2008: 4).

 Kemudian seorang anggota Komisi Penyiaran Indonesia (KPI) 
Pusat menayangkan sepucuk surat yang isinya menanggapi sebuah 
kolom berjudul “Belajar dari Empat Mata” (Tempo, 14 Desember 
2008). Isi surat pembaca tersebut menegaskan bahwa kini televisi 
mengemas sebuah isu publik yang serius menjadi sesuatu yang 
menghibur. Akibatnya, masyarakat bisa kehilangan konteks dalam 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...202

membaca sebuah isu yang sebenarnya serius. Selanjutnya, isi surat 
pembaca tersebut antara lain berbunyi, “Kini, coba lihat kembali 
bagaimana Tukul menggambarkan Sumanto di acara Empat Mata yang 
dihentikan Komisi Penyiaran Indonesia. Sumanto sudah jelas-jelas 
dihukum pengadilan karena dia telah melanggar norma kemanusiaan”. 
Lalu, di Trans7 ada adegan makan ikan dan kodok hidup-hidup hingga 
mulutnya dipenuhi darah. Menurut saya, ini abnormal meskipun 
dikemas menghibur. 

Persoalannya, pertama, stasiun Trans7 merupakan televisi terestrial 
free to air. Tanpa dibayar pun ia bisa masuk ke ruang tamu kita. Kedua, 
stasiun ini menggunakan frekuensi milik publik yang bersifat terbatas. 
Trans7 meminjam kanal dari publik di setiap daerah yang seharusnya 
bisa saja diberikan ke televisi lain yang sanggup menyajikan program 
yang lebih baik. Ketiga, Trans7 bersiaran secara nasional dan seharusnya 
lebih sensitif terhadap isi siarannya”39.

Kedua surat pembaca tersebut mencerminkan pandangan kritis 
terhadap mata acara yang dikemas dan ditayangkan dalam industri 
infotainment. Kalau kita melihat ke kasus penganiayaan dan pelecehan 
seksual terhadap Agung Setiawan yang diduga melibatkan artis 
Marcella Zalianty dan pembalap Ananda Mikola, jelas ia benar-benar 
akan menjadi santapan empuk infotainment. Konstruksi realitas atas 
peristiwa yang jelas-jelas bersifat kekerasan ini justru menjadi bahan 
kemasan acara-acara infotainment di semua televisi swasta. 

Mengapa acara kekerasan dan kriminalitas dikemas dalam 
format hiburan dan ditayangkan di program-program infotainment? 
Pertanyaan ini, sebenarnya mudah dijawab dengan melihat siapa yang 
menjadi objek pemberitaannya, yaitu artis, olahragawan, politisi, atau 
selebriti dianggap pantas masuk tayangan program infotainment, 
sekalipun itu kasus kekerasan dan kriminalitas. Inilah logika jualan 
infotainment. 

39	  Sofyan Herbowo, Manajer Program Pemantauan Langsung KPI Pusat, “Tang-
gapan kolom Wilson Sitorus,” ‘Surat Pembaca’, dalam Tempo, 15–21 Desember 
2008. Penulis surat pembaca ini merasa perlu menegaskan isi surat pembaca 
tersebut bahwa “Tulisan ini merupakan pendapat pribadi”. Kolom Wilson Sitorus 
berjudul “Belajar dari empat mata,” dimuat minggu sebelumnya, dalam Tempo, 
8–14 Desember 2008.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 203203

Kasus yang melibatkan Marcella-Mikola-Agung jelas memenuhi 
semua kriteria dan logika infotainment, yaitu ketenaran, tidak biasa, 
kehebohan. Siapa yang tidak akan tertarik dengan jualan kasus yang 
melibatkan orang-orang terkenal. Cobalah simak bagaimana tayangan 
infotainment di televisi mengangkat kasus tersebut ke layar kaca. 
Awalnya, infotainment mengulas seputar penyidikan kasus tersebut. 
Kemudian, mereka menelusuri sisi gelap kehidupan pribadi Agung 
hingga orientasi seksualnya (Kompas, 14 Desember 2008).

Pemberitaan kasus tersebut terus berkembang dalam berbagai versi 
di media nasional, terutama di media hiburan dan tayangan infotainment 
televisi. Ketika kasus penganiayaan atas Agung mencuat ke permukaan 
pada awal Desember 2008, hampir semua kamera infotainment 
menyorot ke arah Marcella dan Ananda. Infotainment mengulas proses 
penyidikan dan berupaya merekonstruksi penganiayaan atas Agung. 
Tidak berhenti di situ, mereka juga mengulas remeh-temeh tentang 
Marcella yang tak ada hubungannya dengan kasus penganiayaan, 
seperti masa kecilnya, status hubungannya dengan Ananda Mikola, 
hingga gosip soal ganti-ganti pacar. 

Ada juga infotainment yang berusaha menduga-duga siapa sosok 
Marcella yang sebenarnya. Infotainment itu mengatakan, “Di balik 
wajah cantiknya, ternyata Marcella terlibat dalam kasus kekerasan.” 
Pemberitaan itu menggiring pemirsa untuk berpikir bahwa Marcella 
adalah sosok si cantik tetapi kejam. Sementara itu, Agung digambarkan 
sebagai sesosok korban tetapi suka menipu. Infotainment serentak 
menampilkan Agung sebagai pelaku penipuan yang sudah makan 
banyak korban. Espresso (Antv) dan Insert (Trans TV) sampai harus 
mengirim kru ke kampung Agung di Bantul, Yogyakarta, untuk 
menemui orang-orang yang mengaku korban penipuan Agung. 
Agung yang semula digambarkan sebagai korban, dalam beberapa hari 
digambarkan sebagai “pesakitan” di layar kaca. 

Akibat pemberitaan kasus tersebut ternyata luar biasa dan 
dirasakan kedua belah pihak. Pemberitaan semacam itu membuat 
Marcella tersudut dan keluarga Agung syok. Ternyata mereka semua 
merasakan efek tayangan infotainment mengenai diri mereka sendiri. 
Mereka pun menjadi bagian dari “korban-korban” horrortainment. 
Mereka merasakan teror psikologis setelah menyaksikan tayangan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...204

kasus yang mereka sendiri justru menjadi bagian di dalamnya. Tak 
heran, kalau Ibu Marcella, Tetty Liz Indriati, harus memohon kepada 
infotainment agar tidak memberitakan kasus ini secara berlebihan 
(Kompas, 14 Desember 2008). Sejak kasus itu mencuat, Anang Heru, 
Kakak Agung, melarang ibunya menonton televisi dan menerima 
wartawan. “Akibat kasus Agung ini, Ibu kaget dan masuk rumah sakit,” 
kata Anang (Tempo, 15–21 Desember 2008: 90). Sementara. Menteri 
Pemuda dan Olahraga saat itu, Adhyaksa Dault, prihatin dengan nasib 
yang menimpa Ananda. Menurut Adhyaksa, ia sudah meminta Ananda 
berhati-hati dalam bergaul. “Karena saya lihat anak ini dekat sekali 
dengan selebritas, dekat dengan infotainment,” katanya (Tempo, 15–21 
Desember 2008: 90). 

Memang, kita melihat bahwa sejak tahun 2000-an semakin 
meningkat kecenderungan tayangan televisi menggambarkan kekerasan, 
darah, dan air mata sebagai bentuk populer dari hiburan yang dihadirkan 
di rumah-rumah, mengisi kekosongan waktu senggang, dan dikonsumsi 
oleh semua umur yang jelas memprihatinkan, terutama kalau melihat 
dari segi efek sosio-psikologis yang bisa ditimbulkannya. Sekalipun 
penelitian yang lebih cermat tetap dibutuhkan, tetapi dampaknya sudah 
mulai kentara, mengingat tayangan-tayangan infotainment kekerasan 
dan kriminalitas yang bernuansa seksual semakin banyak masuk ke 
dalam ruang keluarga, sering kali tanpa peduli dengan jam-jam yang 
penting buat keluarga, seperti waktu belajar dan beribadah anak-anak 
dan anggota keluarga. 

Nitibaskara (2008) memaparkan mengenai bagaimana seharusnya 
kejahatan diberitakan di tengah perlombaan televisi nasional dalam 
menghadirkan peristiwa-peristiwa kejahatan secara on the spot. 
Menurutnya, masyarakat tentu mempunyai berbagai persepsi terhadap 
tayangan tersebut. Sebagian ada yang menilai bahwa pekerjaan polisi 
ternyata cukup berbahaya, penuh risiko, dan ketegangan. Sebagian lagi 
mungkin ada yang memandang bahwa tindakan polisi tidak jarang 
berlebihan mengingat bahwa orang yang ditindak masih diduga sebagai 
pelaku kejahatan. 

Bahkan, penampilan wajah tersangka di televisi kita, umumnya juga 
dianggap melanggar asas praduga tidak bersalah. Memang, pemberitaan 
semacam ini, sudah dapat dikategorikan sebagai pemberian hukuman 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 205205

oleh pers. Terlebih bila seluruh identitas dan gambar tersangka leluasa 
ditampilkan. Secara kriminologis, penayangan tersebut dapat dianggap 
telah memberikan label kriminal kepada seseorang secara publik. 
Tindakan ini akan sangat membahayakan bagi tersangka karena 
memunculkan kebencian hingga menjadi sasaran kemarahan. Dalam 
konteks teori pelabelan (labelling), pemberitaan sebagai penjahat 
melalui televisi justru dapat menjerumuskan seseorang lebih dalam 
pada kejahatan. Ia akan senantiasa diposisikan sebagai penjahat oleh 
lingkungannya, meskipun tidak lagi pernah melakukan tindak pidana.40

Dari sini kita bisa melihat konstruksi realitas atas berita kejahatan 
jelas tidak luput dari distorsi. Apalagi dalam program tayangan 
infotainment yang sering kali lebih kuat pada unsur hiburannya 
tidak menutup kemungkinan terjadi false and distorted information 
(informasi palsu dan terdistorsi) sehingga merugikan pihak-pihak tidak 
bersalah. Perlu ditegaskan bahwa selama ini belum ada mekanisme 
rehabilitasi korban pemberitaan yang salah. Memang ada mekanisme 
penyampaian hak jawab sebagai bagian dari rights of correction, right 
to reply, dan right to explanation (hak koreksi, hak jawab, dan hak 
untuk penjelasan). Tetapi untuk kasus dalam tayangan infotainment 
melalui media televisi pada praktiknya nyaris tidak mungkin dilakukan 
mengingkat terbatasnya ruang dan jam tayang. Padahal, menurut James 
Lull (1998), televisi mempunyai kemampuan yang tiada taranya untuk 
memperlihatkan, mendramatisasi, dan mempopulerkan potongan-
potongan kecil fragmen kultural dari informasi. Atau, menurut Martin 

40	  Guru Besar Kriminologi FISIP UI, Tb Ronny Rahman Nitibaskara, meminjam 
teori definition and dramatization of evil dari Frank Tannenbaum, untuk men-
jelaskan bahwa proses pemberitaan buruk tersebut dapat dikategorikan sebagai 
proses “penciptaan” penjahat. Mula-mula seseorang diberitakan melakukan keja-
hatan, kemudian didefinisikan sebagai pelanggar hukum, ditunjukkan korbannya, 
dan dicari alasan-alasan yang dapat membenarkan bahwa orang tersebut pantas 
melakukan kejahatan. Semua label tersebut disiarkan secara luas, dan terkadang 
dilakukan berkali-kali sehingga membuat yang bersangkutan menyerah dan akh-
irnya menerima tanpa perlawanan semua tudingan tersebut. Ringkasnya, apa yang 
digambarkan buruk oleh media merupakan hukuman tanpa perlawanan. Anehnya, 
“hukuman” media ini juga tidak jarang dinikmati oleh aparat penegak hukum. 
Lihat Tb Ronny Rahman Nitibaskara, T. R. R. (2008). Berita kejahatan di tengah 
persaingan industri televisi, dalam Suara Pembaruan, 28 Mei.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...206

Esslin (1982), televisi menjadi cermin retak atau fragmen-fragmen 
realitas kehidupan yang tidak utuh.

Karena itu, siapa pun yang dikonstruksi di media televisi dengan 
citra tertentu, tanpa ada usaha mengubah citra itu, berarti menerima 
tanpa syarat apa yang digambarkan oleh tayangan itu. Ini akan semakin 
kuat efeknya, terutama apabila gambar dijadikan bukti faktual. Oleh 
karena itu, tak jarang gambar yang tersaji di televisi—yang telah melalui 
proses seleksi itu—alih-alih dianggap sebagai sensasi atau sekadar berita, 
malah dipandang sebagai fakta objektif. Padahal jelas pemuatan gambar, 
penayangan kasus, penentuan fokus kamera sangat fragmentatif. Ada 
kejadian-kejadian yang dimuat dan ada yang tidak. Ada fakta-fakta 
yang ditonjolkan dan ada juga yang disamarkan. Di sinilah proses 
konstruksi realitas berita bermain untuk mendefinisikan mana yang 
layak berita dan mana yang tidak. Mana yang layak kamera dan mana 
yang tidak. Televisi menjadi bagian dari produser realitas yang secara 
halus mendiktekan kriteria kehidupan dalam dunia hiburan di mana 
hal-hal yang luar biasa dan tidak biasa terus-menerus dikonstruksi, 
direkonstruksi, dan didaur-ulang dalam bisnis infotainment. 

Kekhawatiran melihat kian maraknya tayangan kekerasan dan 
kriminalitas pada stasiun televisi memang beralasan. Daya tarik pemirsa 
terhadap infotainment bernuansa kejahatan telah dan sedang menjadi 
ladang bisnis yang tidak habis-habisnya digali dan didaur-ulang. 
Bahkan, dari kacamata kriminologi pun, tayangan-tayangan seperti itu 
senantiasa perlu diawasi oleh karena setiap penciptaan realitas mengenai 
kejahatan mengandung banyak bahaya (Nitibaskara, 2008). Apalagi 
dalam konteks persaingan media, di mana masing masing sedang 
berlomba untuk menyajikan siaran live atau reality show (Andrejevic, 
2004; Holmes & Jermyn, 2004; Hill, 2005). Gambar kejadian diambil 
tanpa proses penyutradaraan. Pemirsa seolah-seolah diajak berada 
dan merasa terlibat di tengah-tengah peristiwa maka dramatisasi efek 
sengaja dihadirkan ke benak pemirsa, tanpa peduli apa yang bakal 
terjadi kemudian. 

Dalam hal kasus tayangan infotainment bernuansa kriminalitas 
dan kekerasan, tampak ada logika yang umum dalam kinerja jurnalisme 
populer untuk melakukan semacam selebritisasi korban dan pelaku 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 207207

kekerasan. Pemberitaan dan tayangan kasus-kasus kekerasan dan 
kriminalitas yang melibatkan kalangan selebritas jelas mengandalkan 
logika ini. Personalisasi tayangan juga menjadi cara infotainment 
menimbulkan efek dramatis dan rasa simpati terhadap korban dan 
bahkan juga pelaku kriminalitas. Tak jarang seorang selebritas yang 
jelas-jelas terlibat dalam suatu kasus kriminalitas (misalnya, penggunaan 
narkoba) justru ditayangkan berulang-ulang, bukan pada kasusnya, 
tetapi kehidupan pribadinya sehari-hari, kesedihan istrinya yang 
digambarkan tabah dan cantik, dan suka-duka kolega atau kerabatnya, 
yang berkisah tentang ‘kebaikan’ hidup si artis pelaku kriminalitas 
tersebut. Efeknya, jelas terjadi pengalihan isu yang tak di sengaja, 
bahwa persoalan pribadi adalah satu hal, dan tindakan kriminalitas 
yang dilakukan adalah hal yang lain. Namun, jelas dengan konstruksi 
pemberitaan seperti itu bukan mustahil menggiring persepsi pemirsa 
untuk melihat bahwa batas menjadi ‘orang baik’ dan ‘orang jahat’ 
menjadi kabur dalam tayangan infotainment yang hanya mengandalkan 
‘logika SKS’ (sensasi, seks, dan kekerasan). 

Industri horrortainment jelas menggunakan ‘bingkai SKS’ untuk 
mengkonstruksi kasus-kasus yang melibatkan orang-orang terkenal. 
Ada beberapa cara yang mereka lakukan untuk mendukung konstruksi 
realitas tayangan infotainment yang menurut pengelolanya harus 
dibuat sedemikian rupa agar terlihat menghebohkan dan bisa bertahan 
lama di tengah-tengah tekanan rating dan desakan persaingan televisi. 

Pertama, dramatisasi kekerasan. Tak jarang drama penganiayaan 
direkam secara rinci dan ditayangkan secara lengkap, tak peduli apa 
maknanya bagi pemirsa yang tak terlibat dalam kasus tersebut. Mereka 
mencari dan mengonstruksi sisi-sisi yang dianggap sebagai puncak 
sensasi dari seluk-beluk perkara kejadian. 

Kedua, banalisasi fakta, pendangkalan peristiwa. Fakta dibaurkan 
dengan opini. Kejadian sesungguhnya dicampur dengan imajinasi 
wartawan, presenter, atau produser beritanya. Keinginan untuk 
menggali lebih dalam fakta, dikalahkan oleh godaan sensasi dan kejar 
jam tayang. 

Ketiga, konstruksi diskursif. Konstruksi dalam hal pemilihan 
kosakata atau bahasa untuk melukiskan. Mereka melakukan apa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...208

yang dalam pendekatan konstruksi sosial disebut sebagai “konstruksi 
diskursif ”. Mereka menggunakan kata-kata yang di luar dari konvensi 
umum, agar bisa mendramatisasi peristiwa seheboh mungkin. 

Keempat, konstruksi sudut pandang. Konstruksi dalam hal 
pengambilan sudut pandang pemberitaan. Mereka mengambil 
sudut pandang dari kacamata logika jurnalisme umumnya dianggap 
kontradiktif. Marcella semakin dilihat dari sudut fisikal (wajah) dan 
Agung semakin dilihat dari orientasi seksualnya.

Kelima, konstruksi material. Konstruksi dalam hal visualisasi 
penggambaran kejadian. Dalam kacamata konstruksi sosial dikenal apa 
yang biasa disebut sebagai “konstruksi material”. Di sini materi-materi 
peristiwa dikumpulkan sebanyak-banyaknya, dipilah mana yang paling 
sensasional, dan setelah itu ditayangkan dengan seheboh-hebohnya. 

Keenam, konstruksi citra. Konstruksi dalam hal pelukisan 
orang-orang yang terlibat. Dalam perspektif konstruksi sosial dikenal 
sebagai “konstruksi citra”. Tayangan infotainment dengan sengaja 
menggambarkan sosok secara paradoks: cantik-kejam atau korban-
penipu. Citra itu dibangun untuk menimbulkan imaji dalam bisnis 
hiburan yang mengutamakan hal-hal yang kontradiktif sebagai menu 
utama dalam proses dramatisasi dan sensasionalisasi tayangan tersebut. 

Ketujuh, Konstruksi kasus dan korban kekerasan dalam format 
hiburan. Konstruksi dalam hal pencampuran fakta kekerasan dan logika 
hiburan merupakan puncak dari logika tayangan horrortainment. Di 
sini batas antara keseriusan dan main-main menjadi kabur, leburnya 
batas antara logika hukum dan logika hiburan menjadi gamblang ketika 
fungsi seorang pengacara atau penasihat hukum berubah menjadi 
juru bicara korban atau pelaku dalam tayangan infotainment. Mirip 
dengan kebiasaan sebagian selebritas (artis, ulama, bahkan intelektual) 
yang merasa perlu melakukan konferensi pers untuk menyatakan 
kekisruhan rumah tangga mereka dan kesiapan mereka untuk bercerai 
atau melakukan poligami. Sementara pada saat yang sama berkelebat 
pula gambar-gambar yang menunjukkan kenyataan sebaliknya, mereka 
digambarkan dalam keadaan mesra, nyaris tak ada angin kecil yang 
terlihat bakal mengguncang bahtera rumah tangga mereka. Apakah bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 209209

yang mereka cari sekadar sensasi, sekadar untuk tetap masuk tayangan 
infotainment, hitung-hitung nanti bakal ada pengiklan yang mau order. 

Kedelapan, Pencampuran fakta dengan gosip dan opini bahkan 
imajinasi. Logika infotainment yang paling mendasar adalah ketika 
dengan canggih mereka berhasil meyakinkan pemirsa bahwa tak ada 
lagi batas yang jelas antara fakta, gosip, opini, dan imajinasi produser 
acara. Di sini tayangan kriminalitas dan kekerasan terutama yang 
bernuansa seksual bukan lantas menjernihkan masalah, tetapi malah 
mengeruhkan masalah.

Benar apa yang pernah dikemukakan Golding & Murdock (1996: 
11), media paling tidak sebagian bisa dikatakan ikut membentuk “citra 
dan wacana melalui mana orang memahami dunianya.” (the images 
and discourses through which people make sense of the world). 
Akan tetapi, para pemirsa televisi, misalnya, mungkin tidak hanya 
menafsirkan apa yang mereka saksikan secara sangat berbeda dari apa 
yang dimaksudkan oleh para produser televisi, mereka mungkin benar-
benar mengabaikan pesan tersebut demi sekadar menikmati citranya 
(Hobart, 1999: 281). 

Kini ketika zaman pasar mendikte negara, ruang publik 
bergeser fungsi menjadi ruang iklan. Publikasi kepentingan privat 
mengatasnamakan kepentingan rakyat mengepung ruang privat. Di era 
ini memang media tak lagi sepenuhnya melayani propaganda, tetapi 
ia menjadi panggung bagi kepentingan kapital. Dalam konteks ini, 
informasi kekerasan dan kriminalitas tak luput menjadi komoditas 
berita. Komodifikasi isu-isu kekerasan dan kriminalitas yang melibatkan 
artis-selebritas adalah jualan yang mudah dan murah, terutama 
ketika kriteria kualitas kehidupan beradab mengalami pemerosotan. 
Keburukan dan kejahatan dirayakan dan dipertontonkan, sementara 
kebaikan dan kebajikan disembunyikan, karena dianggap ketinggalan 
zaman dan tidak menimbulkan sensasi. 

Tak heran, kalau Hardiman (2008) menyebut media sudah 
cenderung menjadi “fasistik”. “Entertainment menjadi cuci otak untuk 
patuh pada impian hasil rekayasa rezim media itu,” kata Hardiman. 
Dalam bingkai infotainment, dimana politik menjadi panggung yang 
dikonstruksi media, janji negara untuk kesejahteraan juga dirasa 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...210

tak perlu menjadi reality karena cukup dipamerkan sebagai show. 
Parlemen berubah dari institusi perdebatan publik menjadi lembaga 
show untuk para selebritas partai, dan juga forum-forum dialog begitu 
cepat menyulap keluhan-keluhan warga menjadi entertainment penuh 
gelak tawa.41

Uraian bab ini sampai pada kesimpulan bahwa kejahatan dan 
kriminalitas adalah sesuatu yang nyata. Tayangan kekerasan adalah 
konstruksi atas realitas kekerasan di media dalam bentuk wacana atau 
citra. Tayangan kekerasan dalam format dan bingkai hiburan jelas 
menyebabkan distorsi pemberitaan, oleh karena itu, berbagai proses 
seleksi yang berlangsung dalam ruang pemberitaan sedikit-banyak 
menggambarkan kuatnya pengaruh ekonomi politik media yang 
bersangkutan.

Wajah kekerasan dalam tayangan infotainment menggambarkan 
bagaimana pelaku media menegosiasikan makna berita kekerasan di 
tengah-tengah tekanan rating dan desakan persaingan media, yang 
membuat pertimbangan kapital menjadi primadona. Potret dan 
pelukisan kasus-kasus kekerasan dan kriminalitas yang ditayangkan 
media tidak hanya memengaruhi persepsi khalayak terhadap fakta dan 
makna kekerasan, tetapi juga mengubah kasus kekerasan itu menjadi 
komoditas. Ketika kekerasan menjadi komoditas infotainment maka 
yang menjadi korbannya adalah hampir semua pihak yang terkait 
dengan kasus tersebut, baik pelaku atau pun korbannya. 

Dalam hal tertentu, ini menunjukkan bahwa kejahatan dunia-
nyata (real-life crime) menjadi program unggulan, seakan melengkapi 
program-program realitas klenik (supernatural reality) yang hadir 
sebagai saudara-tuanya. Ini sedikit-banyak merefleksikan realitas yang 
lebih luas dalam budaya bangsa ini bahwa dunia mistik dan kejahatan 

41	  Menurut Hardiman, dalam kehidupan politik yang seringkali berubah menjadi 
reality show dan reality show yang beralih menjadi politik itu, “fasisme” media 
berutang budi pada penduduk yang dalam keseharian bertubi-tubi dikecewakan 
oleh politik, mengabaikannya dan lalu menjerumuskan diri ke dalam impian terad-
ministrasi itu. Mungkin itulah sebabnya bisnis tayangan infotainment laris-manis. 
Lihat Hardiman, F. B. (2008). ‘Fasisme’ media dalam demokrasi sms (acara kontes 
Tv-3). Kompas, 6 April.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Horrortainment” dalam Industri   ... 211211

begitu dekat dengan kehidupan, hadir begitu meriah, dan dengan 
menawan dibawakan oleh para presenter yang berparas cantik. 

Seiring dengan kerapnya kasus kriminalitas dan kekerasan yang 
menimpa artis-selebritas maka aneka tayangan tindak kekerasan 
semakin lumrah dalam industri infotainment. Ini bisa jadi membuat 
khalayak terbiasa sehingga merasa nyaman, tumpul rasa, miskin empati, 
atau tak hirau dengan nestapa dan derita yang terjadi di sekitarnya.

Dalam psikologi media, efek semacam itu biasa disebut sebagai 
“desensitisasi”. Ketika seorang menjadi pecandu berat infotainment 
kekerasan dan kriminalitas, bisa jadi lambat-laun akan melunturkan 
kepekaannya, tidak hanya terhadap fakta kekerasan yang terjadi, 
tetapi juga bahkan pada makna sesungguhnya dari kata kekerasan itu. 
Tentu saja, ada faktor latar belakang pribadi dan konteks sosio-budaya 
yang juga perlu dipertimbangkan ketika berbicara tentang efek media 
kekerasan. 

Akan tetapi, jelas bahwa fenomena tayangan kekerasan dan 
kriminalitas yang dibingkai dengan kemasan dan format hiburan 
infotainment bisa berakibat secara halus tetapi mendalam. Tayangan-
tayangan semacam itu sesungguhnya sedang meneror psikologi massa 
dengan kekerasan dan kebrutalan yang banal dengan cara-cara yang 
menghibur dan menina-bobokan. Ia hadir menyapa di kala pemirsa 
sedang bersandar mengisi waktu luang dalam ruang keluarga yang 
mulai digantikan atau berbaur dengan ruang televisi. 

Maraknya tayangan infotainment kriminalitas dan kekerasan di 
televisi dan di platform media sosial tidak hanya menjadi tantangan 
bagi gagasan ideal mengenai praktik-praktik jurnalistik profesional. Ia 
juga mencerminkan tantangan etis bagi media arus-utama dan media 
sosial untuk menetapkan pedoman bagi standar-standar tayangan yang 
baik dan berkualitas dalam batas-batas yang memungkinkan daya-daya 
kreatif tetap berkembang, tanpa mengabaikan unsur-unsur etis dan 
estetis dalam masyarakat tontonan yang beradab.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



213

BAGIAN III: 
HEDONISME DAN BUDAYA MEDIA  
DI RUANG PUBLIK

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



215

“Narasi televisi sekuler merupakan suara nubuat bagi 
kebudayaan yang lebih luas; mereka menafsirkan dunia di 
sekitar kita dan meritualisasikan pengalaman kita.” 

(Quentin J. Schultze)

“Televisi adalah makanan surga dari Hollywood!” Demikian kira-kira 
apa yang dimaksudkan oleh Quentin J. Schultze, seorang professor seni 
dan ilmu komunikasi dari Calvin College, Amerika Serikat, seperti 
judul bukunya, Television: Manna from Hollywood? (1986). Televisi 
dipandangnya telah menjelma lebih dari sekadar produk teknologi, 
tetapi juga adalah suatu “bentuk budaya” (cultural form), sebagaimana 
dimaksudkan oleh kritikus budaya terkemuka, Raymond Williams 
dalam bukunya, Television: Technology and Cultural Form (1974). 
Apakah dengan menyebut televisi sebagai “‘manna’ atau santapan surga 
dari Hollywood”, Schultze terkesan berlebihan dan membesar-besarkan 
pengaruh yang dibawa oleh televisi terhadap pemirsa, yang disebutnya 
sebagai “generasi baru televisi”? Dalam pandangan Schultze (1990), 
sebagaimana dipetik di awal bab ini, “Narasi televisi sekuler merupakan 
suara nubuat bagi kebudayaan yang lebih luas; mereka menafsirkan 
dunia di sekitar kita dan meritualisasikan pengalaman kita”.

BAB XII
Televisi Hedonis, “Makanan 

Surga” dari Hollywood

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...216

Dengan berpikir lebih kritis dalam menyikapi kemajuan yang 
dicapai dunia televisi dan sejauh mana pengaruhnya bagi kehidupan, 
mungkin pendapat kita tidak akan banyak berbeda dengan Schultze. 
Apalagi kalau menelusuri sejarah ke belakang. Lebih dari tujuh 
dasawarsa yang lalu, ilmuwan politik, Harold D. Laswell (1948), pernah 
mengemukakan bahwa media massa telah menggantikan katedral dan 
gereja di masa lalu sebagai guru bagi anak muda masa kini. 

Kemudian, George Gerbner dan Kevin Conaly (1978), dalam 
esainya The New American Religion, mengatakan bahwa televisi 
benar-benar telah merampas hak-hak istimewa agama tradisional dalam 
membantu para penganutnya mendefinisikan realitas. Televisi, menurut 
mereka, telah menjadi “agama baru” di abad media. Kemudian, dengan 
nada parodi, Billy Graham (1983), seorang televangelist, dengan yakin 
berkata, “I can preach to more people in one night on TV than 
perhaps Christ did in his entire time” (Saya bisa berkhotbah kepada 
lebih banyak orang dalam semalam di TV daripada yang mungkin telah 
dilakukan Kristus dalam seluruh hidupnya). 

Sebagai bentuk budaya dan dengan karakter budaya visualnya, 
kehadiran televisi telah membawa konsekuensi-konsekuensi budaya 
yang mendalam. Karena itu, di mana pun kehadiran “kotak ajaib” ini 
di muka bumi, ia senantiasa memancing kontroversi. Televisi dipuja 
dan sekaligus dikecam. Tak jarang ia juga digunakan oleh rezim otoriter 
sebagai corong propaganda dan dikuasai oleh segelintir elit penguasa 
dan pengusaha untuk menjaga citra diri di mata publik dan sebagai 
aparatus public relations (PR) untuk menjaga kepentingan citra 
kekuasaan dan bisnisnya. 

Perkembangan kemudian menunjukkan bahwa para politisi sudah 
berbondong-bondong memanfaatkan potensi televisi sebagai media 
kampanye dan iklan politik.42 Televisi benar-benar menjadi kanal 

42	  Untuk langkah awal mencermati perlombaan menuju kursi nomor satu di Repub-
lik ini misalnya terekam dalam salah satu laporan majalah periklanan, Cakram, 
edisi No. 236, Oktober 2003. Sebagai salah satu contoh, Surya Paloh, bos H.U. 
Media Indonesia, menurut sumber Cakram telah mengeluarkan dana sebesar Rp 
5 miliar untuk menopang keperluan kampanyenya sebagai bakal calon presiden 
dari Partai Golkar. Untuk lebih jauh lihat laporan utama, “Gerilya promosi calon 
presiden”, Cakram, ibid., hlm. 9–20.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Televisi Hedonis, “Makanan   ... 217217

politik di ruang keluarga. Pengetahuan masyarakat di negara maju 
mengenai informasi politik sebagian besar diperoleh lewat televisi. 
Cobalah lihat, mulai Pemilu 2004 silam, Surya Paloh sering tampil di 
MetroTV dengan tebaran senyumnya, Amien Rais juga hadir ke acara 
semacam Akademi Fantasi Indosiar, Susilo Bambang Yudoyono juga 
“beriklan” dan bersenandung di televisi lewat imbauan soal keamanan 
Pemilu, Megawati pun tak perlu lagi ragu mengucapkan selamat tahun 
baru bagi etnis Tionghoa di televisi, sekalipun secara visual masih 
terlihat agak kaku. Tentu saja, masih ada sejumlah elit politik di Jakarta 
yang rajin tampil di televisi, sekalipun harus membayar mahal, tidak 
lain demi image building atau pembentukan citralah sebenarnya yang 
menjadi latar itu semua. 

Tampaknya para politisi di tanah air kini mulai berkiblat ke pemilu 
seperti di Amerika Serikat di mana calon presiden menjadi seperti 
“produk kemasan” yang dirancang secara apik oleh tim pengiklan 
dan praktisi PR yang sangat profesional. Bahkan, tak jarang para 
politisi pun, sadar atau tak sadar, telah dijadikan “figur entertainer” 
(penghibur), layaknya para selebriti yang harus mengemas diri untuk 
tampil di panggung media. Tentu saja, masuknya artis ke panggung 
politik adalah hal yang menarik. Namun, pasti masih kalah menarik 
dibandingkan dengan politisi yang masuk panggung hiburan. Apalagi 
sampai menjadikan pentas politik atau parlemen sebagai panggung 
hiburan. 

Dengan diterapkannya sistem pemilihan presiden dan wakil 
presiden secara langsung sejak Pemilu 2004, perkara pencitraan dan 
manajemen kesan di hadapan publik kian menjadi faktor penting 
untuk menarik simpati massa dan pada gilirannya untuk meraih suara 
sebanyak-banyaknya.43 Jelas televisi adalah media pencitraan yang 

43	  Dalam konteks ini penulis merasakan sekali euforia ini. Bahkan beberapa kali 
penulis mendapat tawaran dari sejumlah tim sukses bakal calon presiden yang akan 
bersaing pada Pemilu 2004 untuk menjadi anggota Tim Kampanye mereka. Sam-
pai naskah buku ini dirampungkan setidaknya saya sudah mendapatkan tawaran 
dari lima tim sukses dari lima bakal calon presiden. Sebagian besar menawarkan 
keterlibatan dalam bidang-bidang seperti media relations, speech writer, kam-
panye publik, atau singkatnya pencitraan. Saya melihat bidang ini akan menjadi 
lahan yang menantang bagi para teoretisi dan praktisi komunikasi di tanah air.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...218

kuat, karena terbukti dalam berbagai momen yang cukup penting dan 
dramatis, televisi sangat sering dimanfaatkan untuk membangun atau 
memanipulasi citra, sekalipun media sosial dan media digital mulai 
mendominasi juga. Hal ini sudah banyak diperbincangkan oleh para 
pengkaji budaya dan media. Bahkan, di antara kritikus budaya yang 
kini dikenal sebagai pemikir kajian budaya (cultural studies) menyebut 
televisi telah berhasil membangun “kejayaan citra” (triumph of the 
image) (Mowlana et al., 1992).

A.	 Budaya Simbolik Pasca-Orde Baru
Kalau kita melihat kilas balik sejarah perkembangan industri televisi 
di tanah air, terutama dalam sepuluh tahun setelah kemunculan TV 
swasta, kita akan melihat bagaimana berlangsungnya pergeseran yang 
mendasar dalam budaya simbolik dari Orde Baru ke Pasca-Orde Baru. 
Sebagaimana kita mafhum, sebelum 1990-an, tembok kekuasaan Orde 
Baru begitu kokoh. Dengan kepiawaiannya, rezim ini membatasi 
media dan menjadikan TVRI sebagai satu-satunya corong propaganda 
dan media ritualisme pernyataan pejabat serta acara seremonial negara. 
TVRI seperti mengemban misi suci sebagai “TV pembangunan” dan 
untuk menokohkan Presiden Soeharto sebagai “Bapak Pembangunan”. 

Setelah Orde Baru runtuh, merekah pula harapan akan 
berlangsungnya reformasi politik informasi yang lebih memberikan 
suara bagi rakyat dan terbukanya ruang publik bagi suara-suara 
alternatif yang memberdayakan wacana politik masyarakat (Budiman 
et al., 1999). Namun jangan lupa, rezim Orde Baru memang terlalu 
cerdas, terutama ketika ia mulai membuka belenggu monopoli televisi 
dan mengintegrasikan sektor televisi ke dalam ekonomi pasar, ia justru 
hanya memberi izin pendirian televisi swasta kepada kroni rezim. 
Cobalah cermati siapa nama-nama sebenarnya pemilik modal di balik 
pendirian televisi-televisi swasta di tanah air. Dengan sekali pukul 
saja bisa dikatakan bahwa mereka adalah anak, keluarga, atau kroni 
Soeharto juga. 

Dalam konteks historis ini kita harus memahami ekonomi politik 
di balik beroperasinya beberapa stasiun televisi swasta di tanah air 
dan bagaimana politik pemberitaannya. Dan, dalam konteks ini pula 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Televisi Hedonis, “Makanan   ... 219219

kita bisa memahami bagaimana pergeseran budaya simbolik setelah 
dominasi TVRI mulai memudar di mata masyarakat. 

Pergeseran yang tampak menyolok adalah proses “ideologisasi” 
televisi yang semula secara sadar dilakukan rezim Orde Baru telah 
digantikan oleh proses “kapitalisasi” televisi yang secara tidak sadar 
dilakukan rezim-rezim pasca-Orde Baru. Secara simbolik, kita 
menyaksikan kebangkitan dan kian menguatnya “TV hedonis” 
menggantikan “TV ideologis”. Pakar komunikasi dari Universitas 
Padjadjaran, Deddy Mulyana, menggambarkan dengan bagus 
pergeseran budaya visual ini, ketika ia mengatakan bahwa kalau dulu 
televisi menjadi saluran propaganda penguasa maka setelah 1990-an, 
televisi adalah sarana untuk mempromosikan gaya hidup hedonistik 
(Mulyana, 2000).

Kalau TV ideologis mengajarkan masyarakat supaya menjadi 
warga negara yang baik dan patuh kepada penguasa maka TV 
hedonis mengajarkan masyarakat supaya suka berbelanja dan pandai 
memanfaatkan waktu luang untuk bersenang-senang, berhura-hura, 
atau bahkan berpoya-poya. Tak ayal lagi, kini TV hedonis menguasai 
lingkungan simbolik kita. Kalau TV ideologis didominasi oleh tayangan 
acara resmi dan pernyataan birokrat maka TV hedonis didominasi 
oleh gosip dan acara remeh-temeh aktivitas dan kehidupan artis dan 
selebritas. Bila dalam TV ideologis, masyarakat dicekoki oleh pesan-
pesan pembangunan maka dalam TV hedonis, masyarakat diteror oleh 
pesan-pesan iklan. 

Singkat kata, TV ideologis mengajarkan budaya afirmatif dan 
konformistik, TV hedonis menganjurkan budaya permisif dan 
konsumtif. Tak heran, menurut seorang peneliti TV dari Australia, 
Philip Kitley (2000), “Televisi menyebarkan secara luas sajian gaya 
hidup, gaya perilaku, dan representasi diri lebih daripada yang sudah-
sudah”.

B.	 Promosi Gaya Hidup Hedonis
Untuk memahami promosi gaya hidup hedonis yang secara terus-
menerus dijejalkan kepada pemirsa lewat media, khususnya televisi, 
kita bisa menggunakan pemikiran beberapa kritikus budaya yang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...220

menjelaskan kaitan antara kemunculan kelas menengah baru dan 
praktik konsumsi dalam masyarakat konsumen.

Gejala perkembangan kelas menengah baru biasanya ditandai 
dengan usaha menegaskan identitas diri lewat penggunaan barang-
barang konsumsi. Menurut Mike Featherstone (1991), kelas menengah 
baru bisa dibedakan dari yang lain oleh pengejaran mereka terhadap 
gaya hidup bebas dan ekspresif. Promosi gaya hidup ini paling nyata 
terlihat di dunia media, desain, dan mode. Gaya hidup ini membungkus 
manifestasi cita-cita kesadaran sosial baru yang mempersoalkan 
perbedaan yang tajam antara kerja dan kesenangan. 

Pierre Bourdieu (1984), menyatakan bahwa kelas menengah baru 
menemukan para juru bicara yang bersemangat dalam diri para direktur 
dan eksekutif perusahaan pariwisata dan jurnalisme, penerbitan dan 
bioskop, mode dan periklanan, dekorasi dan pengembangan properti. 
Identitas kelas menengah ini juga dikembangkan dan dipromosikan 
melalui peniruan gaya hidup kelas atas. Akan tetapi, dikatakan juga 
bahwa konsumsi bukan hanya didorong oleh hasrat terhadap status; 
bahwa rangsangan untuk meniru bukan satu-satunya mesin permintaan 
konsumen, tetapi juga didukung oleh hedonisme, eskapisme, fantasi, 
dan hasrat akan sesuatu yang baru. 

Dalam masyarakat konsumsi, senantiasa muncul pencarian abadi 
terhadap sesuatu yang baru, karena hasrat hedonistik konsumen modern 
yang selalu berubah dan tidak pernah terpuaskan. Siklus terus-menerus 
terhadap harapan yang tak jarang berbuah kekecewaan ini menjelaskan 
sifat konsumsi modern yang tak pernah terpuaskan dan tak ada habis-
habisnya sehingga orang terus-menerus ingin belanja sampai mereka 
lelah. 

Kelompok kelas menengah baru ini meyakini moralitas hedonistik 
sebagai sebuah tugas. Menurut Colin Campbell (1989), hedonisme 
modern ditandai keinginan untuk mewujudkan kesenangan-
kesenangan yang diciptakan dan dinikmati melalui imajinasi ke dalam 
kenyataan. Keinginan inil menyebabkan praktik konsumsi yang tiada 
hentinya terhadap sesuatu yang baru.

Menurut Bourdieu (1984), logika ekonomi baru menolak etika 
asketis produksi dan akumulasi, menolak pantangan, ketenteraman, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Televisi Hedonis, “Makanan   ... 221221

penyisihan dan perhitungan, mendukung moral hedonistik terhadap 
konsumsi kredit, pengeluaran dan kesenangan. Ekonomi ini menuntut 
suatu dunia sosial yang menilai orang hanya dari kemampuan konsumsi, 
standar hidup dan gaya hidup mereka, sama dengan kapasitas mereka 
untuk produksi. 

Saat ini moralitas hedonistik diajarkan dengan begitu menawan 
oleh karakter-karakter fantasi dalam program-program televisi dan 
dunia digital yang menawarkan gaya hidup yang serba mewah, serba 
wah, serba kemilau, serba menyenangkan. Siapakah yang tidak akan 
terlena oleh godaan figur-figur simbolik yang menawarkan aroma 
“santapan surga” dari Hollywood ini? 

C.	Desensitisasi dan Masyarakat “Mati Rasa” 
Lalu, bagaimana memahami kaitan antara zaman emas TV hedonis 
dengan fenomena menguatnya “desensitisasi”. Untuk itu, kita perlu 
melihat pengaruh atau efek media terhadap khalayaknya. Salah satu 
teori yang cukup dikenal dalam penelitian mengenai efek media adalah 
teori belajar sosial (social learning theory). Salah satu tokoh penganjurnya 
adalah Albert Bandura, lewat bukunya Social Learning Theory (1977). 
Menurut Bandura, teori ini menjelaskan bagaimana orang belajar dari 
pengalaman langsung atau dari pengamatan (mencontoh model). 
Orang belajar dari apa yang ia baca, dengar, dan lihat di media, dan 
juga dari orang lain serta dari lingkungannya. 

Diterapkan pada kajian efek media, teori belajar sosial 
memperkirakan bahwa tindakan antisosial atau prososial dapat dipelajari 
lewat menonton film atau televisi. Model ini lebih jauh memandang 
bahwa orang yang menyaksikan tindakan antisosial secara berulang-
ulang akan lebih memungkinkan mereka melakukan tindakan ini 
dalam kehidupan nyata. Selain itu, juga akan menyebabkan fenomena 
“desensitisasi” (desensitization), yakni bahwa orang yang sangat banyak 
diterpa oleh informasi atau citra kekerasan dan tindakan antisosial akan 
menjadi kurang cemas akan akibatnya. 

Desensititasi juga disebabkan luberan informasi hedonistik yang 
ditayangkan setiap hari lewat televisi atau digital sehingga membuat 
masyarakat kian merosot dan tumpul sensitivitas atau kepekaannya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...222

terhadap kenyataan. Di layar kaca, kekerasan menjadi kesenangan, 
ejekan menjadi gelak tawa, penghinaan menjadi hiburan, dan 
penderitaan menjadi tontonan. 

Kita pun menjadi masyarakat yang “mati rasa”. Kita kehilangan 
empati dalam berperilaku dan berbahasa. Para pengelola televisi pun 
tampaknya bisa kehilangan empatinya terhadap nasib sebagian besar 
pemirsanya. Kita senang memamerkan kemewahan hidup dalam 
mimpi-mimpi iklan rumah mewah, tetapi kita kehilangan empati 
terhadap kaum miskin yang suaranya kurang mendapatkan tempat 
yang layak di media. Kita lebih senang membuat sinetron dengan latar 
perumahan mewah, dengan bintang serba bermobil mewah, berdasi, 
krang-kring dengan telepon seluler terkini, berbicara remeh-temeh 
tentang kecengengan cinta keluarga kelas menengah, ketimbang 
mengangkat nasib kaum bawah. Kita membuat kuis yang menawarkan 
janji-janji mandi uang dan mandi hadiah justru ketika keterpurukan 
ekonomi sedang menghempaskan banyak rakyat bawah. Kita baru 
sebatas bangga membuat program acara gosip dan ngerumpi artis, 
daripada merekam denyut nadi perjuangan hidup para pengemis dan 
pemulung. 

Desensitisasi disebabkan figur fantasi TV hedonis ini juga bisa 
dilihat dalam industri humor. Kita bisa melihat betapa masyarakat 
bawah dan buruh kecil masih sering menjadi bahan olok-olok dan 
dagelan para pelawak di televisi. Padahal mungkin kebanyakan di 
antara mereka adalah pemirsa acara itu. Para sopir angkot, pembantu 
rumah tangga, satpam, tukang becak, tukang ojek, petani, buruh kecil 
adalah golongan masyarakat yang masih menjadi bahan ejekan untuk 
sindiran atau untuk merendahkan lawan bicara. Dengan begitu kita 
semua, para pemirsa pun, ikut tertawa. Bukan karena lucu, tetapi 
karena tidak lucunya. Rupanya, kecerdasan pelawak kita tampaknya 
baru sebatas keberanian memparodikan perilaku orang kecil, daripada 
memparodikan kegenitan gaya hidup anak, istri dan keluarga para 
pejabat. Bahkan terkesan masih ada profesi-profesi yang dianggap 
istimewa sehingga tidak berhak dikritik. 

Akhirnya, bersama budaya simbolik yang dibawa layar kaca, kita 
sedang melahirkan sebuah generasi yang belajar menghubungkan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Televisi Hedonis, “Makanan   ... 223223

citra dan informasi kekerasan, penderitaan, dan kemiskinan dengan 
kesenangan. Karena terus-menerus dijejali dengan informasi seperti itu, 
lambat laun hati kita pun bisa kian mengeras dan menumpul sehingga 
empati terhadap korban, rasa sakit, dan penderitaan pun mungkin 
perlahan pudar dari hati yang paling dalam. 

Kecenderungan acara-acara televisi menayangkan, menanamkan, 
dan mempromosikan gaya hidup hedonis di kalangan sebagian pemirsa 
yang tidak kritis bisa berakibat pada munculnya generasi konsumtif 
daripada generasi produktif. Kemudian, promosi gaya hidup ini juga 
mengabaikan kenyataan bahwa sebagian besar pemirsa televisi adalah 
kalangan masyarakat yang mungkin tidak mampu menjangkau gaya 
hidup yang ditawarkan dalam tayangan itu. 

Bukankah kita iklan-iklan rumah mahal, mobil mentereng, dan 
barang mewah justru ditonton sebagian masyarakat yang dalam tahap 
berjuangan memenuhi kebutuhan harian untuk bertahan hidup. 
Potret kesenjangan ini menggambarkan sisi lain dari bagaimana media 
membangun harapan dan fantasi dalam ruang keluarga. Harapan 
hidup yang tak terjangkau itu bisa jadi menimbulkan kecemburuan 
atau mungkin juga frustrasi, yang suatu saat bisa menjadi pemicu 
ketegangan sosial jika ada kondisi sosial politik yang memicunya.

Kita juga masih sering menyaksikan tumpulnya empati di 
kalangan beberapa pembawa acara atau presenter di televisi. Misalnya, 
muncul pertanyaan mengapa masih ada saja di antara para penyiar 
atau presenter di televisi kita yang tetap senyum cengar cengir 
sekalipun ia sedang membacakan berita mengenai bencana, kerusuhan, 
kemalangan, penderitaan, kemiskinan, kekerasan, atau perang yang 
mungkin telah menyebabkan banyak orang kecil menderita dan nyawa 
melayang. Mengapa? Barangkali memang karena mereka adalah bagian 
dari generasi baru TV hedonis yang hanya diajari bagaimana agar tetap 
selalu tampil terlihat necis, kinclong, segar, prima, kritis, dan menawan 
di layar kaca. Namun sayangnya, kurang dibekali pemupukan rasa 
empati yang seharusnya juga terekspresi di wajah terutama saat seorang 
pembaca berita atau presenter sedang memberitakan masalah luka, 
derita, dan nestapa kemanusiaan. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



225

“Para pemirsa TV menjadi paket komoditas yang dibeli oleh 
para pengiklan.” 

(Dallas Smythe)
Televisi, sebuah benda perabot rumah tangga yang ditempatkan secara 
khusus di salah satu sudut ruang dalam rumah kita, barangkali adalah 
produk kemajuan teknologi yang paling banyak memperoleh “gelar”, 
seperti “jendela dunia” (window of the world), “kotak ajaib” (miracle 
box), “kotak dungu” (stupid box), “orang asing” yang akrab dengan 
anak-anak, atau juga “sahabat keluarga” di kala suka maupun duka, 
atau bahkan “setan jahat”, seperti judul buku Jean Baudrillard, The Evil 
Demon of Images (1988). 

Televisi bisa pula dikatakan sebagai “anak ajaib” industrialisasi yang 
dikandung oleh ibu modernitas. Sebagai hasil kemajuan teknologi, 
televisi tidak punya jenis kelamin, tetapi konon ia memainkan 
ideologi gender secara amat halus. Sekalipun tak jarang pula ia 
mempertontonkannya begitu telanjang di ruang keluarga. Bahkan, bagi 
para penganut “anthropomorfisme teknologi”, televisi dimetaforakan 
seperti “makhluk” hasil produk teknologi yang kini membalik logika: 
Kalau dulu “Manusia yang menonton TV”, tetapi kini “TV-lah yang 
menonton manusia”. Karena itu, “Kill your TV!”, demikianlah salah 
satu esai dari penyair Afrizal Malna. 

BAB XIII
Krisis Demokrasi dan 

Komodifikasi Budaya Televisi

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...226

Menurut pemikir post-structuralist Prancis, seperti Baudrillard, 
dalam tingkat tertentu televisi tidak hanya menjadi objek tontonan 
manusia, tetapi televisi-lah justru yang telah menonton Anda (“TV 
watches you!” demikian kata Baudrillard). Untuk tingkat tertentu, 
televisi bahkan telah “menertawakan” atau “melecehkan” Anda. Anda 
akan ditertawakan, misalnya, kalau Anda masih menggunakan merk 
jam tangan atau kompor, yang “kata televisi” sudah ketinggalan zaman. 
Hal tersebut terjadi karena Anda merasa terus “ditonton televis”, 
Anda harus tetap menjaga penampilan. Untuk itu, Anda merasa perlu 
mengganti busana atau perabot rumah Anda dengan mode terkini 
sesuai “tuntunan dan tontonan televisi”. Apalagi bila Anda tidak mau 
lagi ditertawakan oleh bintang iklan di televisi kesayangan Anda. Jika 
besok Anda menyalakan televisi dan di sana muncul kembali iklan yang 
mengingatkan agar Anda mengganti perabot Anda dengan keluaran 
terbaru, sementara Anda belum menggantinya, bagaimanakah perasaan 
Anda? 

“TV watches you!” bisa dijelaskan lewat percepatan dalam 
pergantian produk komoditas yang terus mengalami peng-estetika-an 
(estetisasi) atau proses estetika komoditas. Siklus dunia mode yang terus 
berputar dalam percepatan irama kehidupan dan hasrat manusia sedang 
mencapai titik balik ketika televisi menjadi ajang estetisasi komoditas, 
di satu sisi, dan komodifikasi estetika, di sisi lainnya. Barangkali inilah 
sinyal mulai munculnya semacam “serangan” bahkan dalam dunia puisi 
ketika kekuatan teks syair atau sajak telah diserap dan digantikan oleh 
estetika “syair” atau “sajak” dalam iklan. Bukankah kini semua unsur 
dan teks budaya dan sastra terus terserap ke dalam ideologi hiburan 
dan bisnis komoditas tontonan? Untuk menggunakan ungkapan Neil 
Postman (1985), dalam Amusing Ourselves to Death, hiburan telah 
menjelma menjadi “supra-ideologi segala diskursus dalam televisi”. 

A.	 Komodifikasi Budaya
Kekuatan televisi menghadirkan peristiwa sebagai realitas simbolik 

dan tontonan pada gilirannya telah membentuk “peristiwa semu” 
(pseudo-event) (istilah Daniel Boorstin, 1962) di dalam lingkungan 
komunikasi baru yang disebut-sebut sebagai “lingkungan semu” 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Demokrasi dan   ... 227227

(pseudo-environment) (istilah Walter Lippmann, 1922). Memang kini 
televisi telah menjadi bagian dari kehidupan kita sehari-hari. Televisi 
tidak hanya menjadi “teman” untuk membunuh waktu luang, tetapi 
telah menjelma menjadi saluran komoditas di ruang keluarga. Proses 
penyerapan nyaris semua unsur kebudayaan menjadi komoditas 
tontonan pada gilirannya telah menjadikan televisi sebagai agen, 
produsen, atau bahkan mesin kebudayaan pasar dalam masyarakat 
mutakhir.

Cobalah simak, di layar kotak ajaib ini, spot iklan yang semula 
dimaksudkan hanya sekadar untuk menginformasikan produk terbaru 
dari sebuah lembaga/perusahaan, ternyata dalam prosesnya telah 
berubah menjadi wahana pencitraan, pengemasan, perekayasaan, atau 
katakanlah di situ sedang berlangsung proses “estetisasi” produk barang 
atau “estetika komoditas” via media. Realitas benda atau produk yang 
dimediakan menjadi realitas simbolik dan citra tentang komoditas. 
Bahkan, realitas komoditas itu dikonstruksi sedemikian rupa seolah-
seolah “lebih real daripada yang real”, atau bahkan menjadi “realitas 
baru” di luar realitas benda atau produk yang direpresentasikannya. 

Oleh karena itu, untuk membangun citra, produk barang atau 
komoditas yang diiklankan harus lebih dulu diperindah, dipoles, atau 
dikemas dengan semenarik mungkin supaya sedapat mungkin bisa 
memikat khalayak. Semua ini tidak lain untuk memenuhi prasyarat 
komoditas tontonan yang akan dipajangkan di etalase kebudayaan pop. 

Tak heran, kalau kita menyaksikan dilayar kaca, tak jarang 
tayangan iklan justru lebih menarik daripada sebuah mata acara yang 
justru semula dirancang untuk menghibur. Dengan estetika komoditas, 
kita justru merasa senang dan larut meskipun sebenarnya kita sedang 
dihibur oleh berondongan dan bujuk rayau iklan barang-barang 
komoditas yang menyihir kita untuk selalu membeli, berbelanja, dan 
hidup dalam gaya yang tak pernah merasa terpuaskan. 

Di dalam proses estetika komoditas itu, yang dipaketkan bukan 
hanya barang yang diiklankan atau lembaga pemasang iklannya, tetapi 
juga figur sang bintang iklan atau pop icon. Kalau Anda melihat iklan 
sabun Lux di televisi, misalnya, tidak peduli apakah Anda sehari-hari 
menggunakan sabun mandi merk tersebut. Namun, bukankah diri 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...228

Anda sedang disugesti supaya memproyeksikan diri atau seolah-olah 
menjadi bagian dari citra yang hendak dibangun lewat bintang iklan 
tersebut. 

Itu artinya, ketika kita menghadapi kotak ajaib bernama televisi, 
kita sesungguhnya tidak hanya sedang berhadapan dengan informasi an 
sich. Tetapi, pada saat yang sama, kita juga sedang menyaksikan proses 
komodifikasi kebudayaan (penyerapan unsur-unsur kebudayaan sebagai 
produk komoditi) tontonan. Singkatnya, kita sedang berhadapan 
dengan kebudayaan yang dipaketkan atau kebudayaan kemasan. 
“Dengan demikian, penonton TV menjadi komoditas kemasan yang 
dibeli oleh pengiklan,” demikian kata Dallas Smythe (1981). 

Di dalam budaya kemasan, sering kali citra lebih penting dari 
realitas, dan bahkan citra menjadi realitas baru (realitas citra). Bahkan, 
tak jarang pula kita lebih mempercayai realitas baru atau citra tersebut 
ketimbang yang nyata. Citra dianggap lebih nyata daripada yang nyata 
(benda konkret yang bisa kita pegang). “It’s the real thing!”, seperti 
janji sebuah iklan. Kita justru lebih mempercayai sesuatu imaji karena 
ia senantiasa menjadi bayangan dalam imajinasi. Manakala citra 
mendominasi imajinasi kita maka bukan mustahil pula ia menjadi 
lebih penting daripada makna. Akhirnya, citra lambat-laun yang 
memengaruhi nilai-nilai kita dalam memandang sesuatu. 

Di dalam eseinya, The Reality Effects of Tabloid Television News, 
Graham Knight (1989), menjelaskan bahwa, 

Apa yang terjadi dalam pembalikan ini adalah transformasi 
dalam hubungan nilai dan kekuasaan. Komodifisasi budaya—
komersialisasi makna dalam arti luas—harus dipahami dalam 
kaitannya dengan pergeseran ekonomi politik umum kapital 
dari produksi nilai surplus absolut ke relatif (Knight, 1989: 
111). 

Tampaknya kini proses estetika komoditas menjadi sisi lain dari 
pertumbuhan masyarakat kapitalisme kontemporer yang telah berhasil 
menjarah dan menaklukkan ruang rumah tangga kita termasuk yang 
paling privasi sekalipun. Perlahan tetapi pasti, kita pun sudah terbiasa 
dihibur bahkan diteror oleh iklan. Iklan dengan kekuatan budaya citra 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Demokrasi dan   ... 229229

telah menjelma menjadi semacam mesin kapitalisme yang menyihir 
hati konsumen untuk senantiasa haus akan sesuatu yang baru, untuk 
kemudian ingin memilikinya dan mengenyahkan yang lama yang sudah 
dianggap kuno dan usang. Barang yang diiklankan itu bisa jadi hanya 
komoditas biasa-biasa saja (secara mutu), tetapi dengan trik-trik dan 
manipulasi yang bermain di balik ideologi iklan ia berubah menjadi 
produk yang begitu menawan dan memikat hati konsumen. Dengan 
cara ini, logika dari estetika komoditas tersebut bermain, membuat 
kebaruan dan memiliki hal-hal yang baru menjadi obsesi dan mimpi 
manusia kontemporer. 

Rengekan anak-anak agar orang tua mereka membeli barang 
mulai dari berbagai jenis mainan hingga merk sampo, sabun mandi, 
perlengkapan belajar, dan bahkan hingga kegandrungan akan dunia 
fantasi yang dikonstruksi oleh pasar kini telah hadir sendiri ke ruang 
keluarga mendiktekan budaya selera, soal gaul, kencan, dan kemesraan 
dunia rumah tangga dengan dunia idola yang berpusat pada remeh-
temeh kehidupan selebritas. 

Dengan televisi pula, “industri gosip” kian merajalela, melahirkan 
bintang-bintang gosip, yang menangguk hidup dari masa kebangkita 
dunia hiburan dan lanskap digital kita yang masih serba gandrung 
dengan siapapun mereka asal bisa bikin dagelan konyol. Selain itu, 
“industri nasihat” juga meruyak di televisi mulai dari yang mengajarkan 
manajemen kalbu sampai dengan yang mengajarkan manajemen kesan, 
termasuk untuk tubuh dan perkara seks. Semua itu, tidak lain karena 
televisi adalah media yang dianggap paling ampuh untuk melakukan 
estetisasi remeh-temeh omongan, gosip, nasihat, dan dagelan konyol ke 
dalam dunia yang serba gemerlap. 

Fenomena seperti itu kian menunjukkan bahwa televisi masih 
dianggap bagian yang amat penting sebagai perpanjangan tangan pasar. 
Tak heran kalau idola anak-anak sekarang juga sudah bergeser ke idola-
idola seperti yang sering diidolakan oleh dan di media. Idola-idola yang 
dikonstruksi media perlahan tetapi pasti telah menggeser idola-idola 
pahlawan sejati yang hidupnya mungkin tidak banyak tersentuh oleh 
media (Chaerowati, 2014). Bukan mustahil pula idola anak-anak 
sekarang justru adalah pribadi-pribadi yang sering menghiasi halaman 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...230

atau kulit muka media populer atau figur-figur yang sering tampil 
sebagai bintang iklan. Dan, saat ini ditambah “idola dunia digital” 
termasuk bahkan “figur fantasi kemasan AI (Artificial Intelligence)”.

Barangkali tak terlalu berlebihan kalau dikatakan bahwa teks-teks 
dan trik-trik iklan saat ini telah tampil menjadi “wacana” dunia anak-
anak yang lebih menarik daripada pelajaran bahasa yang membosankan 
yang mereka dapatkan di ruang kelas. Dalam hal ini, perlahan tetapi 
pasti, media telah menjelma menjadi “lembaga pendidikan imajiner” 
anak-anak zaman kini. Televisi bahkan telah ikut menjadwal ulang 
dan mendiktekan waktu belajar, bermain, dan tidur anak-anak. “TV 
is powerful educational force, a significant source of orientation” (TV 
merupakan kekuatan pendidikan yang bertenaga, sumber orientasi 
yang signifikan), demikian kata Sari Thomas (1981), dalam esainya, 
Myth In and About Television. 

B.	 Teknologi Pencitraan
Lewat proses estetika komoditas, luberan informasi sarat kekerasan 
yang muncul lewat film atau genre-genre program televisi lainnya 
juga berubah menjadi “estetika kekerasan”, pada gilirannya menjelma 
menjadi “kekerasan estetika” itu sendiri. “Komoditas kekerasan” di 
televisi pun berubah menjadi sebentuk “kekerasan komoditas”. Seperti 
halnya tayangan perkara kriminalitas, teror, dan sadisme yang marak 
di layar televisi seolah-olah sedang dikondisikan menjadi hiburan 
kita sehari-hari. Informasi kriminalitas, kekerasan, dan perundungan 
pun telah menjadi santapan pagi, pengisi waktu luang, dan tontonan 
di tengah malam. Akhirnya, masyarakat kita menjelma menjadi 
masyarakat yang tercelup dalam budaya kekerasan. 

Sejak awal 1990-an, dengan dukungan televisi, perang pun 
merambah menjadi bagian dari industri tontonan. Perang bahkan 
adalah bisnis hiburan! Dengan televisi, gejolak perang, ledakan bom, 
drama tawanan, dan tangisan di kamp-kamp pengungsian hadir ke 
ruang tamu kita dalam bentuk citraan visual. Lewat televisi, perang 
bisa dinikmati seperti kita menikmati drama opera sabun atau 
telenovela (Oliviera, 1992). Dengan kekuatan teknologi visual dalam 
mendramatisasi konflik atau peristiwa yang terjadi, televisi telah 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Demokrasi dan   ... 231231

menyihir perhatian umat manusia di seluruh dunia untuk menyaksikan 
sejumlah peristiwa seperti Peristiwa Tiananmen, Krisis Teluk, Krisis 
Bosnia, “Revolusi Mei”, kebengisan dan kejahatan Israel di Palestina, 
dan lain-lain, dengan berbagai perasaan yang berkecamuk dari kacamata 
seorang reporter televisi. 

Namun, citraan tentang perang dan krisis yang dihadirkan televisi 
bukanlah realitas yang sepenuhnya netral. Banyak hal yang bertarung 
di balik sebuah reportase atau liputan krisis dan perang, bisa preferensi 
si wartawan, ideologi media, atau tekanan eksternal yang tak jarang 
juga memengaruhi industri berita tentang perang dan krisis. Kegagalan 
media menangkap unsur-unsur yang paling manusiawi dari akibat 
perang dan bias pemberitaan yang muncul karena tekanan internal atau 
pun eksternal yang memengaruhi objektivitas juga berakibat, alih-alih 
menjadikan media sebagai saluran penyelesaian pertikaian atau krisis, 
malah menjadikan media sebagai saluran atau media krisis itu sendiri. 

Tak heran, kalau kemudian televisi tidak hanya dianggap mampu 
memotret dan memediakan isu-isu yang berkenaan dengan demokrasi, 
tetapi ternyata televisi juga bisa ikut berperan dalam menciptakan 
krisis demokrasi. Demikian kalau kita menyimak karya kritikus media 
terkemuka, Douglas Kellner (1990), dalam Television and the Crisis of 
Democracy. Sekalipun televisi juga bisa melukiskan state of affairs ketika 
daya hidup demokrasi sedang terancam. Pemikiran Kellner barangkali 
adalah salah satu wujud kritik paling tajam terhadap proses komodifikasi 
estetika atau estetika komoditas yang semata-mata berakar dari dunia 
yang mengkultuskan “moralitas kapitalis” (Kellner, 1990). Moralitas 
kapitalis ini mengandalkan “teknologi pencitraan”. 

Menurut Neil Postman (1985), pada dataran demokrasi liberal 
dengan perekonomian pasar yang relatif bebas, televisi bahkan dapat 
mengembangkan potensi habis-habisan sebagai teknologi pencitraan 
itu. Teknologi pencitraan digunakan oleh negara seperti Amerika 
Serikat untuk melegitimasi setiap sepak-terjang mereka dalam kasus-
kasus campur-tangan mereka, seperti dalam Krisis Teluk yang silam. 
Pentagon, misalnya, dalam kaitan ini, telah secara canggih dan sukses 
mengontrol saluran televisi untuk menciptakan “demokrasi” ala 
Amerika. Televisi yang berkiblat ke Amerika Serikat bahkan telah 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...232

berhasil melakukan “demonisasi” (demonization) atau pengiblisan 
terhadap sosok Saddam Hussein dan pada saat yang sama mereka juga 
menciptakan politik “penuhanan” (god-ization) atau “pendewaan” 
terhadap pemerintah Amerika Serikat untuk membenarkan segala 
tindakan yang dilakukan oleh tentara Amerika Serikat dan sekutunya. 

Semua itu adalah contoh ironi di mana teknologi pencitraan via 
televisi telah dimanfaatkan secara optimal untuk melegitimasi praktik 
kekerasan dan kekerasan dijadikan tontonan, pada akhirnya semakin 
menunjukkan bahwa demi keuntungan segalanya bisa dikorbankan. 
Termasuk kemanusiaan yang sedang tercabik-cabik untuk dijadikan 
bahan tontonan sambil mengunyah produk budaya dan kemasan 
bikinan Amerika. Sebuah potret “McDonalisasi peperangan” di televisi. 

Memang muncul semacam perlawanan terhadap hegemoni siaran 
televisi global, katakanlah konter-simbolik atau konter-pencitraan 
terhadap “kekaisaran citra” yang dibangun Amerika, seperti lewat Stasiun 
Televisi Al Jazeera (Qatar) yang menyuguhkan informasi alternatif dan 
memberitakan sisi-sisi muram akibat invasi Amerika Serikat di Irak. 
Namun, jelas hal itu belum sebanding dengan imperialisme media yang 
sekian lama telah berhasil ditancapkan oleh berbagai agen pemberitaan 
besar yang sebagian besar berpusat dan berkiblat ke Amerika Serikat. 

Apalagi dengan melihat karakter budaya televisi itu sendiri. Kuatnya 
aspek ideologi hiburan yang menjadi karakter industri tontonan di 
televisi adalah salah satu persoalan lain kalau kita ingin menjadikan 
televisi sebagai agen pengusung cita-cita demokrasi dan penguatan 
masyarakat sipil. Jalan tampaknya masih akan panjang. Televisi Publik 
belum sepenuhnya berjalan dan menjadi primadona. Sementara 
munculnya televisi alternatif seperti televisi lokal dan televisi komunitas 
yang masih berjangkauan terbatas juga belum banyak berperan seperti 
yang diharapkan. Perihal dana dan sumber daya manusia nyaris adalah 
persoalan yang sudah menjadi ungkapan klise. Sekalipun kenyataannya 
memang sering kali demikian. 

Lalu, di tengah kebangkitan semangat keagamaan di kalangan 
masyarakat, muncul pula televisi-televisi yang membawa label sebagai 
TV Islam atau seperti tvMu, milik ormas Islam, Muhammadiyah. 
Kemudian kita juga menyaksikan ceramah-ceramah monoton dengan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Demokrasi dan   ... 233233

kesan kuat terlalu menggurui pemirsa rupanya belum bisa keluar dari 
budaya oral dan kelisanan yang menunjukkan kebiasaan yang dipaket 
dari budaya keseharian kita. Kita belum melihat acara-acara berbobot 
yang menyentuh hati dan membangkitkan emosi kita bukan hanya 
lewat ceramah atau pagelaran musik rohani saja. Beberapa segmen 
pemirsa mungkin masih suka mendengar khotbah-khotbah cengeng 
yang menguras air mata.

Akan tetapi, yang kita butuhkan ke depan adalah bagaimana 
potret pergulatan hidup atau perjalanan rohani dari orang-orang yang 
selama ini diabaikan atau dipinggirkan dari perbincangan kebudayaan 
mulai hadir memperkaya budaya visual kita. Mungkin hal ini bisa 
menjadi jalan kecil untuk menjadikan budaya televisi sebagai bagian 
dari sarana komunikasi yang membebaskan kita dari kemiskinan 
rohani, intelektual, materi, atau rasa hati kita sebagai sebuah bangsa 
yang bermartabat. 

C.	Demokrasi Elektronik 
Pertanyaan yang muncul kemudian; Apakah televisi sebagai media 
elektronik sama sekali tidak bisa berperan sebagai sekurang-kurangnya 
bagian dari institusi masyarakat sipil yang memberi bobot bagi daya 
hidup kritisisme atau sebagai media pemekaran benih-benih budaya 
demokrasi? Gagasan “demokrasi elektronik” (electronic democracy) 
(Tehranian, 1990), yakni pemanfaatan semaksimal mungkin media 
komunikasi elektronik untuk mendukung tujuan-tujuan demokrasi 
atau penguatan saluran aspirasi masyarakat melalui media elektronik—
sebagai salah satu institusi masyarakat yang penting—sesungguhnya 
masih amat terbuka lebar. 

Memang, kajian demokrasi elektronik selama ini menghadapi lebih 
banyak pertanyaan daripada jawaban. Pertanyaan-pertanyaan seperti: 
Dengan cara apa, jika ada, media komunikasi elektronik membentuk 
dan memengaruhi pranata-pranata demokrasi kita? Dengan cara apa 
pula media komunikasi elektronik membentuk kesadaran politik kita 
sebagai warga negara? 

Menawarkan alternatif jawaban yang pas bagi konteks demokrasi 
di Indonesia atas pertanyaan tersebut menjadi sangat penting bagi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...234

pengelola televisi kita untuk menjadikannya sebagai penyokong 
gagasan budaya demokrasi elektronik. Jawaban-jawaban ini perlu 
diterjemahkan ke dalam bahasa visual televisi yang memperkaya pelangi 
perspektif tentang wajah Indonesia yang bagaimana yang kita impikan 
di masa depan. 

Apalagi setelah era dominasi pemerintah terhadap TVRI seperti 
di era 1980-an mulai memudar maka televisi-televisi swasta pun mulai 
menjanjikan era pluralisme informasi ke hadapan publik. Setelah 
munculnya sejumlah televisi swasta, ada keinginan untuk memberikan 
ruang bagi suara-suara alternatif dan perspektif yang lebih terbuka. 
Sebutlah, misalnya, di satu sisi, televisi sudah mulai memberikan porsi 
yang lebih seimbang pada sejumlah lembaga atau tokoh yang dinilai 
berada di luar atau bahkan berseberangan dengan pemerintah. Namun, 
di sisi lain, muncul pula upaya untuk mengekspos—tidak jarang 
terkesan berlebihan—persoalan-persoalan di lapis bawah seperti kasus 
rekonstruksi dukun maut di Sumatera Utara, kasus Robot Gedek, atau 
Ratu Ecstasy, beberapa waktu yang lalu yang sempat disorot televisi 
swasta di tanah air. 

Godaan komersialisasi atau komodifikasi isu-isu kriminalitas, 
seksualitas, dan kekerasan sesungguhnya bisa menjadi pukulan balik 
bagi pengelola televisi. Alih-alih menjadikan televisi sebagai agen 
demokrasi untuk membangun budaya emansipatoris, masyarakat 
malah hanya dijadikan objek yang terus dihibur dengan “teror” atau 
“kekerasan” komoditas yang bersumber dari informasi sadistis atau isu-
isu seksualitas lainnya. 

Bagaimanapun, televisi sebenarnya masih bisa berperan sebagai 
agen perubahan atau sumber informasi yang penting bagi penguatan 
cita-cita demokrasi. Ada beberapa peran yang bisa dimainkan. Di satu 
sisi, ia bisa menjadi saluran partisipasi masyarakat untuk menyuarakan 
tuntutan publik atas kebijakan pemerintah yang dinilai bertentangan 
dengan cita-cita demokrasi. Di sisi lain pula, ia juga bisa menjadi 
rujukan bagi pemerintah untuk mengambil keputusan penting atau 
menentukan kebijakan krusial yang berhubungan dengan hajat hidup 
orang banyak. Hal ini bisa dilakukan dengan jalan mengembangkan 
budaya televisi yang akan menumbuhkan seluas-luasnya kapasitas 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Demokrasi dan   ... 235235

medium elektronik ini untuk menjadi pilar demokrasi elektronik. 
Untuk mengambil salah satu contoh saja, misalnya, dalam dunia 
sinetron. Sudah saatnya muatan sinetron untuk masa-masa yang 
akan datang mulai mengangkat tema-tema yang bersumber dari dan 
memotret kehidupan dan keberhasilan masyarakat bawah yang selama 
ini jarang diperhitungkan. 

Persoalan-persoalan menyangkut kehidupan pramuniaga, 
pramusiwi, atau nasib buruh dengan seting kehidupan di sekitar pabrik, 
atau kisah kampung nelayan dan pergolakan mereka merenda nasib 
dan mengekspresikan cinta dalam keluarga dan lingkungannya adalah 
sisi-sisi kehidupan masyarakat kecil yang bisa dijadikan pelajaran oleh 
banyak pihak terutama anak-anak dan kaum muda. Pengemasannya 
tidak perlu terlalu serius (tetapi bukan dagelan seperti Baso atau sikap 
bodoh dan kekanak-kanakan seperti Si Cecep yang terkesan norak dan 
dibuat-buat) atau bukan pula stereotipe percintaan klasik ala Indonesia 
(gadis kaya mencintai pria kelas bawah seperti stereotipe kisah Si 
Doel). Yang ditonjolkan justru adalah bagaimana sebuah kisah bisa 
membangkitkan kesadaran bahwa dalam banyak hal; hubungan kerja, 
kesetiakawanan sosial, cinta dan harga diri di masyarakat paling bawah 
seperti buruh, pekerja kasar, wong cilik ternyata masih bersinar. 

Tidak ada salahnya juga kalau penggiat televisi kita mulai rajin 
mensinetronkan bagaimana hubungan pri-nonpri dan bahkan 
hubungan antaragama yang sering baru sebatas slogan, karena di 
dunia nyata ternyata masih sering menimbulkan gejolak prasangka 
dan tak jarang, ketegangan. Mungkin karena faktor-faktor stereotipe, 
kesenjangan ekonomi, salah urus negara, atau ketidakbiasaan saling 
sapa ataupun karena kesenjangan komunikasi yang kian menganga di 
antara sesama warga bangsa. 

Dengan potensi yang dimilikinya, televisi sejatinya bisa 
menyeimbangkan antara keharusan bisnis tontonan yang mengandalkan 
logika komodifikasi tayangan dan idealismenya dalam membangun 
demokrasi elektronik yang mencerdaskan pemirsa. Sampai tingkat 
tertentu, industri televisi kita mungkin bisa ikut berperan lebih aktif 
lagi dalam membangun keterbukaan politik dan menjembatani spirit 
kesetiakawanan dan saling pengertian, tidak hanya antarsesama pribumi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...236

atau antarpemeluk agama yang sama, tetapi juga antarsesama manusia 
yang hidup di negeri ini. Dengan demikian, barulah komodifikasi 
budaya via televisi bisa diimbangi dengan demokratisasi budaya via 
televisi untuk menyemai benih-benih masyarakat madani yang sama-
sama kita dambakan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



237

“Sebelum berkembangnya media elektronik, cakrawala 
terjauh hanya sanggup dijangkau manusia dari tempat-tempat 
menyenangkan di menara pengintaian, di puncak bahtera atau 
dari bukit-bukit yang menjulang. Saat ini luasnya cakrawala 
kita menjadi tak terbatas. Televisi menjelma menjadi teleskop 
alias jendela yang menembus tempat-tempat di mana kita 
bisa menyaksikan sejumlah peristiwa di berbagai belahan 
bumi. Tinggal di rumah, kita bisa dengan enak menyaksikan 
penobatan raja-raja, kematian di tengah kancah peperangan, 
air bah, dan kebakaran di mana pun peristiwa itu berlangsung. 
Kita sanggup memandang menembus tembok tembok, 
melintasi samudera, dan melewati pegunungan, bahkan 
meneliti detail-detail bentangan alam dari planet dan bulan.” 

(Tony Schwartz)
Sudah lebih dari empat dasawarsa, Tony Schwartz (1983) menuangkan 
kalimat itu dalam bukunya, Media: The Second God (1983). Media, 
terutama televisi, demikian kata Schwartz, bersama “saudara tuanya”, 
radio, telah menjelma menjadi “Tuhan Kedua”. Adakah suaranya masih 
bergema hingga kini? Tony Schwartz mungkin benar, tetapi mungkin 
juga tidak. Karena justru ada yang mengatakan media televisi sudah 
menjelma menjadi “Tuhan Pertama” (Rakhmat, 1997). Terutama kalau 
merasakan perkembangan dan kehadiran teknologi informasi dan 

BAB XIV
Krisis Kultural di 

Abad Televisi

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...238

komunikasi dalam kehidupan kita akhir-akhir ini. Bukankah menurut 
sejumlah pakar komunikasi, semua diversifikasi media elektronika 
tidak lagi dianggap sebagai salah satu kebutuhan hidup manusia, tetapi 
malah telah menjadi penentu kebutuhan hidup yang lainnya, setelah 
Tuhan yang Mahakuasa, yang dianggap sebagai prima causa kehidupan 
manusia. Atas dasar pemikiran demikian Tony Schwartz (1983) tidak 
ragu-ragu lagi untuk menyebut media sebagai The Second God (Tuhan 
Kedua).

Sesungguhnya jauh lebih awal dari Schwartz, seorang ilmuwan 
bernama Leo Bogart telah berbicara mengenai kebangkitan era televisi 
lewat bukunya, The Age of Television (1956). Tentu saja, pengamatan 
Bogart tidak setajam Schwartz, karena memang waktu itu pertumbuhan 
industri televisi di dunia masih tergolong muda. Namun, karya Bogart 
bisa dibilang sebagai karya awal yang penting untuk memahami 
perkembangan teknologi komunikasi ini. 

Barangkali karya yang cukup baik mengamati secara tajam 
perkembangan televisi ini adalah karya Martin Esslin (1982), seorang 
ahli dan praktisi media terkemuka. Dalam karyanya (dengan judul 
yang hampir sama dengan karya Bogart), Age of Television, Esslin 
(1982) mengungkapkan bahwa kehadiran media televisi, telah berperan 
dalam menggiring umat manusia untuk memahami realitas (reality) 
menjadi dunia khayalan (illusion), dan sebaliknya, dunia khayalan 
seakan menjadi realitas. Menurut Esslin, televisi telah berperan dalam 
menjelmakan warna buram budaya masyarakat karena daya simbolisme 
dari televisi yang bisa mereduksi dan memanipulasi realitas menjadi 
“cermin retak” atau fragmen-fragmen tak utuh dari kehidupan. 

Barangkali Esslin terlampau membesar-besarkan pengaruh 
keperkasaan televisi. Namun ada sejumlah catatan yang perlu 
dikedepankan, dalam kaitan ini. Televisi telah menjadi “kebutuhan 
pokok” masyarakat kita, baik di kota maupun di desa. Mungkin kalau 
nenek moyang kita dulu di malam yang hening bisa bercengkerama 
sambil mendengar “nyanyian” jangkrik atau lolongan anjing, tetapi kini 
yang kita saksikan TV dan radio telah menggantikan posisi itu. 

“Televisi,” demikian menurut Akbar S. Ahmed (1992), “merupakan 
pemutusan hubungan yang radikal dengan masa lalu.” Simaklah, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Kultural di   ... 239239

televisi telah menjadi teman setia kita di kala suka maupun duka. Tanpa 
disadari, secara perlahan tetapi pasti, perilaku dan tutur kata anak-anak 
dan kawula muda kita berasal dari kosakata yang mereka dengar atau 
tonton dari iklan-iklan atau tayangan film-film di televisi. 

Televisi memiliki keunggulannya tersendiri, sebagai media 
komunikasi massa mutakhir setelah “saudara-saudaranya” yang lebih 
muda, yakni pers, film, radio; semakin lama semakin tampak dampak 
televisi, baik yang positif maupun yang negatif pada masyarakat sehingga 
memperteguh penilaian bahwa media massa televisi memang perkasa. 
Dengan sifatnya yang audiovisual, televisi memiliki keunggulan dalam 
hal menampilkan tayangan gambar yang bergerak (motion picture) 
sehingga khalayak pemirsa lebih terlibat secara emosional dibandingkan 
ketika mereka melihat gambar mati seperti terpampang di media cetak. 

Secara universal disepakati oleh pakar komunikasi bahwa televisi 
berfungsi dalam mendifusikan informasi (to diffuse information), 
mendidik (to educate), menghibur (to entertain), dan memengaruhi 
(to influence), yang notabene sudah dipenuhi oleh hampir semua 
stasiun televisi. Namun kita juga melihat kenyataan, walaupun semua 
fungsi universal tersebut sudah dipenuhi, ternyata masih ada fungsi 
lain yang (mungkin tidak disadari) sering diabaikan atau bahkan 
dilecehkan. Dalam hal ini, fungsi khas nasional Indonesia yang 
memberikan basis dan landasan kultural atau “benteng budaya” belum 
menjadi kenyataan.44

44	  Padahal, menurut Garin Nugroho, seorang pengamat perfilman dan pertelevisian 
di tanah air, negara yang tidak mempersiapkan desain budaya menghadapi dinami-
ka revolusi multikanal akan menanggung risiko kematian kreator lokal dan hidup 
sebagai masyarakat pengkonsumsi. Lihat Nugroho, G. (1996). Revolusi multikanal, 
siapa sajakah yang diuntungkan? Kompas, 20 Oktober. Sekalipun pendapat Garin 
dalam konteks awal pertumbuhan saluran televisi swasta dan awal serbuan saluran 
televisi seperti MTV dan Indovision, tapi pengamatannya masih cukup relevan 
dengan konteks dunia pertelevisian awal tahun 2000-an ini. Untuk pembahasan 
yang menarik coba bandingkan dengan ulasan Kitley, P. (2000). Television, nation. 
and culture in Indonesia. Ohio University Center for International Studies.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...240

A.	 Krisis Kultural sebagai “Kelesuan Rohani” 
Dalam hal tertentu, televisi justru dianggap telah menjadi biang keladi 
dari “krisis kultural” zaman kita. Krisis kebudayaan yang dialami oleh 
negara-negara yang secara industrial dan teknologis maju sebagian besar 
disebabkan kriteria budaya tradisional yang bersumber dari kearifan 
lokal atau agama tradisional justru telah digeser dan terus-menerus 
dipermak dan digerus oleh rembesan pesan-pesan media yang sering 
kali tidak selalu sejalan dengan kepentingan mayoritas penduduk yang 
justru menjadi konsumen dari “budaya kemasan televisi”.

Di sini muncul ironi, di satu sisi, masyarakat menuntut agar 
stasiun televisi mengurangi tayangan yang berwajah seks, sadisme, 
atau kekerasan, tetapi, di sisi lain, ketika buku ini ditulis, tayangan 
keagamaan hanya ditonton oleh 3% dari pemirsa. Ini menurut catatan 
SRI (Survey Riset Indonesia). Barangkali cara atau metode tayangan 
mengenai keagamaan yang ada selama ini memang harus dibenahi 
supaya lebih menarik pemirsa. Tayangan yang bersifat monolog, 
skripturalistik, imbauan moralistik, dengan memandang sesuatu 
persoalan secara hitam-putih; begitupun drama mengenai keagamaan 
yang simplistis dengan “ending” cerita yang sudah bisa ditebak sehingga 
terkesan menggurui, dengan penyajian yang membuat jenuh dan 
membosankan juga menyebabkan tayangan keagamaan semakin tidak 
mendapat tempat di hati khalayak. 

Sementara genre tayangan lain seperti iklan, film atau sinetron 
justru semakin mempercanggih diri lewat trik-trik mutakhir yang 
ditopang oleh perlengkapan teknologi komunikasi yang sedemi kian 
canggih. Di sini, persoalan yang muncul tidak hanya bagaimana 
tayangan agama bisa dikemas supaya menarik dengan memanfaatkan 
secara maksimal kapasitas teknologi komunikasi, tetapi genre tayangan 
keagamaan menghadapi persoalan mengenai bobot spiritual yang 
hendak disampaikannya. Apakah ia ingin menyajikan hal-hal yang besar 
dengan sederhana dan tanpa kedalaman; ataukah, ia lebih menyoroti 
sekelumit dari belantara kehidupan yang amat kaya dan kompleks dari 
berbagai sudut pandang yang multi-dimensi atau banyak segi. Kita 
berharap dalam hal ini pengelola media memilih yang disebut terakhir. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Krisis Kultural di   ... 241241

Barangkali salah satu penyebab krisis budaya yang memilukan 
di zaman media ini adalah bahwa sebagian besar paket acara media 
massa, khususnya televisi, justru masih didominasi oleh hiburan yang 
berkolusi dengan cengkeraman gurita kepentingan politik-bisnis. Ini 
dibuktikan sebagian besar acara televisi kita masih mengandalkan 
acara-acara dari luar negeri. Sementara acara dari dalam negeri biasanya 
cenderung mereduksi tontontan menjadi dagelan-dagelan konyol, 
kuis, atau sinetron padat mimpin gaya hidup dengan bumbu pesona 
gemerlap kemewahan kelas menengah atas atau hidangan pokok 
erotisme yang masih kental. Tidak jarang muncul protes dari pemirsa 
melalui berbagai surat pembaca di media. Tetapi yang bersangkutan 
tetap tak bergeming. Tetapi, tak jarang mereka dituding sebagai “polisi 
moral” atau “sok moralis” atau tidak tahu perkembangan zaman, atau 
tanggapan-tanggapan semacamnya. Pengelola media yang seperti ini 
jelas kurang sensitif dan menutupi kenyataan bahwa umat beragama 
adalah khalayak yang signifikan. 

Dalam konteks ini, kita bisa memperkirakan bahwa sebagai 
mayoritas, dapat dipastikan misalnya, umat Islam adalah pemirsa 
terbesar setiap mata acara di televisi Indonesia. Dengan demikian bisa 
dipastikan bahwa sebagian besar konsumen potensial juga adalah dari 
kalangan kaum Muslim sehingga ironis kalau kebutuhan akan tontonan 
berkualitas yang menjadi ‘aspirasi Muslim’ belum begitu tercermin 
dalam budaya visual kita. Jika memang demikian yang terjadi, tidak 
berlebihan kalau muncul keluhan bahwa umat Islam selama ini memang 
tidak lebih sebagai “pasar” yang mau tak mau terpaksa mengonsumsi 
acara-acara apa pun yang dikemas oleh stasiun televisi. 

Sebagai konsumen, dalam jangka panjang, tampaknya kaum 
Muslim akan tetap menjadi pasar potensial dari berbagai produk 
industri budaya yang dijajakan melalui media, khususnya televisi. 
Sementara gempuran acara-acara negatif terus merembesi alam bawah 
sadar masyarakat. Tidak heran, kalau sosiolog seperti Bryan S. Turner 
pernah mengatakan bahwa musuh Islam sekarang ini datang dari 
“warisan Madonna”. Televisi, dalam hal ini, merupakan instrumen 
terpenting dari media elektronik yang membagi-bagikan warisan 
Madonna ke seluruh penjuru dunia. Ia menjual citra, mimpi, ilusi, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...242

gaya hidup, tragedi, duka, cita, cinta, dan terutama pemujaan terhadap 
tubuh sebagai pusat kesadaran. Karena pesawat televisi telah tampil 
sebagai fokus kehidupan keluarga, tak jarang para anggota keluarga 
harus menjadwal-ulang kegiatan sehari-hari mereka karena “dijadwal-
ulang” oleh acara-acara televisi yang ada. Televisi pun benar-benar 
menjadi semacam “kotak ajaib” yang senantiasa hadir di warung-
warung, kamar-kamar, dan bahkan gubuk-gubuk reyot penduduk 
miskin di negara-negara Dunia Ketiga (Mulyana & Ibrahim, 1998). 

Tak heran, kalau dalam tatapan kaum postmodernis, tak ada yang 
lebih mengancam kaum Muslim selain dari media Barat (Ahmed, 
1992). Media Barat senantiasa hadir di mana-mana. Ia tak pernah 
berhenti menyerang dan merembesi pusat kesadaran budaya kita dan 
tanpa pernah memperlihatkan kasih sayang merasuki alam bawah sadar 
kita. Yang lebih mengkhawatirkan lagi, tidak semua kaum Muslim 
menyadari dan memahami serangan atau invasi budaya yang telah 
memiskinkan imajinasi kita mengenai hidup dan kehidupan. Kini, 
darah dan air mata seolah telah menjadi santapan dan tontonan. 
Kekerasan dan kebrutalan telah menjadi penantian. Gelak tawa dan 
canda menjadi ritual yang diajarkan televisi, seakan hidup hanya jalan 
pelarian dari kelesuan rohani yang mendalam dan biaya ekologi yang 
harus ditebus dengan tragis dan tangis yang getir. 

Dari rangkaian krisis kebudayaan yang berkelindan dengan 
perubahan watak informasi seperti yang ditayangkan televisi, ternyata 
berakar pula krisis identitas yang menampilkan fragmentasi dalam 
kehidupan. Fragmentasi itu tampil dalam bentuk pudarnya sikap 
kepedulian, semangat kerja sama, dan rasa memiliki sebuah komunitas 
yang di dalamnya warga merangkai mozaik kehidupan dan menjalin 
kasih dengan sesama. Sementara, logika untung rugi menjadi basis 
perhitungan hubungan sosial sehingga jagat kehidupan perlu dikemas 
dalam paket-paket bisnis yang menjadi basis rasionalitas instrumental. 

B.	 Krisis Kultural sebagai Polusi “Ruang Batin” 
Dalam keadaan demikian, muncul krisis lebih mendalam, yakni “krisis 
makna”. Krisis yang ditandai oleh penyelewengan komitmen etis dari 
bingkai kehidupan yang semula bermuara dari nilai-nilai spiritual 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Krisis Kultural di   ... 243243

tertinggi yang melahirkan kebenaran. Komitmen etis yang menjadi 
kerangka acuan nilai dan emosional direduksi dan disubordinasikan 
sedemikian rupa sehingga nilai-nilai agama ditempatkan pada 
bagian pingiran dari keprihatinan zaman ini. Komitmen agama yang 
menyajikan struktur makna yang jangkauannya melampaui komitmen 
politik menjadi tidak terkait dengan kenyataan yang ada. Tataran 
sekuler pun yang menemukan basis pembenaran politik bisnisnya terus 
diperkisruh oleh tayangan televisi. Seks dan sekularisme menjadi sarana 
baru serangan terhadap kesakralan dalam kehidupan manusia modern 
(Cox, 1969).

Walhasil, wajah dunia kita saat ini, khususnya dalam masyarakat-
masyarakat yang tersekulerkan dan terorientasikan pada perilaku 
konsumtif, menjadi dunia di mana muncul banyak dorongan dan 
godaan yang bergerak untuk melenyapkan kekuatan yang berada pada 
diri kita yang terdalam. Kekuatan yang membangun inspirasi kita 
akan budaya rasa yang berhulu pada hati dan kejernihan “ruang batin” 
yang berbasis pada Agama Langit justru terus mengalami polusi akibat 
desakralisasi, demoralisasi, dan akhirnya dehumanisasi.

Tidak heran, kalau kadang-kadang kita pun sibuk dan larut dalam 
arus hiburan dangkal yang tak habis-habisnya, yang disajikan oleh ahli-
ahli yang cerdik dan gemar membikin kita sebagai bahan mainan dan 
olok olok di tengah kacau-balau kebanalan kebudayaan pop yang terus 
mengepung kita. 

Berbagai kriris kultural yang terjadi sering ditampilkan dalam 
tayangan tontonan yang menciptakan berbagai persepsi dan akibat bagi 
pemirsa. Melalui media televisi dan digital, pengalaman-pengalaman 
hidup yang sungguh-sungguh diselami dan nyata tak jarang direduksi 
menjadi gambar-gambar tayangan dan kepingan-kepingan pengalaman 
visual yang dangkal. 

Dampak keseluruhannya adalah retaknya segala bentuk kesatuan, 
keengganan untuk terlibat, dan matinya daya rasa serta kemampuan 
untuk menilai dan menyelami makna kehidupan menjadi tumpul. 
Seiring dengan itu, proses politik diubah-ubah bentuknya dan 
diasingkan dari masyarakat oleh dampak pesan-pesan politik yang 
dipaketkan melalui figur-figur politik yang dibuat-buat. Itulah, antara 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...244

lain, yang dicemaskan oleh pemikir humanis seperti Soedjatmoko 
(1984).

Atas itu semua, langkah kecil yang mungkin bisa ditempuh apabila 
kita berniat mengurangi kemungkinan adanya penindasan yang lebih 
besar pada abad ke-21, menurut Soedjatmoko, bahwa masyarakat harus 
belajar untuk mengembangkan saluran-saluran komunikasi yang tidak 
diracuni dan kurang bersifat manipulatif bagi informasi, partisipasi, 
dan aksi politik (Soedjatmoko, 1984). 

Cara yang bisa ditempuh adalah dengan memperluas dan 
menjernihkan kembali “ruang batin” kita yang menjadi landasan 
spiritualitas terdalam dan sebagai basis bagi kesadaran Ilahiah zaman 
kita. Bagi kaum beragama, harapan tetap selalu ada ketika zikir (jalan 
mengingat dan merenung tertinggi) adalah pintu menuju hikmah. 
Bukankah bagi seorang Muslim, misalnya, dengan selalu mengingat 
Allah Swt, hati akan menjadi tenang. “Sesungguhnya orang-orang yang 
beriman itu, hanyalah mereka yang apabila disebut asma Allah, gemetarlah 
hati mereka....” (Q.S. Al-Anfaal, 8: 2).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



245

“Konflik dan drama krisis, yang didefinisikan secara sempit 
oleh para gatekeeper media, menaikkan rating, meningkatkan 
potensi keuntungan, dan menutup makna alternatif… Media 
mengkonstruksi krisis agar tampak tidak memiliki sejarah 
dalam versi objektifikasinya: krisis sebagai komoditas.” 

(Lorna Roth)
Lorna Roth (1992) adalah seorang konsultan pendidikan dan 
komunikasi lintas-budaya dari Universitas Concordia, Kanada, yang 
berupaya membongkar bagaimana media di negara tersebut telah ikut 
mengkonstruksi “krisis Mohawk” menjadi komoditas berita. Dengan 
mendefinisikan secara sempit isu konflik dan konfrontasi di antara 
pihak-pihak yang saling berseteru, media telah menjadikan krisis itu 
sendiri sebagai komoditas.

Tentu saja, apa yang ditulis oleh Roth adalah pengalaman khas 
Kanada. Akan tetapi, dari analisisnya seperti tercermin dari petikan 
singkat di atas, jelas menunjukkan bahwa drama konflik dan krisis 
yang sempat mencabik-cabik negeri ini juga bisa kita tempatkan dalam 
konteks kontradiksi ekonomi politik pemberitaan media.

Sebagaimana kita mafhum, pers sendiri adalah sebuah kekuatan 
yang layak diperhitungkan. Ia sering disebut sebagai pilar keempat dari 
sebuah bangunan bernama negara-bangsa. Lebih dari itu, pers telah 
tampil menjadi kekuatan signifikan, mungkin paling dahsyat, dalam 

BAB XV
“Panik Media” dan 

Krisis sebagai Tontonan

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...246

percaturan politik nasional. Dari perspektif ini, pers sebenarnya bisa 
(dan hampir selalu berhasil) dipergunakan oleh suatu kekuatan politik/
ekonomi/golongan/agama/etnis/individu tertentu sebagai aparatur 
ideologis untuk “kendaraan” politik demi membangun opini publik 
dalam mencapai tujuannya.

Tentu saja, kekuatan pers tidak hanya sampai di situ. Pers juga 
berperan dalam memproduksi komoditas informasi dan hiburan sesuai 
dengan kepentingan dirinya baik sebagai the fourth estate maupun 
sebagai capitalist enterprises, untuk meminjam istilah dari Daniel 
Dhakidae (1991). Dengan dua fungsi—sebagai the fourth estate dan 
capitalist enterprises—yang bisa dimainkan itu, pers benar-benar telah 
tampil sebagai panggung yang secara dramatis terus mementaskan 
gelombang reformasi dengan segala lika-likunya.

Apalagi ketika pedang pembredelan dan kepalan tinju penguasa 
dengan segala kecanggihan alat represinya tak lagi menjadi ancaman 
serius bagi nyawa pers, api kebebasan informasi seolah menyala kembali 
sekalipun kadang-kadang di tengah kelamnya rasa persaudaraan kita 
sebagai bangsa. Ketika tekanan, kooptasi, dan cengkeraman hegemoni 
penguasa seperti di era Orde Baru dulu tak lagi mencengkeram dan 
memasung nalar dan nurani masyarakat, orang pun kian meresapi 
betapa dalamnya makna “kebebasan”.

Kini, nyatalah bahwa media dan insan pers adalah pihak yang 
paling merasakan langsung euforia reformasi. Seperti terlihat dari 
teks-teks media yang dengan bebas dan terbuka mengungkap fakta-
fakta keras kekisruhan dan pergolakan politik nasional ke dalam 
ruang publik. Lebih dari itu, tabu-tabu pemberitaan di seputar sepak 
terjang tokoh-tokoh kunci elit politik nasional yang mungkin telah 
memanfaatkan jabatan mereka untuk mengelabui rakyat dan mencari 
nafkah lewat berkah KKN (korupsi, kolusi dan nepotisme), juga tidak 
luput dari perbincangan wacana publik.

Bahkan, gosip dan intrik di seputar kehidupan privasi tokoh-
tokoh utama politik nasional yang dulu hanya bahan kelakar di balik 
meja redaksi atau obrolan para wartawan di warung kopi, kini terus 
digali, disajikan, dan kalau perlu dibumbui dengan isu-isu pemikat 
bernuansa seksual dan perselingkuhan yang memang bisa menjadi isu 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Panik Media” dan   ... 247247

yang “dingin-dingin empuk” di tengah kebingungan dan kebimbangan 
masyarakat melihat masa depan politik nasional.

Lalu, apakah dengan berhasilnya pers keluar dari lubang jarum 
tekanan negara dan kenyamanan profesi yang dirasakan oleh para awak 
pers, berarti jalan untuk menjadikan pers sebagai pilar demokrasi sudah 
terbentang lebar? Apa makna kebebasan kalau kebebasan itu justru 
hanya menjadi jalan terjal yang kian menenggelamkan rasa solidaritas 
dan persaudaraan kita sebagai bangsa ke lembah nista kekacauan atau 
chaos nasional?

A.	 Media sebagai “Lubang Hitam” Krisis
Barangkali sinyalemen Lorna Roth (1992) di atas benar bahwa disadari 
atau tidak akan selalu ada perusahaan media yang ikut berperan 
langsung atau tidak dalam menjadikan krisis sebagai komoditas. 
Menggunakan pendapat dari para pemikir postmodernist, kini media 
telah tampil sebagai “lubang hitam” (black hole), yang menampung dan 
memuntahkan segala hal ke dalam benak khalayak.

Sebagai “lubang hitam” yang menyerap fakta sosial apa pun, 
media bisa menjadikan krisis sebagai komoditas berita yang trendi 
dan “seksi”. Dalam masyarakat kapitalisme mutakhir, segala hal bisa 
menjadi komoditas, semua hal bisa dikemas dalam paket-paket. Karena 
itu, untuk urusan selera tersedia paket nasi, paket pernikahan, paket 
seminar seks, jangan lupa ada berita paket bom, dan bukan mustahil 
nanti ada paket krisis. Krisis pun dianggap tak lebih seperti halnya 
pernikahan atau seminar seks yang bisa dikemas sebagai komoditas 
dalam paket industri berita (package of news industry). 

Analisis historis dari Kirsten Drotner (1992), seorang profesor 
kajian media dari Denmark, tentang “kepanikan terhadap media” (media 
panic) setidaknya bisa memberikan perspektif baru untuk memahami 
fenomena media. Dalam pandangan Drotner, kehadiran media baru 
senantiasa menimbulkan kepanikan bagi media lama. Ketika Internet 
menyerobot waktu menonton televisi, dan menyediakan lebih banyak 
pilihan informasi dibandingkan koran, kata-kata Drotner dipandang 
telah memberikan perspektif yang gamblang. “Orang tua kehilangan 
kendali atas anaknya, sementara televisi dan koran khawatir kehilangan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...248

penontonnya. Keduanya akhirnya justru saling menguatkan,” demikian 
kata Don Tapscott mengomentari ulasan Drotner (Tapscott, 1998).

Seharusnya semua ini memang tidak mengejutkan kita. Apa 
yang dilontarkan oleh Drotner dalam Modernity and Media Panic 
(1992) itu dalam konteks di tanah air memang nyata adanya. Ketika 
muncul televisi swasta, media cetak gelisah soal tersedotnya porsi 
pembagian iklan, orang pers juga meratapi soal penurunan tiras, dan 
dunia penerbitan terus menangisi miskinnya minat baca. Akan tetapi, 
ketika muncul Internet, reaksinya berbeda-beda. Ada koran yang justru 
melakukan sinergi dan konvergensi sehingga menjadi kekuatan, yakni 
dengan cara membuka koran online, di samping koran tercetak. 

Itu artinya kepanikan para pengelola media sesungguhnya tidak 
hanya karena kemunculan jenis media lebih baru, tetapi justru pada 
persaingan antarmedia sejenis dalam menggali fakta yang dianggap 
paling eksklusif dan memikat perhatian khalayak. Dalam perburuan 
mencari, mengumpulkan, dan meracik fakta sosial itu berbagai 
kontradiksi kepentingan bertarung di dalamnya dalam menentukan 
sumber berita, sudut pandang, memilih dan memilah fakta, serta 
membingkai pemberitaan yang sedikit banyak mencerminkan kebijakan 
pemberitaan dan visi editorial sebuah media. 

Tak heran, seiring dengan terjadinya beberapa demonstrasi, 
kerusuhan, kekerasan, dan konflik antaretnis, antaragama atau 
antaraliran dalam suatu agama seperti yang pernah terjadi maka akan 
muncul pula media yang menjadi representasi paling absurd sebagai 
“lubang hitam” krisis. Yakni, media yang menganggap krisis tak lebih 
sebagai isu yang “seksi” untuk dipentaskan. Mereka memanfaatkan 
“kekuatan simbolik” media bukan sebagai ajang untuk menumbuhkan 
saling pengertian, tetapi justru mengangkat sikap kekanak-kanakan 
bangsa ini, seperti sikap saling tuding dan saling tuduh serta 
pertengkaran emosional antarelit politik, saling curiga dan bahkan 
saling bantai antaretnis, sikap primordialisme dan sektarianisme sempit 
dan alienasi politik yang begitu kelam ke dalam ruang publik. 

Bahkan, bukan mustahil, di tangan pemilik modal yang tak punya 
rasa iba, mereka bisa saja meraup untung dengan cara membiayai dua 
media bagi dua kubu yang saling bertikai. Kacamata kuda yang hanya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Panik Media” dan   ... 249249

melihat pers sebagai capitalist enterprises untuk mengeruk keuntungan 
semata, jelas sama sakitnya dengan efek pemberitaan negatif oleh suatu 
media atas kelompok-kelompok yang sedang bertikai yang akhirnya 
bukan mendinginkan suasana tetapi malah memicu kekerasan yang 
lebih mengerikan lagi di lapangan nyata. 

B.	 Krisis sebagai Tontonan
Seperti halnya tiga kekuatan lainnya (eksekutif, yudikatif, dan legislatif ), 
kekuatan pers juga seperti pedang bermata ganda. Di satu sisi, ia bisa 
menjadi ruang publik untuk memekarkan gagasan yang beragam untuk 
membentuk masyarakat yang plural, tetapi di sisi lain, ia juga bisa 
mematikan benih bagi pembentukan masyarakat madani (civil society).

Media bisa mendidik masyarakat untuk bersikap toleran dan 
terbuka dalam menerima perbedaan, tetapi juga bisa menebarkan sikap 
eksklusif, primordialisme dan sektarianisme sempit, taklid buta, dan 
bahkan bisa dipakai sebagai “lahan” subur untuk menyemai benih 
kebencian dan menyulut api permusuhan terhadap segala “sang liyan” 
di luar diri dan kelompoknya.

Pendeknya, pers itu sendiri mengandung dualisme di dalam watak 
informasinya. Ia bisa menghibur, tetapi sekaligus juga bisa menebar 
benih-benih horor dan teror ke benak khalayaknya. Ini barangkali, 
selain disebabkan oleh kerangka ideologi yang memengaruhi watak 
pemberitaan institusi pers itu sendiri, juga oleh perubahan karakter 
khalayak itu sendiri. Bukankah dalam mengonsumsi pemberitaan 
media, khalayak tidak hanya mencari informasi, tetapi ia sekaligus juga 
ingin mendapatkan apa yang disebut sebagai infotainment— kombinasi 
information dan hiburan atau entertainment. Singkatnya, lebih dari 
sekadar informasi, mereka sebenarnya ingin hiburan.

Tak heran, disadari atau tidak, tak jarang pula media me(re)
konstruksi fakta-fakta sosial seperti konflik, kerusuhan, kekerasan, atau 
demonstrasi menjadi wacana dan teks media yang lebih menonjolkan 
nuansa hiburan daripada informasinya. Bukankah tak jarang kita 
melihat seorang reporter berparas cantik, berbusana necis di televisi 
bisa berkomentar dengan ceria saat mereka melaporkan pandangan 
mata tentang konflik dan kerusuhan yang menelan korban harta benda 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...250

dan nyawa manusia persis seperti mereka menyiarkan pertandingan 
olahraga, pentas musik, atau acara hura-hura lainnya. 

Inilah ironi industri berita infotainment dalam kebudayaan pop 
Indonesia. Ia membuat seorang reporter atau pembawa acara harus 
menyajikan fakta sosial dalam industri berita tentang kegenitan seorang 
penyanyi dangdut, kebiadaban seorang pembunuh, kebrutalan pelaku 
kerusuhan sosial, tetap dalam bingkai paket hiburan yang enak untuk 
ditonton. Maka dalam kebudayaan pop rasa empati sering dikalahkan 
oleh gemerlap cahaya lampu kamera atau pesona pembawa acara yang 
harus selalu tampil trendi di hadapan pemirsanya. Ia membuat figur 
lebih penting daripada isu, kontroversi lebih penting daripada substansi. 

Singkatnya, informasi yang pada mulanya lebih berbobot teror 
atau horor pun justru bisa berubah menjadi hiburan tentang horor. 
Bahkan tak jarang semua berita itu bercampur aduk dalam kombinasi 
“hiburan yang menjadi horor” dan “horor yang menjadi hiburan”— 
sebuah Horrortainment, kombinasi antara informasi bernuansa horor 
dan teror dengan hiburan (entertainment).

Lebih dari itu, yang kurang disadari, di satu pihak, pers bisa 
mengangkat fakta sosial yang menjadi “hiburan” bagi suatu ke lompok/
golongan/agama/etnis tertentu, tetapi di lain pihak, ia justru menjadi 
semacam “horor” atau “teror” yang mungkin bisa mengendapkan rasa 
permusuhan dan kebencian bagi kelompok/golongan/agama/suku 
yang lain. 

Tak heran kalau ada orang yang mempertanyakan mengapa 
ada media yang justru lebih suka membakar permusuhan daripada 
membantu mendinginkan situasi. Media yang menjadikan krisis sebagai 
tontonan—untuk meminjam istilah dari Peter A. Bruck (1992) dalam 
Crisis as Spectacle: Tabloid News and the Politics of Outrage—biasanya 
akan mencari celah untuk melakukan politik sensasi dan dramatisasi 
dalam mengemas fakta sosial. 

Apalagi di tengah kehausan masyarakat untuk mengetahui 
peristiwa-peristiwa sosial politik yang sedang berlangsung, selalu ada 
godaan untuk menggali fakta sosial yang dianggap paling eksklusif 
untuk memikat perhatian khalayak maka sebagai capitalist enterprises, 
media senantiasa akan memanfaatkan setiap celah dan peluang yang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



“Panik Media” dan   ... 251251

ada untuk mengangkat kejadian terkini ke ruang publik sebagai 
komoditas berita. Di sini bertemu dua kepentingan, yakni kepentingan 
media untuk meraih keuntungan dengan kepentingan khalayak untuk 
memperoleh informasi dan hiburan.

Ketika isu-isu seputar disintegrasi, konflik, kekerasan, kerusuhan, 
dan demonstrasi dianggap sebagai isu yang “seksi”, media berlomba 
memburu informasi yang dianggap paling eksklusif. Baik dengan cara 
terjun langsung ke lapangan maupun dengan hanya menurunkan 
pernyataan dari sumber kedua, seperti lewat komentar peneliti atau 
komentator politik yang kini marak bermunculan, seperti jamur di 
musim hujan maka tak jarang pula krisis pun terkontaminasi dalam 
wacana simpang siur yang dipertontonkan dalam acara talk show 
yang lebih mengumbar emosi primordialisme dan sektarianisme 
narasumbernya, daripada pendidikan politik lewat debat publik yang 
lebih argumentatif dan santun dari para partisipan atau pemirsa. 

Padahal, di lapangan nyata kehidupan kebangsaan, pertikaian 
antaretnik atau antaragama dan konflik horizontal lainnya tak ubahnya 
seperti “bom waktu” yang sewaktu-waktu bisa meledak di mana saja dan 
kapan saja (Sihbudi, 2001). Bukankah belum hilang dalam ingatan kita 
pembantaian di Sambas, peperangan di Maluku, Papua, Timor Leste, 
pergolakan di Aceh, dan berbagai kasus sporadis lainnya. Salah satu 
contoh adalah kasus kerusuhan Sampit dan Palangkaraya yang dalam 
sepekan telah merenggut sekitar 469 nyawa secara sia-sia. Kerusuhan 
tersebut kian menambah daftar panjang kelamnya negeri ini. 

Kita sudah sering menyaksikan perang, krisis, dan bencana hadir 
menjadi tontonan dalam ruang keluarga sehingga berubah menjadi 
“tontonan krisis”. Kini bahkan tontonan krisis itu sudah ada dalam 
genggaman layar gawai kita. Dalam budaya tayangan di mana krisis 
begitu melimpah ruah sebagai visualisasi kekerasan, kita melihat sebagai 
“kepanikan media” dalam menayangkan krisis dan “kepanikan warga” 
dalam menyikapi krisis.

	 Dalam memasuki situasi budaya tontonan demikian, sebagai 
warga bangsa kita membutuhkan iklim pembelajaran bagaimana agar 
pertikaian dan konflik yang pernah terjadi tidak membawa ongkos 
kemanusiaan. Dalam pendidikan kewargaan perlu ditumbuhkan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...252

sejak dini kesadaran untuk menghayati dan menanamkan bagaimana 
hikmah hidup dalam semangat multikultur—kaya dalam etnis, agama, 
golongan, dan termasuk kaya dalam wacana yang dengan itu pula 
media hidup dan menghidupi denyut nadi peradaban wacana bangsa 
multikultur ini.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



253

BAGIAN IV: 
PERANG BUDAYA CITRA  
DI RUANG PUBLIK

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



255

“Perempuan tidak hanya melihat diri mereka sebagaimana pria 
melihat mereka, tetapi didorong untuk menikmati seksualitas 
mereka melalui mata pria.” 

(Janice Whinship)
Petikan di atas dinukil dari analisis Janice Whinship (1980), dalam 
karyanya Sexuality for Sale, ketika dia membongkar relasi-relasi 
ideologi gender dan kapitalisme di balik penggambaran dan pencitraan 
perempuan dalam iklan di majalah-majalah perempuan. Pernyataan 
di atas sesungguhnya tidak hanya pas untuk melihat fenomena citra 
perempuan seperti yang banyak terpajang dalam iklan, tetapi juga bisa 
memberikan landasan untuk menjelaskan representasi perempuan 
dalam media umumnya. 

Bukankah saat ini setiap hari kita dibombardir oleh citra-citra 
“perempuan ideal” yang dikonstruksi melalui dan oleh media? Citra-
citra ideal seperti bagaimana seorang perempuan harus selalu tetap 
tampil mempesona adalah tema sentral iklan media populer dan 
terutama media perempuan akhir-akhir ini. 

BAB XVI
Citra Perempuan sebagai
 Konstruksi Budaya Media

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...256

A.	 Citra Perempuan Ideal
Citra perempuan—dalam majalah dan surat kabar, di televisi dan 
billboard, juga di Internet—sesungguhnya berfungsi, sebagaimana 
dinyatakan oleh Karen Johnson dan Tom Ferguson (1999), dalam karya 
mereka, Thrusting Ourselves: The Sourcebook on Psychology for Women, 
sebagai “cermin wanita” (women’s mirror). “Cermin” itu tidak dengan 
sendirinya menggambarkan kealamian dan keautentikan dunia wanita, 
karena tak jarang cerminan itu malahan mempromosikan standar 
kehidupan yang tidak realistis, alias impian atau ilusi belaka.

Namun, standar kehidupan yang tidak realistis—dan tidak 
jarang tidak mungkin digapai itu—justru menyebabkan tidak sedikit 
perempuan merasa cemas. Tidak sedikit perempuan modern yang 
mengidap penyakit gaya hidup seperti sindrom Anorexia Nervosa, 
gangguan makan (eating disorder) disebabkan oleh kecemasan 
berlebihan terhadap peningkatan berat badan karena pencitraan diri 
yang menyimpang dan tidak sehat sehingga kehilangan nafsu makan 
yang membahayakan fisik dan mental. 

Citra-citra ideal yang terus-menerus dikonstruksi dan ditanamkan 
serta disosialisasikan lewat/oleh media ini perlahan tetapi pasti 
berubah menjadi standar budaya mengenai kecantikan perempuan 
yang mengendap dalam kesadaran sebagian, untuk tidak mengatakan 
sebagian besar, perempuan. Standar inilah yang kemudian menggiring 
perempuan ke perburuan kecantikan yang tanpa akhir dalam siklus 
pencarian kepuasan, yang sebenarnya hanya menceburkan diri mereka 
ke dalam penjara baru kesepian dan alienasi yang dalam. 

Hal inilah yang pada gilirannya telah membawa kepada 
ketersiksaan batin perempuan, terutama kalau mereka tidak berhasil 
memenuhi standar ukuran tubuh ideal, standar wajah ideal, standar 
kecantikan ideal, atau standar kepribadian ideal sebagaimana yang 
dikonstruksi dan diinjeksikan oleh dan lewat media ke dalam rahim 
kesadaran perempuan modern. 

Tak heran, dengan munculnya kesepian di tengah hiruk-pikuk 
budaya massa, bujuk rayu komoditas terus menggiring perempuan-
perempuan yang merasa tidak memenuhi standar budaya kecantikan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Citra Perempuan sebagai  ... 257257

yang ideal ini kemudian lari ke sesuatu yang bisa dijadikan panacea 
atau obat mujarab. Oleh karena itu, tidak sedikit perempuan yang lari 
ke silikon setelah merasa tidak puas dengan ukuran payudara yang 
diidealkan oleh model-model perempuan bertampang komersial yang 
sering menghiasi media-media populer. Tidak sedikit pula yang memoles 
diri dengan obat-obatan atau cream tertentu untuk memelihara kulit, 
wajah, atau bagian tubuh tertentu agar tetap menggairahkan dan 
memesona di pentas media. 

Tak perlu heran jika kemudian industri kosmetika dan bisnis 
kecantikan, serta perawatan tubuh telah menjadi bisnis besar. Belum 
pernah dalam sejarah betapa urusan kuku, alis, bulu, bibir, dan betis 
telah menjadi topik seminar yang dihadiri begitu banyak orang. Belum 
pernah dalam sejarah urusan libido, nafsu, dan bahkan kepuasan seks 
menjadi bahan perbincangan dan talk show di media seperti marak 
akhir-akhir ini. Media mengkonstruksi kriteria-kriteria ideal mengenai 
tubuh, kecantikan, penampilan-diri, dan kepribadian yang berkiblat 
pada ideologi pasar kapitalis. 

Konsultasi seks di media cetak, radio, televisi, digital, serta 
seminar seks menjamur bahkan menjadi bisnis besar yang mengangkat 
popularitas para seksolog dan artis-artis yang dikategorikan sebagai 
boom sex untuk berkhotbah tentang pemicu hasrat seksual dan cara 
praktis dan cesplang dalam memuaskan pasangan Anda.

Bahasa-bahasa vulgar dan erotis dalam konsultasi seks di media 
menjadi semacam humor dan satire dalam masyarakat yang kini sedang 
memuja “ideologi di bawah pusar” (Ibrahim, 1997), yang memandang 
seolah-olah kehidupan perkawinan itu hanya perkara onderdil seks 
yang harus dipicu dengan peningkatan ukuran bagian-bagian tubuh 
yang dinilai vital dengan bantuan krim atau obat kuat. Pandangan 
yang instrumentalistik mengenai seks dan hubungan pasangan telah 
memerosotkan makna pemuasan psikologis dan hakikat cinta ke dalam 
pemuasan biologis semata. Bahkan, seni mencinta telah dikudeta oleh 
pemahaman terhadap seni dan trik dalam bermain-main dengan seks. 

Pada saat yang bersamaan, industri mode dan perkara bagaimana 
cara berpenampilan juga kian menjamur bersamaan dengan kehausan 
orang akan budaya citra diri yang saat ini sudah mulai bergeser secara 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...258

mendasar kepada tubuh. Sebuah cermin ideologi kebertubuhan atau 
budaya pemujaan tubuh (fetishism of body). Padahal, sebagaimana 
dinyatakan oleh Johnson dan Ferguson (1990), “Perempuan perlu 
belajar untuk menerima ukuran tubuh mereka yang normal untuk 
melawan citra ideal perempuan langsing yang dipromosikan oleh media 
dan kebudayaan kita.”

Oleh karena itulah, sesungguhnya pergeseran citra perempuan 
ideal yang terus-menerus dibombardirkan lewat media perlu dipahami 
sebagai bagian signifikan dari pengukuhan ideologi gender dan 
kapitalisme yang menjadikan wanita sebagai objek dan sekaligus 
komoditas (Illich, 1998). Kenyataan ini yang sesungguhnya telah 
berperan dalam menciptakan “kekerasan” berwajah baru terhadap 
perempuan yang kini sedang beroperasi di balik kapitalisme media.

B.	 “Kekerasan Domestik” dan “Kekerasan Simbolik”
Sementara itu, di dalam ruang publik (public sphere), kekerasan fisik 
dan psikologis terhadap wanita hingga kini juga masih mewarnai 
kehidupan karena relasi gender yang timpang (Abdullah, 1997). 
Kekerasan ini, misalnya, tampak dalam bentuk-bentuk tindakan dan 
wacana pelecehan, perkosaan, penodaan, aneka perundungan terhadap 
perempuan bahkan di tempat-tempat umum yang terbuka. 

Namun, kini kekerasan fisik (physical violence) di dalam rumah 
tangga tampak telah diperkukuh lagi dengan kekerasan simbolik 
(symbolic violence) yang berlangsung di ruang publik. Kekerasan 
simbolik menemukan tempat yang paling subur dalam media, sebab 
media memungkinkan terjadinya berbagai corak kekerasan “tak tampak 
tetapi terasa” (seperti distorsi, pelencengan, pemalsuan, plesetan, 
termasuk perundungan simbolik). 

Kini, kita bisa mengenali aneka corak kekerasan simbolik yang 
muncul dalam bentuk penggunaan bahasa dan foto atau gambar yang 
muncul baik di media arus-utama (cetak maupun elektronik) maupun 
di media sosial yang memosisikan wanita dalam stereotipe body and 
beauty, not brain. Tak jarang kita menemukan dalam media massa cetak 
dan elektronik bahasa atau gambar yang secara ideologis mengandung 
makna yang merendahkan, menghakimi, dan bahkan menghina. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Citra Perempuan sebagai  ... 259259

Bukan mustahil, seorang bajingan yang jelas-jelas telah 
“memerkosa” perempuan (yang dianggap terlalu merangsang dan 
menggiurkan), diberitakan di media sebagai “menggagahi”. Bagaimana 
mungkin kejahatan dibilang kegagahan, dan kebejatan dibilang 
keperkasaan atau kejantanan? Di sini jelas penggunaan bahasa telah 
mendistorsi dan memanipulasi kenyataan kekerasan.

Bahasa-bahasa yang merendahkan derajat perempuan juga masih 
begitu sering kita temukan dalam pemberitaan mengenai korban 
pembunuhan yang disertai perkosaan. Pasti yang akan ditonjolkan 
media adalah bagian-bagian tubuh perempuan secara perinci, seakan-
akan tubuh korban sebagai “barang seni” yang harus dideskripsikan atau 
disorot tanpa rasa empati terhadap saudara korban atau perempuan lain. 
Selain itu, yang juga sering dilupakan adalah kekerasan simbolik yang 
berdampak psikologis terhadap perempuan dalam bentuk penggunaan 
kata-kata kasar dan hardikan yang bisa kita temukan dalam berbagai 
kesempatan.

Dalam studi komunikasi politik, bahasa dianggap sebagai senjata 
yang ampuh dalam percaturan kekuasaan politik tingkat tinggi 
(Anderson, 1990; Latif & Ibrahim, 1996). Bahasa adalah kekuatan 
dalam perang dan damai. Ia menjadi ajang pergulatan cinta dan dusta. 
Ia menjadi ranah pertentangan, trik, dan intrik. Bahasa adalah pemicu 
sekaligus penengah, penjara sekaligus jalan tengah, racun sekaligus 
obat; demikianlah kalau bahasa kita maknai dalam pengertian ideologis 
seperti diuraikan oleh Terry Eagleton (1991), dalam What is Ideology.

Dalam konteks ini, kita bisa membongkar berbagai bahasa di 
media yang menampilkan perempuan dalam cermin dan citra yang 
tak jarang telah terdistorsi. Pada gilirannya, bahasa (dalam corak huruf 
dan gambar) telah ikut mengkonstruksi perempuan dalam posisi 
sebagai “warganegara kelas dua” (the second-class citizen) kalau kita 
menggunakan istilah Haig A. Bosmajian (1989), dalam The Language 
of Oppression sehingga perempuan benar-benar menjadi warga kelas 
dua—menggunakan istilah yang digunakan Simone de Beauvoir—The 
Second Sex. 

Ada lagi corak kekerasan lain yang lebih terlihat halus, yakni 
kekerasan simbolik dalam bentuk pemajangan atau display tubuh 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...260

perempuan sebagai objek tontonan untuk memenuhi hasrat laki-laki 
dan sebagai objek imajinasi serta fantasi seksual laki-laki, atau apa yang 
disebut oleh Laura Mulvey (1974), dalam artikelnya yang terkenal 
Visual Pleasure and Narrative Cinema. sebagai objek “tatapan dan 
kenikmatan pria” atau sebagai objek “sensual pleasure” laki-laki. 

Sementara itu, kita juga menyaksikan kebangkitan kembali 
sensualisme dan erotisme media digital sebagai kiblat pendukung 
“jurnalisme lheer” yang tidak lagi menjadikan seks sebagai bumbu 
penyedap, tetapi malah sudah sebagai menu utama. Media jenis ini 
menjadi ajang display perempuan yang suka “bupati” (buka paha tinggi-
tinggi) dan menyediakan ruang publik bagi wanita-wanita bertampang 
komersial untuk menangguk hidup di pentas etalase kebudayaan pop 
dengan memamerkan bagian-bagian “sekwilda” (sekitar wilayah dada). 

C.	Wacana Kecantikan sebagai Konstruksi Pasar 
Barangkali, tak heran kalau “perempuan media”, yakni para perempuan 
yang sering tampil di media-media populer, seperti di Majalah Popular 
atau Matra (dulu), atau di beberapa situs Internet (kini) untuk hanya 
menyebut beberapa di antaranya, juga sadar atau tidak, telah rela 
menempatkan dirinya sebagai objek tatapan pria (male gaze). Dengan 
kecantikan paras dan keindahan tubuh sebagai modal untuk tampil 
di sampul atau halaman media atau di laman digital, tak heran, tidak 
sedikit para artis dan model (seperti di Barat) yang berkata dengan 
sinis kepada orang yang mengkritiknya, “Don’t hate me because I am 
beautiful” (‘Jangan benci gue sebab gue kece’).45

Begitupun wanita-wanita bertampang komersial yang banyak 
menghiasi sampul muka majalah atau sebagian besar laman digital 
yang seronok. Perempuan-perempuan dalam media yang bertampang 
komersial itu, sadar atau tidak, justru telah “merelakan” dirinya menjadi 
bagian dari korban kekerasan simbolik. Karena, bukankah mereka 
berpose sedemikian rupa di media juga adalah untuk memenuhi 

45	  Saya mengadaptasi pernyataan “Don’t Hate Me Because I Am Beautiful” ini dari 
para foto model Barat yang sering tampil di media, terutama para “perempuan 
bertampang komersial” yang wajahnya sering muncul sebagai bintang iklan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Citra Perempuan sebagai  ... 261261

kepentingan kapital media yang dikuasai oleh segelintir orang? Bahkan, 
pose-pose yang sensual itu juga dibuat untuk memenuhi “sensual 
pleasure” khalayak laki-laki.

Rupanya, kebebasan media dalam memuat berbagai informasi seks 
secara terbuka dan gambar atau pose perempuan yang menantang itu 
sesungguhnya hanya mencerminkan bahwa kebebasan pers juga telah 
dimanfaatkan oleh sebagian pengelola media untuk mengeksploitasi 
perempuan menjadi bagian dari industrialisasi syahwat demi memenuhi 
hasrat libido masyarakat yang memuja ideologi di bawah pusar, pada 
gilirannya mengkonstruksi hasrat demi keuntungan kapital itu sendiri 
(Piliang, 1996). 

Lebih dari itu, kini berbagai corak kekerasan simbolik itu telah 
masuk dan melakukan invasi ke dalam ruang keluarga lewat iklan dan 
berbagai mata acara di televisi. Selain itu, ia juga menyelinap masuk 
lewat kaset-kaset video, VCD, dan internet. Kekerasan simbolik 
terhadap perempuan (dan juga anak-anak) kini bahkan dipertontonkan 
menjadi santapan pagi dan pengisi waktu senggang di kala kita sedang 
melepas lelah di malam hari setelah seharian kerja. 

Barangkali benar, “mistik feminin” sebagaimana yang dimaksudkan 
Betty Friedan (1963), dalam karyanya, Feminine Mystique, saat ini 
telah mengalami pergeseran yang radikal. Terutama ketika “mistik” itu 
telah kehilangan auranya, karena urusan kecantikan dan pemeliharaan 
tubuh telah menjadi industri. Sementara kecantikan adalah bagian dari 
konstruksi pasar sehingga industri kecantikan dan perawatan tubuh 
adalah sebuah big business.

Jangan heran pula, kalau wacana kecantikan seperti ini akan 
mewarnai era baru “seksploitasi media”. Apalagi kini para protagonis 
dalam kebudayaan pop telah mulai—dan tampaknya berhasil—
memadukan dua dunia yang semula sangat diametral (bertentangan)—
yang sakral dengan yang profan—dengan media sebagai agennya. 
Di media mereka tidak hanya mempertontonkan mistifikasi tubuh 
secara telanjang dan vulgar, tetapi mereka juga memadukan kekuatan 
kesakralan dan spiritualitas tubuh itu dengan keprofanan dan kebanalan 
budaya pop. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Kritik Budaya Komunikasi ...262

Tak heran kalau tidak sedikit artis yang memilih untuk tampil 
sensual, sekaligus terlihat saleh. Tampil erotis, sekaligus spiritual. Biar 
suka diskotek, asal terlihat suka sembahyang serta dermawan lagi. Semua 
campur sari itu sesungguhnya adalah sebuah siasat untuk tetap punya 
penggemar dalam perburuan popularitas dan kapital dalam mesin giling 
kapitalisme hiburan global. Barangkali inilah sesungguhnya tantangan 
spiritualitas yang paling halus yang sedang mengancam keberagamaan 
kita di dalam masyarakat yang tampaknya kian hari kian permisif, 
serba-boleh, dan mulai merelatifkan nilai-nilai ini.

Bab ini sudah mencoba memaparkan secara khusus bagaimana 
penggambaran citra perempuan di media yang tak terlepas dari 
konstruksi citra dominan mengenai perempuan yang hidup dalam 
budaya sebuah masyarakat. Citra-citra ideal mengenai wajah atau 
tubuh perempuan yang cenderung berpusat pada gagasan instrumental 
menjadi bagian penting dari rutinitas visual dan tekstual yang terus-
menerus dikonstruksi dan ditanamkan serta disosialisasikan lewat/
oleh/dalam budaya media ini. Dengan cara demikian, perlahan tetapi 
pasti penggambaran perempuan berubah menjadi standar budaya yang 
dianggap ideal mengenai kecantikan perempuan yang terus mengendap 
dalam kesadaran sebagian, untuk tidak mengatakan sebagian besar, 
perempuan dan juga laki-laki. 

Standar-standar seperti itulah yang kemudian menggiring 
perempuan ke perburuan kecantikan dan keidealan tubuh yang tanpa 
akhir dalam siklus pencarian kepuasan, kepuasan yang sebenarnya 
dibentuk oleh logika pasar dan kapital, yang kemudian hanya 
menceburkan diri mereka ke dalam penjara baru: kesepian dan 
alienasi yang dalam. Kesepian sebagai bagian dari keterasingan karena 
merasa tidak memiliki tubuh dan kecantikan yang diidealkan itu. 
Dalam budaya media seperti itu, selain diperlukan sikap kritis kaum 
perempuan, juga diperlukan kreativitas jurnalis, khususnya jurnalis 
perempuan, terutama dalam upaya untuk memperkaya penggambaran 
perempuan dari berbagai sudut sehingga keanekaragaman sudut 
pandang itu mungkin bisa melawan atau mengimbangi konstrukti 
penggambaran yang mungkin sekian lama merendahkan perempuan 
dalam ruang publik dan ruang privat.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



263

“Warga negara sebagai makhluk politik dengan hak dan 
kewajiban yang timbal-balik telah digantikan dengan diri 
sebagai konsumen. Pendidikan yang diterima di sekolah (dan 
para siswa) telah menjadi ‘produk eceran’.” 

(Michael W. Apple)
Demikianlah konstatasi Michael W. Apple46 dalam esainya yang cukup 
provokatif, Selling Our Children (1998). Tentu saja, Apple tidak 
berbicara tentang Indonesia, ia berbicara tentang dampak teknologi 
komunikasi bagi dunia pendidikan di Amerika Serikat. Ia membedah 
salah satu saluran pendidikan, dalam hal ini, “Channel One” yang saat 
itu dikecamnya sebagai pencipta “khalayak yang terpasung” (captive 

46	  Apple adalah Profesor Pendidikan di Universitas Wisconsin, Madison, yang 
melontarkan kritik yang cukup keras terhadap program televisi “Channel One”. 
Sebuah program berita yang diproduksi secara komersial yang kini dipancarkan 
ke ribuan sekolah di Amerika Serikat. Lihat Apple, M. W. (1998). Selling Our 
children: Channel one and the politics of education. Dalam R. W. McChesney 
dkk. (Eds.), Capitalism and the information age: The political economy in the 
global communication revolution. Monthly Review Press. Dalam kata-kata Apple, 
“The Citizen as a political being with reciprocal rights and duties is replaced 
by the self as consumer. Schooling (and students) becomes a ‘retail product’.” 
(hlm. 146).

BAB XVII
Media Anak dan 

Ancaman “Perang Budaya”

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...264

audience), yakni sekelompok anak yang mau tak mau harus menonton 
apa pun informasi yang dicekokkan kepada mereka. Ia bahkan sampai 
pada kesimpulan bahwa “Channel One” adalah kabar buruk (bad 
news) bagi dunia pendidikan. 

Dalam karyanya yang lain, Cultural Politics and Education (1996), 
Apple mengungkapkan bahwa kebebasan dalam demokrasi tidak lagi 
didefinisikan sebagai partisipasi dalam membangun kebaikan bersama, 
tetapi sebagai hidup dalam sebuah pasar komersial yang tak terkekang 
sehingga sistem pendidikan harus terintegrasi ke dalam mekanisme 
pasar bebas.

Selling Our Children adalah salah satu dari sekian tulisan yang 
bernada kegetiran dan sekaligus kegusaran seorang pemikir budaya di 
negara maju menyaksikan transformasi dalam lingkungan pendidikan 
yang diakibatkan oleh beroperasinya mekanisme pasar, pada gilirannya 
juga berdampak pada dinamika internal kurikulum dan pengajaran, 
dan terutama pada eksistensi anak didik itu sendiri. Pasalnya, politik 
pendidikan sangat berorientasi pada pasar (baca: komersialisme 
pendidikan) yang didukung saluran media elektronik dianggap telah 
menjadikan anak didik tak lebih sebagai komoditas. Kini, seperti halnya 
semua warga negara yang lain, di dalam “republik media” yang baru ini, 
anak-anak diposisikan tak lebih sebagai konsumen (bukan warga), dan 
mereka ditempatkan sebagai pembeli (purchaser). 

Lantas, bagaimana bagi negara berkembang seperti di Indonesia 
menyikapi fenomena transformasi media anak-anak kita akhir-akhir ini 
dalam membentuk “lingkungan belajar” bagi anak-anak kita. Tidakkah 
globalisasi media dalam wajahnya seperti lewat televisi, kartun, komik, 
dunia animasi, dan kini lewat internet sedikit banyak juga akan 
berpengaruh bagi pandangan dunia anak-anak kita. 

Sinyalemen dari para ahli seperti senada melihat perubahan 
radikal “dunia baru” yang dihuni anak-anak kita. Betapa dahsyatnya 
perubahan dunia yang akan memengaruhi anak-anak seperti terlukis 
dalam pernyataan Direktur International Center for Leadership and 
Education, Willard Daggett, yang mengungkapkan: “Dunia yang akan 
ditinggali anak-anak kita berubah empat kali lebih cepat daripada 
sekolah-sekolah kita.” 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Media Anak dan   ... 265265

Rupanya globalisasi budaya yang disebarkan lewat media telah 
berdampak lebih dalam dan radikal bagi media anak-anak. Media 
anak-anak di sini bukan hanya dalam pengertian media konvensional—
media cetak dan elektronik—melainkan juga “media bermain” 
dan “media belajar” yang menjadi “ruang publik” anak-anak untuk 
mengekspresikan dunia anak-anak yang penuh nuansa. Media anak-
anak kini sedang mengalami revolusi baik dalam hal “isi” (content), “tata 
letak” (layout) maupu kemasan (package). Lebih dari itu, revolusi itu 
bahkan berlangsung dalam “watak” media yang memengaruhi waktu 
luang (leisure time) anak-anak terutama ketika media dimanfaatkan 
para pemodal demi kepentingan the politics of pleasure atau politik 
penciptaan kesenangan semata. 

Globalisasi ternyata telah menciptakan nuansa tersendiri yang 
memengaruhi selera dan gaya hidup anak-anak. Melalui liberalisasi 
media yang kian terbuka dan terjangkau (accessible), warga bangsa 
menerima berbagai informasi tentang peradaban baru yang datang dari 
seluruh penjuru dunia. Padahal, belum semua warga bangsa mampu 
menilai sampai di mana kita sebagai bangsa berada. Begitupun banjir 
informasi dan budaya baru yang dibawa media tak jarang teramat asing 
dari sikap hidup dan pandangan dunia (anak- anak) kita juga telah 
hadir begitu cepat pada saat minat baca dan angka melek huruf masih 
menjadi problematika besar bangsa kita.

Tak perlu heran komik Crayon Shinchan yang dulu sempat 
mengundang banyak protes justru akan lebih menarik minat sebagian 
anak dan kawula muda justru ketika kita sebagai orang tua hanya 
melakukan imbauan moralistik. Padahal, daripada hanya menerapkan 
gaya lama—melarang membaca atau membredel bacaan—akan lebih 
produktif kita menyiapkan sebuah generasi pembaca yang kritis sambil 
melakukan budaya tanding (counter-culture) lewat penerbitan komik-
komik benuansa lokal yang dikemas dengan perwajahan yang genjreng 
tetapi tetap dengan kandungan tema-tema aktual yang imajinatif. 

Akan tetapi, yang terjadi justru kini ribuan judul komik dan 
animasi asing membanjiri pasar, dan menjadi primadona di antara 
banyak animasi dan komik lokal yang juga ditawarkan untuk anak-
anak. Oleh karena itu, suka atau tidak, sadar atau tidak, akhirnya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...266

selera masyarakat kita dibentuk oleh budaya tontonan asing, pada 
saat yang sama juga oleh selera asing. Bahkan, dalam tulisannya yang 
cukup menarik, Japan’s Soft Power: Doraemon Goes Overseas, Saya S. 
Shiraishi (1997)—seorang kritikus budaya populer—mengungkapkan 
bahwa munculnya manga (komik strip) yang sempat merambah dunia 
telah memperlihatkan bahwa faktor budaya telah memainkan peran 
penting dalam percaturan politik Jepang di dunia (Shiraishi, 1995). 
Melalui komik-komiknya, Jepang kini tidak hanya berhasil menambah 
keragaman budaya populer masyarakat Asia, yang selama ini memang 
lebih didominasi gagasan pandangan hidup Amerika seperti tersalur 
lewat produk-produk Hollywood. Namun, di sana sebenarnya sedang 
berlangsung hegemoni politik lewat budaya populer yang membuat 
perilaku konsumtif dan gaya hidup hedonis menjadi sarana pemasungan 
imajinasi anak-anak yang paling meriah dan menggiurkan. 

A.	 Medan Baru “Perang Budaya”
Kini para kritikus komunikasi kontemporer yang menaruh minat 
terhadap persoalan budaya melihat sebuah transformasi luar biasa yang 
berlangsung dalam masyarakat kontemporer. Sejak dua dekade terakhir 
diyakini bahwa “kita sedang bergerak dari ‘perang dingin’ (cold war) 
menuju ‘perang budaya’ (culture war),” demikian kata Danis K. Davis 
& James Jasinski (1993) dalam esainya, Beyond Culture Wars. Saat itu 
asumsi-asumsi yang mendasar mengenai diri (the self) dan dunia sosial 
kita sedang mengalami tantangan di mana-mana. Nilai-nilai dan norma-
norma yang dijunjung tinggi sedang mengalami erosi dan kepercayaan 
kaum puritan sedang digerogoti dari berbagai penjuru. Orang-orang 
memang merayakan perbedaan, pluralisme, atau kemajemukan, tetapi 
anarki dan kekerasan menjadi wajah yang menghiasi pergantian abad 
ini. 

Media di sini menjadi entitas tersendiri yang berperan sebagai 
medan pertarungan wacana dan budaya antarberbagai kekuatan yang 
bermain di baliknya. The invisible hand yang ada di balik media— dalam 
hal ini pemilik modal—tetap menjadi bagian penting yang menentukan 
ideologi media yang menciptakan kerangka (frame) pemberitaan. 
Budaya media anak-anak yang berkembang pun sebenarnya merupakan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Media Anak dan   ... 267267

suatu konstruksi sosial dari kekuatan-kekuatan global yang memiliki 
sumber daya dan modal yang besar. 

Memang kita menyadari bahwa melalui media kita bisa dengan 
mudah dan seketika bersentuhan dengan budaya baru dari negara 
lain. Kemudian, dari budaya media yang setiap hari kita serap itu 
muncul kesadaran tentang adanya persamaan atau perbedaan antara 
budaya asing dan budaya kita sendiri. Di sinilah media tampil sebagai 
institusi yang penting bagi pembentuk kesadaran dan menentukan 
persepsi orang terhadap dunia dan masyarakat mereka dibandingkan 
masyarakat lain. 

Dalam bukunya, Anak-anak dan Televisi, Milton Chen (1996) 
mengatakan bahwa tidak banyak hal lain dalam kebudayaan kita yang 
mampu menandingi kemampuan televisi untuk menyentuh anak-anak 
dan memengaruhi cara berpikir dan berperilaku mereka. Memang, 
di layar televisi, anak adalah modal, investasi, konsumen, dan sasaran 
berondongan iklan dan korban paling polos dari bujuk rayu para 
pemasar. Betapa sering kita melihat figur anak yang polos dieksploitasi 
untuk meneror nurani konsumtif orang tua.

Melalui media, budaya ditanamkan secara halus dan terkadang 
sulit dipahami dan sikap hidup baru. Sering kali anak-anak dan kawula 
muda disuguhi tontonan di televisi atau dicekoki bacaan di media-
media populer sedemikian rupa supaya mereka tampil trendi dan sexy 
dengan meniru habis-habisan gaya hidup dan sesuatu yang berbau 
asing. Betapa, misalnya, fenomena ini bisa dilihat di kalangan sebagian 
masyarakat yang mulai gengsi memakai sesuatu yang berbau lokal.

Media dalam hal ini berfungsi sebagai sumber rujukan dan wahana 
peniruan bagi anak-anak yang langsung atau tidak menjadikan mereka 
sebagai konsumen media. Baik anak-anak penonton (televisi, iklan, 
VCD, Internet), anak-anak pendengar (radio, tape), anak anak pembaca 
(koran, majalah, buku komik), atau anak-anak pemain (PlayStation, 
robot-robotan, boneka, atau aneka permainan anak lainnya), sadar 
atau tidak, di dalamnya sebenarnya sedang ditanamkan adanya budaya 
baru yang dikonstruksi oleh pasar (market ideology) yang menempatkan 
anak-anak tidak lebih sebagai konsumen, pengguna, atau pemakai 
sebuah “media anak-anak” yang telah dikomoditaskan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...268

Lalu, kalau spektrum pengamatan itu diperluas untuk memotret 
transformasi “ruang publik” anak-anak, kita akan melihat betapa banyak 
hal yang berhubungan dengan dunia anak-anak kini sudah berubah 
dan dibengkokkan. Dan, betapa sulit kita mengelak dari perubahan 
itu. Lantas, apakah perubahan itu telah memberikan kebaikan bagi 
“dunia anak-anak” atau “anak-anak dunia”? Pertanyaan ini membawa 
kita kepada isu komodifikasi dunia anak-anak. Anak anak kini hidup 
di dalam wilayah perang media. Ketika media dan iklan berperang 
memperebutkan khalayak sasaran, anak-anak adalah korban yang 
pertama. Mari lihat saat ini program acara atau iklan di televisi yang 
menjadikan anak sebagai objek. Tak jarang ada acara atau iklan yang 
bahkan sama sekali tak berhubungan dengan kebutuhan atau produk 
anak-anak, tetapi anak-anak dimanfaatkan untuk pentas gaya hidup 
dan budaya konsumsi.

B.	 Bujuk-Rayu Komoditas
Kalau sejenak melihat ke belakang dan merenungkan transisi yang 

terjadi di negeri ini, betapa ironi dan paradoks begitu sering muncul. 
Di bawah Orde Baru Soeharto, atas nama ideologi “pembangunan” 
(developmentalism), rezim ini telah membangun negeri ini dengan 
semerbak kemilau kehidupan kota yang bergaya modern dan berhias 
deretan gedung bertingkat. Tak jarang, mereka gusur tanah lapang 
untuk diganti dengan bangunan mal atau pusat belanja. 

Setelah Soeharto turun, kebiasaan gusur-menggusur kadang-
kadang masih diteruskan oleh rezim selanjutnya. Bahkan kebiasaan 
membangun mal juga dikembangkan oleh sejumlah gubernur di 
beberapa provinsi untuk mengejar pemasukan sebesar-besarnya. Jarang 
sekali kita melihat pemimpin kita yang terlalu mempedulikan adanya 
ruang publik dalam arti ruang terbuka untuk umum yang nyaman 
dan cuma-cuma untuk anak-anak bermain, bersepeda, atau sekadar 
lari-lari kecil menunggu matahari tenggelam atau mengisi waktu libur. 
Semuanya kini terobsesi dengan “mall culture” (budaya mal). Nyaris 
semua ruang publik telah terkomodifikasi. Hampir tak ada tempat bagi 
pejalan kaki dan pengguna sepeda (terutama anak-anak). Jalan macet, bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Media Anak dan   ... 269269

trotoar sempit, fasilitas publik amburadul, dan yang tersisa tinggal 
sedikit ruang publik yang bisa dinikmati dengan nyaman. 

Dengan cara-cara yang terkadang menyayat hati mereka singkirkan 
ruang terbuka untuk anak-anak bermain. Padahal kita tahu bermain 
bagi anak-anak sudah semacam fitrah. Tetapi, kini ruang publik 
tempat anak-anak mengekspresikan fitrah kekanak-kanakannya itu 
justru sedang terancam dalam berbagai sisi. Dengan rasa romantisme 
yang dalam kita tangisi hilangnya permainan tradisional anak-anak. 
Di mana dulu petak umpet, boneka dari batang rumput, kuda dari 
pelepah pisang, atau anak-anak perempuan yang bermain masak-
masakan dengan peralatan amat sederhana dari batok kelapa dengan 
memanfaatkan tanaman hias di sekeliling pekarangan rumah?

Padahal kita sudah sering diingatkan oleh sejumlah ilmuwan bahwa 
bagi anak-anak bermain itu berhubungan erat dengan pembentukan 
imajinasi dan daya khayal. Sigmund Freud, misalnya, pernah 
mengajukan pertanyaan, “Apakah kita harus mencari jejak pertama 
pada kegiatan daya khayal dalam masa anak-anak?” Apakah jawab 
psiko-analis yang terkemuka ini? Menurut Sigmund Freud (2000), 

Pekerjaan yang paling disukai dan paling digeluti anak-anak 
adalah bermain. Bukankah kita dapat mengatakan bahwa 
setiap anak yang bermain berlaku seperti pengarang kreatif dan 
bahwa dia menciptakan dunia tersendiri, atau lebih tepat, dia 
mengatur kembali hal dalam dunianya secara baru sesukanya? 
(Freud, 2000: 76).

Dalam pandangan Freud, salah kalau kita mengira bahwa saat 
mereka bermain anak-anak tidak serius menghadapi dunianya. 
Sebaliknya, mereka sangat serius dalam permainannya dan mereka 
mencurahkan banyak emosi di dalamnya. Tetapi meskipun tumpahan 
emosi mereka salurkan ke dalam dunia permainannya, anak-anak itu 
tetap dapat membedakannya dengan baik dari kenyataan; dan mereka 
suka menghubungkan hal dan keadaan ciptaannya kepada apa yang 
jelas terlihat dan tersentuh dalam dunia nyata. “Permainan seorang 
anak ditentukan oleh keinginannya: atau oleh satu keinginan—yaitu 
keinginan untuk menjadi besar dan dewasa, dan dalam permainannya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...270

dia meniru apa yang dia tahu tentang dunia orang dewasa,” demikian 
ungkap psikoanalis Sigmund Freud yang pendapatnya banyak dikutip 
(Freud, 2000: 78).

Ketika media tradisional anak-anak sedang terancam, yang kita 
khawatirkan bukan hanya terkomodifikasinya ruang publik demi 
keuntungan komersial sesaat. Tetapi juga, pada dampak psikologisnya 
karena saat itu yang terancam adalah dunia imajinasi anak-anak itu 
sendiri. Yakni sebuah ruang kehidupan alami yang bisa menjadi wadah 
subur bagi mekarnya kreativitas anak justru sedang digerus demi 
keuntungan ekonomi sesaat. 

Anehnya sering kali justru atas nama kemajuan kita rela mengganti 
media tradisional anak-anak dengan media permainan dari bahan 
plastik dan sintetis seperti robot-robotan, boneka centil dari seberang 
lautan, hingga dunia animasi yang gemerlap dengan dukungan 
teknologi komputer seperti PlayStation. Kita singkirkan dunia anak-
anak yang alami (real world) dan kita ganti semua itu dengan perayaan 
dunia simbolik (symbolic world) sehingga anak-anak hidup dalam 
“pulau fantasi” yang semu hasil konstruksi teknologi digital. 

Roland Barthes, seorang kritikus budaya Prancis dan ahli dunia 
tanda dan simbol, pernah menulis esai pendek mengenai mainan 
anak-anak berjudul Toys (Barthes, 1957/1972; Reynolds, 1994). 
Ia menyadarkan kita bahwa ruang dan waktu anak-anak senantiasa 
dibangun dalam perpspektif orang dewasa. Anak-anak diperlakukan 
seolah-olah foto-copy orang dewasa. Lihatlah perabot mainan mereka. 
Semuanya hanya mewakili impian orang dewasa. Di balik permainan 
anak-anak, mulai dari miniatur boneka, mobil, tentara, senapan, secara 
semiotik di situ kita melihat sesungguhnya ada ambisi orang dewasa: 
ada kekerasan, perang, politik, dan birokrasi. Dalam tatapan Barthes, 
anak-anak sesungguhnya tak lebih sebagai pengguna komoditas benda 
mainan orang dewasa. Singkatnya, anak-anak hanya menjadi pemakai, 
bukan pencipta. Konsumen, bukan produsen.

C.	Teror Konsumsi
Perubahan linkungan budaya yang cepat itu pun membuat dunia 
anak semakin sulit menghindar dari logika pasar kapitalisme. Kini kita 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Media Anak dan   ... 271271

melihat lahirnya anak-anak yang dibesarkan di balik “teror konsumsi”. 
Dunia anak kian terkontaminasi karena bujuk rayu iklan yang 
menawarkan tumpukan barang untuk konsumsi yang seolah tanpa 
batas. Tak terhitung betapa banyak iklan di televisi atau media sosial 
yang menjadikan anak-anak sebagai model bagi iming-iming keluarga 
bahagia, sehat dan sejahtera, dengan dukungan gemerlap teknologi 
visual yang menyihir. Iklan dan anak-anak tampak semakin menjadi 
dunia yang tak terpisahkan.

Anak-anak kian terpolusi oleh “limbah budaya” yang terus mengalir 
lewat teknologi komunikasi (iklan, televisi, VCD, video-game, dan lain-
lain), tak jarang hanya mempertontonkan “hiburan sampah”—seperti 
tayangan opera-sabun/sinetron di televisi kita akhir-akhir ini—yang 
mungkin tak begitu banyak menawarkan apa-apa selain impian gaya 
dan kemewahan hidup. Alih-alih harapan untuk menjadikannya sebagai 
hiburan yang punya misi transformatif dan pencerahan budaya, semua 
itu malah hanya cermin kebanalan atau kedangkalan hiburan budaya 
massa kita. Serbuan “hiburan komoditas” dan “komoditas hiburan” itu 
pada gilirannya tak lebih dari proses pemiskinan imajinasi anak-anak. 

Belum pernah dalam sejarah, kita melihat kegenitan dalam 
kebudayaan massa kita, seperti fenomena yang mulai marak di akhir 
1990-an, betapa iklan shampo untuk remaja-pria dan anak-anak 
begitu gencar di televisi. Rupanya budaya pemeliharaan tubuh dan 
penampilan diri bukan lagi milik istimewa remaja-putri atau orang 
dewasa untuk tampil ke pesta atau acara resmi. Tetapi, ia juga telah 
menjadi gaya hidup untuk tampil menjadi bagian dari pemuja budaya 
konsumsi. Untuk itu, di rumah—atas nama sayang anak—kita penuhi 
rengekan anak-anak dengan berlimpah barang kebutuhan atas nama 
ideologi sok gengsi. Sehingga kita lupa bahwa cinta dan kebaikan dalam 
asuhan tak kan mungkin bisa dikalkulasi dengan materi, konsumsi atau 
komoditas.

Akhirnya memang suara anak-anak di media saat ini masih saja 
belum jauh beranjak dari pekikan “iklan anak” yang memaksa orang 
tua untuk harus selalu siap memenuhi kebutuhannya. Sementara suara 
anak-anak yang hidupnya terpinggirkan nyaris tak mendapat porsi yang 
menggembirakan di panggung pemberitaan media yang kian bertumpu 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...272

pada paradigma bahwa berita adalah komoditas. Tak heran, menurut 
Maria Hartiningsih (1999), salah seorang jurnalis yang amat hirau 
dengan nasib anak-anak, kalau kemudian, “Orang hanya diingatkan 
ketika beberapa kasus yang melibatkan anak sebagai korban terungkap 
dan disebarkan media massa”.

D.	Krisis Keteladanan
Cara belajar anak-anak pertama adalah dengan meniru. Bukankah 
para ahli mengatakan bahwa anak-anak kita mendapatkan 90 persen 
perilaku dan nilai mereka dari kita. “What they see is what they do,” 
demikian kata para psikolog perkembangan anak. Cetak-biru (blue-
print) anak-anak untuk menjadi manusia di planet bumi ini berasal 
dari orang tua mereka. Anak-anak akan menyerap perilaku, sikap, dan 
bahasa setiap saat dalam hidup mereka. Orang tua senantiasa menjadi 
teladan bagi mereka. Keteladanan adalah salah satu sarana mengasuh 
anak terpenting namun sederhana, yang bisa digunakan orang tua. 
Karena itu, “Jika di rumah tidak ada teladan dan respons positif, anak-
anak kita pasti mencari teladan di sekolah, di televisi, atau di jalanan,” 
demikian kata Steven W. Fannoy (2001).

Lalu, bagaimana kalau di sekolah, di televisi, atau di masyarakat 
juga tak ada figur yang bisa dijadikan teladan? Kemana anak-anak akan 
merujukkan tindakannya? Dan, anak-anak seperti apa yang bakal lahir 
kalau mereka dibesarkan tanpa panutan atau sandaran nilai dan moral 
dalam kehidupan yang keras ini? Kini, banyak pakar berbicara tentang 
“krisis kebudayaan” (cultural crisis), ketika muncul kesenjangan yang 
lebar antara kata dan tindakan. Betapa ironis, ketika apa yang disebut 
“figur publik” (YouTuber, Selebgram, atau apalagi istilahnya di zaman 
digital) bermunculan bagai jamur di musim hujan, tetapi dengan berat 
hati kita katakan betapa masih sering kita melihat pernyataan mereka 
tak jarang bertolak belakang dengan perilaku mereka. Cobalah lihat 
komentar elit politik dan bintang digital kita akhir ini. Tak heran, kalau 
para pemikir sosial dan budaya menyebut bahwa kita sedang mengalami 
“krisis keteladanan” (Latif, 2014). Bukankah anak-anak muda sekarang 
kehilangan “exemplary centre”, karena hampir tak ada tokoh atau figur 
yang bisa dijadikan panutan contoh atau teladan dalam bertindak dan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Media Anak dan   ... 273273

berperilaku. Tak heran pula kalau kita juga mengalami krisis yang 
sering disebut sebagai “generation gap”, kesenjangan antargenerasi yang 
kian lebar. Inilah sesunguhnya yang menjadi penyebab hilangnya rasa 
hormat dan saling-percaya di antara generasi muda dan generasi tua. 

Melihat kenyataan tersebut, sedemikian muramkah dunia anak-
anak kini dan di masa datang? Tentu saja, kita masih punya harapan. 
Bukankah begitu banyak orang meromantisasi bahwa anak-anak itu 
adalah makhluk murni yang datang dari syurga, sebagai wujud cinta 
kasih Tuhan di dunia. Semua itu tentu saja adalah metafora untuk 
menunjukkan bahwa dengan kehadiran anak-anak, dunia ini bisa 
dihiasi dengan cinta dan saling pengertian.

Seperti kata-kata psikolog humanis, Erich Fromm, penulis The Art 
of Loving: “Without love, humanity could not exist for a day.” Tanpa cinta, 
kemanusiaan takkan ada, sekalipun hanya sehari. Karena itu, “Jika 
orang tua bisa berbicara dan bertindak lebih karena cinta, anak-anak 
mereka juga akan belajar untuk mendengar, tidak hanya karena orang 
tua mereka, melainkan juga karena perasaan cinta dalam hati mereka. 
Sehingga mereka termotivasi, bukan karena takut, tetapi lebih karena 
cinta,” demikianlah ujar John Gray, dalam bukunya, Children are from 
Heaven (1999).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



275

“Aktualisasi diri dan transformasi sosial saling tumpang tindih; 
politik gaya hidup dan politik identitas pribadi merupakan 
komponen penting dari gerakan.” 

(Anthony Giddens)

“Gaya hidup dengan demikian merupakan produk sistematis 
dari habitus, yang jika dipersepsikan dalam hubungan timbal-
baliknya melalui skema habitus, menjadi sistem tanda yang 
dikualifikasi secara sosial (sebagai ‘terhormat,’ ‘vulgar,’ dan 
sebagainya).” 

(Pierre Bourdieu)
Bagaimana seandainya hidup dijalani tanpa gaya atau gaya melulu 
sebagai bahan pertimbangan untuk hidup? Mengapa gaya hidup selalu 
menarik untuk diperbincangkan? Barangkali karena di dalam kedua 
kata itu (gaya dan hidup) sudah terkandung pengertian tentang adanya 
dan juga pentingnya permainan “gaya” dan “hidup” itu sendiri. 

‘Gaya hidup’ dan ‘hidup bergaya’ adalah dua hal berbeda, tetapi 
saling terkait. Ketika ‘hidup bergaya’ menjadi pilihan, orientasi, sikap 
dan nilai maka ‘gaya hidup’ sebagai bidang kajian budaya dan media 
menjadi semakin menemukan urgensinya. Seperti kecenderungan 
yang terjadi dalam satu dasawarsa terakhir ini. Gaya hidup dan studi 

BAB XVIII
Hidup untuk Gaya 

atau Gaya untuk Hidup

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...276

tentangnya yang sebelumnya dipandang sebelah mata dan dianggap 
sebagai area remeh-temeh, permukaan, artifisial, dan ephemeral, 
justru mulai mendapatkan tempat ‘terhormat’ dalam cultural studies 
di lingkaran Indonesianis dan akademisi di tanah air (Kleden, 1994; 
Robison, 1996; Ibrahim, 1997; Heryanto, 1999; Gerke, 2000).

Apalagi ketika urusan gaya bergaya sudah menjalar di berbagai 
lapisan masyarakat Indonesia, sedikit banyak menjadi potret sedang 
berlangsungnya dinamika dalam dunia kehidupan seperti terlihat 
pada bagaimana cara orang, baik sebagai individu maupun kolektif, 
menjalani dan mengekspresikannya. Walaupun harus diakui bahwa 
kajian dan penerbitan tentang gaya hidup jauh tertinggal dibandingkan 
percepatan dinamika realitas gaya hidup itu sendiri. Sedikitnya kajian 
dan penerbitan buku tentang gaya hidup itu sendiri sebenarnya sangat 
disayangkan. Apalagi mengingat perubahan-perubahan sosial budaya 
dan politik yang terjadi begitu drastis dan dramatis juga senantiasa 
disertai oleh jatuh dan bangunnya gaya hidup sebagai budaya ekspresif 
yang muncul dalam merespons dan memaknai perubahan itu. 

A.	 Konteks Indonesia
Dalam konteks arus perubahan sosial budaya yang terjadi di 

Indonesia sesungguhnya hal tersebut tak terlepas dari gelombang 
perubahan pada skala regional dan global.47 Globalisasi telah menjadi 
seperti mantra.48 Globalisasi dianggap sebagai kendaraan emas 

47	  “Globalisasi”, demikian kata Anthony Giddens (1990), “adalah intensifikasi relasi 
relasi sosial dunia yang menghubungkan lokalitas yang berjauhan sedemikian rupa 
sehingga peristiwa-peristiwa lokal dipengaruhi oleh peristiwa-peristiwa yang terjadi 
jauh di seberang sana dan begitupun sebaliknya” (Globalization is the intensivi-
cation of world-wide social relations which link distant localities in such a way 
that local happenings are shaped by events occurring many miles away and vice 
versa).

48	  Kemajuan ilmu, seni dan teknologi, telah membentuk hubungan antara lingkun-
gan global-regional-nasional-lokal manjadi semakin menyatu. Suatu kondisi global 
dapat berpengaruh langsung terhadap kondisi regional-nasional lokal, sebaliknya 
suatu kondisi lokal dapat berpengaruh langsung terhadap kondisi nasional-region-
al-global. Dalam situasi demikian, kata “nasionalisme” dipertanyakan relevansinya. 
Apakah ia merupakan suatu anakronisme ataukah masih diperlukan dengan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Hidup untuk Gaya   ... 277277

bagi para pendukung pasar bebas untuk mendorong liberalisasi 
perdagangan dan investasi dalam skala mondial. Kecenderungan ini 
mengakibatkan pasar menjadi berkembang begitu bebas tanpa ada satu 
orang pun yang mampu memastikan apa yang bakal terjadi. Sebagai 
implikasi langsung, perkembangan global yang demikian dahsyat akan 
memengaruhi perekonomian nasional dalam jangka panjang mengingat 
sifat perekonomian yang makin terbuka. Tidak heran kalau mencuat 
kekhawatiran bahwa globalisasi bukan saja menimbulkan “global 
village” (desa global), tetapi juga “global pillage” (perampasan global).

Globalisasi yang cikal-bakalnya merupakan konsekuensi dari 
bentrokan nasionalisme antara bangsa-bangsa di Eropa, sebagai 
perpanjangan dari persaingan kapitalisme, telah meluas ke belahan 
dunia lain dalam persaingan merebut sumberdaya dan pasar. Kini 
sejarah pertumbuhan kapitalisme di Indonesia telah mencapai “titik 
terik tertinggi di atas ubun-ubun (kebudayaan) kita”, untuk meminjam 
istilah Ariel Heryanto (2009). Kapitalisme global adalah panggung 
tempat arena konstruksi kebudayaan dimainkan, tempat rekayasa 
selera dikemas, dan tempat impian ditaburkan. Kapitalisme global 
juga tampil sebagai panggung tempat terjadi pertarungan subkultur 
dan perburuan identitas yang tanpa akhir. Persaingan pasar bebas 
dielu-elukan sebagai jalan kemajuan, pertentangan kelas dibungkus 
dengan berbagai slogan manis seperti kesetiakawanan sosial, sementara 
kesenjangan sosial ekonomi tetap menganga, dan keterasingan 
meningkat. Penyakit kejiwaan sosial meruyak di tengah merosotnya 
kualitas lingkungan dan kehidupan sosial. Longgarnya kebijakan 
pemerintah yang dalam beberapa segi dilihat sebagai keterbukaan telah 
membuat negeri ini hampir tidak bisa menghindar dari banjir impor 
segala sesuatu yang mungkin sebelumnya dikutuk sebagai ‘berbau’ 
asing. Kalau kita sepakat dengan Kenichi Ohmae (1995) maka dalam 

reinterpretasi dan reformulasi yang sesuai dengan perkembangan zaman. Apa 
makna kehadiran negara-bangsa dan nasionalisme di tengah apa yang disebut oleh 
beberapa ilmuwan sebagai “dunia tanpa-batas” (boderless world) atau “era akhir 
negara-bangsa” (the end of the nation state) (Ohmae, 1990 & 1995), atau “desa 
global” (global village) (McLuhan). Tak heran kalau globalisasi pun dihadapkan 
dengan lokalisme, nasionalisme (atau untuk konteks ini, keindonesiaan), dan 
regionalisme. Untuk lebih jauh, lihat Nye & Keohane (2000).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...278

konteks ini, negara-bangsa kita perannya memang nyaris sudah seperti 
‘fiksi’ dan pemerintah menjadi ‘usang’, terutama di hadapan kekuatan 
asing lintas-batas negara.

Uraian sekilas konteks historis yang melatari berbagai perubahan 
sosial budaya yang terjadi di tingkat nasional tersebut memperjelas 
pemahaman kita tentang pergeseran-pergeseran yang terjadi dalam 
gaya hidup yang digerakkan oleh konsumsi dan budaya populer 
(Ibrahim 1997; Ibrahim, 2007). Dalam konteks ini pemahaman 
atas kajian kritis untuk membongkar fenomena produk media dan 
budaya populer dalam Indonesia kontemporer menjadi keniscayaan.49 
Mengingat dinamika media dan budaya populer kini sedang tumbuh 
sedemikan rupa yang hanya bisa dipahami dalam konteks saling 
pengaruh di antara kekuatan-kekuatan politik budaya nasional-lokal 
dan kekuatan-kekuatan tekno-kapitalisme global-transnasional, yang 
melakukan negosiasi makna dan menyemaikan hegemoni kesadaran 
lewat teks-teks budaya media dan budaya populer yang pada gilirannya 
melakukan ritualisasi dan naturalisasi gaya hidup tertentu (Couldry, 
2003).

B.	 Konsep Gaya Hidup
Sebagai satu konsep dalam kajian budaya dan media, istilah gaya hidup 
telah dimaknai sebagai konsep yang kompleks. Sebagai suatu bentuk 
pembedaan sosial, gaya hidup dimaknai dengan cara berbeda-beda 
sehingga gaya hidup menjadi “sumber penafsiran” yang terbuka (Chaney, 
1996). Oleh Featherstone (1987), gaya hidup dilihat mencakup praktik-
praktik, citarasa, perilaku konsumsi, aktivitas waktu luang, modus 

49	  Sudah sepantasnya para pengkaji budaya dan komunikasi di tanah air mulai me-
megang pendirian kritis dan menggunakan metode dan teori budaya kritis untuk 
memahami teks-teks media dan artefak-artefak budaya populer yang lain, yang 
dipraktikkan, disebarkan, dan dipasarkan dalam kehidupan sehari-hari manusia 
Indonesia kontemporer. Karena itu, dalam mengkaji artefak-artefak dan teks-teks 
media/budaya popular yang kini dimediakan dan disebarkan secara massal serta 
budaya sehari-hari yang dijalani oleh masyarakat Indonesia kontemporer maka 
yang dibutuhkan adalah kajian antar-disiplin atau pendekatan multi-perspektif. 
Untuk lebih jauh, lihat Kellner (1992).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Hidup untuk Gaya   ... 279279

bicara dan busana orang sehari-hari—”individualitas, ekspresi-diri, 
dan kesadaran-diri yang bersifat stilistik” dari seseorang (Featherstone, 
1987: 55). Sementara Chaney menjelaskan gaya hidup sebagai gaya, 
tata cara, atau cara menggunakan barang, tempat, dan waktu, khas 
kelompok masyarakat tertentu, yang sangat bergantung pada bentuk-
bentuk kebudayaan, meski bukan merupakan totalitas pengalaman 
sosial (1996: 5). Oleh Bourdieu (1984), gaya hidup dilukiskan sebagai 
ruang, atau persisnya ruang gaya hidup, bersifat plural, di dalamnya 
para anggota kelompok sosial membangun kebiasaan sosial mereka. 
Bourdieu menyebut gaya hidup terbentuk sebagai produk sistematis 
dari kebiasaan, yang disebutnya habitus. Dalam kata-kata Bourdieu 
(1984), “Gaya hidup dengan demikian merupakan produk sistematis 
dari habitus, yang jika dipersepsikan dalam hubungan timbal baliknya 
melalui skema habitus, menjadi sistem tanda yang dikualifikasi secara 
sosial (sebagai terhormat, vulgar, dan sebagainya)”.

Dari berbagai pemaknaan tersebut, gaya hidup dilihat sebagai 
wujud paling ekspresif dari bagaimana cara manusia menjalani dan 
memaknai kehidupannya. Gaya hidup dipahami sebagai cara-cara yang 
terpola dalam menginvestasikan aspek-aspek tertentu dari kehidupan 
sehari-hari dengan nilai sosial atau simbolik. Dengan cara demikian, 
gaya hidup menjadi cara untuk mengindentifikasikan diri dan sekaligus 
membedakan diri dalam relasi sosial. Gaya hidup menjadi cara bermain 
dengan identitas.

Dari situ kita melihat bahwa gaya hidup bersifat kolektif dan tidak 
tunggal. Gaya hidup adalah hasil kreasi dan adopsi artifisial. Karena itu, 
gaya hidup merupakan masalah pilihan. Gaya itu dapat dipakai dan 
dibuang sesuka hati, kapanpun dan dimanapun. Gaya itu diciptakan, 
dipraktikkan, dijiplak, dan didaur-ulang dalam siklus kehidupan, 
terutama yang digerakkan oleh arus konsumsi dan budaya popular. 
Untuk bertahan hidup, suatu gaya hidup membutuhkan ruang, media, 
dan publik pendukungnya. Kita tidak mungkin bisa memahami 
implikasi suatu gaya hidup tanpa menyelami motivasi, sikap, dan nilai 
yang ada di balik pendukungnya dan kesadaran historis sebuah generasi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...280

yang telah memilih suatu gaya hidup sebagai cara untuk memaknai 
kehidupannya.50

Dengan kesadaran tertentu biasanya orang rela bergabung dalam 
suatu gerakan gaya hidup—bukan gerakan politik formal—mereka 
mengidentifikasikan diri dalam “komunitas makna” (Cohen, 1985) 
sebagai cara mereka mengekspresikan “politik gaya hidup” (Giddens, 
1991), dan melibatkan diri dalam “politisasi diri dan kehidupan sehari 
hari” (Taylor & Whittier, 1992). Kontribusi media dan konsumsi 
sebagai partisipan dalam konstruksi kelompok-kelompok sosial 
kontemporer, atau lebih tepatnya, kelompok-kelompok gaya hidup 
juga tak perlu diragukan di tengah-tengah ekspresi budaya konsumen 
yang dimediakan (mediated consumer culture). Kelompok-kelompok 
gaya hidup tersebut didasarkan pada apa yang disebut oleh Featherstone 
(1991: 90) sebagai “stylization-of-life form of lifestyle” yang diteguhkan 
dengan kode-kode simbolik dan praktik konsumsi.

Salah satu cara memahami perkembangan gaya hidup ini adalah 
dengan melihat dari kategori generasi dan ekspresi gaya hidupnya, 
kode-kode simbolik dan praktik konsumsinya. Konsep generasi 
merepresentasikan variasi dan kompleksitas pengalaman manusia. 
Generasi bisa dipandang sebagai sekelompok orang tertentu yang telah 
hidup sepanjang era sejarah yang spesifik (Glenn, 1977; Kertzer, 1983; 
Manheim, 1952). Manheim (1952) mendefinisikan suatu generasi 
sebagai suatu kelompok yang lahir pada era yang sama, ‘sama-sama 
menempati’ ruang dan waktu yang spesifik, kemudian memiliki 
kesadaran sejarahnya sendiri. Dengan demikian, suatu generasi adalah 
sekelompok orang yang lahir pada periode yang sama di kawasan 

50	  Dari sini kita melihat betapa tidak sederhananya istilah atau konsep gaya hidup. 
Oleh karena itu, persoalan gaya hidup adalah persoalan yang kompleks dan menun-
tut penjelasan dari pelbagai disiplin akademis mulai dari sosiologi, antropologi, 
semiotika, hermeneutika, kajian komunikasi dan kajian budaya (cultural studies). 
Bahkan untuk memperkaya argumen-argumennya, Chaney (1996), misalnya, 
banyak mengutip pendapat dari para pemikir poststruktralis dan postmodernis ter-
kemuka yang menyoroti seluk-beluk gaya hidup masyarakat mutakhir dan disertai 
kritik mereka terhadap efek meresap kapitalisme dalam mengombang ambingkan 
gaya dan gaya hidup masyarakat konsumen.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Hidup untuk Gaya   ... 281281

budaya dan sejarah yang sama dan memiliki struktur kesadaran yang 
relatif sama dibandingkan generasi sebelumnya.51

Bab ini sendiri didasarkan atas asumsi bahwa ada perbedaan di 
kalangan generasi yang tumbuh dan gaya hidupnya, terutama caranya 
menggunakan media, ruang, barang dan waktu luangnya. Ini sebagian 
sebagai wujud tanggapan mereka terhadap perubahan-perubahan 
lingkungan budaya politik yang dimaknainya dalam kehidupan 
sehari-hari. Masing-masing generasi telah memiliki dan merasakan 
pengalaman sejarah, sosial, budaya yang khusus, yang sedikit-
banyak akan memengaruhi bagaimana cara mereka bertindak yang 
merefleksikan nilai-nilai mereka. Terlebih lagi karakter berbeda dari 
tiap-tiap generasi terkait pula dengan gaya hidupnya yang unik.

Sejak berakhirnya Perang Dingin, atau lebih khusus lagi, sejak 
runtuhnya Orde Baru, masyarakat Indonesia telah mengalami 
perubahan-perubahan sosial budaya yang drastis. Salah satu perubahan 
itu tercermin pada kesenjangan di antara generasi-generasi yang kian 
lebar. Masing-masing generasi dengan nilai budaya dan pola perilakunya 
telah menunjukkan karakteristik yang khas dalam kehidupan sosial 
anggotanya. Salah satu hal paling dramatis adalah yang terjadi pada 
penggunaan media baru (new media) atau media digital (digital media) 
di kalangan anggota masyarakat, khususnya kaum muda kota, dalam 
berkomunikasi dan mengekspresikan dirinya. Hal lain yang tak kalah 
pentingnya adalah semakin meningkatnya isu-isu yang semula hanya 
berkisar pada isu politik dan ekonomi, kemudian berkembang ke 
isu-isu peningkatan kualitas lingkungan dan kualitas hidup semakin 
menjadi wacana publik.

51	  Cara pandang ini juga bisa memasukkan konsep cohort yang secara luas bermakna 
sekelompok orang yang sama-sama memiliki pengalaman sejarah tertentu seperti 
‘generasi Orde Baru’, ‘generasi pasca-Orde Baru’, ‘generasi Perang Dingin’, atau 
‘generasi pasca-Perang Dingin’, yang jelas-jelas lahir dan merasakan pengalaman 
budaya dan sejarah yang khusus, yang sudah pasti juga memiliki struktur kesadaran 
yang relatif sama. Tetapi masing-masing generasi ini memiliki sub-sub kelompok 
atau komunitas yang mengalami perlakuan budaya dan politik yang berbeda seh-
ingga akan merespons secara berbeda pula kenyataan hidup yang mereka alami dan 
jalani sehari-hari.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...282

Bab ini memotret dua corak generasi yang muncul dalam masyarakat 
Indonesia mutakhir pasca-Perang Dingin, dengan kecenderungan gaya 
hidup, yang sudah tentu memerlukan kajian lebih dalam dan cermat, 
dan pengamatan yang lebih perinci, agar sosoknya menjadi semakin 
jelas dan tergambar lebih lengkap dan utuh.

C.	Generasi Ne(x)t
Generasi pertama adalah ‘generasi net’. Net adalah sebuah terminologi 
untuk merujuk pada jutaan komputer yang saling terhubung di seluruh 
dunia. Sebelumnya kita mengenal apa yang secara agak sinis sering 
diberi label sebagai ‘generasi mal’ dan ‘generasi MTV’. Mal disebut-
sebut telah menjadi “katedral budaya pop” generasi baru yang tumbuh 
beriringan dengan ledakan pengangguran, perpanjangan waktu luang, 
dan serbuan paket hiburan industri budaya yang diiklankan dengan 
menawan lewat bacaan pop remaja dan video musik MTV. Mengamati 
perilaku penggunaan media, ruang, dan waktu luang corak generasi ini 
sedikit-banyak menggambarkan bagaimana gaya hidup sebuah generasi 
memaknai dan mengekspresikan kehidupan sehari-harinya.

Kita menyaksikan rangkaian kebangkitan generasi Facebook, 
generasi Blackbarry, generasi ketik reg, generasi digital, sampai generasi 
TikTok. “The Net Generation telah tiba!” demikian Don Tapscott 
mengawali bab awal bukunya, Growing Up Digital: The Rise of the Net 
Generation. Revolusi komunikasi telah membentuk sebuah generasi 
dan dunianya sendiri, suatu fenomena yang belum pernah kita saksikan 
sebelumnya. Kemajuan teknologi informasi telah melahirkan apa 
yang disebut Tapscott sebagai “media-literate kids”, anak-anak yang 
melek-media. Apa yang membuat generasi ini berbeda dari generasi-
generasi sebelumnya? Mereka pertama tumbuh dan berkembang dalam 
lingkungan media digital.

Internet yang merupakan ruang digital (digital space) baru ternyata 
benar-benar dianggap telah menciptakan ruang kultural (cultural space) 
baru bagi generasi Abad ke-21. Kita akan menyebut fenomena budaya 
anak muda dengan karakter khas seperti yang muncul akhir akhir ini 
sebagai “Generasi Ne(x)t” (the Ne(x)t Generation). Mereka kita sebut 
sebagai “Generasi Ne(x)t”, paling tidak, karena dua alasan;

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Hidup untuk Gaya   ... 283283

Pertama, Generasi Masa Depan (Next Generation) adalah 
Generasi Net, Generasi Internet, Generasi Jaringan (Net-Generation). 
“The Ne(x)t Generation” adalah generasi yang diasuh dan dibesarkan 
dalam lingkungan budaya baru media digital yang interaktif, yang 
berwatak menyendiri (desosialisasi), berkomunikasi lebih utama 
sebelumnya dengan e-mail (personal) sekarang dengan media sosial, 
melek komputer dan Internet, dibesarkan dengan videogames, dan lebih 
banyak waktu luang untuk mendengarkan radio, menonton televisi, 
memainkan gawai. Mereka menjadi generasi baru dengan kulturnya 
sendiri yang dikonstruksi oleh lingkungan teknologi komunikasi yang 
baru.

Kedua, Generasi Masa Depan adalah “Generasi X”. Generasi 
“X”, terutama jika stereotipe yang dipegang selama ini di Barat 
benar, punya ciri-ciri seperti plin-plan, sinis, kurang komitmen dan 
tanpa rasa hormat sama sekali. Mereka menyembah budaya pop, dan 
televisi adalah gereja mereka. Mereka lahir pada tahun 1960-an dan 
1970-an, dan mereka inilah generasi yang diberi label “X”. Publishers 
Weekly, sebuah majalah terkemuka yang memberikan informasi khusus 
mengenai perkembangan buku-buku mutakhir di dunia, dalam edisi 
30 Agustus 1999, pernah menurunkan laporan khusus yang menyorot 
pertumbuhan generasi “X”. Rupanya generasi “X” juga telah menarik 
perhatian sejumlah pengarang dan penerbit untuk melirik segmen 
pembaca golongan anak muda ini. Generasi ini kurang tertarik kepada 
agama dalam pengertian tradisional atau agama yang diorganisasikan 
atau dilembagakan, tetapi mereka lebih tertarik kepada aspek spiritualitas 
dari agama yang lebih bersifat personal dan eksperiensial. Buku-buku 
yang melihat fenomena kebangkitan generasi “X” di antaranya banyak 
pula yang mengkaji peran simbol dan citra bagi anak-anak muda yang 
berkubang dalam “kultur MTV” dan “kultur Internet”. Dari sudut 
ini, kemunculan generasi “Y” (milenial) dan juga generasi “Z” (digital 
native), hanya memperkuat beberapa ciri dan kecenderungan yang 
sudah muncul pada generasi “Z”.

Singkatnya, di abad digital ini, “traditional media culture” sedang 
mengalami transformasi ke dalam “digital media culture” dan “visual 
media culture”. Saat itu kita menyaksikan kelahiran sebuah generasi 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...284

yang disebut oleh Tapscott sebagai “generasi Net”, atau yang disebut 
oleh Brian Brooks sebagai “generasi visual” atau kami menyebutnya 
generasi “V” (Visual), yang lebih banyak nongkrong di depan televisi, 
bercengkerama di hadapan gawai, atau berselancar di depan Internet, 
dan kehidupannya lebih berwarna-warni serta lebih fun.

Generasi Net inilah yang menjadi inti pendukung penggunaan 
media baru dan media sosial, tidak hanya untuk mengekspresikan gaya 
hidup, tetapi juga mendukung gerakan sosial dan politik. Kita melihat 
penggunaan Internet dalam gerakan sosial dan politik di Indonesia 
sebenarnya telah muncul seiring berkembangnya gerakan reformasi. 
Hal itu dapat disimak dalam karya-karya Spyer (2002), Hill & Sen 
(2005), dan masih banyak lagi. Akan tetapi, berbagai studi tersebut 
dilakukan sebelum jejaring sosial seperti Facebook digunakan secara 
dominan oleh para pengguna di Indonesia seperti sekarang ini. Adanya 
peningkatan jumlah pengguna media sosial di Indonesia setiap tahun 
mempekuat fenomena tersebut. Kondisi ini didukung oleh kemudahan 
akses terhadap media sosial yang belum pernah terjadi sebelumnya. 
Sebab sekarang ini akses terhadap internet tidak hanya dapat dilakukan 
melalui fasilitas di kantor, warnet, rumah, tetapi juga melalui telepon 
seluler pribadi di manapun dan kapanpun.

Media sosial di era digital memang muncul memenuhi pergeseran 
selera “generasi Net” (Tapscott, 2009) atau “Digital Natives” (Palfrey & 
Gasser, 2008). Tapscott berbicara tentang bagaimana generasi Net sedang 
mengubah dunia kaum muda. Sementara Palfrey dan Gasser (2008) 
menyoroti generasi yang lahir setelah 1980, ketika teknologi digital 
sosial, seperti Usenet dan bulletin board systems, muncul secara daring. 
Generasi baru ini punya akses terhadap teknologi digital berjaringan. 
Mereka semua punya keahlian atau skill untuk menggunakannya.

Tak heran kalau muncul harapan bahwa media sosial juga bisa 
menjadi tempat tersendiri untuk membangun “kapital sosial” bagi 
generasi Net, modal hidup bersama dalam sebuah masyarakat madani 
yang menjunjung tinggi nilai-nilai demokrasi dan keadaban. Bukankah 
di dalamnya, juga ada proses “deliberasi”, proses perbincangan, dialog, 
diskusi, dan berbagi. Singkatnya, ada proses komunikasi timbal-balik 
di sana. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Hidup untuk Gaya   ... 285285

D.	Generasi ‘Hijau’
Munculnya “generasi hijau” yang mempraktikkan “gaya hidup hijau” 
(‘green lifestyle’)—kalau kata ini bisa kita gunakan—sesuai dengan 
konotasi kata itu memang masih tergolong baru. Munculnya kesadaran 
individu dan kolektif di beberapa kelompok komunitas dan budaya 
akan pentingnya lingkungan hidup yang sehat semakin meningkat 
berbarengan dengan meningkatnya keprihatinan akan degradasi 
dan krisis lingkungan hidup yang dialami Indonesia dalam beberapa 
dasawarsa terakhir ini. Isu efek rumah kaca yang menjadi keprihatinan 
komunitas global dan berbagai kampanye lingkungan hidup yang 
menyertainya serta kebijakan global di bidang lingkungan ikut 
membangun kesadaran individu dan kolektif di tingkat nasional dan 
lokal.

Meskipun ‘gaya hidup hijau’ yang diekspresikan oleh ‘generasi 
hijau’ ini belum sepenuhnya menjadi kekuatan seperti di Barat, yang 
bisa menjadi gerakan yang memengaruhi kebijakan, tetapi kehadiran 
dan pengaruhnya makin terasa dalam beberapa segi kehidupan lapis 
masyarakat tertentu. Di sejumlah negara Eropa pengaruh gerakan hijau 
sangat kuat. Sebagian mencuat sebagai tanggapan terhadap filsafat pasar 
bebas dan tuntutan terhadap perubahan kebijakan sangat dipengaruhi 
oleh kehadiran gerakan hijau yang kuat. Program yang dibuat 
menempatkan tekanan yang kuat pada keprihatinan ekologis. Proteksi 
lingkungan bahkan dipandang sebagai sumber pertumbuhan ekonomi 
daripada sebaliknya. Para pemilih di sejumlah negara yang sudah maju 
menjadi kurang tertarik dengan isu-isu ekonomi dibandingkan dengan 
kualitas hidup mereka.52 Ini bersamaan dengan munculnya apa yang 
disebut Ulrich Beck (1992) sebagai ‘sub-politics’ —politik yang beralih 
dari parlemen ke kelompok-kelompok isu tunggal dalam masyarakat. 
Kelompok-kelompok inisiatif warga mulai mengambil peran tanpa 

52	  Menarik, misalnya, perdebatan sengit mulai muncul di Italia pada 1980-an yang 
mempertanyakan mengenai sejauh mana kategori-kategori kiri dan kanan masih 
bermakna. Keprihatinan ekologis, partisipasi komunitas, dan reformasi konstitusi 
muncul ke permukaan. Kemudian disusul di Jerman dan sejumlah negara lain yang 
menunjukkan meningkatnya kesadaran akan pentingnya perlindungan lingkungan 
hidup, etos kolektivisme, dan solidaritas. Lihat, misalnya, Giddens (1999: 54–64).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...286

menunggu politisi. Kekakuan sikap aparat pemerintah digantikan 
oleh mobilitas agen-agen pada semua level masyarakat. Merekalah, 
dan bukan politisi, yang telah menempatkan isu-isu ekologis, dan juga 
berbagai keprihatinan baru lainnya, dalam agenda.

Gaya hidup hijau seperti yang tumbuh di negara maju juga ditandai 
dengan munculnya gerakan hidup sederhana secara sukarela dan gerakan 
tanggung jawab sosial yang diiringi dengan terbitnya buku-buku yang 
mendukung gerakan mereka. Sebutlah untuk menyebut beberapa, 
misalnya, karya Joe Dominguez & Vicki Robin (1992), Your Money 
or Your Life: Transforming Your Relationship with Money and Achieving 
Financial Independence; karya Cecile Andrews (1997). The Circle of 
Simplicity: Return to the Good Life; penerbitan Council on Economic 
Priorities (1988, 1990, 1994, 2000), Shopping for a Better World: The 
Quick and Easy Guide to All Your Socially Responsible Shopping; karya 
Duane Elgin (1993 [1981]), Voluntary Simplicity: Toward a Way of Life 
That is Outwardly Simple, Inwardly Rich; karya Amitai Etzioni (1999), 
Voluntary Simplicity: a New Social Movement?; karya Mary Grigsby 
(2004), Buying Time and Getting By: the Voluntary Simplicity Movement; 
dan karya Ellis Jones (2006), The Better World Shopping Guide, untuk 
menyebut beberapa.

Gerakan gaya hidup tersebut melibatkan aksi terus-menerus dalam 
ruang kehidupan sehari-hari. Para partisipan dalam gerakan gaya hidup 
ini kadang-kadang juga berpartisipasi dalam kelompok kepentingan dan 
politik protes sehingga menjadi bagian penting dari kekuatan penekan. 
Mereka menciptakan dan menawarkan pola-pola konsumsi alternatif, 
pada gilirannya menjadi model alternatif bagi konstruksi identitas. 
Ini mengingatkan kita bahwa politik gaya hidup dan politik identitas 
personal merupakan komponen penting dari gerakan (Giddens, 1991). 
Mereka menggantung diri pada ‘wirausahawan-wirausahawan budaya’, 
jaringan sosial, dan media bersama untuk terus-menerus membentuk 
wacana gerakan mereka.

Dalam satu dekade terakhir ini wacana ‘hijau’ semakin mewarnai 
wacana media dan budaya popular di tanah air. Tawaran barang 
konsumsi dan waktu luang yang berlabel hijau mulai menjadi alternatif 
yang mudah ditemui di berbagai lokasi. Produk barang dan jasa berlabel 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Hidup untuk Gaya   ... 287287

“green” juga semakin banyak. Iklan sekolah, properti, kuliner, fashion 
yang mengklaim bergaya hijau semakin gencar. Kesadaran manajemen 
dan marketing berorientasi hijau juga menguat meski mungkin baru 
sebatas iklan advertorial aktivitas kampanye Tanggung Jawab Sosial 
Perusahaan (CSR). Kesadaran lingkungan yang muncul di kalangan 
lapis masyarakat berada juga sudah diantisipasi oleh produsen otomotif 
yang menawarkan berbagai model kendaraan ramah lingkungan dan 
penggunaan bahan bakar bio atau mobil listrik, yang sedikit banyak 
menjadi sinyal dalam mengantisipasi munculnya sebuah lapis generasi 
yang semakin sadar lingkungan.

Sementara gaya hidup di bidang kesehatan juga ditandai dengan 
berbagai praktik diet dan pengobatan alternatif yang mengklaim 
diilhami oleh alam dan lingkungan. Di bidang kesehatan, pengobatan 
dengan bahan kimia yang selama ini dominan dalam dunia kedokteran 
mulai diimbangi dengan pengobatan alternatif yang mengandalkan 
bahan dari tumbuhan. Belum pernah kita menyaksikan seperti saat ini 
ketika produk kosmetika dan obat-obatan herbal mulai memasuki ceruk 
pasar yang besar di kalangan masyarakat Indonesia. Kalau kita melihat 
ke dunia pariwisata, kesadaran lingkungan ini juga kian menguat. Kini 
‘ekowisata’ menjadi bidang yang menarik, bisa jadi dalam waktu dekat 
akan menyamai (bahkan mungkin menggeser) wisata religius yang 
sempat menjadi primadona. Patut pula dicatat munculnya kelompok 
pengguna sepeda (bikers) sebagai kendaraan utama ke tempat kerja 
atau kuliah yang muncul di sejumlah kota juga menandai tumbuhnya 
kesadaran kolektif dari sebuah generasi yang melihat bahwa ruang 
transportasi publik sudah semakin tidak nyaman dengan semakin 
sesaknya kendaraan bermotor. Mereka memilih bersepeda sebagai 
pilihan gaya hidup sehat untuk melawan meningkatnya polusi yang 
disebabkan kendaraan bermotor.

Barangkali semua perkembangan tersebut sudah cukup menjadi 
tanda paling gamblang untuk menunjukkan bahwa sebuah generasi 
sedang lahir dan tumbuh. Sebuah generasi yang mendukung gerakan 
gaya hidup hijau dengan pola-pola budaya ekspresif yang bisa kita 
selami lebih dalam dengan melihat bagaimana mereka memanfaatkan 
waktu luang, memilih barang untuk dikonsumsi, memperlakukan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...288

ruang untuk tinggal, memanfaatkan uang untuk konsumsi atau 
produksi, dan perilaku konsumsi media mereka. Dengan mengetahui 
motif-motif yang ada di balik sikap hidup dan perilaku generasi hijau 
dalam menggunakan uang, barang, ruang, dan waktu luang, barangkali 
kita bisa memprediksi sampai sejauh mana generasi ini akan berperan 
signifikan dalam mendukung kekuatan masyarakat sipil. Kita juga bisa 
melihat sejauh mana implikasi perbedaan generasi dan gaya hidup 
dalam hal perilaku penggunaan medianya bila kita lihat dari segi 
kemungkinan perannya bagi perubahan sosial di masa depan.

E.	 Gerakan Gaya Hidup
Sampai sejauh ini kita melihat munculnya gaya hidup memang 

belum sepenuhnya menjadi kekuatan penekan ke arah perubahan 
kebijakan yang memuaskan bagi banyak kalangan yang mendambakan 
perbaikan dan perubahan kualitas hidup. Di dalam proses transformasi 
sosial budaya besar-besaran seperti yang berlangsung satu dekade 
terakhir ini, sayangnya gaya hidup belum sepenuhnya menjadi sebuah 
gerakan yang memiliki implikasi politik cukup signifikan. 

Padahal, sebagaimana dikatakan oleh Anthony Giddens (1991), 
karena aktualisasi diri dan transformasi diri berlangsung tumpang-
tindih maka politik gaya hidup dan politik identitas personal adalah 
komponen penting dari berbagai gerakan. Semestinya bila gaya hidup 
dan identitas dari lapis tertentu masyarakat sudah terbentuk maka 
gerakan gaya hidup yang berimplikasi ke arah perbaikan kehidupan 
juga akan menguat, tidak hanya gerakan gaya hidup dekaden yang 
memerosotkan kualitas lingkungan dan kehidupan warga. Ada harapan 
agar para pendukung gaya hidup mampu mengukuhkan gaya hidupnya 
sebagai sebuah gerakan, ‘gerakan gaya hidup’ (lifestyle movement). Kita 
sedang menanti dan berharap, misalnya, bagaimana para bikers bisa 
bersatu dan mendorong pemerintah di berbagai daerah dan kota untuk 
menyediakan ruang memadai bagi para pejalan kaki dan pesepeda agar 
merasa nyaman dan aman mencapai tujuan. Bagaimana para penggerak 
gaya hidup hijau bisa mendesak pemerintah daerah membuat aturan 
yang tegas agar semua kantor mengubah lahan parkir beton dengan bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Hidup untuk Gaya   ... 289289

bahan yang mudah menyerap air sehingga minimal banjir bisa 
dikurangi. 

Biasanya memang gerakan gaya hidup akan lebih efektif apabila 
bertemu dengan gerakan sosial. Barangkali contoh terbaik adalah 
keberhasilan para Facebooker menggalang dukungan untuk mendesak 
pemerintah membebaskan dua pimpinan KPK. Di sini gerakan gaya 
hidup dengan penggunaan media baru untuk membangun komunitas 
di dunia maya telah bertemu dengan gerakan politik akar-rumput yang 
mendesakkan tuntutan politik yang lantang dan berskala massif.

Gerakan sejuta Facebook dalam perlawanan terhadap kriminalisasi 
KPK pada tahun 2009 adalah contoh fenomenal penggunaan media 
sosial di Internet dalam gerakan sosial di Indonesia. Cyberdemocracy 
atau Cyberpolitics atau Cyberprotest benar-benar menemukan ruang 
mobilisasi dan partisipasinya dalam kasus tersebut. Kasus ini fenomenal 
karena mampu melibatkan lebih dari sejuta Facebooker dalam waktu 
yang relatif singkat (kurang dari sebulan) dan mendapat perhatian 
yang cukup besar dari masyarakat, aktivis, politisi, analis, serta media 
tradisional seperti televisi dan surat kabar. 

Uraian bab ini telah berupaya menggambarkan kecenderungan 
gaya hidup yang berkembang secara dinamis dan tidak tetap. Dua 
generasi yang disorot, generasi Net dan generasi Hijau, dianggap 
berkontribusi penting dalam proses demokratisasi dan perjuangan 
lingkungan di negeri ini. Peran itu sedang dan akan terus mereka 
mainkan, kini dan datang.

Menyimak secara saksama munculnya pusat-pusat penyemaian 
dan pemekaran gaya hidup dengan generasi pendukungnya yang 
mulai tumbuh pada awal 1990-an, tampaknya pada pasca-2000, jelas 
makin tidak bisa dianggap sepele lagi. Gejala yang demikian serius 
dan kompleks sudah tentu memerlukan pengamatan dan kajian yang 
sistematis, ketat, dan mendalam. Misalnya, diperlukan survei yang luas 
dan rinci untuk menggambarkan profil kelompok pendukung gaya 
hidup generasi Indonesia yang muncul pada pasca-Perang Dingin, 
terutama dalam konteks perkembangan demokratisasi di era digital. 
Termasuk gaya hidup kelompok-kelompok strategis yang muncul pada 
era ini bila dibandingkan dengan era sebelumnya. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...290

Profil gaya hidup generasi Indonesia mutakhir juga bisa dilihat dari 
kategori-kategori yang dibuat setelah melihat pola-pola perilaku umum 
yang hidup di level masyarakat tertentu. Atau, bisa juga langsung dengan 
menggambarkan pola-pola penggunaan uang, barang, ruang, dan waktu 
luang dari komunitas-komunitas atau kolektivitas-kolektivitas yang 
muncul dengan identitas tertentu. Upaya menggambarkan profil gaya 
hidup kelas menengah Indonesia pasca-2000 masih akan tetap menarik 
apabila melihat kenyataan bahwa kelas menengah juga memiliki 
konstruksi kesadaran sejarah yang beragam. Begitupun dengan profil 
gaya hidup kelas bawah? Bagaimana dengan gaya hidup lapis kaum 
muda dengan berbagai kategori yang bisa dibuat?

Pertanyaan-pertanyaan tersebut merupakan antaran awal yang 
berguna bahwa ternyata peta profil pendukung gaya hidup dalam 
masyarakat Indonesia memang kompleks dan kaya warna. Apalagi 
kalau kita melihat kenyataan bahwa dalam masyarakat mutakhir sering 
kali soal cita rasa dan gaya hidup sudah semakin samar batas-batasnya. 
Dibandingkan era sebelumnya, kini gaya hidup bukan lagi monopoli 
suatu kelas, tetapi sudah lintas-kelas. Mana yang kelas atas/menengah/
bawah tak jarang sudah bercampur-baur dan terkadang dipakai berganti-
ganti. Gaya hidup yang ditawarkan lewat iklan dan ritual konsumsi, 
misalnya, menjadi lebih beraneka ragam dan cenderung mengambang 
bebas sehingga ia tidak lagi menjadi milik eksklusif kelas tertentu dalam 
masyarakat. Ia menjadi citra netral yang mudah ditiru, dijiplak, dipakai 
sesuka hati oleh setiap orang. Persoalannya, tergantung kita, seperti 
pertanyaan di awal, mau memilih yang mana; ‘hidup untuk gaya’ atau 
’gaya untuk hidup’.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



291

“Bumi menyediakan cukup untuk kebutuhan semua orang, 
tetapi tidak untuk keserakahan setiap orang.” 

(Mahatma Gandhi)
Buku ini telah berupaya menunjukkan beberapa krisis budaya 
komunikasi dan media yang terjadi dalam ruang publik Indonesia 
kontemporer. Selain itu, juga telah diajukan beberapa kemungkinan 
untuk melakukan perubahan budaya baik di level negara maupun 
masyarakat sipil. Peran media dan masyarakat sipil mendapat tekanan, 
oleh karena dua kekuatan ini bisa digunakan untuk memberikan 
keseimbangan di tengah kekuatan modal dan kuasa yang mendiktekan 
selera budaya dan budaya selera yang mungkin cenderung berorientasi 
demi kekuasaan dan modal itu sendiri. 

Buku ini menempatkan budaya bukanlah sebagai sesuatu yang 
bertentangan dengan sesuatu yang bersifat struktural. Tetapi antara 
struktur dan kultur dilihat sebagai sesuatu yang saling berhubungan. 
Keduanya saling memengaruhi dalam dialektika yang pada gilirannya 
mungkin melahirkan sintesis. Karena itu, kajian buku ini memandang 
kebudayaan sebuah bangsa tidak pernah statis. Ia senantiasa dinamis dan 
beradaptasi secara dialektis dan kreatif dengan dinamika masyarakat. 
Adakalanya ia memengaruhi, tetapi adakalanya juga ia dipengaruhi oleh 
masyarakatnya. Kebudayaan mengalir dalam gerak saling-pengaruh 

BAB XIX
Renungan Budaya untuk 

Generasi Mendatang

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...292

yang tanpa akhir dalam denyut nadi kehidupan. Terkadang arusnya 
kecil, terkadang besar, bahkan ia pun bisa menjadi gelombang besar 
yang memengaruhi kesadaran dan tindakan maupun perilaku kita.

Kalau kini orang berbicara tentang krisis masyarakat yang 
mendalam, bukankah sesungguhnya mereka juga sedang berbicara 
tentang krisis budaya, krisis nilai, dan krisis kehidupan itu sendiri? 
Lalu, 80 tahun lebih setelah kita merdeka, seberapa jauh capai-capaian 
budaya yang membanggakan yang telah kita raih? Atau, sebaliknya 
yang terjadi, apakah krisis budaya yang semakin menghalangi kita 
untuk membangun kematangan sosial politik menuju Indonesia Emas?

Selama ini budaya atau kebudayaan terlalu sering dibicarakan 
dengan tema-tema besar yang serba abstrak. Seperti dalam pidato-
pidato kebudayaan yang menuntut refleksi yang dalam dan kecerdasan 
nalar-logika yang rumit. Tentu saja ruang-ruang perenungan budaya 
seperti itu penting. Akan tetapi, sesungguhnya untuk saat ini dan ke 
depan, tak kalah penting adalah bagaimana kita memandang budaya 
dengan sederhana. Budaya harus kita lihat dalam hal kecenderungan 
sikap, perilaku, tindakan, dan tutur kata kita sehari-hari yang amat kasat 
mata. Untuk mengikuti istilah pemikir budaya mutakhir, perhatian 
harus kita arahkan ke pernak-pernik budaya kehidupan sehari-hari 
(culture of everyday life) (de Certeau, 1987; Fiske, 1996).

A.	 Pemikiran Budaya Kritis 
Hingga kini begitu banyak pemikiran kritis yang lahir dari perenungan 
yang dalam dan tulus untuk berbicara tentang budaya dan masyarakat 
Indonesia. Pandangan itu sering kali sangat kritis terhadap budaya 
dominan sehingga tak jarang cukup mencerahkan. Sayangnya, setelah 
pemikiran itu dilontarkan, lalu disambut dan diperdebatkan dengan 
hangat dalam aneka wacana dan media, kemudian dilupakan begitu 
saja, seakan lenyap ditelan arus sejarah. 

Sebutlah beberapa di antaranya. Pada tahun 1970-an, Mochtar 
Lubis (1972), misalnya, sudah berbicara sangat lantang tentang 
wajah tak keruan manusia Indonesia. Melihat wajah muram manusia 
Indonesia yang ciri-ciri pribadinya berkeping-keping (munafik, feodal, 
percaya takhayul, punya watak yang lemah, dan cenderung boros), 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Renungan Budaya untuk   ... 293293

Mochtar Lubis khawatir bangsa kita akan tertinggal jauh, dan lebih 
celaka lagi akan jadi korban dalam percaturan dunia. 

Tak heran, kalau Koentjaraningrat (1974) mengingatkan tentang 
betapa perlunya perubahan mentalitas masyarakat Indonesia agar 
bisa menjadi bangsa yang maju. Sementara, Umar Kayam (1997) tak 
bosan berbicara tentang pentingnya transformasi budaya kita untuk 
menyingkirkan budaya feodal dan birokratis dalam laku elit politik 
(pegawai negeri, politisi) dan masyarakat umum. Lain lagi Taufik 
Abdullah (2001), yang memperkenalkan sebuah rumusan yang bagus 
menyangkut kemiskinan budaya wacana elit politik, yang disebutnya 
sebagai “spiral kebodohan yang menukik ke bawah”. Kebodohan 
yang dibalas dengan kebodohan akan melahirkan kebodohan baru. 
Bukankah pernyataan bodoh seorang elit politik yang ditanggapi 
dengan pernyataan bodoh pula oleh elit politik yang lain, begitu sering 
kita saksikan di media. Pernyataan itu, menurut Abdullah, hanya 
melahirkan kebodohan baru. Akhirnya, menciptakan semacam spiral 
kebodohan yang terus menukik ke bawah.

Lebih dalam lagi. Soedjatmoko (1984) mengingatkan tentang 
ancaman kemanusiaan, berupa kemiskinan, ledakan penduduk, 
degradasi lingkungan global yang dampaknya akan dirasakan bangsa 
Indonesia di abad ke-21. Ia juga menyebutkan tentang akan munculnya 
fenomena “masyarakat stres”, “masyarakat sakit”, yang ditandai oleh 
sakit mental, kekerasan, dan penyalahgunaan obat dan kenakalan 
remaja. Maka tak heran kalau Soetardji Calzoum Bachri mengajak 
bangsa kita dengan lantang: “Wahai bangsaku/ Keluarlah engkau dari 
kamus kehancuran ini/ Cari kata/ Temukan ucapan/ Sebagaimana 
dulu para pemuda menemukan kata dalam sumpah mereka.” Senada 
dengan Sartono Kartodirdjo (1993) yang mengumandangkan tentang 
pentingnya kesadaran sejarah dalam proses pendidikan bangsa. Atau, 
Kuntowijoyo (2000) mengajukan pentingnya transendensi dan 
humanisasi untuk melawan politisasi, sekularisasi, dan komersialisasi 
budaya.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...294

B.	 Persoalan Krusial dan Skenario ke Depan
Apa yang menjadi imbauan atau bahkan kekhawatiran dari para 
pemikir budaya tak lain adalah implikasi dari adanya arus besar 
yang memengaruhi kehidupan dan membentuk budaya masyarakat 
kontemporer. Di satu sisi, ia bersumber dari dalam, berupa feodalisme, 
dan di sisi lain, ia datang dari luar, dari konsekuensi-konsekuensi 
globalisasi dan transnasionalisasi nilai-nilai yang datang dari seluruh 
penjuru dunia via media massa. Atau, baik itu dari gejala sekularisme 
yang merembesi segenap ranah religiusitas manusia modern atau 
lebih khusus, masyarakat Indonesia kontemporer sehingga dianggap 
sebagai ancaman bagi nilai-nilai agama tradisional. Maupun, dari nilai 
kapitalisme masyarakat konsumen yang menyebabkan berlangsungnya 
proses komodifikasi semua ranah kehidupan.

Nilai-nilai ini dipandang ikut membentuk selera, laku, dan bahkan 
kesadaran kita. Kini, nilai-nilai ini terus meresap, menjadi semacam 
kekuatan budaya yang membentuk alam bawah sadar kehidupan 
manusia modern. Mulai dari cara kita memilih letak rumah, jenis 
kendaraan, merk pakaian, tempat hiburan, acara televisi, tontonan 
media sosial, figur panutan, penggunaan uang yang kita peroleh, 
pemanfaatan waktu luang, hingga cara kita bercinta dan menjalani serta 
memandang kehidupan sehari-hari. Semuanya tak lepas dari adanya 
konstruksi nilai dan budaya yang membentuk kesadaran kita.

Di tengah kepungan nilai-nilai itu, bangsa kita justru berhadapan 
dengan masalah besar dan krusial yang menghadang. Persoalan 
kemiskinan, penyakit (biologis, psikologis dan sosial), kebodohan, 
kekerasan, ketidakpedulian, korupsi, pencemaran lingkungan, masih 
menjadi persoalan keseharian yang kasat mata yang tidak hanya 
amat memerlukan pemikiran budaya, tetapi juga revolusi budaya 
demi mengubah perilaku budaya sehari-hari kita sehingga mampu 
membebaskan dan memberdayakan kita dari berbagai krisis sosial, 
ekonomi, politik yang menghimpit. Perilaku dan kesadaran budaya 
yang beberapa di antaranya akan disorot bagian penutup ini perlu 
segera dikembangkan untuk melawan kecenderungan laku budaya 
dominan yang seakan sudah menjadi bagian hidup sehari-hari. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Renungan Budaya untuk   ... 295295

Kita sebut saja laku budaya itu sebagai “10 Sikap dan Kesadaran 
Budaya Negatif ” yang harus disingkirkan dengan membangun “10 
Sikap dan Kesadaran Budaya Positif ” yang menjadi budaya alternatif 
yang harus terus dipupuk dan dikembangkan di rumah, di sekolah, di 
tempat kerja, di tempat ibadah, di jalan-jalan, di ruang media sosial, 
dan di semua ranah kehidupan sehari-hari. 

Pertama, budaya feodal lawan budaya egaliter. Budaya feodalisme 
yang menghambat kemajuan, harus dilawan dengan sikap dan kesadaran 
budaya egaliter. Sikap egaliter menempatkan manusia pada posisi 
setara, tanpa memandang status yang diperoleh karena keturunan, 
kekayaan, jabatan, pendidikan, suku, ras, atau agama. Sikap hidup 
yang memandang semua orang sama akan menjadi budaya pendukung 
nilai-nilai demokrasi dan semangat masyarakat madani. Kita harus 
mengembangkan pendidikan budaya sejak dini kepada anak-anak 
agar tumbuh sikap budaya egaliter yang menghargai kesetaraan dan 
menghormati sesama manusia.

Kedua, budaya instan lawan budaya kerja keras. Budaya instan 
yang menganggap bahwa kebahagiaan, kekayaan, kesuksesan, dan 
prestasi bisa diraih seperti membalik telapak tangan, juga harus 
dilawan dengan budaya yang memandang bahwa semua itu harus 
diraih dengan kerja keras, keringat, dan bahkan airmata. Budaya-
budaya yang menggampangkan penyelesaian persoalan dengan cara 
potong kompas dalam kehidupan sehari-hari mesti dilawan dengan 
cara-cara yang lebih beradab. Prestasi yang diraih dengan kerja keras 
harus diberi penghargaan secara layak dan harus diciptakan mekanisme 
penilaian untuk orang-orang yang meraih prestasi dengan kerja keras. 
Kita harus menanamkan pendidikan budaya yang memberi pengertian 
kepada anak-anak agar korupsi, perilaku tidak jujur, komersialisasi 
jabatan, sampai jual beli gelar aspal, plagiat, atau menyontek adalah 
contoh budaya instan yang tidak layak diberi tempat dalam masyarakat 
beradab. Kita hanya menghargai orang yang bekerja keras.

Ketiga, budaya kulit lawan budaya isi. Budaya kulit atau tampilan 
luar dalam kehidupan memang penting. Untuk menjaga citra diri 
atau imaji seseorang, banyak cara bisa ditempuh. Ada orang yang 
memamerkan kekayaan, ada yang menunjukkan kepintaran, ada 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...296

juga yang unjuk kekuatan bahkan kekuasaan. Menurut sejarawan 
Onghokham, pamer kemewahan sudah menjadi bagian dari gaya hidup 
kaum aristokrat sejak dulu. Sekarang banyak orang kaya baru (OKB) 
yang tanpa malu-malu menunjukkan dirinya kaya dan saleh. Untuk itu, 
orang menggunakan simbol-simbol kesuksesan dan kesalehan dengan 
berbagai cara. Persoalan muncul kalau orang biasa memakai topeng 
kulit seperti itu. Pasalnya iklan dan sinetron tak henti mengajarkan 
bahwa budaya kulit lebih hebat dari budaya isi.

Kita ingin menanamkan kepada anak-anak sejak dini bahwa 
budaya isi, substansi jauh lebih penting dari budaya kulit. Bukan kita 
iri atau cemburu dengan orang sukses dan kaya. Bukan! Kita ingin 
agar kekayaan dan kesuksesan mereka lebih bermakna bagi kehidupan 
banyak orang. Kita merindukan kesejahteraan yang lebih merata. Kita 
ingin mengetuk kesadaran orang yang gandrung budaya kulit agar 
mulai menyelami budaya isi, untuk menyelami hakikat kehidupan itu 
sendiri.

Keempat, budaya penampilan atau snobisme lawan budaya hidup 
sederhana. Budaya penampilan, asal kelihatan keren, kece, dan hebat, 
juga menjadi bagian dari kehidupan kita. Tak banyak orang sekarang 
yang mau dan berani tampil lebih sederhana dari penghasilannya. 
Bahkan, tak jarang orang sudah menghabiskan penghasilannya sebelum 
penghasilan itu menjadi haknya. Kita menyebut budaya kredit dan 
budaya utang kini sudah menjadi bagian dari gaya hidup kita bahkan 
sudah menjadi darah daging dan daya hidup pemerintah kita (Ingat 
Utang Luar Negeri!).

Kita akan sulit atau mungkin terasing di tengah-tengah 
tetangga, keluarga atau kolega kalau kita berpenampilan sederhana. 
Kebersahajaan—sebagai pilihan sikap dan gaya hidup alternatif— 
menjadi barang langka atau bahkan semacam kemewahan tak 
terjangkau di tengah hutan lebat gemerlap gaya hidup. Di kantor, 
pakaian Anda yang dinilai tidak modis dan stylish akan dikomentari: 
“Masak dari dulu hanya pakai yang itu-itu.” Anda tidak akan kelihatan 
sukses dan membanggakan keluarga kalau Anda tidak mengendarai 
kendaraan terkini. Anda akan lebih keren kalau Anda memakai telepon bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Renungan Budaya untuk   ... 297297

pintar keluaran mutakhir, model anu dengan penampilan gress. Ongkos 
penampilanmu akan terus menyedot sakumu.

Setiap hari anak-anak kita dikhotbahi oleh pesan-pesan media, 
iklan, dan sinetron padat gaya hidup agar mereka memuja budaya 
penampilan. Di masa depan kita ingin agar anak-anak kita menjadi 
lebih sederhana dari kita, sekalipun kita tetap berusaha agar mereka 
jauh lebih sukses dan bahagia dari kita.

Kelima, budaya boros lawan budaya hemat. Budaya kulit atau 
budaya penampilan jelas telah menjadikan budaya boros begitu telanjang 
di pelupuk mata. Kita jarang berpikir jangan-jangan perilaku dan gaya 
hidup serba-boros sudah mendarah daging dalam kehidupan kita. 
Cobalah simak di kantor, di jalan, atau di rumah kita. Bagaimana kita 
menggunakan listrik, air, atau pulsa telpon (khususnya telepon pintar). 
Kalau dulu orang tua memberi anak uang bisa ditabung atau dibelikan 
emas. Sekarang begitu banyak orang tua yang menganggarkan uang 
pulsa bulanan buat si buah hatinya. Di zaman teknologi komunikasi 
serba canggih budaya ngerumpi dan omongan remeh-temeh bisa 
menghamburkan uang ratusan ribu bahkan jutaan per bulan.

Mulai sekarang kita harus menanamkan kesadaran di kalangan 
anak muda bahwa budaya hemat adalah bagian dari perilaku hidup 
sehat dan beradab yang harus dikembangkan. Kepada generasi muda, 
misalnya, perlu kita sebarkan ungkapan “Save water and electricity!” 
“Hemat air dan listrik demi generasi mendatang!” Bila perlu harus 
kita pasang di pintu-pintu rumah dan sekolah kita. Kita harus berpikir 
bahwa masih banyak orang yang belum memperoleh penerangan 
yang layak dan air bersih yang wajar sebagaimana yang kita nikmati. 
Masih banyak bencana kekeringan dan kelaparan yang menyebabkan 
nestapa kemanusiaan. Kita ingin budaya hidup hemat menjadi pesan 
kemanusiaan yang bermakna bagi generasi mendatang. Seruan lirih 
Mahatma Gandhi terdengar pas, “Earth provides enough for everyone’s 
need, but not for everyman’s greed”.

Keenam, budaya apati lawan budaya empati. Dengan kesadaran 
demikian pula kita ingin membuat sikap masa bodoh atau apati yang 
membuat kita menutup mata terhadap persoalan di sekitar kita segera 
diganti oleh tumbuhnya generasi yang berkesadaran empatik. Budaya 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...298

empatik menumbuhkan kepedulian dan kesadaran untuk mendengar 
terhadap keluhan orang lain atau penderitaan sesama. Generasi empatik 
adalah generasi yang bisa hidup dalam semangat untuk memberi 
kepada yang tidak mampu dan menyuarakan persoalan public, serta 
membebaskan yang tertindas. Kita ingin menumbuhkan budaya 
empati justru di tengah-tengah sikap masa bodoh atau ketidakpedulian 
yang sering mewarnai budaya kita sehari-hari.

Ketujuh, budaya konsumtif lawan budaya produktif. Budaya 
yang hanya bisa memakai, menghabiskan waktu dan uang yang tak 
bermanfaat, harus dilawan dengan budaya yang lebih memberikan 
hal-hal yang bermanfaat dalam kehidupan. Kalau sekarang kita hanya 
menjadi masyarakat pemakai (pemakai barang produk luar negeri, 
konsumen pemikiran dan gaya hidup asing), di masa depan konstruksi 
budaya yang paling berat dan krusial adalah bagaimana membuat 
bangsa ini menjadi bangsa yang menghasilkan sesuatu yang bermanfaat 
bagi kehidupan dan kemanusiaan (Kartodirdjo, 1993; Pabottingi, 
1994; Abdullah, 2006). Tantangan pendidikan kita adalah bagaimana 
menjadikan generasi konsumtif berubah menjadi generasi produktif. 
Generasi yang tidak hanya menjadi pengguna atau konsumen, tetapi 
menjadi produsen bagi bangsanya bahkan bagi luar negeri. Ini tidak 
boleh tidak memerlukan semacam revolusi kesadaran yang menuntut 
pendidikan sumber daya manusia yang sistematis dan terprogram. 

Kedelapan, budaya bersih lawan budaya sampah. Sampah akan 
menjadi persoalan urban yang pelik bila kita tidak mencari solusi 
yang lebih terpadu dalam pembangunan dan penataan kota di masa 
depan. Kita sekarang hidup dalam “masyarakat serba membuang”; 
beli, pakai sekali, setelah itu buang. Untuk itu, kita perlu menanamkan 
budaya bersih sejak dini dalam lingkungan keluarga, tetangga, sekolah, 
tempat ibadah, masyarakat luas, terutama di pasar dan pertokoan, 
perkantoran, terminal, stasiun, pelabuhan dan lapangan terbang, jalan-
jalan dan fasilitas umum harus memperhatikan masalah penanganan 
sampah secara serius. Budaya membuang sampah sembarangan harus 
mendapatkan ganjaran yang keras, kalau perlu jerat hukum. Kebiasaan 
membuang sampah pada tempat yang disediakan secara khusus sudah 
harus ditanamkan sejak dini hingga di masa kanak-kanak, di ruang 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Renungan Budaya untuk   ... 299299

keluarga Indonesia. Ingatlah sampah akan menjadi ancaman serius 
karena bukankah setiap orang menghasilkan sampah?

Kesembilan, budaya antri lawan budaya terabas. Kebiasaan antri 
juga perlu terus dikampanyekan dan disosialisasikan di tempat-tempat 
publik. Kita harus menjadi bangsa yang beradab, jangan asal terabas. 
Budaya terabas menyebabkan munculnya korupsi dan membuat kita 
tidak sabaran di jalan. Budaya antri menghargai keteraturan yang tidak 
dipaksakan, tetapi tumbuh dari kesadaran penghargaan terhadap orang 
lain. Kita hanya mendahulukan orang tua, orang sakit, atau orang 
hamil. Kita harus mempraktikkan kepada anak-anak sejak dini tentang 
pentingnya budaya antri dalam masyarakat sibuk seperti sekarang ini.

Kesepuluh, budaya kompetisi lawan budaya kerjasama. Kita perlu 
berkompetisi, asal kompetisi itu sehat dan fair, karena kita ingin yang 
terbaiklah yang muncul sebagai pemimpin atau pemenang. Kita harus 
menanamkan budaya menerima kekalahan secara fair dan menghargai 
prestasi orang lain agar kehidupan berjalan sehat. Ini baik dalam 
pendidikan, juga dalam demokrasi. Jika kita sulit membangun budaya 
kompetisi, kita harus mulai berpikir bagaimana membangun budaya 
kerjasama. Kita sudah lama larut dalam klik-klik kepentingan picik 
golongan, bahkan kita sudah jauh masuk dalam keretakan kehidupan 
kebangsaan, dan melemahnya kohesivitas sosial. Kita ingin budaya 
kerjasama hidup kembali di kalangan anak-anak muda dan generasi yang 
akan datang. Bukankah persoalan kemanusiaan dan kebangsaan yang 
pelik hanya bisa dipecahkan bersama. Kita hanya bisa menghilangkan 
sikap individualistis, egoistis, dan merasa benar sendiri, bila kita terbiasa 
bekerja sama, karena kita akan semakin rendah hati menerima berbagai 
kemungkinan dari orang lain yang berbeda dari kita.

Akhirnya, kita perlu membuat skenario budaya ini agar bisa 
berjalan dari hal-hal kecil dari kehidupan keseharian kita. Kita ingin 
generasi di masa datang berubah wajah dari generasi yang serba 
dipolitisasi dan dikomersialiasikan menjadi generasi yang lebih beradab, 
civilized generation. Karena itu, kita perlu merancang desain budaya dan 
kesadaran masyarakat kita dari “politicized and commercialized society” 
(masyarakat yang dipolitisasi dan dikomersialkan) menjadi “civilized 
society” (masyarakat beradab). Saya yakin kalau kita mulai menjalankan 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Kritik Budaya Komunikasi ...300

salah satu saja dari “10 Sikap dan Kesadaran Budaya Positif ” tersebut, 
kita mulai ikut meretas jalan untuk membangun masyarakat lebih 
beradab. Jalan memang masih panjang dan berliku. Tetapi, bukankah 
seperti senandung dari lirik lagu Lionel Richie, “We can save the world if 
we try…” (Kita bisa menyelamatkan dunia jika kita mencoba).

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



301

Abdullah, I. (1997). Dari domestik ke publik: Jalan panjang pencarian 
identitas perempuan. Dalam Abdullah, I. (Ed.). Sangkan paran 
gender. Pusat Penelitian Kependudukan Universitas Gadjah 
Mada & Pustaka Pelajar. 

Abdullah, I. (2006). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Pustaka 
Pelajar.

Abdullah, T. (2001a). Nasionalisme dan sejarah. Satya Historia. 
Abdullah, T. (2001b, 23 April). Buku, kebablasan, dan kebebasan. 

Makalah pada Seminar Nasional Ikatan Penerbit Indonesia 
(IKAPI), Jakarta, Indonesia.

Acharya, K. & Noronha, F. (Eds.). (2010). The green pen: Environmen-
tal journalism in India and south Asia. Sage. 

Adorno, T. & Horkheimer, M. (1979). The Culture industry: Enlight-
enment as mass deception. (abridged). Dalam J. Curran, M. 
Gurevitch, & J. Woollacott (Eds.), Mass communication and 
Society. Sage. 

Ahmed, A. S. (1992). Postmodernism and Islam: Predicament and prom-
ise. Routledge. 

Alfian dkk. (Eds.). (1980). Kemiskinan struktural. Yayasan Ilmu-ilmu 
Sosial. 

Allen, R. (Ed.). (1992). Channels of discourse, reassembled. Routledge. 

DAFTAR PUSTAKA

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



302 Kritik Budaya Komunikasi ...

Altschull, H. J. (1984). Agents of power: The role of the news media in 
human affairs. Longman. 

Amal, I. (2007, 8 Februari). Pers dan kemiskinan. Makalah pada Kon-
vensi Nasional Media Massa se-Indonesia, Hari Pers Nasional, 
Samarinda, Indonesia. 

Andersen, R. & Gray, J. (Eds.). (2008). Battleground: The media, Vol. 1 
& 2. Greenwood Press. 

Anderson, B. R. O’G. (1983). Imagined communities: Reflections on the 
origins and spread of nationalism. Verso. 

Anderson, B. R. O’G. (1990). Language and power: Exploring political 
cultures in Indonesia. Cornell University Press. 

Andrejevic, M. (2004). Reality TV: The work of being watched. Rowman 
& Littlefield. 

Ang, I. (1996). Living room wars: Rethinking media audiences for a 
postmodern world. Routledge. 

Anonim (2006). Dictionary of media studies. A & C Black Publisher. 
Antlöv, H. (1999). The new rich and cultural tensions in rural Indone-

sia. Dalam M. Pinches (Ed.), Culture and privilege in capitalist 
Asia. Routledge. 

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of global-
ization. University of Minnesota Press. 

Apple, M. W. (1996). Cultural politics and education. Teachers College 
Press. 

Apple, M. W. (1998). Selling our children: Channel one and the 
politics of education. Dalam R. W. McChesney dkk. (Eds.), 
Capitalism and the information age: The political economy in the 
global communication revolution. Monthly Review Press. 

Arif, A. (2010). Jurnalisme bencana, bencana jurnalisme: Kesaksian dari 
tanah bencana. KPG, Tembi, Tifa, & LSPP.

Arps, B. & van Heeren, K. (2006). Ghosthunting and vulgar news: 
Popular realities on recent Indonesian television. Dalam H. 
S. Nordholt & I. Hoogenboom (Eds.), Indonesian transitions. 
Pustaka Pelajar. 

Ath-Thawil, N. S. (1985). Kemiskinan dan keterbelakangan di nega-
ra-negara Muslim. (Muhammad Bagir, penerj.). Mizan. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Daftar Pustaka  303

Atmakusumah (2008, 23 Mei). Kita belajar dari pers bebas. Kompas. 
Atmakusumah dkk. (Eds.) (1996). Mengangkat masalah lingkungan ke 

media massa. Lembaga Pers Dr. Soetomo [LPDS] & Yayasan 
Obor Indonesia. 

Bagdikian, B. H. (1987). The media monopoly. Beacon Press. 
Bagdikian, B. H. (1992). The media monopoly. Fourth edition. Beacon 

Press. 
Barber, B. R. (1995). Jihad vs Mcworld: How globalism and tribalism are 

reshaping the world. Ballantine Books.
Barber, B. R. dkk. (1997). The state of “electronically enhanced democ-

racy”: A survey of the internet. The Walt Whitman Center/the 
Culture and Politics of Democracy.

Barnard, M. (2002). Fashion as communication. Second edition. Rout-
ledge. 

Barry, J. (1994) Beyond the shallow and the deep: Green politics, 
philosophy and praxis. Environmental Politics, 3(3). https://doi.
org/10.1080/09644019408414152 

Barthes, R. (1967). Elements of semiology. (A. Lavers & C. Smith, pen-
erj.). Jonathan Cape. 

Barthes, R. (1971). The Rhetoric of the image. (B. Trench, penerj.). 
Working Papers in Cultural Studies, No. 1, CCCS, University of 
Birmingham. 

Barthes, R. (1973). Mythologies. (A. Lavers, penerj.) (1957). Paladin. 
Baskoro, L. R. (2003). Jurnalisme lingkungan, jurnalisme menggerakkan. 

Yayasan Karya Jurnalis Indonesia. 
Baudrillard, J. (1983). Our theater of cruelty. Dalam In the shadow of 

silent majorities. Semiotext[e]. 
Baudrillard, J. (1987a). The Ecstasy of communication. Semiotext(e). 
Baudrillard, J. (1987b). The evil demon of image. Power Institute of Fine 

Arts. 
Baudrillard, J. (1990). Mass media culture. Dalam Revenge of the crystal. 

Pluto Press.
Baudrillard, J. (2020). The art of disappearing. Baudrillard Now, 28 

Juni. https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappear-
ing/ 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1080/09644019408414152
https://doi.org/10.1080/09644019408414152
https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappearing/
https://baudrillard-scijournal.com/the-art-of-disappearing/


304 Kritik Budaya Komunikasi ...

Bauman, Z. (1998). Globalization. Polity Press. 
Bavadam, L. (2010). Environment stories, among the most challeng-

ing. Dalam K. Acharya & F. Noronha (Eds.), The green pen: 
Environmental journalism in India and south Asia. Sage.

Beck, U. (1992). The risk society. Routledge. 
Beckerman, W. (2002). A poverty of reason: Sustainable development and 

economic growth. The Independent Institute.
Bell, D. (1961). The end of ideology. Collier Books. 
Beng-Huat, C. (2000). Consumption in Asia: Lifestyles and identities. 

Routledge. 
Bennett, W. L. & Entman, R. M. (Eds.). (2001). Mediated politics: 

Communication in the future of democracy. Cambridge Univer-
sity Press. 

Berger, P. L. & Luckmann, T. (1967). The social construction of reality. 
Anchor. 

Best, S. & Kellner, D. (1991). Postmodern theory: Critical interrogations. 
MacMillan Education.

Bhakti, I. N., Cahyono, H., Basyar, M. H., Nurhasim, M., Sihbudi, 
M. R., & Yanuarti, S. (2001). Militer dan politik kekerasan orde 
baru: Soeharto di belakang peristiwa 27 juli? (I. S. Ibrahim, ed.). 
Mizan & Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI). 

Blumler, J. G. & Gurevitch, M. (1995). The crisis of public communica-
tion. Routledge. 

Bosmajian, H. A. (1989). The language of oppression. Public Affairs Press. 
Bourdieu, P. (1979). Outline of a theory of practice. Cambridge Univer-

sity Press. 
Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgment of taste 

(R. Nice, penerj.). Harvard University Press. 
Bourdieu, P. (1991). Language and symbolic power (G. Raymond & M. 

Adamson, penerj.). Harvard University Press. 
Boyle, K. (2005). Media and violence: Gendering the debates. Sage. 
Brunsting, S. & Postmes, T. (2002). Social movement participation in 

the digital age: Predicting offline and online collective action. 
Journal of Small Group Research, Vol. 33 No. 5. http://dx.doi.
org/10.1177/104649602237169 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

http://dx.doi.org/10.1177/104649602237169
http://dx.doi.org/10.1177/104649602237169


Daftar Pustaka  305

Budiman, A., Hatley, B., & Kingsbury, D. (Eds.). (1999). Reformasi: 
Crisis and change in Indonesia. Monash Asia Institute.

Burns, L. S. (2002). Understanding journalism. Sage. 
Camara, D. H. (2000). Spiral kekerasan. Pustaka Pelajar & Insist Press. 
Campbell, C. (1989). The Romantic ethic and the spirit of modern con-

sumerism. Blackwell. 
Camus, A. (1990). Krisis kebebasan. Yayasan Obor Indonesia. 
Carey, J. W. (1989). Communication as culture: Essays on media and 

society. Unwin Hyman. 
Carey, J. W. (1998). Political ritual on television: Episodes in the history 

of shame, degradation and excommunication. Dalam T. Liebes, 
T. & J. Curran (Eds.), Media, ritual and identities. Routledge. 

Carter, C. & Weaver, C. K. (2003). Violence and the media. Open 
University Press. 

Carter, N. (2007). The politics of the environment: Ideas, activism, policy. 
Second edition. Cambridge University Press. 

Castells, M. (1996). The rise of the network society. Blackwell. 
Castells, M. (2001). The internet galaxy. Oxford University Press. 
Casty, A. (Ed.). (1968). Mass media and mass man. Holt, Rinehart & 

Winston. 
Chaerowati, D. L. & Ibrahim, I. S. (2023). Peran radio komunitas se-

bagai aktor lokal dalam rehabilitasi kerusakan lingkungan. Da-
lam E. Surmaini, L. S. Supriatin, & Y. Sarvina (Eds.), Teknologi 
dan kearifan lokal untuk adaptasi perubahan iklim. Penerbit 
BRIN. https://doi.org/10.55981/brin.901.c725 

Chaerowati, D. L. (2014). Media anak Indonesia: Representasi idola anak 
dalam majalah anak-anak. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Chambers, D. (2000). Globalizing media agendas: The production of 
journalism. Dalam H. de Burgh (Ed.), Investigative journalism: 
Context and practice. Routledge.

Chaney, D. (1994). The Cultural turn. Routledge. 
Chaney, D. (1996). Lifestyles. Routledge. 
Charon, J. M. (1997). Symbolic interactionism: An introduction, An 

interpretation, An integration. Prentice-Hall. 
Chen, M. (1996). Anak-anak dan televisi. Gramedia. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.55981/brin.901.c725


306 Kritik Budaya Komunikasi ...

Chomsky, N. (1987). Manufacturing consent. Pantheon. 
Chomsky, N. (1998). Propaganda and control of the public mind. 

Dalam R. W. McChesney dkk. (Eds.), Capitalism and the in-
formation age: The political economy of the global communication 
revolution. Monthly Review Press. 

Cohen, A. P. (1985). The symbolic construction of community. Tavistock. 
Cohen, S. & Young, J. (Eds.). (1973). The manufacture of news. Con-

stable. 
Combs, J. E. & Nimmo, D. (1993). The new propaganda: The dictator-

ship of palaver in contemporary politics. Longman. 
Couldry, N. & Miller, D. (Eds.). (2003). Contesting media power: To-

wards a global comparative perspective. Rowan & Littlefield. 
Couldry, N. (2003). Media rituals: A critical approach. Routledge. 
Coutas, P. (2006). Fame, fortune, fantasy: Indonesian idol and the new 

celebrity.” Asian Journal of Communication, 16 (4). https://doi.
org/10.4324/9780203825396 

Cox, H. (1969). Sex and secularization. Dalam P. Collier (Ed.), Crisis: 
A contemporary reader. Harcourt, Brace & World, Inc. 

Curran, J. dkk. (Eds.). Mass communication and society. Arnold. 
Dahana, R. P. (2006, 25 Maret). Kekerasan, milik siapa?. Kompas. 
Dahlgren, P. & Sparks, C. (Eds.). (1992). Journalism and popular cul-

ture. Sage. 
Dahlgren, P. (2000). Media, citizens and civic culture. Dalam M. Gure-

vitch & J. Curran (Eds.), Mass media and society. Third edition. 
Edward Arnold. 

Dahlgren, P. (2001a). The internet and the democratization of 
civic culture. Political Communication, 17. https://doi.
org/10.1080/10584600050178933 

Dahlgren, P. (2001b). The transformation of democracy?. Dalam B. 
Axford & R. Huggins (Eds.), New media and politics. Sage.

Dalton, R. J. (1994). The green rainbow: Environmental groups in west-
ern Europe. Yale University Press. 

Davis, D. K. dan Jasinski, J. (1999, April). Di balik perang budaya: Se-
buah agenda penelitian komunikasi dan budaya (I. S. Ibrahim, bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

https://doi.org/10.4324/9780203825396
https://doi.org/10.4324/9780203825396
https://doi.org/10.1080/10584600050178933
https://doi.org/10.1080/10584600050178933


Daftar Pustaka  307

penerj.). Dalam Jurnal Komunikasi (Ikatan Sarjana Komunikasi 
Indonesia), Vol. 3. 

de Beauvoir, S. (1974). The second sex (1949). (H. M. Parshley, penerj.). 
Bantam Books. 

De Certeau, M. (1987). The practice of everyday life. University of Cal-
ifornia Press. 

Debord, G. (1981). Society of the spectacle. Free Press. 
Della Porta, D. & Diani, M. (1999). Social movements: An introduction. 

Blackwell.
Denzin, N. K. & Lincoln, Y. S. (Eds.). (1994). Handbook of qualitative 

research. Sage. 
Deresiewicz, W. (2009, 30 Januari). The end of solitude. The Chronicle 

Review. http://chronicle.com/article/The-End-of-Solitude/3708
Dewey, J. (1954). The public and its problems. Swallow Press.
Dhakidae, D. (1991). The state, the rise of capital and the fall of political 

journalism: Political economy of Indonesian news industry (Dis-
ertasi Ph. D, tidak dipublikasikan). Universitas Cornell, USA.

Dharmasaputra, S. & Wisanggeni, A. (2008, 27 Desember). Gaya 
kampanye belajar dari Obama: Jaring dukungan lewat facebook. 
Kompas. 

Downing, J. (Ed.) (2001). Radical media: Rebellious communication and 
social movements. Sage.

Downing, J. dkk. (Eds.) (1990). Questioning the media: A critical intro-
duction. Sage.

Down, E. & Boyson, A. R. (2009). Dark matters. Dalam E. Downs 
(Ed.), The dark side of media and technology: A 21st century guide 
to media and technological literacy. Peter Lang. 

Downs, E. (2017). Educational technology. Dalam M. Allen (Ed.), 
SAGE encyclopedia of communication research methods. Sage. doi: 
10.4135/9781483381411.n152

Downs, E. (Ed.). (2019). The dark side of media and technology: A 21st 
century guide to media and technological literacy. Peter Lang. 

Dyer, R. (1992). Only entertainment. Routledge. 
Eagleton, T. (1991). Ideology: An introduction. Verso. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

http://chronicle.com/article/The-End-of-Solitude/3708


308 Kritik Budaya Komunikasi ...

Emmerson, D. K. (2002). Apakah cereknya telah mendidih?: 
Demokrasi dan kekerasan di Indonesia. Dalam A. M. Makka 
(Ed.), Demokratisasi tak boleh henti. The Habibie Centre.

Esslin, M. (1982). Age of television. Freeman Press. 
Evers, H-D. (Ed.) (1988). Teori masyarakat: Proses peradaban dalam 

sistem dunia modern. Yayasan Obor Indonesia.
Fairclough, N. (1995). Media discourse. Edward Arnold. 
Fannoy, S. W. (2001). 10 anugerah terindah untuk ananda. Kaifa. 
Featherstone, M. (1987). Lifestyle and consumer culture. Theory, Culture 

and Society, 4. https://doi.org/10.1177/026327687004001003 
Featherstone, M. (1991). Consumer culture and postmodernism. Sage. 
Featherstone, M. (1992). Postmodernism and the aestheticization of 

everyday life. Dalam S. Lash & J. Friedman (Eds.), Modernity 
and identity. Blackwell. 

Featherstone, M. (Ed.) (1990). Global culture: Nationalism, globaliza-
tion, and modernity. Sage. 

Fiske, J. & Hartley, J. (1978). Reading television. Methuen.
Fiske, J. (1987). Television culture. Methuen. 
Fiske, J. (1989a). Understanding popular culture. Unwin & Hyman. 
Fiske, J. (1989b). Reading the popular. Unwin Hyman. 
Foucault, M. (1976). The history of sexuality, Vol. I: An introduction. 

Penguin Books. 
Foucault, M. (1979). Discipline and punish: The birth of the prison. 

Vintage Books.
Fowler, R. (1991). Language in the news: Discourse and ideology in the 

press. Routledge. 
Freud, S. (2000). Pengarang kreatif dan pelamun (Iwan Mucipto, 

penerj.). Dalam T. Heraty (Ed.), Hidup matinya sang pengarang: 
Esei-esei tentang kepengarangan oleh sastrawan dan filsuf. Yayasan 
Obor Indonesia. 

Friedan, B. (1984). Feminine mystique. Norton; Dell, 20th Anniversary 
Edition. 

Fromm, E. (1942). Escape from freedom. Routledge & Kegan Paul. 
Fromm, E. (1947). Man for himself. Rinehart. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1177/026327687004001003


Daftar Pustaka  309

Fromm, E. (1956). The sane society. Routledge & Kegan Paul. 
Fromm, E. (2000). Akar kekerasan: Analisis sosio-psikologis atas watak 

manusia. Pustaka Pelajar. 
Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. Hamish 

Hamilton.
Galtung, J. (1980). The true worlds: A transnational perspective. The 

Institute for World Order & The Free Press. https://unesdoc.
unesco.org/ark:/48223/pf0000041562 

Gandy Jr., O. H. (1998). Communication and race: A structural perspec-
tive. Arnold. 

Garnham, N. (1987). Concepts of culture: Public policy and 
the culture Industries. Cultural Studies, 1. https://doi.
org/10.1080/09502388700490021 

Gazali, E. dkk. (2003). Konstruksi sosial industri penyiaran. Departemen 
Ilmu Komunikasi FISIP Universitas Indonesia. 

Geertz, C. (1992a). Politik kebudayaan. (F. B. Hardiman, penerj.). 
Kanisius. 

Geertz, Clifford. (1992b). Tafsir kebudayaan. (F. B. Hardiman, penerj.). 
Kanisius. 

Gerbner, G. (1992). Violence and terror in and by the media. Dalam 
M. Qatar & B. Dagenais (Eds.), Media, crisis and democracy: 
Mass communication and the disruption of social order. Sage. 

Gerbner, G. dkk. (1994). Growing up with television: The cultivation 
perspective. Dalam J. Bryant & D. Zillmann (Eds.). (2002), 
Media effects: Advances in theory and research. Second edition. 
Erlbaum.

Gergen, K. J. & Gergen, M. (1991). Toward reflexive methodologies. 
Dalam F. Steier (Ed.), Research and reflexivity. Sage. 

Gergen, K. J. (1985). The social constructionist movement in modern 
psychology. American Psychologist, 40. https://psycnet.apa.org/
doi/10.1037/0003-066X.40.3.266 

Gergen, K. J. (1991, November). Identitas di era postmodern (wawan-
cara dengan A. P. Sanoff, wartawan U.S. News). (R. P. Dahana, 
penerj.). Horison, No. 11. (Tulisan original diterbitkan 1 Juli 
1991, dalam U.S. News & World Report). bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000041562
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000041562
https://doi.org/10.1080/09502388700490021
https://doi.org/10.1080/09502388700490021
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.3.266
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.3.266


310 Kritik Budaya Komunikasi ...

Gerke, S. (1995, 16–17 Oktober). Symbolic consumption as a way of 
life: The new Indonesian middle-class. Makalah pada Seminar On 
Social and Cultural Dimensions of Market Expansion, Goethe 
Institute (Jakarta), Labuan, Malaysia. 

Gerke, S. (2000). Global lifestyles under local conditions: the new 
Indonesian middle class. Dalam C. Beng-Huat (Ed.), Consump-
tion in Asia: Lifestyles and identities. Routledge.

Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of 
structuration. University of California Press. 

Giddens, A. (1987). The nation-state and violence. University of Cali-
fornia Press. 

Giddens, A. (1990). The consequences of modernity. Polity Press. 
Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the 

late modern age. Stanford University Press. 
Giddens, A. (1999). The third way: The renewal of social democracy. 

Polity Press. 
Giddens, A. (2000). Runaway world: How globalization is reshaping our 

lives. Routledge. 
Glenn, N. D. (1977). Cohort analysis. Sage Publications. 
Goethals, G. T. (1981). The TV ritual: Worship at the video altar. Beacon 

Press. 
Goffman, E. (1976). Gender advertisement. The MacMillan Press. 
Golding, P., & Murdock, G. (1996). Culture, communications and 

political economy. Dalam J. Curran & M. Gurevitch (Eds.), 
Mass media and society. Second edition. Arnold. 

Goode, E. & Ben-Yehuda, N. (1994). Moral panics: The social construc-
tion of deviance. Blackwell Press.

Goonasekera, A. (1998). Children’s voice in the media: A study of 
children television programs in Asia”, Media Asia, Vol. 25, No. 
3. https://doi.org/10.1080/01296612.1998.11726557 

Gray, J. (1999). Children are from heaven: Positive parenting skills for 
raising cooperative, confident, and compassionate children. Harp-
erCollins. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1080/01296612.1998.11726557


Daftar Pustaka  311

Gray, J., Sandvoss, C., & Harrington, C. L. (Eds.). (2007). Fandom: 
Identities and communities in a mediated world. New York Uni-
versity Press. 

Griffin, EM. (2003). A first look at communication theory. Fifth edition. 
McGraw-Hill. 

Gripsrud, J. (2008). The cultural dimension of democracy. Dalam I. 
Bondebjerg & P. Madsen (Eds.), Media, democracy and Europe-
an culture. Intellect. 

Gunew, S. & Yeatman, A. (Eds.). (1993). Feminism and the politics of 
difference. Westview Press.

Gunster, S. (2004). Capitalizing on culture: Critical theory and cultural 
studies. University of Toronto Press. 

Gunter, B, Harrison, J., & Wykes, M. (2003). Violence on television: 
Distribution, form, context, and themes. Lawrence Erlbaum As-
sociates (LEA). 

Gutstein, D. (1999). E.con: How the internet undermines democracy. 
Stoddart. 

Habermas, J. (1989). The structural transformation of the public sphere. 
MIT Press. 

Hall, E. dkk. (1983). Psychology today: An introduction. Fifth edition. 
Random House. 

Hall, S. (1980). The social production of news. Dalam S. Hall, D. 
Hobson, A. Lowe, & P. Willis (Eds.), Culture, media, language. 
Hutchinson. 

Hall, S. (1994). Notes on deconstructing ‘the popular’. Dalam J. Storey 
(Ed.), Cultural theory and popular culture. Harvester Wheatsheaf. 

Hall, S. (1996). Signification, representation, ideology. Dalam J. Cur-
ran, D. Morley, & V. Walkerdine (Eds.), Communication studies 
and communication. Arnold. 

Hall, S. dkk. (Eds.). (1980). Culture, media and language. Hutchinson. 
Hamad, I. (2004). Konstruksi realitas politik dalam media massa: Sebuah 

studi critical discourse analysis berita-berita politik. Granit. 
Hamamoto, D. Y. (1989). Nervous laughter: Television situation comedy 

and liberal democratic ideology. Praeger. 
Hamelink, C. J. (2000). The ethics of cyberspace. Sage. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



312 Kritik Budaya Komunikasi ...

Hamelink, C. J. (2002). Moral challenges in the information society. 
Media Development, 4.

Hanazaki, Y. (1996). The Indonesian press in the era of keterbukaan: A 
force for democratization (Disertasi Ph. D tidak diterbitkan). De-
partment of Asian Language and Studies, Universitas Monash, 
Melbourne, Australia. 

Hardiman, F. B. (2008, 6 April). ‘Fasisme’ media dalam demokrasi sms 
(acara kontes Tv 3). Kompas. 

Hardiman, F. B. (2009). Demokrasi deliberatif. Kanisius. 
Hardiman, F. B. (2021). Aku klik maka aku ada: Manusia dalam revolu-

si digital. Kanisius.
Hargreaves, I. (2003). Journalism: Truth or dare? Oxford University 

Press. 
Hartiningsih, M. (1999). Perlindungan hak anak jangan ditunda!” 

Dalam H. Suranto (Ed.) Jurnalisme anak pinggiran. Kelompok 
Kerja untuk Anak Pinggiran.

Hartley, J. (1996). Popular reality: Journalism, modernity, popular cul-
ture. Arnold. 

Hatley, B. (1999). Cultural expression and social transformation in In-
donesia. Dalam A. Budiman, B. Hatley, & D. Kingsbury (Eds.), 
Reformasi: Crisis and change in Indonesia. Monash Asia Institute. 

Hatta, M. (1956, 27 November). Lampau dan Datang. Pidato pada 
penerimaan gelar Doktor Honoris Causa dari Universitas Gad-
jah Mada (UGM), Yogyakarta, Indonesia. 

Hatta, M. (1985). Membangun ekonomi Indonesia: Kumpulan pidato 
ilmiah. Inti Idayu Press.

Haug, W. F. (1986). Critique of commodity aesthetics: Appearance, sexu-
ality and advertising in capitalist society. University of Minnesota 
Press. 

Hebdige, D. (1979). Subculture: The meaning of style. Methuen. 
Hefner, R. W. (Ed.). (1998). Market cultures: Society and morality in the 

new Asian capitalism. Westview.
Heidegger, M. (1977). The question concerning technology and other 

essays. Garland Publishing. bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Daftar Pustaka  313

Herman, E. S. & Chomsky, N. (1998). Manufacturing consent: The 
political economy of the mass media. Pantheon.

Herman, E. S. & O’Sullivan, G. (1990). The terrorism industry. Pan-
theon Books.

Herman, E. S. (1998). The propaganda model revisited. Dalam R. W. 
McChesney, E. M. Wood & J. B. Foster (Eds.), Capitalism and 
the information age: The political economy of the global communi-
cation revolution. Monthly Review Press. 

Heryanto, A. (2000). Media, nation, dan sejarah. Dalam D. N. Hi-
dayat dkk. (Eds.), Pers dalam ‘revolusi Mei’: Runtuhnya sebuah 
hegemoni. Gramedia Pustaka Utama. 

Heryanto, A. (2006). State terrorism and political identity in Indonesia. 
Routledge. 

Heryanto, A. (2009). Budaya pop Indonesia: Kehangatan seusai perang 
dingin. Prisma, Vol. 28, No. 2. 

Hidayat, D. N. (2000). Jurnalis, kepentingan modal, dan perubahan 
sosial. Dalam D. N. Hidayat dkk. (Eds.), Pers dalam “revolusi 
Mei”: Runtuhnya sebuah hegemoni. Gramedia Pustaka Utama. 

Hill, A. (2005). Reality TV: Audiences and popular factual television. 
Routledge. 

Hill, D. & Sen, K. (2000). The internet in Indonesia’s new democracy. 
Dalam P. Ferdinand (Ed.), The internet, democracy and democra-
tization. Frank Cass. 

Hill, D. & Sen, K. (2002). Netizens in combat: Conflict on the inter-
net in Indonesia. Asian Studies Assosiation of Australia, 26(2). 
https://doi.org/10.1080/10357820208713339 

Hill, D. & Sen, K. (2005). The internet in Indonesia’s new democracy. 
Routledge. 

Hindman, M. (2008). The myth of digital democracy. Princeton Univer-
sity Press. 

Hirsch, P. & Warren, C. (1998). The politics of environment in southeast 
Asia. Routledge. 

Hirst, P. & Thompson, G. (1996). Globalization in question. Polity 
Press. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

https://doi.org/10.1080/10357820208713339


314 Kritik Budaya Komunikasi ...

Hobart, M. (1999). The end of the world news. Dalam R. Rubinstein 
& L. Connor (Eds.), Staying local in the global village: Bali in the 
twentieth century. University of Hawaii Press. 

Hobart, M. (2006a). Entertaining illusions: How Indonesian elites 
imagine reality TV affects the masses. Asian Journal of Commu-
nication, 16(4). https://doi.org/10.1080/01292980601012428 

Hobart, M. (2006b). Introduction: Why is entertainment television in 
Indonesia important? Asian Journal of Communication, 16(4). 
https://doi.org/10.1080/01292980601012352 

Hoffner, C. A. & Levine, K. J. (2007). Enjoyment of mediated fright 
and violence: A meta-analysis. Dalam R. W. Preiss, B. M. Gay-
le, N. Burrell, M. Allen, & J. Bryant (Eds.), Mass media effects 
research: Advances through meta-analysis. Lawrence Erlbaum 
Associates (LEA). 

Holmes, S. & Jermyn, D. (Eds.). (2004). Understanding reality televi-
sion. Routledge. 

Hooker, V. M. (Eds.). (1993). Culture and society in new order Indonesia. 
Oxford University Press. 

Huntington, S. P. (1993). The Clash of civilization. Foreign Affairs, 
Musim Panas. https://www.foreignaffairs.com/articles/unit-
ed-states/1993-06-01/clash-civilizations 

Ibrahim, I, S. (2004). Sirnanya komunikasi empatik: Krisis budaya ko-
munikasi dalam masyarakat kontemporer. PBQ. 

Ibrahim, I. S. & Suranto, H. (Eds.). (1998). Wanita dan media: Kon-
struksi ideologi gender dalam ruang publik orde baru. Rosdakarya.

Ibrahim, I. S. (1999). Kekerasan, teknologi, dan teknologi kekerasan. 
Dalam Sukandi A.K (Ed.), Politik kekerasan orba: Akankah terus 
berlanjut?. Mizan. 

Ibrahim, I. S. (2005). Pendekatan kritis dalam studi komunikasi: Sekilas 
perjumpaan tradisi kritis Eropa dan tradisi pragmatis Amerika. 
Dalam H. Hardt, Critical communication studies: Sebuah pen-
gantar komprhensif sejarah perjumpaan tradisi kritis Eropa dan 
tradisi pragmatis Amerika. (I. S. Ibrahim & Y. Iriantara, penerj.). 
Jalasutra. 

Ibrahim, I. S. (2007). Budaya populer sebagai komunikasi: Dinamika 
popscape dan mediascape di Indonesia kontemporer. Jalasutra. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1080/01292980601012428
https://doi.org/10.1080/01292980601012352
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations
https://www.foreignaffairs.com/articles/united-states/1993-06-01/clash-civilizations


Daftar Pustaka  315

Ibrahim, I. S. (2020, 23 April). Kejutan komodifikasi digital. Pikiran 
Rakyat.

Ibrahim, I. S. (2023, 8 Juli). Teknologi, harapan dan kecemasan. Kom-
pas. https://www.kompas.id/baca/opini/2023/07/07/teknolo-
gi-harapan-dan-kecemasan

Ibrahim, I. S. (2024, 2 November). Politik di pentas budaya populer dig-
ital. Kompas. https://www.kompas.id/baca/opini/2024/11/01/
politik-di-pentas-budaya-populer-digital

Ibrahim, I. S. (2024, 6 Juli). Sisi gelap dunia digital. Kompas. https://
www.kompas.id/baca/opini/2024/07/05/sisi-gelap-dunia-digital

Ibrahim, I. S. (Ed.). (1997). Ecstasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam 
masyarakat komoditas Indonesia. Mizan. 

Ibrahim, I.S., Amirudin, A., & Kustiman, E. (2023). Representations 
of stunting in Indonesian national newspaper: Positioning a 
culture-oriented approach. MediaTor, Vol. 16, No. 2. https://
doi.org/10.29313/mediator.v16i2.2922 

Illich, I. (1998). Matinya gender. (O. I. Naomi, penerj.). Pustaka Pela-
jar. (Karya original diterbitkan 1982).

Iqbal, M. (2021). Javid namah – Kitab keabadian: Pengembaraan ru-
hani ke langit. Mizan Media. (Karya original diterbitkan 1932). 

Jakubowitcz, A. & Palmer, R. (2002). Framing Soeharto: Australian 
media accounts of the fall from power. Gazette: The Internation-
al Journal for Communication Studies, Vol. 64, No.2. https://doi.
org/10.1177/17480485020640020701 

Jensen, C. (2000). What free press?. Dalam P. Philips (Ed.), Censored 
2000: The year’s top twenty-five censored stories. Seven Stories 
Press. 

Jhally, S. (1990, Juli). Image-based culture: Advertising and popular 
culture. Dalam The World and I. 

Johnson, K. & Ferguson, T. (1990). Thrusting ourselves: The sourcebook 
on psychology for women. The Atlantic Monthly Press. 

Jolly, M. (1993). Colonizing the women: The maternal body and em-
pire. Dalam S. Gunew & A. Yeatman (Eds.), Feminism and the 
politics of difference. Westview Press. 

Jordan, T. (1999). Cyberpower: The culture and politics of cyberspace and 
the internet. Routledge.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.29313/mediator.v16i2.2922
https://doi.org/10.29313/mediator.v16i2.2922
https://doi.org/10.1177/17480485020640020701
https://doi.org/10.1177/17480485020640020701


316 Kritik Budaya Komunikasi ...

Kahn, R. & Kellner, D. (2004). New media and internet activism: From 
the ‘battle of Seattle’ to blogging. Journal of New Media and 
Society, Vol 6 (1). https://doi.org/10.1177/1461444804039908 

Karatzogianni, A. (2006). The Politics of cyberconflict. Routledge. 
Kartodirdjo, S. (1993). Pembangunan bangsa: Tentang nasionalisme, 

kesadaran dan kebudaayaan nasional. Aditya Media. 
Kayam, U. (1997, Maret). Berkubang di antara pemiskinan dan pe-

merkayaan budaya. Jurnal Pers Indonesia, No. 4/XVIII. 
Keane, J. (1998, 28 Agustus). The humbling of the intellectuals, 

public life in the era of communicative abundance. Times 
Literary Supplement. http://www.johnkeane.net/wp-content/
uploads/1998/01/publife.pdf 

Kellner, D. (1990). Television and the crisis of democracy. Westview Press. 
Kellner, D. (1992). Toward a multiperspectival cultural studies. Conti-

nental Review, 26. 
Kellner, D. (1995). Media culture: Cultural studies, identity and politics 

between the modern and the postmodern. Routledge.
Kellner, D. (2003). Media spectacle. Routledge.
Kertzer, D. I. (1983). Generation as a social problem. Annual 

Review of Sociology, 9. https://doi.org/10.1146/annurev.
so.09.080183.001013 

Kitley, P. (2000). Television, nation, and culture in Indonesia. Ohio Uni-
versity Centre for International Studies.

Kleden, I. (1994, Desember). Transnationalization of life-style: The 
Indonesian experience. Prisma, 34.

Kleden, I. (2000, 20 Desember). Epistemologi kekerasan di Indonesia. 
Kompas. 

Kline, S. (1993). Out of the garden: Toys and children’s culture in the age 
of TV marketing. Verso. 

Kline, S. (1995). The Play of market: On the internationalization of chil-
dren’s culture. Theory Culture & Society. (M. Featherstone, ed.), 
Vol. 12, No. 2. https://doi.org/10.1177/026327695012002006 

Koentjaraningrat (1974). Kebudayaan, mentalitet dan pembangunan. 
Gramedia. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

https://doi.org/10.1177/1461444804039908
http://www.johnkeane.net/wp-content/uploads/1998/01/publife.pdf
http://www.johnkeane.net/wp-content/uploads/1998/01/publife.pdf
https://doi.org/10.1146/annurev.so.09.080183.001013
https://doi.org/10.1146/annurev.so.09.080183.001013
https://doi.org/10.1177/026327695012002006


Daftar Pustaka  317

Kompas (2002, 13 Januari). Acara horor di tv dan radio: Iiiih ngeriii… 
tetapi, bikin penasaran lho. 

Kompas (2002, 22 September). ‘Infotainment’ horor di televisi: Hasrat-
nya mencekam, wujudnya menggelikan. 

Kompas (2009, 3 November). Dukungan dari jagat maya. Tajuk Ren-
cana. 

Kompas (2009, 4 November). Rekaman: ‘Dagelan’ hukum di Mahka-
mah Konstitusi. 

Kompas (2009, 4 November). Skandal penegakan hukum!, Tajuk ren-
cana.

Kompas (2009, 8 April). Facebook, jejaring sosial yang digemari dunia. 
Kundera, M. (1996). Slowness. Harper Perennial. 
Kuntowijoyo (1987). Budaya dan masyarakat. Tiara Wacana. 
Kuntowijoyo (2000). Muslim tanpa masjid: Esai-asai agama, budaya, 

dan politik dalam bingkai strukturalisme transendental. (I. S. 
Ibrahim, ed.). Mizan. 

Lash, S. (2002). Critique of information. Sage.
Latif, Y. & Ibrahim, I. S. (1994). ‘Kekerasan spiritual’ dalam masyarakat 

pasca-modern. Ulumul Qur’an, Vol. 4, No.3.
Latif, Y. & Ibrahim, I. S. (Eds.). (1996). Bahasa dan kekuasaan: Politik 

wacana di panggung orde baru. Mizan.
Latif, Y. (2014). Mata air keteladanan: Pancasila dalam perbuatan. 

Mizan. 
Lazarsfeld, P. F. & Merton, R. K. (1948). Mass communication, popu-

lar taste and organized social action. Dalam L. Bryson (Ed.), The 
communication of ideas. Harper.

Lee, C. W. (1997). A study on the lifestyles and TV watching behaviors. 
Advertising Research, 35. 

Leeden, M. A. (1991). Secrets. Dalam S. Serfaty (Ed.), The Media and 
foreign policy. St. Martin’s Press.

Levy, S. (1994). We have seen the content and it is us. Journal of Media 
Studies, Vol. 8, No.1. 

Lewis, O. (1966). The Culture of poverty. Dalam La Vida. Random 
House. http://www.jstor.org/stable/24931078 bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

http://www.jstor.org/stable/24931078


318 Kritik Budaya Komunikasi ...

Lewis, O. (1969, Oktober). The Possession of the poor. Scientific Amer-
ican. https://doi.org/10.1038/scientificamerican1069-114 

Lewis, O. (1988). Kisah lima keluarga: Telaah-telaah kasus orang Meksiko 
dalam kebudayaan kemiskinan. (L. R. Hamzah, penerj.). Yayasan 
Obor Indonesia. 

Liebes, T. & Curran, J. (Eds.). (1998). Media, ritual and identities. 
Routledge. 

Liebrucks, A. (2001). The concept of social construction. Theory & Psychology, 
Vol. 11, No.3. https://doi.org/10.1177/0959354301113005 

Lim, M. (2003a). From real to virtual (and back again): Civil society, 
public sphere and the Internet in Indonesia. Dalam K. C. Ho, 
R. Kluver, & K. C. Yang (Eds.), Asia.com: Asia encounters the 
internet. Routledge Curzon. 

Lim, M. (2003b). The Internet, social networks, and reform in Indo-
nesia. Dalam N. Couldry & D. Miller (Eds.), Contesting media 
power: Towards a global comparative perspective. Rowan & Lit-
tlefield. 

Lim, M. (2006). Cyber urban activism and the political change in 
Indonesia. Journal East-Bound (1). https://www.researchgate.
net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Po-
litical_Change_in_Indonesia 

Lippmann, W. (1922 [1946]). Public Opinion. Penguin.
Littlejohn, S. W. (2000). Theories of human communication. Sixth edi-

tion. Wadsworth.
Lubis, M. (1972). Manusia Indonesia: Sebuah pertanggungjawaban. Inti 

Idayu Press. 
Lubis, T. M. (2004, 22 Februari). Perang sudah dimulai. Tempo. 
Luechtefeld, L. (2004). Covering pollution: An investigative reporter’s 

guide. Investigative Reporters and Editors. 
Lull, J. (2000). Media, communication, culture: A global approach. Sec-

ond edition. Columbia University Press. 
Lutz, B. & du Toit, P. (2014). Defining democracy in a digital age: 

Political support on social media. Palgrave Macmillan. doi: 
10.1057/9781137496195.0008.

Lyon, D. (2002). The Surveillance society. Open University Press. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1038/scientificamerican1069-114
https://doi.org/10.1177/0959354301113005
https://www.researchgate.net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Political_Change_in_Indonesia
https://www.researchgate.net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Political_Change_in_Indonesia
https://www.researchgate.net/publication/267939105_Cyber-Urban_Activism_and_Political_Change_in_Indonesia


Daftar Pustaka  319

Lyotard, J-F. (1984). Postmodern condition: A report of knowledge. Uni-
versity of Minnesota Press.

Makka, A. M. (Ed.). (2002). Demokratisasi tak boleh henti. The Habibie 
Centre. 

Mangunwijaya, Y. B. (Ed.) (1983 & 1985). Teknologi dan dampak 
kebudayaannya. Yayasan Obor Indonesia. 

Manheim, K. (1952). The problem of generations. Dalam Essays on 
Sociology of Knowledge. Oxford University Press. 

Manne, A. (2014). The life of I: The new culture of narcissism. Melbourne 
University Publishing. 

Marcuse, H. (1964). One dimensional man: Studies in the ideology of 
advanced industrial society. Beacon Press.

Marquez, G. G. (2008). Profesi paling baik di dunia. Dalam The World 
Bank Institute, Hak memberitakan: Peran pers dalam pemban-
gunan ekonomi (M. Hamid, penerj.). Pusat Data dan Analis 
Tempo & The World Bank. 

McCaughey, M. & Ayers, M. D. (Eds.). (2003). Online activism in 
theory and practice. Routledge. 

McChesney, R. (1997). Corporate media and threat to democracy. Seven 
Stories Press. 

McChesney, R. W. (1999). Rich media, poor democracy: Communication 
politics in dubious times. New Press. 

McCracken, G. (1998). Culture and consumption: New approaches to 
the symbolic character of consumer goods and activities. Indiana 
University Press.

McKibben, B. (1992). The age of missing information. Random House. 
McKibben, B. (2008). American eagle: Environmental writing since 

Thoreau. Library of America.
McLuhan, M. (1964). Understanding media: The extensions of man. 

Routledge & Kegan Paul. 
McManus, J. (1994). Market-driven journalism: Let the citizen beware?. 

Sage. 
McQuail, D. (1992). Media performance: Mass communication and the 

public interest. Sage. bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



320 Kritik Budaya Komunikasi ...

McQuail, D. (2005). McQuail’s mass communication theory. Fifth edi-
tion. Sage. 

Media Indonesia (2007, 16 Agustus). Memerangi kemiskinan dalam 
bingkai MDGs. Editorial. 

Media Indonesia (2009, 3 November). KPK vs POLRI: Satu Menit, 
Seratus Dukungan ‘Facebookers’. 

Media Indonesia (2009, 4 November). Tekanan melalui facebook. 
Editorial. 

Merrill, J. C. (1982). How Time stereotyped three US presidents. Jour-
nalism Quarterly, Musim Gugur (1965). Dimuat kembali dalam 
C. J. Boltz & D. U. Seyler (Eds.), Language power. Random 
House. 

Mill, J. S. (1996). Perihal kebebasan. (Alex Lanur, penerj.). Yayasan 
Obor Indonesia. 

Miller, D. (1987). Material culture and mass consumption. Blackwell. 
Miller, T. (Ed.). (2003). Television: Critical concepts in media and cultur-

al studies. 5 vols. Routledge. 
Modleski, T. (Ed.). (1986). Studies in entertainment: Critical approaches 

to mass culture. Indiana University Press. 
Morozov, E. (2010). The net delusion: The dark side of internet freedom. 

Public Affairs.
Mosco, V. (1996). The political economy of communication. Sage. 
Mossberger, K., Tolbert, C. J., & McNeal, R. S. (2007). Digital citizen-

ship, the internet, society and participation. MIT Press. 
Mowlana, H., Gerbner, G., & Schiller, H. I. (Eds.). (1992). Triumph 

of the image: The media’s war in the Persian Gulf. Westview Press.
Mulvey, L. (1981). Visual pleasure and the narrative cinema. (1974). 

Dalam T. Bennett dkk. (Eds.). Popular television and film. Open 
University Press. 

Mulyana, D. & Ibrahim, I. S. (Eds.). (1998). Bercinta dengan televisi: 
Ilusi, impresi, dan imaji sebuah kotak ajaib. Rosdakarya. 

Mulyana, D. (2000, 12 November). Globalizing Indonesia through 
television. Makalah pada konferensi Global Visual Culture, di 
Universitas Wisconsin, Madison, USA. bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



Daftar Pustaka  321

Naess, A. (1973). The Shallow and the deep, long-range ecology movement. 
Inquiry, 16. https://doi.org/10.1080/00201747308601682 

Naess, A. (1989). Ecology, community and lifestyle. Cambridge Univer-
sity Press. 

Naisbitt, J., Naisbitt, N., & Philips, D. (1999). High tech high touch: 
Technology and our search for meaning. High Tech. High Touch, 
Inc. 

Nasr, S. H. (1967). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. 
Unwin.

Nasr, S. H. (1983). Islam dan nestapa dunia modern. Pustaka. 
Nasr, S. H. (1990). Islam and the environmental crisis. The Islamic 

Quarterly, Vol. 34, No. 4. https://www.proquest.com/scholar-
ly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/
se-2 

Negroponte, N. (1995). Being digital. Knopf. 
Neumayer, C. & Raffl, C. (2008, Desember). Facebook for social protest? 

The value of social software for political activism in the anti-FARC 
rallies. DigiActive Research Series. 

Newcomb, H. (1974). TV: The most popular art. Anchor/Doubleday. 
Neymeyer, G. J. (Ed.). (1993). Constructivist assessment: A casebook. 

Sage. 
Nimmo, D. & Combs, J. E. (1983). Mediated political reality. Long-

man. 
Nitibaskara, Tb. R. R. (2008, 28 Mei). Berita kejahatan di tengah 

persaingan industri televisi. Suara Pembaruan.
Nordholt, H. S. (2002). Genealogy of violence. Dalam Roots of Violence 

in Indonesia: Contemporary Violence in Historical Perspective. 
KITLV Press. 

Norris, P. (2000). A virtuous circle: Political communications in postin-
dustrial societies. Cambridge University Press. 

Norris, P. (2001). Political communications and democratic politics. 
Dalam J. Bartle & D. Griffiths (Eds.), Political communications 
transformed: From morrison to mandelson. Palgrave. 

Nugroho, G. (1995). Kekuasaan dan hiburan. Yayasan Bentang Budaya. bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1080/00201747308601682
https://www.proquest.com/scholarly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/se-2
https://www.proquest.com/scholarly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/se-2
https://www.proquest.com/scholarly-journals/islam-environmental-crisis/docview/1304278156/se-2


322 Kritik Budaya Komunikasi ...

Nugroho, G. (2008, 17 Mei). Televisi, mimbar keluarga yang hilang. 
Kompas. 

Nye, J. S. & Keohane, R. O. (2000). Globalization: What’s new? what’s 
not? (and so what?). Foreign Policy. Musim Semi. https://doi.
org/10.2307/1149673 

Ohmae, K. (1990). The borderless world. HarperCollins. 
Ohmae, K. (1995). The end of the nation-state: The rise of regional econ-

omies. HarperCollins. 
Onghokham (1997). Show kemewahan, suatu simbol sukses. Dalam 

I. S. Ibrahim (Ed.), Ecstasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam 
masyarakat komoditas Indonesia. Mizan.

Orwell, G. (1946). Politics and the English language. Mount Holyoke 
College, Department of International Relations. http://www.
mtholyoke.edu/acad/intrel/orwell46.htm 

Pabottingi, M. (1994). Pembangunan kebudayaan sebagai masalah 
politik dan ekonomi. Ulumul Qur’an, Vol. V, No. 2. 

Paterson, M. (2006). Consumption and everyday life. Routledge. 
Pearson, J. C. (1985). Gender and communication. Brown Publishers. 
Petre, C. (2021). All the news that’s fit to click. Princeton University 

Press.
Phillips, K. (1975). Mediacracy. Doubleday. 
Pickerill, J. (2003). Cyberprotest: Environmental activism online. Man-

chester University Press.
Piliang, Y. A. (1998). Sebuah dunia yang dilipat. Mizan. 
Pinches, M. (Ed.). (1999). Culture and privilege in capitalist Asia. Rout-

ledge. 
Pos Kota (2008, 7 Desember). Doa ibunda Marcella.
Postman, N. (1985). Amusing ourselves to death: Public discourse in the 

age of show business. Penguin. 
Preiss, R. W., Gayle, B. M., Burrell, N., Allen, M., & Bryant, J. (Eds.). 

(2007). Mass media effects research: Advances through Meta-anal-
ysis. Lawrence Erlbaum Associates (LEA). 

Priyatna, H. (2009). Sukses di era facebook. How Press (Kelompok 
Pustaka Hidayah). bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an

https://doi.org/10.2307/1149673
https://doi.org/10.2307/1149673
http://www.mtholyoke.edu/acad/intrel/orwell46.htm
http://www.mtholyoke.edu/acad/intrel/orwell46.htm


Daftar Pustaka  323

Pudjomartono, S. (2009, 3 November). Pengadilan opini publik. Kom-
pas. 

Raboy, M. & Bruck, P. A. (Eds.). (1989). Communication for and 
against democracy. Black Rose Books.

Rakhmat, J. (1996). Komunikasi dan perubahan politik di Indonesia. 
Dalam Y. Latif & I. S. Ibrahim (Eds.), Bahasa dan kekuasaan: 
Politik wacana di panggung orde baru. Mizan.

Rakhmat, J. (1997). TV sudah menjadi ‘the first God’. Dalam I. S. 
Ibrahim & D. Dj. Malik (Eds.), Hegemoni budaya. Bentang.

Rakow, L. F. (1990). Feminist perspective on popular culture. Dalam J. 
Downing, A. Mohammadi, & A. Sreberny-Mohammadi (Eds.), 
Questioning the media: A critical introduction. Sage. 

Redana, B. (2002). Potret manusia sebagai si anak kebudayaan massa. 
Lembaga Studi Pers dan Pembangunan (LSPP). 

Rendra, W. S. (1999, 20 Februari). Kekerasan dan revolusi kebudayaan. 
Gatra.

Resink, D. (1998). Politics on the internet: The normalization of cy-
berspace. Dalam C. Toulouse & T. Luke (Eds.), The Politics of 
cyberspace. Routledge. 

Reynolds, K. (1994). Children’s literature in the 1890s and the 1990s. 
Northcote House Publishers.

Rheingold, H. (1993). The virtual community: homesteading on the 
electronic frontier. Addison-Wesley. 

Riesman, D., Glazer, N., & Denney, R. (1956). The Lonely crowd: A 
study of the changing American character. Anchor Books. 

Roach, C. (1999). Journalism for people: An interview with P. Sainath. 
Media Development, Vol. 2. http://www.wacc.org.uk/publica-
tions/md/md1999-2/sainath.html 

Robison, R. (1996). The middle class and the bourgeoisie in Indonesia. 
Dalam R. Robison & D. S. Goodman (Eds.), The New rich in 
Asia: Mobile phones, McDonald’s and middle-class revolution. 
Routledge. 

Rodgers, J. (2003). Spatializing international politics. Routledge. 
Rogers, C. (1951). Client-centered therapy: Its current practice, implica-

tions, and theory. Houghton Mifflin. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

http://www.wacc.org.uk/publications/md/md1999-2/sainath.html
http://www.wacc.org.uk/publications/md/md1999-2/sainath.html


324 Kritik Budaya Komunikasi ...

Rogers, C. (1961). On becoming a person. Houghton Mifflin. 
Rook, D. W. (1985). The Ritual dimension of consumer behavior. Journal 

of Consumer Research, 12(4). https://doi.org/10.1086/208514 
Sahin, H. & Robinson, J. P. (1981, Januari). Beyond the realism of 

necessity: Television and the colonization of leisure. Media, 
Culture and Society 3(1). 

Said, E. W. (1994). Culture and imperialism. Vintage. 
Saifuddin, A. F. (2007, 24 Januari). Kemiskinan di Indonesia: Realita di 

balik angka. Ringkasan pidato ilmiah pada Pengukuhan sebagai 
Guru Besar Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 
(FISIP) UI, Depok, Indonesia. 

Sarwono, S. W. (1997). Gaya hidup kawula muda masa kini. Dalam 
I. S. Ibrahim (Ed.), Ecstasy gaya hidup: Kebudayaan pop dalam 
masyarakat komoditas Indonesia. Mizan.

Sassi, S. (2000). The controversies of the internet and the revitalization 
of local political life. Dalam K. Hacker & J. van Dijk (Eds), 
Digital democracy. Sage.

Sassi, S. (2001). The transformation of the public sphere? Dalam B. 
Axford & R. Huggins (Eds.), New media and politics. Sage. 

Schiller, D. (1999). Digital capitalism. MIT Press. 
Schiller, H. (1976). Communication and cultural domination. Interna-

tional Art & Science Press, White Plains. 
Schultze, Q. J. (1990). Secular television as popular religion. Dalam R. 

Abelman & S. M. Hoover (Eds.), Religious television: Controver-
sies and conclusions. Ablex. 

Schwichtenberg, C. (Ed.). (1993). Madonna connection: Representation-
al politics, subcultural identities, and cultural theory. Westview 
Press. 

Sears, L. J. (Ed.). (1993). Fantasizing the feminine in Indonesia. Duke 
University Press. 

Sen, A. (1999). Development as freedom. Alfred A. Knoft. 
Sen, A. (2000). Demokrasi tidak/bisa memberantas kemiskinan (Yuliani 

Liputo, Penerj.; Idi Subandy Ibrahim, ed.). Mizan. 
Sen, K. & Hill, D. T. (2000). Media, culture, and politics in Indonesia. 

Oxford University Press.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1086/208514


Daftar Pustaka  325

Sendjaja, S. Dj. (1998, Juli). Sistem media massa yang adil dan 
demokratisasi sesuai tuntutan Reformasi. Jurnal Ikatan Sarjana 
Komunikasi Indonesia (ISKI) Vol.1. 

Servon, L. (2002). Bridging the digital divide. Blackwell. 
Shields, R. (1992). Lifestyle shopping: The subject of consumption. Rout-

ledge. 
Shiraishi, S. S. (1995, 31 Maret -1 April). Doraemon goes overseas. 

Makalah untuk Lokakarya Japan in Asia, Cornell University, 
Southeast Asia Program and Center for International Studies, 
USA. 

Shiraishi, S. S. (1997). Japan’s soft power: Doraemon goes overseas. 
Dalam P. J. Katzenstein & T. Shiraishi (Eds.), Network power: 
Japan and Asia. Cornell University Press. 

Shoemaker, P. J. & Reese, S. D. (1996). Mediating the message: Theories 
of influences on mass media content. Longman.

Sholle, D. J. (1988). Critical studies: From the theory of ideology to 
power/knowledge. Critical Studies in Mass Communications, 5. 
https://doi.org/10.1080/15295038809366683 

Shrum, L. J. (Ed.). (2004). Psychology of entertainment media: Blurring 
the lines between entertainment and persuasion. Lawrence Erl-
baum Associates (LEA). 

Sihbudi, M. R., Irewati, A., Bhakti, I. N., Nurhasim, M., Haris, S., 
& Ratnawati, T. (2001). Bara dalam sekam: Identifikasi akar 
masalah dan solusi atas konflik lokal di Aceh, Maluku, Papua, dan 
Riau. (I.S. Ibrahim, ed.). Mizan, Lembaga Ilmu Pengetahuan 
Indonesia (LIPI), & Kantor Menristek RI.

Silverblatt, A. (1995). Media literacy: Keys to interpreting media messages. 
Praeger.

Silverblatt, A., Ferry, J., & Finan, B. (2009). Approaches to media litera-
cy: A handbook. Second edition. Routledge. 

Siregar, A. (2001, 9 Februari). Plus-minus pers dan masyarakat. Kom-
pas. 

Siregar, A. (2006). Etika komunikasi. Pustaka Book Publisher. 
Slouka, M. (1995). War of the worlds: Cyberspace in the high-tech assault 

and reality. Basic Books. bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://doi.org/10.1080/15295038809366683
https://www.routledge.com/search?author=Art Silverblatt
https://www.routledge.com/search?author=Jane Ferry
https://www.routledge.com/search?author=Barbara Finan


326 Kritik Budaya Komunikasi ...

Soedjatmoko (1984). Pembangunan dan kebebasan (Atmakusumah, 
penerj.). LP3ES. (Karya original diterbitkan 1979).

Soemarwoto, O. (2001, 6 Februari). Otonomi daerah timbulkan mas-
alah lingkungan hidup. Kompas. 

Sparks, C. (2001). The internet and the global public sphere. Dalam W. 
L. Bennett & R. M. Entman (Eds.), Mediated politics: Commu-
nication in the future of democracy. Cambridge University Press. 

Sparrow, B. H. (1999). Uncertain guardians: The news media as a politi-
cal institution. The Johns Hopkins University Press. 

Sribudiasih, K. (2005). Berani nolak TV?! Divisi Anak dan Remaja 
Penerbit Mizan. 

Stevenson, N. (1995). Understanding media culture: Social theory and 
mass communication. Sage. 

Suparlan, P. (Ed.). (1993). Kemiskinan di perkotaan. Yayasan Obor 
Indonesia. 

Suranto, H. (Ed.). (1999). Jurnalisme anak pinggiran. Kelompok Kerja 
untuk Anak Pinggiran. 

Suranto, H., Setiawan, H., & Ginanjar, G. (1999). Pers Indonesia pas-
ca-Soeharto. LSPP & AJI. 

Suwarna, B. (2008, 14 Desember). Siapa Marcella, siapa Agung? Kom-
pas. 

Swasono, S-E. dkk. (Eds.). (1988). Sekitar kemiskinan dan keadilan: 
Dari cendekiawan kita tentang Islam. UI Press. 

Tapscott, D. (1998). Growing up digital: The rise of the net generation. 
McGraw-Hill.

Tarabishi, G. (1988). Women against her sex: A critique of nawal el-Saad-
awi (with a reply by Nawal el-Saadawi). Saqi Books. 

Taylor, J. (1993). Kampung-kampung miskin dan tempat pengelompo-
kan penghuni liar di kota-kota Asia Tenggara. Dalam P. Suparlan 
(Ed.), Kemiskinan di perkotaan. Yayasan Obor Indonesia. 

Taylor, V. & Whittier, N. E. (1992). Collective identity in social 
movement communities. Dalam A. D. Morris & C. M. Mueller 
(Eds.), Frontiers in social movement theory. Yale University Press. 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Daftar Pustaka  327

Tedesco, J. C. (2004). Changing the channel: Use of the internet for 
communicating about politics. Dalam L. L. Kaid (Ed.), The 
handbook of political communication research. Lawrence Erlbaum. 

Tehranian, M. (1989, 1 Desember). Information technologies and 
world development: Promises, perils, and prospects. Forum 
Komunikasi, Vol. I, No. 3. 

Tehranian, M. (1995). Technologies of power: Information machines and 
democratic prospects, Second edition. Ablex. 

Tempo (2008, 15-21 Desember). Marcella dan sejumlah kekerasan. 
Tempo, 43. 

Tempo (2008, 15-21 Desember). Penganiayaan: Ada Ananda di kantor 
Marcella. Tempo, 43.

Tempo (2008, 8-14 Desember). Ananda dan Marcella tersangka. Tem-
po, 42. 

Tessa, M. (2004). Here is the views-as-news. British Journalism Review, 
Vol. 15, No. 2.

Thussu, D. K. (2007). News as entertainment: The rise of global infotain-
ment. Sage.

Thwaites, T., Davies, L., & Mules, W. (1994). Tools for cultural studies. 
Macmillan. 

Tigert, D. J. (1974). Lifestyle analysis as a basis for media selection. 
Dalam American Marketing Association (Eds.), Life style and 
psychographics. New York.

Tim LBH Pers (2010). Riset peradilan pers di Indonesia. LBH Press dan 
Tifa. 

Tolson, A. (1996). Mediations – Text and discourse in media studies. 
Arnold. 

Tomlison, A. (1991). Consumption, identity and style. Routledge. 
Tuchman, G. (1978). Making news: A study in the construction of reality. 

The Free Press.
Tunstall, J. (1993). Television producers. Routledge, 1993. 
Turkle, S. (1995). Life on the screen: Identity in the age of the internet. 

Simon & Schuster.
van De Donk, W. dkk. (2004). Cyberprotest: New media, citizens and 

social movements. Routledge.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



328 Kritik Budaya Komunikasi ...

van Heeren, K. (2007). Return of the kyai: Representations of horror, 
commerce, and censorship in post-Soeharto Indonesian film 
and television. Inter-Asia Cultural Studies, 8(2). https://doi.
org/10.1080/13583880701238688 

van Zoonen, Liesbet. (1994). Feminist media studies. Sage. 
Vegh, S. (2003). Classifying forms of online activism: The case of cy-

berprotests against the World Bank. Dalam M. McCaughey & 
M. D. Ayers (Eds.), Cyberactivism: Online activism in theory and 
practice. Routledge.

Virilio, P. (2000). Information bomb. Verso. 
Wahl-Jorgensen, K. dan T. Hanitzsch (Eds.). (2009). The handbook of 

journalism studies. Routledge. 
Waltz, M. (2005). Alternative and activist media. Edinburgh University 

Press. 
Wardhana, V, SP. (2001). Televisi dan prasangka budaya massa. Media 

Lintas Inti Nusantara.
Webster, F. (1995). Theories of the information society. Routledge. 
Webster, F. (Ed.). (2001). Culture and politics in information age: A new 

politics? Routledge. 
Wertham, F. (1968). School for Violence. Dalam O. N. Larsen (Ed.), 

Violence and the mass media. Harper & Row.
West, B., Sandman, P., & Greenberg, M. (2003). The reporter’s environ-

mental handbook. Third edition. Rutgers University Press.
Westling, M. (2007). Expanding the public sphere: The impact of facebook 

on political Communication. UWP. 
Whinship, J. (1980). Sexuality for Sale. Dalam S. Hall dkk. (Eds.), 

Culture, media, language. Hutchinson & Co. 
Williams, F. & Pavlik, J. V. (Eds.). (1994). The People’s right to know: 

Media, democracy and the information highway. Lawrence Erl-
baum Associate (LEA). 

Williams, R. (1974). Television: Technology and cultural form. Fontana.
Williamson, J. (1978). Decoding advertisement. Marion Boyars. 
Wynne, D. (1998). Leisure, lifestyle, and the new middle class: A case 

study. Routledge. bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Daftar Pustaka  329

Wyss, B. (2008). Covering the environment: How journalists work the 
green beat. Routledge.

Yunus, M. (2006, 10 Desember). Pidato penerimaan hadiah No-
bel. Oslo, Norwegia. https://www.nobelprize.org/prizes/
peace/2006/yunus/lecture/ 

Yunus, M. (2007). Bank kaum miskin: Kisah Yunus dan Grameen bank 
memerangi kemiskinan. (Irfan Nasution, penerj.). Marjin Kiri. 

Zohar, D. & Marshall, I. (2001). SQ (spiritual intelligence). Mizan.

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an

https://www.nobelprize.org/prizes/peace/2006/yunus/lecture/
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/2006/yunus/lecture/


bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



331

Idi Subandy Ibrahim adalah 
akademisi dan peneliti budaya, media, 
dan komunikasi Indonesia yang 
memfokuskan kajian pada representasi 
budaya media dan budaya populer. 
Kang Idi atau Bang Idi, begitu ia biasa 
disapa, menempuh Pendidikan 
Sarjana dalam bidang Ilmu Jurnalistik 
di Fakultas Ilmu Komunikasi (Fikom) 
Universitas Padjadjaran (Unpad) 
(1989-1997). Ia pernah mengenyam 
pendidikan di Jurusan Geografi 
Institut Keguruan dan Ilmu 
Pendidikan (IKIP) Padang (1988, 

tetapi tidak selesai). Pendidikan Magister di bidang Komunikasi Politik 
ditempuhnya di Departemen Ilmu Komunikasi Universitas Indonesia 
(UI) (2008-2010), dan pendidikan Doktornya di bidang Ilmu 
Komunikasi di Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (Fisip) UI (2011-
2015).

Saat ini, ia adalah dosen di Program Magister Ilmu Komunikasi 
(MIK) Pascasarjana Universitas Pasundan (Unpas) Bandung; 

TENTANG PENULIS

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



332 Kritik Budaya Komunikasi ...

mengampu dua mata kuliah (tim pengajar): Filsafat Komunikasi dan 
Perkembangan Teknologi dan Media Komunikasi; juga dosen luar 
biasa di Program Magister Ilmu Komunikasi (MIK) Pascasarjana Fisip 
Universitas Brawijaya (UB) Malang; mengampu tiga mata kuliah (tim 
pengajar): Kajian Media dan Budaya, Filsafat Ilmu Komunikasi, 
dan Komunikasi Perspektif Indonesia dan Asia; dan dosen luar 
biasa di Program Doktor (S3) Agama dan Media/Studi Agama-agama 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati (UIN SGD) Bandung; 
mengampu dua mata kuliah (tim pengajar): Agama, Media, dan 
Budaya Populer dan Media dan Politik Representasi. Ia telah menjadi 
dosen tamu di Program Studi Arsitektur Institut Teknologi Bandung 
(ITB) untuk kuliah seminar Arsitektur & Gaya Hidup. Sejak 2018, 
ia menjadi kolumnis H.U. Kompas mengenai isu-isu perkembangan 
budaya, media, agama, dan gaya hidup dalam masyarakat Indonesia 
kontemporer. Sebelumnya, ia merupakan kolumnis H.U. Pikiran 
Rakyat di Bandung.

Ia juga pernah diundang sebagai narasumber atau dosen tamu untuk 
topik terkait humaniora, budaya dan media di universitas-universitas, 
seperti Universitas Indonesia (UI), Institut Teknologi Bandung 
(ITB), Universitas Padjadjaran (Unpad), Universitas Brawijaya (UB), 
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati (UIN SGD) Bandung, 
Universitas Islam Bandung (Unisba), Universitas Muhammadiyah 
Surakarta (UMS), Universitas Muhammadiyah Yogyakarta (UMY), 
Universitas Ahmad Dahlan (UAD), Universitas Katolik Parahyangan, 
Universitas Katolik Atma Jaya Jakarta, Universitas Pelita Harapan 
(UPH), Universitas Trisakti, Institut Keguruan Ilmu Pendidikan 
(IKIP) Bandung (sekarang Universitas Pendidikan Indonesia [UPI]), 
Universitas Lambung Mangkurat, dan Institut Seni Budaya Indonesia 
(ISBI) Bandung.

Ia telah berkiprah dalam beberapa penelitian lapangan dan sebagai 
penulis serta editor beberapa penerbitan di bidang media dan budaya, 
seperti Bahasa dan Kekuasaan: Politik Wacana di Panggung Orde 
Baru (editor bersama Yudi Latif, Mizan, 1996), Ecstasy Gaya Hidup: 
Kebudayaan Pop dalam Masyarakat Komoditas Indonesia (editor, Mizan, 
1997), Bercinta dengan Televisi: Ilusi, Impresi, dan Imaji Sebuah Kotak 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



Tentang Penulis  333

Ajaib (editor bersama Deddy Mulyana, Remaja Rosdakarya, 1997); 
Wanita dan Media: Konstruksi Ideologi Gender dalam Ruang Publik Orde 
Baru (editor bersama Hanif Suranto, 1998); Media dan Citra Muslim: 
Dari Spiritualitas untuk Berperang menuju Spiritualitas untuk Berdialog 
(editor, Jalasutra, 2005); Budaya Populer sebagai Komunikasi: Dinamika 
Popscape dan Mediascape di Indonesia Kontemporer (Jalasutra, cetakan 
ke-2, 2011); Komunikasi dan Komodifikasi: Mengkaji Media dan Budaya 
dalam Dinamika Globalisasi (karya bersama Bachruddin Ali Akhmad, 
Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014); Riset Komunikasi dan Budaya: 
Perspektif Teoretik dan Agenda Riset (editor bersama Bachruddin Ali 
Akhmad, Rajawali Pers, 2022). Disertasinya di Universitas Indonesia 
yang ditulis ulang, diterbitkan Penerbit Buku Kompas, berjudul 
Jurnalisme Kemiskinan: Representasi Kemiskinan di Media Lokal (2020), 
merupakan karyanya mengenai aspek-aspek “jurnalisme kemiskinan” 
di Indonesia dari pendekatan pemosisian sosial, kajian budaya kritis, 
dan ekonomi politik media kritis. Pemikiran dan sumbangan Idi dalam 
bidang ilmu komunikasi dan budaya di Indonesia telah diteliti menjadi 
karya ilmiah di perguruan tinggi, seperti bisa dilihat di: https://
repository.ub.ac.id/id/eprint/163702/. Surel Idi Subandy Ibrahim: 
fiskontak@gmail.com

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



334 Kritik Budaya Komunikasi ...

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



335

Abdullah, Taufik  81, 95, 258, 293, 
298, 301

Abelman, Robert  324
Aceh  251, 325
Adoni, Hanna  194, 197
Adorno, Theodor W.  301
advokasi lingkungan  43
Afrika  70, 71
age  263, 302, 304, 306, 310, 313, 

316, 318, 319, 322, 327, 328
Ahmed, Akbar S.  238, 242, 301
AI  5, 93, 94, 230
Akademi Fantasi  217
Al-Anfaal  244
Ali bin Abi Thalib  71
Al-Jazeera  98
Amal, Ichlasul  72, 73, 302
Amerika Latin  70, 89, 90

analisis wacana  107, 180
Andersen, Cecile  199, 302
Ang, Ien  17, 302
anonim  26
Anorexia Nervosa  256
anthropomorfisme teknologi  225
anthroposentris  36
ANTV  203
apatisme massa  25
apatisme politik  25
APBN  34, 70
Apple, Michael W.  263, 264, 302
Arab  12
Asia  xi, 37, 51, 54, 61, 63, 66, 70, 

71, 97, 116, 117, 266, 301, 
302, 304, 305, 310, 312, 313, 
318, 322, 323, 325, 326, 328, 
332

INDEKS

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



336 Kritik Budaya Komunikasi ...

Asia Pasifik  37
Asia Selatan  54
Asia Tenggara  51, 63, 66, 116, 326
Assange  127, 132
Auschwitz  162
Australia  54, 82, 125, 171, 198, 199, 

219, 312, 313
authentic community  61

Bachri, Soetarji Calzoum  293
Bagdikian, Ben H.   84, 303
Bandung  xviii, xxiv, 32, 40, 65, 66, 

331, 332
Bandura  221
Bangladesh  77
Bank Century  107, 112, 139
Banser  85
Barber, Benjamin R  100, 303
Barthes, Roland  270, 303
Baudrillard, Jean  24, 132, 143, 178, 

225, 226, 303
Bauman, Zygmunt  131, 304
Bavadam, Lyla  43, 304
BBC  76, 98
Beauvoir, Simone de  259, 307
Beck, Ulrich  285, 304
Beng-Huat, Chua  304, 310
Bennett, Tony  14, 304, 320, 326
Ben-Yehuda  194, 310
Bibit-Chandra  109, 139, 141
bikers  287, 288
billboard  256
biofilus  181
Blitz, the  54
Blumler, Jay G  18, 19, 147, 148, 304
Boediono  112, 139
Bogart, Leo  238
Boorstin, Daniel  226
Bosmajian, Haig A.  259, 304

Boston  105
Bourdieu, Pierre  220, 275, 279, 304
Boyson, Aaron R.  6, 11, 307
budaya  ix, xvii, xix, xx, xxi, xxiii, 

xxiv, 3, 4, 5, 8, 11, 13, 14, 15, 
16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 24, 
26, 27, 28, 29, 30, 38, 40, 46, 
47, 48, 57, 60, 61, 63, 68, 69, 
74, 75, 83, 87, 89, 90, 91, 93, 
94, 95, 120, 128, 130, 131, 
133, 135, 136, 154, 159, 160, 
161, 162, 163, 164, 167, 168, 
171, 172, 173, 174, 177, 179, 
180, 182, 183, 184, 188, 192, 
195, 197, 199, 200, 210, 211, 
215, 216, 218, 219, 222, 226, 
228, 229, 230, 232, 233, 234, 
236, 238, 239, 240, 241, 242, 
243, 245, 251, 256, 257, 258, 
261, 262, 264, 265, 266, 267, 
268, 270, 271, 272, 275, 276, 
278, 279, 280, 281, 282, 283, 
285, 286, 287, 288, 291, 292, 
293, 294, 295, 296, 297, 298, 
299, 306, 314, 315, 316, 317, 
323, 328, 331, 332

Bung Hatta  26, 53, 59
Bung Karno  59

Cak Nur  38, 64
cakram  216
Camara, Dom Helder  169, 175, 

179, 180, 305
Campbell, C.  220, 305
Camus, Albert  79, 91, 305
capitalist enterprise  92
Capra, Fritjof  31, 36, 37
Carey, James W.  153, 164, 305
Castells, Manuel  130, 305

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



INDEKS  337

Chandra, Hamzah  98, 103, 104, 
108, 109, 110, 116, 117, 139, 
141, 142

Chaney, David  278, 279, 280, 305
Channel One  263, 302
chatting  24, 90
Chen, Milton  267, 305
Chomsky, William  xiii, 83, 306, 313
cita rasa  290
citra  viii, 75, 208, 228, 255, 256, 

262
civil society  249
climate change  34, 35
Cohen, Anthony P  280, 306
Collier, Peter  304, 306
Combs, James E  306, 321
Conaly, K.  216
Cosmopolitan  91
Couldry, Nick  278, 306, 318
Council on Economic Priorities  286
counter-culture  265
Counter-Media Foundation  55
Cox  243, 306
CPO (crude palm oil)  32
CSR  287
cyberactivism  126, 328
cyberactivist  126
cyberdemocracy  97, 289
cyber-geography  120
cyber-investigative journalism  126
cyberneutralist  131
cyberphilia  130
cyberphobia  130
cyberpolitics  97, 289
cyberpornotainment  163
cyberprotest  97, 126, 289, 322, 327
cyberresistance  126
cybersex  130
cyberspace  90, 99, 133, 311, 315, 

323
cyberstructuralist  131
cyberwar  133
cyberweapon  133

Dagenais, Bernard  20, 309
Daggett, Willard  264
Dahlgren, Peter  97, 119, 120, 121, 

306
Dakar  73
Dalits  54
Dananjaya, Utomo  38
Dault, Adhyaksa  204
Davis, Danis K.  266, 306
de Beauvoir, Simone  259, 307
Debord, Guy  xv, 132, 167, 307
de Certeau, Michael  292
deep ecology  36, 37
dehumanisasi  243
deliberasi  97, 102, 119, 284
demokrasi  xix, 7, 9, 10, 12, 13, 14, 

18, 29, 53, 56, 57, 58, 59, 73, 
79, 80, 82, 84, 86, 87, 94, 99, 
100, 102, 117, 119, 120, 122, 
126, 130, 132, 133, 136, 145, 
148, 153, 154, 155, 156, 157, 
158, 160, 164, 165, 170, 171, 
173, 175, 210, 231, 232, 233, 
234, 235, 247, 264, 284, 295, 
299, 312

demokratisasi  i, iii, iv, ix, xvii, xix, 
5, 308, 319

demonisasi  232
demoralisasi  243
Denmark  247
Dephan  112
depolitisasi  117
deregulasi  87, 131
deregulasi media  87

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



338 Kritik Budaya Komunikasi ...

Deresiewicz, W.  7, 307
desakralisasi  243
desensitisasi  221, 222
determinisme teknologis  16
Dewey, John  121, 307
Dhaka  33
Dhakidae  84, 246, 307
dialektika  291
Diamond, Jared  45
digital natives  102, 284
diktator teknokratis  58
disintegrasi  251
Distrik Illaga  73
Dominguez, Joe  286
Downing, John  307, 323
Downs, Edward  6, 10, 11, 307
DPR  85, 105, 109, 110, 117, 146, 

147
dramatisasi kekerasan  188, 207
Drotner, Kirsten  247, 248
Duadji, Susno  147
du Toit, P.  12, 318

Eagleton, Terry  259, 307
ecotourist  49
efek media  211, 221
ekologi  36, 37, 45, 120, 242
ekologis  31, 36, 37, 45, 156, 285, 

286
ekonomi kapitalis  14, 195
ekowisata  287
ekspresi kekerasan  170, 173
Elgin, Duane  286
emosi massa  26
empat mata  202
empat mata  201, 202
epistemologi positivisme  199
Eropa  15, 50, 70, 277, 285, 314
erotisme  241, 260

eskapisme  169, 172, 220
Esslin, Martin  206, 238, 308
estetika kekerasan  230
etika agama  36
Etzioni, Amitai 286

event-centered reporting  28, 147
Facebook  vii, xv, xx, 6, 11, 28, 97, 

100, 101, 102, 103, 104, 105, 
106, 107, 108, 109, 110, 111, 
112, 113, 114, 115, 116, 117, 
118, 119, 121, 122, 123, 129, 
282, 284, 289, 317, 321

Facebooker  97, 98, 107, 110, 111, 
112, 114, 122, 289

Facebookers  108, 320
Fannoy, Steven W.  272, 308
fantasi  84, 184, 220, 221, 222, 223, 

229, 230, 260, 270
Featherstone, Mike  220, 278, 279, 

280, 308, 316
Feminine Mystique  261
feminis postmodern  16, 17
fenomenologi  16
feodalisme  64, 294, 295
Ferguson, TOM  256, 258, 315
Fisher, Walter J.  99
Fiske, John  16, 17, 292, 308
Fogg, B. J  115
Foster, John Bellany  313
Foucault, Michael  132, 308
Fowler, Roger  196, 197, 200, 308
frame  200, 266
framing  198, 199, 200
Frankfurt, Mazhab  15
Frankl, Victor  183
Freud, Sigmund  269, 270, 308
Friedan, Betty  261, 308
Fromm, Erich  169, 171, 180, 181, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



INDEKS  339

182, 185, 273, 308, 309
Fukuyama, Francis  158, 309

Galtung, Johan  169, 179, 309
Gandhi, Mahatma  55, 162, 291, 

297
Gandy Jr, Oscar H.  17, 309
Gasser, Urs  102, 284
Gauntlett  130
gaya hidup  ix, xx, xxi, 7, 8, 24, 26, 

28, 29, 46, 49, 51, 60, 61, 62, 
64, 86, 90, 91, 171, 195, 219, 
220, 221, 222, 223, 241, 256, 
265, 266, 267, 268, 271, 275, 
276, 278, 279, 280, 282, 284, 
285, 286, 287, 288, 289, 290, 
296, 297, 298, 315, 322, 324, 
332

Gazali, Effendy  196, 309
gender  16, 17, 70, 71, 72, 196, 225, 

255, 258, 301, 314, 315
generasi anak manja  63
genuine community  61
gerakan gaya hidup  286
Gerbner, George  216, 309, 320
Gergen, Kenneth J.  3, 22, 23, 192, 

193, 309
Gerke, Solvay  62, 276, 310
Gerlis, Alex  76
Giddens, Anthony  60, 167, 169, 

172, 173, 275, 276, 280, 285, 
286, 288, 310

Glenn, N. D  280, 310
Global Forum on Ecology and Pov-

erty  33
globalisasi  13, 72, 90, 128, 131, 264, 

265, 277, 294
global pillage  277
global village  277, 314

glocal village  163
Golding, Peter  75, 209, 310
Golkar  216
Goode, Erich  194, 310
Goodman, Nelson  62, 323
Graham, Billy  216, 228
Grameen Bank  77
Gray, Jonathan  195, 273, 302, 310, 

311
Grigsby, Mary  286
Gurevitch, Michael  18, 19, 147, 

148, 301, 304, 306, 310
Gus Dur  84, 85

Habermas, Jurgen  118, 120, 121, 
311

Habibie, B. J.  iv, 80, 84, 308, 319
Hacktivist  126
Hall, Stuart  74, 107, 187, 196, 305, 

311, 328
Hamad, Ibnu  196, 311
Hanitzsch, Thomas  xvi, xxiii, 328
Hardiman, F. Budi  7, 209, 210, 309, 

312
Hardt, Hanno  15, 314
Hargreaves, Ian  136, 312
Hari Kebebasan Pers Dunia  73
Harrington, C. Lee  311
Hartiningsih, Maria  45, 272, 312
Harvey, David  17, 130
Hasyim, Wahid  189
hedonisasi gaya hidup  29
hedonisme  220
hedonistik  219, 220, 221
hegemoni  81, 83, 117, 128, 132, 

133, 232, 246, 266, 278, 313
Heidegger, Martin  6, 312
Herman, Edward S.  xiii, 83, 313
hermeneutika  280

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



340 Kritik Budaya Komunikasi ...

Hermes, Joke  17
Heru, Anang  xviii, 204
Heryanto, Ariel  169, 171, 194, 276, 

277, 313
Hetharia, Nevy  148
hiburan komoditas  271
Hidayat Nur Wahid  105
Hill, David T.  75, 80, 100, 206, 284, 

311, 313, 324, 326
Hindman, M.  313
Hiroshima  162
Hobart, Mark  187, 209, 314
Hoffner, Chyntia A.  187, 188, 314
Hollywood  viii, 90, 215, 221, 266
Holmes, S.  206, 314
Hoover, Stewart M.  324
Horkheimer, Max  301
horrortainment  172, 184, 188, 190, 

191, 203, 207, 208
human interest  74
Hussein, Saddam  232

idealisme pers bebas  82
identitas  4, 17, 22, 61, 128, 153, 

164, 194, 195, 196, 205, 220, 
242, 275, 277, 279, 286, 288, 
290, 301

ideologi  16, 26, 27, 75, 88, 91, 140, 
169, 190, 199, 225, 226, 229, 
231, 232, 249, 255, 257, 258, 
261, 266, 268, 271, 314

ideologi media  231, 266
iklan  4, 20, 25, 26, 64, 85, 91, 138, 

143, 190, 209, 216, 219, 222, 
223, 226, 227, 228, 229, 230, 
239, 240, 248, 255, 260, 261, 
267, 268, 271, 287, 290, 296, 
297

illegal logging  35

Illich, Ivan  258, 315
imperialisme  90, 232
India  50, 53, 54, 55, 56, 57, 89, 90, 

301, 304
Indonesia  i, iii, iv, ix, xi, xii, xiii, xv, 

xvi, xvii, xix, xx, xxi, xxiii, 
xxiv, 4, 5, 7, 13, 14, 15, 24, 
28, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 44, 
47, 53, 55, 59, 61, 62, 63, 64, 
65, 69, 70, 71, 73, 76, 77, 80, 
81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 
91, 93, 97, 98, 100, 101, 103, 
104, 105, 110, 112, 114, 116, 
117, 122, 125, 129, 132, 139, 
142, 143, 146, 147, 148, 154, 
155, 157, 160, 172, 175, 191, 
195, 199, 200, 201, 202, 216, 
233, 234, 235, 239, 240, 241, 
250, 263, 264, 276, 277, 278, 
281, 282, 284, 285, 287, 289, 
290, 291, 292, 293, 294, 299, 
301, 302, 303, 304, 305, 307, 
308, 309, 312, 313, 314, 315, 
316, 318, 319, 320, 321, 322, 
323, 324, 325, 326, 327, 331, 
332

Indosat  160
Indriati  204
industrialisasi syahwat  261
industri berita  27, 231, 247, 250
infotainment  29, 72, 73, 143, 172, 

187, 188, 189, 190, 200, 201, 
202, 203, 204, 205, 206, 207, 
208, 209, 210, 211, 249, 250, 
327

Inggris  19, 54
intelektual  36, 119, 170, 208, 233
interaksi simbolik  192
Internet  7, 9, 10, 11, 12, 23, 90, 97, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



INDEKS  341

98, 99, 100, 101, 104, 107, 
117, 118, 119, 120, 121, 122, 
128, 129, 130, 132, 133, 247, 
248, 256, 260, 267, 282, 283, 
284, 289, 318

IPCC  34, 35
Iqbal, Muhammad  183, 315
Israel  231

Jakarta  iv, xii, 32, 39, 47, 65, 74, 
103, 116, 126, 176, 189, 217, 
301, 310, 332

Jakubowitcz  315
Jasinski  266, 306
Javid Namah  183
Jawa Barat  47
Jawa Pos  85
Jawa Timur  85
Jensen, Carl  135, 136, 137, 315
Jermyn, D.  206, 314
Jhally, Sut  315
Johnson, Karen  256, 258, 315
Jones, Ellis  286
Jordan, Tim  126, 128, 133, 315
jurnalis advokasi  42
jurnalisme cinta  76

kajian budaya  xx, 15, 74, 218, 275, 
278, 280

kajian efek media  221
kajian kritis  278
kajian media  xx, 14, 25, 29, 153, 

177, 190, 191, 195, 247
Kalla  105
Kanada  54, 116, 245
Kapitalisme  157, 277
kapital sosial  99, 102, 284
Kartodirdjo  293, 298, 316

katarsis  169, 172
Katzenstein  325
Kayam  293, 316
kearifan tradisional  36
kebebasan informasi  246
kebudayaan  xxiv, 57, 60, 69, 72, 

159, 169, 177, 200, 215, 227, 
228, 233, 240, 242, 243, 250, 
258, 260, 261, 267, 271, 272, 
277, 279, 291, 292, 301, 309, 
318, 322, 323

kecanduan media  10, 25
kecerdasan buatan  5, 9
Kejaksaan Agung  141, 143
kejayaan citra  218
kekerasan  19, 27, 28, 29, 30, 72, 80, 

86, 90, 122, 133, 136, 159, 
162, 163, 167, 168, 169, 170, 
171, 172, 173, 174, 175, 176, 
177, 178, 179, 180, 181, 182, 
183, 184, 187, 188, 189, 190, 
191, 200, 201, 202, 203, 204, 
206, 207, 208, 209, 210, 211, 
221, 222, 223, 230, 232, 234, 
240, 248, 249, 251, 258, 259, 
260, 261, 266, 270, 293, 294, 
304, 305, 308, 309, 314, 316, 
327

kekuasaan massa  27
Kelesuan Rohani  239
Kellner  xv, 4, 18, 29, 231, 278, 304, 

316
Keohane  277, 322
kepanikan media  194, 251
kesadaran massa  27

labelling  205
Laswell, Harold D.  216
Lazarsfeld, Paul F.  25, 317

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



342 Kritik Budaya Komunikasi ...

LBH  86, 327
legislatif  40, 105, 110, 249
Levine, Kenneth J.  187, 188, 314
Levy, Steven  129, 317
Lewis, Oscar  57, 60, 65, 317, 318
liberalisasi  131, 160, 265, 277
liberalisme  157
libido  85, 257, 261
Lim, Merlyna  100, 318
Lincoln, Yvonna S.  193, 307
Lippmann, Walter  227, 318
Littlejohn, Stephen W.  194, 318
logika SKS  207
LSPP  101, 302, 323, 326
Lubis, Mochtar  5, 92, 149, 292, 293, 

318
Luckmann, Thomas  191, 192, 194, 

196, 197, 304
Lull, James  205, 318
Lutz, B.  12, 318

Madjid, Nurcholish  38, 64
Madonna  16, 241, 324
mailing-lists  24
Malik, Dedy Dj.  323
Malna, Afrizal  225
Maluku  251, 325
Mangunwijaya, Y. B.  5, 57, 319
Manheim, Karl  280, 319
Manne, Sherrill  7, 8, 319
Manusia massa  26
Marciel, Scott  125
Marcuse, Herbert  21, 319
Marjinalisasi pers  83
Marquez, Gabriel Garcia  135, 319
Marshall, Ian  16, 183, 329
masyarakat jaringan  29, 130
materialisme  26
Matra  260

McChesney, Robert W.  18, 263, 
302, 306, 313, 319

McKibben, Bill  43, 131, 319
MK  141, 142

Naess, Arne  36, 321
naluri massa  27
narkotisasi media  25
nasionalisme  194, 276, 277, 316
Nasr, Seyyed Hossein  36, 321
negara-bangsa  xix, 154, 155, 164, 

173, 245, 277, 278
nekrofilus  171, 181, 182
neoliberalisme  131
Net  7, 9, 98, 102, 106, 282, 283, 

284, 289
Net Generation  102, 282
news frame  200
New York  98, 311, 327
New York Time  98
nilai-nilai  5, 16, 18, 22, 102, 145, 

153, 163, 164, 165, 200, 201, 
228, 242, 243, 262, 281, 284, 
294, 295

Nimmo Dan  306, 321
Nitibaskara, Tb. Ronny Rahman  

204, 205, 206, 321
Norris, PIppa  97, 99, 100, 119, 321
Norwegia  36, 329
Nugroho, Garin  200, 239, 321, 322
Nuraeni  201
Nye, Joseph S.  277, 322

Obama, Barack  104, 105, 115, 307
offline  12, 304
Ohmae, Kenichi  277, 322
OKB  296
oligopoli korporat  17, 18
Oliviera, Omar Sauki  230

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



INDEKS  343

online  9, 61, 248, 304, 322, 328
opera sabun  16, 145, 147, 187, 230
opini publik  103, 120, 129, 141, 

148, 246, 323
orde baru  vii, 27, 79, 81, 82, 83, 87, 

91, 159, 218, 219, 246, 268, 
281

orde lama  159
Orwell, George 178, 322
O’Sullivan, Gerry  313
otoritarian  57, 81

Pabottingi  298, 322
Padang  32, 331
Palangkaraya  251
Palestina  231
Palfrey  102, 284
Palmer  198, 199, 315
Paloh  216, 217
panik media  29
Papua  73, 74, 251, 325
paradigma  70, 121, 272
Partai-partai Hijau  50
pasar ide  148
pasca-kolonial  80
Pavlik, John V.  131, 328
Payne, J. Gregory  105
PBB  33, 34, 37, 70
PDAM  67
PDN  8
pembingkaian media  198
pemerintahan media  157
Pena Hijau  42
pencemaran lingkungan  39, 294
Pendapatan Asli Daerah  46
Pendekatan komunikasi  48
Pendekatan kritis  15, 314
Penman, Robin  194
Pentagon  231

penuhanan  232
perang budaya  viii, 253
perempuan ideal  255, 258
pers India  55, 56
person-centered reporting  28, 147
Petre, C  93, 322
Pikiran Rakyat  315, 332
pilar demokrasi  79, 235, 247
Piliang, Yasraf Amir  xxiv, 261, 322
Pinches, Michael  61, 302, 322
pluralisme  14, 83, 121, 183, 234, 

266
PMI  47
poligami  208
politik elektoral  50
POLRI  139, 320
popular  25, 115, 278, 279, 286, 306, 

308, 311, 312, 313, 315, 317, 
321, 323, 324

pornografi kebrutalan  176
positivis  199
Postman  xiv, 226, 231, 322
postmodern  16, 17, 22, 27, 119, 

302, 309, 316
postmodernis  15, 132, 143, 242, 

247, 280
postmodernisme  22, 132, 192
post-strukturalis  16, 178, 226
PPATK  9
Prancis  178, 226, 270
prime-time  168, 187
primordialisme  248, 249, 251
Project Censored  136
Proklamator  26, 59
propaganda  9, 28, 83, 146, 209, 

216, 218, 219, 306, 313
Protokol Kyoto  34, 50
pseudo-environment  227
public relations  143, 216

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



344 Kritik Budaya Komunikasi ...

Publishers Weekly  283
Puncak Jaya  73

Qatar  232, 309

Raboy, Marc  20, 309, 323
Rais, M. Amien  80, 105, 217
Rakhmat, Jalaluddin  192, 237, 323
RAPBN  34
ras  15, 17, 153, 295
rasisme  17
rating

rasisme  4, 143, 146, 148, 190, 
200, 207, 210, 245

Ratu Ecstasy  234
realitas klenik  210
Redana, Bre  177, 323
Reese, Stephen  199, 325
reformasi  3, 18, 58, 79, 80, 84, 85, 

195, 218, 246, 284, 285
reporter televisi  40, 231
Republika  139, 144, 145
republik media  264
resepsi individu  15
revolusi kesadaran  298
Reynolds, Kimberley  270, 323
Rianto, Bibit Samad  103, 116, 140, 

142
Richie, Lionel  300
Riesman, David  177, 323
Rio de Janeiro  34
ritualisme  172, 218
Roberts, Ed  129
Robin, Vicki  194, 286
Robison, Richard  62, 276, 323
Robot Gedek  234
Roth  245, 247
ruang privat  7, 14, 21, 162, 163, 

209, 262
ruang publik  4, 5, 7, 8, 13, 19, 20, 

21, 27, 28, 29, 58, 63, 65, 67, 
73, 85, 97, 118, 119, 120, 
121, 122, 149, 162, 163, 164, 
168, 170, 172, 176, 178, 182, 
184, 196, 209, 218, 246, 248, 
249, 251, 258, 260, 262, 265, 
268, 269, 270, 291, 314

RUU ITE  159

Said, Edward  324
Saifuddin, Ahmad Fedyani  57, 59, 

64, 69, 324
sainath, Palagummi  323
Sambas  251
Sampit  251
Sandvoss, Cornel  311
Schiller, Dan  127, 130, 320, 324
Schultze, Quentin J  215, 216, 324
Schutz, Alfred  192, 194, 197
Schwartz, Tony  99, 237, 238
sekolah imajiner  64
seks  88, 89, 90, 91, 136, 207, 229, 

240, 247, 257, 260, 261
seksploitasi media  261
sektarianisme  84
sekularisasi  195, 293
sekularisme  243, 294
sekuler  38, 215, 243
selera gaya hidup  62
Selling Our Children  263
semiotika  16, 74, 77, 280
Sen,  Krishna57, 58, 65, 80, 313, 324
Senegal  73
sensasionalisme bahasa  88
sensualisme  260
sentralisme demokratis  156
Seputar Indonesia  148

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



INDEKS  345

Setiawan, Agung  189, 202, 326
Shelly, Mary  161
Shenk, David  131
Shiraishi, Takashi  266, 325
Shoemaker, Pamela J  199, 325
Sholle, David J  325
Si Cecep  235
Si Doel  235
simbol  24, 62, 63, 64, 117, 145, 176, 

179, 192, 270, 283, 296, 322
simbolik  62, 153, 168, 180, 192, 

193, 194, 196, 197, 200, 218, 
219, 221, 222, 226, 227, 232, 
248, 258, 259, 260, 261, 270, 
279, 280

Singapura  160
Siregar, Ashadi  85, 325
Sitorus, Wilson  202
Situmeang, Bonaran  149
SIUPP  85, 87
Skandinavia  54
skemata  200
skripturalistik  240
Slevin, James  130
Slouka, Mark  325
sms  24, 210, 312
Smythe  225, 228
Soedjatmoko  243, 244, 293, 326
Soeharto  xi, xii, 79, 80, 81, 87, 91, 

199, 218, 268, 304, 315, 326, 
328

Soemarsono, Edi  146
Soemarwoto  45, 326
Sommerville, C. John  24
Sparrow, Bartholomew H.  137, 

138, 326
spiral kekerasan  179
spiritualitas  31, 37, 183, 244, 261, 

262, 283

Spyer, Patricia  100, 284
Sreberny-Mohammadi, A  323
SRI  240
Sribudiasih, Kun  326
stereotipe gender  196
Suara Pembaruan  205, 321
Subianto, Prabowo  9, 105
Sugiharti, Titik  140
Sukarnoputri, Megawati  160
suku Dani  73
Sultan Hamengku Buwono X  105
Sumanto  202
Sumatera Utara  234
superhero demokrasi  171
Suranto, Hanif  xxiv, 87, 101, 196, 

312, 314, 326
Sustainable development  304
Sutiyoso  105
Swift, Jonathan  184

tabloid kuning  85
talk show  146, 251, 257
Tannenbaum, Frank  205
Tanuredjo, Budiman  149
Tapscott, Don  102, 248, 282, 284, 

326
Taufik Abdullah  81, 95, 293
Taylor, Verta  66, 280, 326
Tehranian  5, 154, 156, 163, 233, 

327
teknologi demokrasi  9, 29, 154, 

155, 157, 164
teks-teks media  246, 278
telenovela  89, 90, 230
telepon seluler  23, 39, 62, 68, 90, 

101, 128, 141, 162, 163, 222, 
284

televisi  3, 6, 8, 14, 15, 16, 17, 18, 
19, 22, 23, 24, 25, 26, 29, 33, 

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



346 Kritik Budaya Komunikasi ...

39, 40, 41, 42, 63, 64, 70, 74, 
81, 89, 90, 97, 132, 140, 141, 
142, 145, 146, 147, 148, 163, 
167, 170, 171, 172, 176, 177, 
181, 184, 187, 188, 195, 200, 
201, 202, 203, 204, 205, 206, 
207, 209, 211, 215, 216, 217, 
218, 219, 221, 222, 223, 225, 
226, 227, 228, 229, 230, 231, 
232, 233, 234, 235, 236, 237, 
238, 239, 240, 241, 242, 243, 
247, 248, 249, 256, 257, 261, 
263, 264, 267, 268, 271, 272, 
283, 284, 289, 294, 305, 317, 
320, 321

Temasek  160
Tempo  xii, 92, 189, 201, 202, 204, 

318, 319, 327
teori belajar sosial  221
terorisme  28, 71, 178
teror konsumsi  271
the fourth estate  138, 246
The invisible hand  266
The Sydney Morning  125
Thomas, Sari  xvi, xxiii, 230
Tickell  82, 83
time  xii, xiv, xv, 90, 93, 143, 168, 

187, 216, 265
Timor Leste  251
TNI  86, 112
Toyota  116
Trans7  202
transnasionalisasi  294
Trans TV  203
Tuchman, Gaye  194, 327
Turner, Bryan S.  241
TV hedonis  219, 221, 222, 223
TV ideologis  219
TV Islam  232

TVRI  218, 219, 234
TV Swasta  218
Twitter  6, 11, 111

UNEP  35
UNFCCC  34
Uni Soviet  14
Universitas Gadjah Mada  59, 301, 

312
Usenet  102, 284

Virilio, Paul  131, 328
virtual community  102, 323
visi perenialisme  36
Voltaire  95

Wacana  85, 180, 260, 317
Wahid, Hidayat Nur  84, 105, 189
waktu luang  4, 14, 23, 61, 90, 130, 

143, 163, 211, 219, 227, 230, 
265, 278, 282, 283, 286, 287, 
288, 290, 294

watchdog  137, 138, 148
Westling, Mike  106, 119, 328
Whatsapp  iv
Whinship, Janice  255, 328
Whittier, Nancy E.  280, 326
Widjojo, Anggodo  110, 141, 142
WikiLeaks  vii, 28, 125, 126, 127, 

128, 129, 132, 133
Williams, Raymond  xiii, 16, 21, 

131, 215, 328
Wiranto  105
Witoelar, Erna  37
WMO  35
Wood, Ellen Meiksins  313
Wriston, Walter B.  130 bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
ik

an



INDEKS  347

Yogyakarta  40, 59, 203, 312, 332
Yudhoyono, Susilo Bambang  34, 

105, 139
yudikatif  110, 249
Yunani  154, 161
Yunus, Muhammad  329

Zalianty, Marcella  189, 202
Zohar, Danah  183, 329

bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

ik
an



 Budaya, Media, dan Gaya Hidup 
dalam Proses Demokratisasi di Indonesia

Kritik Budaya 
Komunikasi

Idi Subandy Ibrahim

ISBN 978-602-6303-70-7  
DOI: 10.55981/brin.1400 

Diterbitkan oleh:
Penerbit BRIN, anggota Ikapi
Gedung B.J. Habibie Lt. 8, 
Jln. M.H. Thamrin No. 8, 
Kota Jakarta Pusat 10340   
E-mail: penerbit@brin.go.id
Website: penerbit.brin.go.id

BRIN Publishing
The Legacy of Knowledge

Buku ini mengkaji dua corak budaya komunikasi dan media yang menonjol berlangsung 
dalam proses demokratisasi di Indonesia. Pertama, budaya media yang berpusat pada 
media itu sendiri. Sebagai entitas bisnis, media tertentu telah cenderung menekankan 
pada keuntungan bisnis semata. Logika komersialisme pers dan komodifikasi berita 
telah menjadi primadona dalam cara berpikir pengelola pers dan jurnalis. Di tengah iklim 
persaingan yang kian keras, pers diarahkan sebagai mesin pencetak uang, pemasok iklan, 
dan pemburu rating. Dalam logika budaya media seperti ini jelas sulit kita menempatkan 
kepentingan publik di atas atau setara dengan kepentingan modal dan kuasa.

Kedua, budaya media yang berpusat pada publik. Sebagai entitas ideal, media 
sesungguhnya bisa menjadi kekuatan penting dalam pembentukan budaya pemerintahan, 
politik, hukum, ekonomi, pendidikan dan lingkungan hidup yang sehat. Logika bahwa pers 
sebagai kekuatan signifikan dalam proses demokratisasi, memungkinkan pers berada di 
garis depan dalam menyuarakan kritik terhadap dekadensi dan degradasi budaya yang 
berlangsung dalam ruang publik. Dalam kondisi kehidupan demokrasi yang tidak sehat 
dan ruang publik yang tidak fair serta budaya masyarakat sipil yang belum matang, peran 
media amat dibutuhkan dalam pembelajaran publik akan arti penting budaya kewargaan 
yang menjunjung tinggi hukum dan penghargaan terhadap hak-hak asasi manusia.

Idi Subandy Ibrahim
Budaya, M

edia, dan G
aya H

idup dalam
 Proses Dem

okratisasi di Indonesia
Kritik Budaya Kom

unikasi


	kritik+budaya+komunikasi_cover depan.pdf
	Kritik Budaya Komunikasi Budaya, Media, dan Gaya Hidup dalam Proses Demokratisasi di Indonesia.pdf
	_Hlk175808487
	_Hlk175818411
	_Hlk175854812
	_Hlk175854700
	_Hlk175854476
	_Hlk175854502
	_Hlk175854584
	_Hlk175854556
	_Hlk175854364
	_Hlk175854398
	_Hlk175854256
	_Hlk175854237
	_Hlk175854276
	_Hlk175854311
	_Hlk175931504
	_Hlk175931580
	_Hlk175931644
	_Hlk175932353
	_Hlk175932429
	_Hlk175854746
	_Hlk175854763
	_Hlk175932539
	Pengantar Penerbit
	Kata Pengantar
	Kata Pengantar
	Prakata
	Ucapan Terima Kasih

	BAGIAN I:
	KRITIK BUDAYA MEDIA 
DI RUANG PUBLIK

	BAB 1
	Kritik Budaya Komunikasi

	BAB II
	“Jurnalisme Hijau” dan 
	Krisis Lingkungan Hidup


	BAB III
	Jurnalisme untuk Kaum 
	Miskin dan Semiotika Kemiskinan


	BAB IV
	Pers Pasca-Orde Baru: 
	Antara Panik Politik dan Tirani Massa


	BAB V 
Facebook sebagai Media 
	Komunikasi Politik Baru

	BAB VI
	WikiLeaks, Perlawanan Siber, 
	dan Kebebasan Informasi


	BAB VII
	“Reportase Berpusat pada
	 Orang” dan “Reportase Berpusat pada Peristiwa”


	BAGIAN II 
	MEDIAKRASI DAN BUDAYA  KEKERASAN DI RUANG PUBLIK

	BAB VIII
	Mediakrasi, Teknologi Demokrasi 
	dan Teknologi Dominasi


	BAB IX
	Budaya Kekerasan di 
	Ruang Publik


	BAB X
Teater Nekrofilia dan 
	“Pornografi Kekerasan”

	BAB XI
	“Horrortainment” dalam Industri 
	“Infotainment”


	BAGIAN III: 
	HEDONISME DAN BUDAYA MEDIA 
DI RUANG PUBLIK

	BAB XII
	Televisi Hedonis, “Makanan 
	Surga” dari Hollywood


	BAB XIII
	Krisis Demokrasi dan 
	Komodifikasi Budaya Televisi


	BAB XIV
	Krisis Kultural di 
	Abad Televisi


	BAB XV
	“Panik Media” dan 
	Krisis sebagai Tontonan


	BAGIAN IV: 
	PERANG BUDAYA CITRA 
DI RUANG PUBLIK

	BAB XVI
	Citra Perempuan sebagai
	 Konstruksi Budaya Media


	BAB XVII
	Media Anak dan 
	Ancaman “Perang Budaya”


	BAB XVIII
	Hidup untuk Gaya 
	atau Gaya untuk Hidup


	BAB XIX
	Renungan Budaya untuk 
	Generasi Mendatang
	Daftar Pustaka
	Tentang Penulis
	INDEKS



	kritik+budaya+komunikasi_cover blk.pdf



