
Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 i

JEJAK GERAK
Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta

Muhammad Fazli Taib Saearani

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



ii 

Penulis:
Muhammad Fazli Taib Saearani

Editor:
Galih Suryadmaja

Desain Cover: 
Muchammad Bayu Tejo Sampurno

Layout: 
Nila Aryawati

ISBN: 978-623-6469-77-4

Anggota APPTI
Nomor: 003.043.1.05.2018

Penerbit
ISI Press Surakarta
Jln. Ki Hadjar Dewantara 19, Kentingan, Jebres, Surakarta 57126 
Telp. (0271) 647658; Fax. (0271) 646175; http://www.isi-ska.ac.id

All rights reserved
© 2024, Hak Cipta dilindungi Undang-undang.
Dilarang keras menterjemahkan, memfotokopi, atau memper-
banyak sebagian atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari 
penulis.

JEJAK GERAK
Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta

Cetakan I, ISI Press Surakarta, 2024
xvi + 213 halaman; ukuran 15,5 x 23 cm

ii

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 iii

PENGANTAR

Persoalan pewarisan dalam gaya seni klasik akan 
selalu menjadi perbincangan yang menarik sebagai sebuah 
perspektif  maupun paradigma. Dalam makna perspektif maka 
pewarisan gaya seni klasik akan selalu menyertakan hak asal 
usul yang melahirkan gaya seni itu sendiri. Sementara itu dalam 
makna paradigma, maka pewarisan gaya seni klasik akan pula 
menyertakan kualifikasi teknis artistik dalam setiap periode 
sejarah tertentu. Keadaan yang demikian juga hadir dalam diri 
Associate Professor Dr. Muhammad Fazli Taib Saearani ketika 
mencoba menyajikan sebuah fakta pewarisan dalam tari klasik 
gaya Yogyakarta yang memiliki sejarah panjang era pasca 
Perjanjian Giyanti 1755 hingga saat ini. 

	 Dalam buku yang berjudul “Jejak Gerak: Pewarisan 
Tari Klasik Gaya Yogyakarta”ini Associate Professor Dr. Fazli 
menelusur setiap dataran sosiologis dengan penuturan yang 
jernih. Sebagaimana pendekatan yang dipilih dalam penuturan 
bahasan setiap dataran pewarisan yakni pendekatan sosiologi 
seni dengan dipadu dengan pendekatan etnokoreologi. Dengan 
membandingkan pengalaman jejak pewarisan dalam sejarah 
seni tari gaya Melayu yang digelutinya di Malaysia, Associate 
Professor Dr. Muhammad Fazli Taib Saearani ingin menunjukkan 
kepada kita bahwa jejak tari klasik gaya Yogyakarta juga memiliki 
dataran kesejarahan yang tak kalah dinamis.

	 Buku ini ditulis dalam Enam Bab dengan setiap 
pembahasan dalam sub bab yang merinci bentangan perspektif 
dan paradigma pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. Bab 
awal buku ini diawali dengan penulis yang mencoba melihat 
problemantika pewarisan yang terjadi dalam tari klasik gaya 
Yogyakarta. Beberapa bahasan menarik diungkapkan antara 
lain penulis menempatkan prolog sebuah landskap  tari 
gaya Yogyakarta. Bentangan problemantika pewarisan seni 
tari klasik gaya Yogyakarta dipandang oleh penulis sebagai 
faktor sosiologis. Oleh karena itu dalam bahasan ini penulis 
ingin mempertimbangkan kedudukan dan peran institusi 

iii

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



iv 

dan lembaga pendidikan tari klasik gaya Yogyakarta. Dalam 
mempertimbangkan ini bahasan yang dikedepankan berkaitan 
erat dengan aspek perilaku organisasional yang dijalankan 
sebagai model pewarisan itu sendiri.

	 Pada Bab dua penulis menggunakan parameter sosiologis 
yang dikaitkan dengan karakter maupun bentuk tari klasik gaya 
Yogyakarta. Selain mengungkapkan berbagai standar pokok 
tari klasik gaya Yogyakarta penulis juga menguraikan berbagai 
klasifikasi tari klasik gaya Yogyakarta menurut paradigma sosio 
kultural. Dengan mengambil contoh beberapa genre tari klasik 
gaya Yogyakarta tampaknya penulis ingin menelusur sebuah 
pola pewarisan yang tidak bias dengan kualifikasi artistik dalam 
setiap periode historis tari klasik gaya Yogyakarta. Melalui 
dataran klasifikasi yang disusunnya dan upaya menghindari bias 
historis dari contoh genre tari yang dipaparkan penulis dengan 
cermat melihat hal ini sebagai entry point untuk menelusur jejak 
gerak model pewarisan yang dikehendaki dari buku ini. 

	 Bab Tiga buku ini menguraikan dialektika nilai dalam 
pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. Tampaknya penulis sangat 
peka dalam menelusur bab ini sebagai kecermatan yang dilihatnya 
sebagai makna paradigmatis dari sebuah model pewarisan. Dari 
paparan bab ini tingkatan nilai yang dipertimbangkan sebagai 
paradigma pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta dilihat dari 
empat aspek yakni ; aspek pedagogis, aspek rasa, aspek imitasi, 
dan aspek identitas. Melalui keempat aspek ini penulis mulai 
melakukan sebuah eksplorasi pendekatan sosiologi seni dengan 
model pembelajaran sebagai sebuah proses pewarisan. Hal ini 
dopertebal dengan mengeksplorasi ranah-ranah strukturasi 
dalam hal pengelolaan dan pengembangan, maupun keluasan 
daya dukung yang terkait dengan perspektif strukturasi. 

	 Pada bab keempat buku ini secara khusus menjelajah 
ke dalam ranah pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. Kapasitas 
penulis dalam kepakaran pendidikan tari sangat jelas terlihat 
dalam menguraikan perjalanan proses pewarisan tari klasik 
gaya Yogyakarta. Secara menarik bahasan dalam bab ini penulis 
melihat perbedaan saat pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta 
ada di dalam Kraton dengan yang ada di luar tembok Kraton. Ada 

iv

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 v

sebuah paparan yang secara khusus mendeskripsikan ketika di 
dalam Kraton pola pewarisan itu sungguh-sungguh berkaitan 
dengan cara mendidik Sultan kepada putra-putranya. Ini yang 
kemudian pernah disampaikan dalam pernyataan Pangeran 
Suryobrongto, bahwa seseorang dianggap under educated 
jika belum pernah belajar tari klasik gaya Yogyakarta. Domain 
pernyataan under educated sungguh pilihan terminologis yang 
tepat jika tidak diartikan sebagai ranah akademik. Oleh karena 
alasan bahwa nilai edukasinya lebih kepada edukasi budi 
pekerti, edukasi nilai rasa, dan edukasi pada unsur kultural.  
Penulis memberikan contoh beberapa putra Sultan Yogyakarta 
yang dianggap sebagai tokoh penting dalam tari klasik gaya 
Yogyakarta.  Sampai pada akhirnya bahasan yang kemudian 
hadir dalam bagian terakhir Bab empat penulis memberikan 
urian lengkap model pewararisan dalam wilayah lembaga 
pendidikan formal seperti institusi perguruan tinggi seni. 

	 Pada bab kelima penulis melihat praktik pewarisan 
dalam kehidupan pembelajaran di beberapa sanggar di 
Yogyakarta. Pada dasarnya penulis sangat menyadari kehadiran 
beberapa sanggar tari tersebut adalah kepanjangan tangan dari 
penyebarluasan tari klasik gaya Yogyakarta di luar tembok Kraton. 
Di bagian akhir tulisannya penulis menguraikan sebuah epilog 
yang menarik untuk disimak. Dalam faktanya proses pewarisan 
yang terjadi dalam tari klasik gaya Yogyakarta tidak sepenuhnya 
dilakukan secara mandiri oleh Kraton. Dalam pandangan penulis 
justru keberadaan sanggar sebagai penyangga budaya di luar 
Kraton menjadi penting dikarenakan alasan pola pewarisan 
yang diharapkan.  Ini menjadi sebentuk paradigma pewarisan 
yang sangat khas yang kadang-kadang tidak pernah disadari 
oleh Kraton ketika sanggar-sanggar juga menjadi faktor penentu 
dalam masa depan tari klasik gaya Yogyakarta. 

Bab keenam buku ini adalah bab terakhir yang disajikan 
oleh penulisnya. Dalam bagian akhir ini penulis mencoba 
memantik pembaca untuk hadir dalam ruang reflektif. Menengok 
kembali perjalanan panjang proses pewarisan kehidupan tari 
klasik gaya Yogyakarta untuk membaca perjalanannya di masa 
depan. 

v

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



vi 

Pada akhirnya apa yang disajikan dalam buku ini adalah 
sumbangan penting bagi para pelaku tari klasik gaya Yogyakarta. 
Keberpihakan analisis yang ditunjukkan dari perspektif 
penulisnya sangat diperlukan dalam mempertimbangkan sebuah 
model shared heritage atau sebuah bentuk pewarisan bersama. 
Kepada sidang pembaca dipersilahkan membuka lembar demi 
lembar dari isi buku ini. Tentu saja akan ada sebuah perenungan 
yang selalu menuntun setiap bacaan yang hadir dari buku ini. 
Demikian pengantar saya, selamat membaca.

Yogyakarta, 12 Oktober 2024
Prof. Dr. Drs RM. Pramutomo, M.Hum.

vi

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 vii

Skema Melayu dalam Melihat 
Tari Gaya Yogyakarta

Saya merasa sangat terkejut dengan permintaan untuk 
menulis kata pengantar pada buku berjudul “Jejak Gerak: 
Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta” oleh Associate Professor 
Dr. Muhammad Fazli Taib Bin Saearani. Saya mengenal penulis 
saat ia melakukan penelitian di Yogyakarta sebagai bagian dari 
studi doktoralnya di Program Studi Seni Pertunjukan dan Seni 
Rupa, Universitas Gadjah Mada (2011-2015). Sembilan tahun 
setelah disertasinya selesai, lahirlah buku ini. Saya menerima 
permintaan ini dengan beberapa alasan. Salah satunya adalah 
karena penulis merupakan seorang akademisi tari di Malaysia. 
Kerja sama ilmiah serta kedekatan budaya antara kedua negara 
mendorong dialog yang lebih terbuka. Penulis juga memberikan 
alasan yang jelas dalam memilih tema buku ini, terutama 
mengenai isu pewarisan dan pelestarian Tari Klasik Gaya 
Yogyakarta. 

Penulis buku ini mencatat adanya perbedaan signifikan 
dalam keberlangsungan tari Melayu, yang dikatakan telah 
menimbulkan pertanyaan mengapa sistem pelestarian kesenian 
Melayu terhambat, meskipun masyarakat mendukungnya 
dan adanya pendanaan. Dua hal ini—yakni sistem pelestarian 
dan pewarisan dalam konteks negara serta siapa yang 
terlibat dan menerima warisan budaya tersebut—menjadi 
isu menarik  juga bagi saya. Meskipun penulis berpendapat 
bahwa tari Istana Melayu di Malaysia tidak mendapat banyak 
perhatian secara praktis dari pemiliknya, ia berargumen bahwa 
institusi pendidikan, kerajaan, masyarakat masih memahami, 
menghargai, dan melestarikannya. Melihat fenomena ini dalam 
konteks ketimpangan pola penyebaran dan pewarisan, Tari 
Klasik Gaya Yogyakarta menunjukkan skema yang terstruktur, 
terbantu, dan tersusun dalam kerangka budaya ke-Jawaan. 
Hal inilah mengapa penulis memilih topik Tari Klasik gaya 
Yogyakarta. Namun, karena saya, walaupun lebih dari dekade 
dididik dan menjadi bagian civitas akademik di Institut Seni 

vii

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



viii 

Indonesia Yogyakarta (dan ASTI) dan menampilkan tarian 
tersebut di banyak negara, namun merasa bukan “ahli” tari Jawa 
maupun bagian dari Kraton Yogyakarta, maka pengantar ini 
lebih menyoroti rasionalitas pemikiran penulis, pilihan metode, 
dan penelusuran beberapa contoh institusi yang memperkuat 
kedudukan tari kraton melalui makna estetiknya.

Dalam buku ini, penulis berargumen bahwa penyebaran 
kesenian, yang merupakan bagian dari kebudayaan di 
Yogyakarta pada khususnya, dan di Pulau Jawa pada umumnya, 
mengikuti pola tertentu yang dapat diidentifikasi sebagai 
gerak pusat budaya dari Kraton, yang kemudian menyebar ke 
wilayah sekitarnya secara geografis maupun geopolitik. Penulis 
membangun skema penyejarahan mata rantai penyebaran 
tari kraton dengan penggolongan klasik yang didukung oleh 
rakyat di sekitarnya (penekanan pada kata “rakyat” adalah 
dari penulis pengantar). Pencatatan lembaga, pelaku, serta 
perkembangan tema menjadi acuan utama dalam pelestarian 
kesenian “klasik” gaya Yogyakarta. Penulis juga menunjukkan 
bahwa perkembangan kesenian bermula dari pusat budaya 
yang mengikuti pola kelas dan kasta, yang kemudian berdampak 
pada penyeberan dan kehidupan estetikanya yang kemudian 
menjadi panutan masyarakat, walaupun dalam kerangka feodal 
(kata “feodal” adalah penekanan dari penulis pengantar).

Penulis juga menyoroti nilai dari Tari Klasik Gaya Yogyakarta 
yang, menurut analisisnya, menjaga esensi “kemanusiaan” 
(humanness). Praktik tari yang melibatkan nilai fisik dan  nilai rasa, 
jiwa memberikan kekuatan yang memungkinkan tarian gaya 
Yogya untuk diwariskan. Yang menarik untuk diperdebatkan 
dalam buku ini adalah bagaimana penulis berargumen bahwa 
kebakuan atau ketetapan yang tidak bisa diubah dalam tari istana 
bukan karena kurangnya inovasi atau kreativitas, melainkan 
berakar pada nilai-nilai filosofi yang ada di lingkungan Kraton. 
Menurut saya, ini adalah salah satu analisis yang ditemukan dan 
mendasari analisis rasionalitas pembakuan gaya tari dan juga 
tata cara teknik tari di lingkungan Kraton Yogyakarta.

Secara lebih lanjut, penulis berargumen bahwa 
kelanggengan sistem budaya kerajaan ini tentu tidak akan bisa 

viii

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 ix

berlangsung tanpa dukungan atau partisipasi masyarakat yang 
menjunjungnya. Dalam hal ini, keterlibatan masyarakat di luar 
Kraton yang menerima titah atau pemaknaan kesenian di dalam 
Kraton, menurut saya, adalah salah satu poin analisis bagaimana 
kelangsungan sistem kasta dari sebuah gaya estetika bisa terus 
berlangsung turun-temurun. Di Yogyakarta, kontinuitas ini 
terjaga karena adanya norma-norma sosial yang mempengaruhi 
bagaimana nilai-nilai ditranslasikan di luar tembok Kraton. 
Pengetahuan disebarkan melalui berbagai lembaga, baik formal 
maupun tidak formal. Hal ini bertentangan dengan hasil analisis 
saya yang menunjukkan bahwa pencitraan daerah jajahan dan 
citra negara di masa sesudah  kemerdekaan  dan Orde Baru 
menentukan skema kuasa penyebaran yang secara terstruktur 
dan terlembaga dalam kebijakan negara.

Membahas tentang tarian di luar Kraton, penulis juga 
menunjukkan analisis tentang perbedaan bagaimana ruang dan 
tempat di Kraton mempengaruhi tarian dibandingkan dengan 
tari rakyat. Menurut penulis, tari rakyat memiliki kelonggaran 
baik dalam hal ruang, tata gerak, maupun ekspresi. Namun, 
yang paling membedakan, menurut penulis, adalah rasa, atau 
dalam bahasa Inggris the vibe—the spirit—bahwa tari rakyat 
terasa lebih meriah.

Hal yang patut diapresiasi dalam buku ini, menurut saya, 
adalah bagaimana penulis mampu menelusuri ruang ruang 
pewarisan tari, baik dari segi teknik maupun gaya, yang tetap 
berlangsung. Ini terlihat dari kesejarahan keberadaan sanggar 
di luar istana yang terkait dengan keluarga Kraton seperti Irama 
Tjitra, Krida Beksa Wirama, serta adanya kelas-kelas formal 
di beberapa ruang seni sebagai olah usaha (sanggar), sosial 
kebudayaan, bahkan organisasi mahasiswa (seperti UGM) di 
luar institusi seni, dan juga ruang usaha seperti Mirota, sebagai 
variasi tanda Kraton di ruang-ruang sosial dan  kontemporer 
di Yogyakarta. Pencatatan ini, walaupun tampak sederhana, 
mampu menjadi penanda keberlangsungan, perubahan, dan 
keterhubungan wacana estetika, politik, dan budaya  “klasik” di 
Yogyakarta. Penulis tidak banyak membahas secara mendalam 
tentang diskursus apa itu “klasik” dan bagaimana budaya klasik 

ix

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



x 

ini dapat dimaknai secara hermeneutic. Analisis yang mendukung 
argumentasi penulis bahwa kebakuan dalam seni tari  klasik 
(filosofinya) menyebabkan tidak banyak terjadi perubahan, baik 
dari segi inovasi epistemologis maupun dalam praktiknya yang 
berpusat tentang citra kerajaan.

Namun, jika ada gap antara pelaku, penikmat, dan 
pendukung (Masyarakat: rakyat) terhadap nilai atau kegunaan 
ke-klasikan, tentu rakyat yang tidak berada dalam habitus Kraton 
dan Klasik, atau  kontek speculative value dan use value, menjadi  
tari yang terpisah secara makna. Maka, pertanyaannya adalah, 
bagaimana kelanggengan ini bisa berlangsung? Adakah sistem 
lain yang memicunya? Karena tari Kraton yang dipentingkan 
adalah makna dan nilai filosofis, tetapi dalam konteks 
penggunaan sering kali lebih didasari oleh bahasa ekonomi, baik 
di dalam maupun di luar Kraton, yang menjadikannya bagian 
dari mata rantai seni untuk pariwisata, dan bahkan Pendidikan 
seni tari di institusi atau kelembagaan tidak mengenalkan filosofi 
Teknik tari terkecuali konsep konsep dasar seperti tersebutkkan: 
wiraga, wirasa, wirama dan atau greget sengguh ora mingkuh 
-pelaksanaan tari ini pun menjadi berjarak.

Lalu, benarkah bahwa pertunjukan tari, dari segi 
jumlah atau kuantitas, dianggap mampu memberikan 
sistem pewarisan dan konteks nilai yang penting, walaupun 
isinya tidak tertranslasikan dan hanya kalangan tertentu 
yang memahaminya? Maka, Perjalanan budaya sebagai 
penanda keterikatan dengan masyarakatnya dianggap patut 
dipertanyakan, karena secara teknis memang berlangsung, 
tetapi tidak selalu mempertahankan kelestarian isinya.

Hal yang paling mencolok sebagai kritik dalam buku ini 
adalah pandangan penulis bahwa kelahiran tari kontemporer 
sebagai respons terhadap perubahan zaman, menurut 
analisisnya, disebabkan oleh industrialisasi atau kehadiran 
dunia modern. Namun, hal ini tidak dihubungkan dengan 
estetika kebakuan yang ada dalam (Kraton-Klasik). Menurut 
saya, pandangan ini kurang mampu menjelaskan adanya daya 
pikir manusia tentang estetika atau nilai citra seni. Perubahan 
tersebut bukan semata-mata karena industrialisasi, tetapi 

x

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 xi

juga karena perubahan pemikiran, seperti tentang kesetaraan 
kelas, kesetaraan gender, atau bahkan interpretasi baru dalam 
memahami teks filosofi Jawa. Misalnya, mengenai pelarangan 
tubuh perempuan dalam kondisi tertentu untuk tidak tampil di 
hadapan umum, yang dipercaya dalam filosofi Jawa. Jika seorang 
penari ingin tetap menari meskipun dianggap tidak “bersih” secara 
adat dan kejawaan tari dari sisi gender, maka tari kontemporer 
bisa menjadi jalan penyelesaian. Begitu pula, kritik terhadap 
lingkungan, sistem kuasa feodalisme, dan tatanan pemerintah 
tidak bisa dilakukan melalui konotasi filosofi tari klasik kraton, 
yang membutuhkan ruang translasi dan keterbukaan dalam 
konteks masyarakat sekarang.

Penulis melihat gerak tari seperti peta kota tua di dalam 
gelas kaca—pencitraan soal kelas dan kasta dalam memahami 
konteks filosofi ditempatkan dalam kaca  “terhormatkan” dari 
seberang batas negara—bahwa  pada kenyataanya para penari  
tari klasik gaya Yogyakarta sebenarnya abdi dan bukan berasal 
dari Kraton apalagi  kalangan elit kerajaan. Kesenjangan kelas 
dan kedudukan tidak  terbahas dan dalam analisis gerak tidak 
terlihat jelas dalam komposisi tarinya, kecuali dalam struktur 
wayang wong, di mana peran strata kelas dicerminkan oleh 
karakter  tari yang dibawakan. Bahkan jika Tarian Kraton yang 
klasik adalah dilakukan dan ditontonan bagi rakyat berkasta, 
sedangkan bagi rakyat, hal itu hanyalah dunia mimpi yang 
berjarak, bahkan bisa dilihat, dinikmati jika ada akses baik secara 
ekonomi, hubungan sosial, maupun kelembagaan terus apakah 
arti pelestarian?. Beberapa pertanyaan tak terjawab tersebut, 
penulis  mampu mengundang kesabaran kita untuk melihat 
pernak-pernik estetika dan wacana penyebaran walaupun 
seperti pencatatan skema dan masih membutuhkan ruang dan 
mata hati untuk mengkaji. Selamat membaca. 

Dari Tanah Bdote, Wilayah Pemukim Kolonial, 
Minneapolis, Minnesota, Amerika Serikat.
Rachmi Diyah Larasati

xi

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xii 

YSAB	 : Yayasan Siswa Among Beksa
R.M : Raden Mas
RA : Raden Ayu
GYP : Gradika Pariwisata Yogyakarta 
SMKI	 : Sekolah Menengah Karawitan Indonesia
ISI	 : Institut Seni Indonesia
POT : Pusat Olah Tari 
ASTI	 : Akademi seni Tari
K.P.H. : Kanjeng Pangeran Harya
KONRI : Konservatori Tari Indonesia 
KRT	 : Kanjeng Raden Tumenggugng
G.B.P.H : Gusti Bendara Pangeran Harya
TKGY	 : Tari Klasik Gaya Yogyakarta
HB	 : Hamengku Buwono

DAFTAR SINGKATAN

xii

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 xiii

DAFTAR ISI

PENGANTAR ……………............... iv
Daftar Isi ……………............... vi
BAB I
TARI KLASIK YOGYAKARTA DAN 
PROBLEMATIKA PEWARISANNYA ……………............... 1

I. Membaca Landskap Tari Klasik
Gaya Yogyakarta

II. Tari Klasik dan Non Klasik
III. Problematika Pewarisan Tari

Klasik Yogyakarta
IV. Peran Institusi dan Lembaga

Pendidikan Dalam Proses
Pewarisan

V. TKGY Dalam Perspektif
Sosiologi Seni dan
Etnokoreologi
a. Perspektif Sosiologi Seni
b. Perspektif Etnokoreologi

……………...............
……………...............

……………...............

……………...............

……………...............
……………...............
……………...............

1
7

11

17

21
21
29

BAB II 
KARAKTERISTIK DAN BENTUK 
TARI KLASIK YOGYAKARTA ……………............... 34

I. Ruang Lingkup Tari Klasik
Gaya Yogyakarta

II. Standar Tari Klasik Gaya
Yogyakarta

III. Klasifikasi Tari Klasik Gaya
Yogyakarta
a) Klasifikasi Berdasarkan

Gender
b) Klasifikasi Berdasarkan

Karakter
c) Klasifikasi Berdasarkan

Kompleksitas
d) Klasifikasi Berdasarkan

Tema

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

34

37

49

49

50

51

52

xiii

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xiv 

IV. Bentuk Pertujukan Tari Klasik
Yogyakarta
a) Beksan Trunajaya
b) Wayang Wong
c) Tari Bedhaya dan Srimpi

Kandha

……………...............
……………...............
……………...............

……………...............

53
53
56

63
BAB III
DIALEKTIKA NILAI DALAM 
PEWARISAN TARI KLASIK GAYA 
YOGYAKARTA ……………............... 67

I. Realitas Nilai Dalam Proses
Pewarisan

II. Pewarisan dan Pengembangan
TKGY
a. Aspek Pedagogis
b. Aspek Imitasi
c. Aspek Rasa
d. Aspek Identitas

III. Model Pembelajaran Dalam
Proses Pewarisan TKGY

IV. Suprastruktur dan Struktur
Pengembangan TKGY

V. Struktur Sosial Pendukung Tari
Klasik Gaya Yogyakarta

VI. Pengelolaan dan Arah
Pengembangan

……………...............

……………...............
……………...............
……………...............
……………...............
……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

67

73
75
78
79
80

82

86

89

91
BAB IV
PERJALANAN TKGY DALAM 
PROSES PEWARISAN ……………............... 95

I. Tari Klasik Di Dalam Kraton
Yogyakarta
a. Lahirnya Wayang Wong

dan Beksan Trunojoyo
b. Pasang Surut Seni

Pertunjukan Di Keraton
Ngayogyakarta

c. Bangkitnya Kehidupan
Wayang Wong

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

95

95

99

100

xiv

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 xv

d. Dimulainya Penyebaran
TKGY Keluar Tembok
Istana

e. Perkembangan TKGY di
Luar Istana

II. Peran Keraton dan Abdi
Dalem Proses Pewarisan
a. Peran Keraton

Ngayogyakarta
Hadiningrat Dalam Proses
Pewarisan

b. Peran Abdi Dalem
c. Langkah Keraton Dalam

Pewarisan TKGY
III. Peran Institusi Pendidikan

Dalam Proses Pewarisan
a. Sekolah Menengah

Kejuruan Negeri 1 Kasihan,
Bantul

b. Jurusan Pendidikan Seni
Tari, Fakultas Bahasa dan
Seni, Universitas Negeri
Yogyakarta

c. Jurusan Tari, Fakultas
Seni Pertunjukan, ISI
Yogyakarta

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............
……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

……………...............

103

108

114

114
130

137

142

143

150

154
BAB V 
PENYANGGA KEHIDUPAN TARI 
KLASIK GAYA YOGYAKARTA DI 
ERA GLOBAL ……………............... 160

I. Sanggar Tari Yayasan
Pamulangan Beksa Sasminta
Mardawa

II. Sanggar Tari Yayasan Siswa
Among Beksa

III. Sanggar Tari Paguyuban
Kesenian Surya Kencana

IV. Sanggar Tari Irama Tjitra

……………...............

……………...............

……………...............
……………...............

161

167

171
172

xv

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



xvi 

V. Sanggar Tari Wiraga Apuletan
VI. Sanggar Retno Aji Mataram
VII. Unit Kegiatan Mahasiswa

Swagayugama Univeritas
Gadjah Mada

VIII.	Komunitas Tari Mirota

……………...............
……………...............

……………...............
……………...............

178
181

184
186

BAB VI 
PENUTUP
Membaca Perjalanan Tari Klasik 
Gaya Yogyakarta Di Masa Depan ……………............... 189
DAFTAR PUSTAKA ……………............... 200
INDEX ……………............... 210

xvi

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 1

BAB I
TARI KLASIK GAYA YOGYAKARTA 

DAN PROBLEMATIKA 
PEWARISANNYA

I. Membaca Landskap Tari Klasik Gaya Yogyakarta

	 “Mangayu Hayuning Bawono” menjadi semboyan atas 
keberadaan wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta. Kota yang 
lazim disebut Jogja atau Ngayogyakarta oleh masyarakat 
umumnya. Sebuah kota yang hidup dengan berbagai sebutan 
seperti halnya kota Gudeg, Kota Pelajar, Kota Budaya, dan lain 
sebagainya. Setiap sebutan tentu saja muncul karena adanya 
peristiwa atau fenomena mendasar yang dapat disaksikan saat 
hadir di tengah aroma nafas ramahnya warga Jogja. Sebut saja 
julukannya sebagai Kota Gudeg, yang muncul oleh karena 
adanya makanan khas yang begitu populer dan khas yang 
bernama gudeg.

Penyebutan-penyebutan atas keberadaan kota Jogja ini 
tidak pernah terlepas dari realitas yang dapat dijumpai di sana. 
Hadirnya tokoh besar pendidikan di nasional di Yogyakarta Ki 
Hajar Dewantoro dan juga fakta banyaknya dijumpai sekolah 
ataupun perguruan tinggi yang begitu banyak. Berbagai 
perguruan tinggi besar dan penting dapat dijumpai hampir 
di setiap sudut kota Yogyakarta seperti halnya Universitas 
Gadjah Mada, Universitas Negeri Yogyakarta, Universitas 
Islam Indonesia, Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, 
dan lain sebagainya. Masyarakat dari berbagai penjuru 
hadir di Yogyakarta untuk menempuh pendidikan di tingkat 
perguruan tinggi.

Tidak hanya perguruan tinggi yang menawarkan 
program-program unggulan di bidang sains dan teknologi. 
Beberapa perguruan tinggi yang menawarkan jalur pendidikan 
atau program di bidang seni dan budaya juga hidup dan 
tumbuh subur di Yogyakarta seperti halnya Institut Seni 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



2 

Indonesia Yogyakarta, Politeknik Seni Yogyakarta, Sekolah 
Tinggi Seni Rupa dan Desain, Akademi Komunitas Negeri 
Seni dan Budaya, dan lain sebagainya. Beberapa perguruan 
tinggi yang turut menopang perkembangan kehidupan 
seni dan budaya di Yogyakarta. Tidak heran jika kemudian 
Yogyakarta juga mendapat julukan sebagai Kota Budaya. 
Meski pada dasarnya suburnya kehidupan seni dan budaya di 
wilayah ini tidak dapat dilepaskan dengan keberadaan Kraton 
Kasultanan Yogyakarta sebagai pusat lahir, tumbuh, dan 
berkembangnya seni dan budaya. 

Seperti halnya semboyan Yogyakarta yang salah 
satunya dapat dimaknai dengan ‘membuat dunia menjadi 
hayu (indah) dan rahayu (selamat dan lestari)1, datang ke Jogja 
(Yogyakarta) saya menyaksikan keindahan itu benar adanya. 
Menyaksikan landscape kebudayaan yang begitu harmonis dan 
dinamis. Keterjagaan seni dan budaya yang ditinggalkan leluhur 
di masa lampau, bersanding dengan berbagai karya seni dan 
budaya rekaan baru. Dialektika keduanya tampak terjalin 
secara harmonis. Tegaknya Kraton sebagai pusat kebudayaan, 
tampak kokoh menjadi konduktor orkestrasi seni dan budaya. 

Sebagai seorang pelaku sekaligus pegiat tari, menjadi 
hal lumrah bagi saya memiliki ketertarikan untuk melihat 
bagaimana kehidupan seni tari yang ada di Yogyakarta. 
Berkunjung ke Kraton, ke sanggar-sanggar seni, dan ke 
sekolah, untuk mencari tahu bagaimana kehidupan dan 
perkembangan seni tari yang ada di sini. Beragam entitas tari 
hidup dan berkembang seperti halnya tari klasik, modern, 
dan kontemporer. Banyak sisi yang dapat dilihat untuk 
menghadirkan ketertarikan. Tetapi dalam waktu yang terbatas, 
saya jelas tidak akan sanggup untuk memotret, mengkaji, 
menelaah, dan menjelaskan berbagai fenomena itu secara 
utuh dan menyeluruh. 

1 Albiladiyah, Ilmi, dkk, Yogyakarta “City of Philosophy”, Yogyakarta: Dinas 
Kebudayaan Daerah Istimewa Yogyakarta, 2015:94

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 3

Berangkat dari pengalaman menyaksikan bagaimana 
kehidupan seni tari Istana Melayu di Malaysia, yang memiliki 
kemungkinan keserupaan bentuk dalam wacana perkembangan 
dan penyebarannya di luar istana. Sebagaimana sejarah tari 
Istana Melayu yang awalnya dimiliki oleh institusi (istana), 
kemudian mengalami perubahan dari zaman ke zaman, 
berkembang dan dilestarikan oleh komunitas di luar istana. 
Dapat dikatakan perkembangan dalam konteks tari Melayu 
lebih merujuk pada adanya kemunduran yang disebabkan oleh 
adanya faktor ekonomi, politik, sosial budaya dan kurangnya 
perhatian dari pihak yang berwenang untuk melestarikan 
kesenian ini di istana. Namun, demikian tidak berarti bahwa 
tari Istana Melayu tidak dapat diterima atau tidak mendapat 
perhatian dari masyarakat di Malaysia.

Atas kesadaran perkembangan yang demikian, hadirlah 
komunitas-komunitas tari yang bertujuan melestarikan 
seni tari Istana Melayu. Selain itu, pemerintah sepenuhnya 
memberikan perhatian dan dukungan terhadap komunitas ini 
melalui bantuan dana dan strategi mempromosikan tari Istana 
tersebut agar dikenali masyarakat secara luas. Walaupun 
pemerintah memberikan strategi dan dana yang cukup besar, 
di dalam implementasinya upaya pelestarian dan pewarisan 
tampak belum cukup optimal. Pandangan dan pengalaman 
menyaksikan bagaimana proses perkembangan tari Melayu 
itu kemudian mendorong saya untuk melihat bagaimana 
realitas pewarisan dalam konteks perkembangan itu di ruang 
kebudayaan lainnya. Terkait dengan hal itu, saya mencoba 
untuk menafikkan realitas tari Melayu itu untuk dapat 
melihat secara obyektif  keberadaan tari istana atau kraton di 
Yogyakarta. Tari yang kemudian banyak dikenali masyarakat 
sebagai Tari Klasik Gaya Yogyakarta. 

Melihat persoalan terkait perkembangan tari klasik 
ini, merupakan upaya untuk menyusun sebuah acuan bagi 
pengembangan kebudayaan. Kemunculan ciri kebudayaan 
daerah setempat yang di dalamnya penuh dengan penghayatan 
masyarakat tidak hanya menjadi salah satu aspek positif  

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



4 

pengembangan budaya Indonesia semata, tetapi juga dapat 
digunakan sebagai acuan pengembangan kebudayaan di 
tempat lain. Kontribusi ini merupakan sumbangan yang 
positif  dari Kraton Yogyakarta terhadap penyebaran nilai-
nilai tradisi dan kebudayaan dari zaman ke zaman kepada 
masyarakat global. 

Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat memiliki 
khasanah warisan budaya yang masih kuat sebagai penjaga 
kelangsungan tradisi dalam konteks seni pertunjukan dan 
ritual. Hal itu yang menjadikan kraton Yogyakarta dianggap 
sebagai pusat kebudayaan bagi masyarakat. Di dalam konteks 
seni pertunjukan tradisi Jawa, tari klasik tumbuh di kalangan 
istana baik di istana Yogyakarta maupun Surakarta. Keduanya 
sama-sama menjadi sentral kebudayaan Jawa, sehingga tidak 
heran jika dalam perjalanannya muncul dua gaya dalam 
perkembangan tari klasik. Kedua gaya yang dimaksud adalah 
gaya Yogyakarta dan gaya Surakarta. Berlakunya perjanjian 
Giyanti pada tahun 1755 yang membagi kerajaan Mataram 
Islam menjadi dua bagian (Kasultanan Yogyakarta Hadiningrat 
dan Kasuhunanan Surakarta Hadiningrat) menjadi titik tolak 
munculnya kedua gaya tari tersebut. Tari klasik di dalam 
istana masih terus dilestarikan dan dikembangkan, oleh karena 
fungsinya. Di mana tari klasik digunakan sebagai sarana 
upacara atau ritual, upacara peringatan, menjamu tamu, dan 
lain sebagainya. 

Tari Klasik Gaya Yogyakarta (TKGY) merupakan 
bentuk kesenian yang lebih mengedepankan ekspresi tubuh 
dalam menyajikan gerakan yang beragam dan outentik. Bentuk 
dan gaya tari itu disampaikan dengan melalui keragaman 
interpretasi dalam upacara ritual untuk menggambarkan 
realitas atas identitas masyarakat. Gabungan tari yang 
menggunakan elemen ekspresi gerak dengan pembawaan 
gaya tersendiri dan sekaligus bunyi-bunyian atau alunan musik 
adalah ciri khas untuk mewujudkan sebuah pertunjukan tari. 
Pertunjukan tari merupakan ekspresi jiwa yang disampaikan 
melalui irama gerakan serta keindahan tari yang saling berkait 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 5

termasuk nilai kehidupan masyarakat pemiliknya.2 Hal itu 
menggambarkan bahwa upaya memproduksi suatu sajian 
pertunjukan tari, merupakan usaha mengejawantahkan 
perasaan, pemikiran dan harapan yaitu daya berkomunikasi 
dengan penonton dengan tujuan agar penonton terhibur pada 
pertunjukan tari yang ditampilkan.3 Hal itu menstimulasi 
hadirnya rasa kepuasan, kesempurnaan, kenyamanan, pada 
tingkat apresiasi sehingga dapat merasakan bahwa pertunjukan 
tari bisa mencapai kualitas nilai seni yang sempurna. 
	 Dikotomi tari klasik dan non klasik dalam konteks ini 
bukan ditujukan untuk membandingkan keduanya dalam hal 
bentuk dan nilai yang ada di dalamnya. Hal ini merupakan 
bentuk upaya untuk memberi batasan yang tegas dan jelas 
dalam pembacaan terhadap TKGY dengan mendasarkan 
pada kekhasan ciri dan karakteristiknya. Secara umum 
sebelum muncul istilah kontemporer, berdasar pada jenisnya 
tarian dibagi menjadi tiga. Ketiga klasifikasi itu meliputi tari 
klasik, tari tradisi rakyat, dan tari kreasi baru.4 Tari klasik 
dalam konteks ini dijelaskan sebagai bentuk tari yang lahir di 
lingkungan istana atau pusat pemerintahan. Di Yogyakarta 
keberadaan tari klasik dalam konteks ini tidak dapat dilepaskan 
dari keberadaan kraton atau istana Yogyakarta. 

TKGY ternyata memiliki peran yang unik dalam 
kehidupan masyarakat dengan menampilkan upaya 
pengembangan manusia seutuhnya. Hal ini didasari keyakinan 
bahwa pada dasarnya manusia dapat memenuhi rasa 
keindahan untuk diinterpretasikan dalam berbagai medium 
seni, tidak hanya dari segi pengkajian maupun pertunjukan. 

2  Periksa Siti Zainon Ismail, “Seni Gerak”, dalam Anwar Din (ed.), Asas Kebudayaan 
dan Kesenian Melayu (Malaysia: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007), 
159.
3 Periksa Rahmah Bujang dan Nor Azlin Hamidon, Kesenian Melayu (Kuala Lumpur: 
Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya 2002), 8.
4 Dana, I Wayan., Y. Surojo., dan Galih Suci Manganti. Perjalanan Tari Di Indonesia 
Dari Masa Ke Masa. (Yogyakarta: Badan Penerbit ISI Yogyakarta, 2021), 3

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



6 

Pengembangannya menjadi penting terhadap dasar manusia 
yang mampu membudaya dalam bentuk refleksi dari jiwa 
berhubungan dengan nilai-nilai dan fungsi kehidupan itu 
sendiri. Pengolahan tubuh ketika menari tidak hanya bersifat 
fisik, tetapi mencerminkan intuisi dan keinginan untuk 
menyampaikan jiwa dari keinginan masyarakat sehingga tari 
klasik gaya Yogyakarta yang tampal dari proses pewarisan, 
upaya pelestarian dari generasi ke generasi.

Menelusuri sejarah tari Jawa sampai sebelum 
Kemerdekaan, diketahui ada dua tari tradisional, yakni (1) 
tari klasik dan (2) tari rakyat. Tari klasik tumbuh di kalangan 
istana Yogyakarta dan Surakarta. Tari Istana yang disebut 
seni adiluhung dinikmati oleh kaum ningrat/bangsawan, dan 
kemudian berkembang ke luar istana sehingga masyarakat 
luas berkesempatan menikmati dan mempelajarinya. Sultan 
Hamengku Buwono VII mengizinkan masyarakat luar Kraton 
untuk belajar tari istana, tetapi kegiatannya dilakukan di 
luar tembok Kraton. Kondisi itu pada tahun 1918 menjadi 
kemudian menjadi pembuka jalan pengembangan tari melalui 
institusi di luar istana dengan berdirinya organisasi tari Krida 
Beksa Wirama yang dipelopori oleh dua putera Sultan, yaitu 
Pangeran Tedjokusuma dan Pangeran Suryodiningrat.5

Pada masa perang kemerdekaan kegiatan kesenian 
di Kraton Yogyakarta terhenti. Pada tahun 1951, untuk 
mengembangkan kesenian Kraton, Sultan memindahkan 
kegiatan kesenian ke Ndalem Purwadiningratan. Hal ini 
dimaksudkan untuk menampung para peminat tari dan 
karawitan di luar Kraton. Perkembangan berikutnya muncul 
beberapa organisasi tari lainnya seperti Irama Citra (1949),  
Panguyuban  Siswa Among Beksan (1952), Mardawa 
Budaya (1962) dan Pemulangan Beksan Ngayogyakarta 
(1976), Paguyuban Kesenian Surya Kencana (1979), dan lain 
sebagainya. 

5 Periksa Fred Wibowo, ed., Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: 
Dewan Kesenian Yogyakarta, 1981), 221-222.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 7

	 Peralihan TKGY dari sebelumnya hanya dapat 
dinikmati oleh masyarakat kalangan istana, hingga terbukanya 
pemikiran Sultan Hamengku Buwono VII untuk mengizinkan 
orang-orang dari luar Kraton belajar tari istana di luar  
tembok  Kraton merupakan bentuk strategi budaya kraton 
dalam proses pelestarian dan pengembangannya.  Di sisi lain 
hal ini secara tidak sadar menjadi titik mula terjadinya proses 
pewarisan dan pengembangan tari di luar istana atau kraton. 
Keberadaan beberapa sanggar yang masih terjaga sampai 
hari ini, memberikan gambaran akan adanya nilai fungsional 
dalam keterlibatannya melestarikan dan mengembangkan 
TKGY. 

II. Tari Klasik dan Non Klasik

	 Keberagaman budaya Indonesia menjelaskan salah 
satunya tentang kekayaan bentuk kesenian yang hidup dan 
tumbuh di dalamnya, salah satunya adalah tari. Sebuah 
konstruksi estetis dari proses menyampaikan ide, gagasan, dan 
ekspresi seseorang atau sekelompok orang yang ditampilkan 
melalui idiom gerak. Kekayaan budaya dalam bingkai 
keberagaman itu memunculkan bermacam bentuk tari dari 
yang sederhana sampai pada bentuk-bentuk yang begitu 
kompleks. Karya gerak yang memiliki beragam peruntukan di 
Tengah kehidupan masyarakat seperti halnya ritual, upacara, 
atau semata-mata sebagai hiburan. Realitas ini telah hadir di 
tengah kehidupan masyarakat Indonesia, berkembang, dan 
diwariskan dari setiap generasi. Proses pewarisan yang terjadi 
dalam kehidupan masyarakat Indonesia, pada kenyataannya 
tidak hanya sekedar proses mentransmisikan bentuk gerak 
yang telah dikonstruk sebelumnya. Pewarisan terjadi turut 
menyertakan ragam nilai yang hidup dalam gerak tersusun, 
sebagaimana pemahaman orang saat ini menyoal keberadaan 
tari tradisi. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



8 

Tari tradisi atau tradisional dijelaskan sebagai bentuk 
tari yang lahir, tumbuh, berkembang dalam suatu masyarakat 
yang kemudian diturunkan atau diwariskan secara terus 
menerus dari generasi kegenerasi.6 Bentuk tari tradisional 
tentu sangat beragam, oleh karena keberadaannya terbentuk 
dan berkembang sangat dipengaruhi oleh masyarakatnya 
sebagaimana pemahaman kebudayaan pada umumnya. 
Tari tradisi sendiri dalam perjalanannya kemudian dipilah 
ke dalam beberapa klasifikasi seperti halnya tari klasik, tari 
rakyat, dan tari kreasi.7 Klasifikasi ini secara tidak langsung 
membedakan keberadaan dua kelompok masyarakat dalam 
memahami konteks lahir dan berkembangnya tari. Tari klasik 
sering dipahami sebagai bentuk tari yang lahir di dalam 
kehidupan masyarakat istana atau kraton. Berbeda dengan 
tari rakyat yang lebih menjelaskan mengenai keberadaan 
tarian yang sudah mengalami perkembangan sejak jaman 
masyarakat primitif  sampai sekarang dan ini berkonotasi 
terhadap keberadaan masyarakat di luar dinding istana atau 
kraton. Sedangkan tari kreasi merupakan bentuk gerak yang 
mencoba mengembangkan bentuk-bentuk yang sudah ada 
dari kedua ruang tersebut (istana dan bukan istana). 
	 Pemilahan tari berdasar ruang hidup ini jelas bukan 
tanpa sebab. Sebagaimana kebudayaan yang lahir akan 
senantiasa menjadi representasi dari kehidupan masyarakat 
pemiliknya. Pemahaman itu menjelaskan bahwa keberadaan 
tari merupakan salah satu wujud representasi dari masyarakat 
pemiliknya. Masyarakat istana yang hidup dengan berbagai 
aturan ketat dalam kesehariannya terepresentasi dari bentuk 
dan berbagai aturan yang melekat pada karya tarinya. Di 
mana tari-tarian yang lahir di dalam tembok istana tampak 
memiliki aturan baku dan ketat sebagaimana dalam kehidupan 
masyarakat Indonesia dikenali dengan istilah pakem. Berbeda 

6 Jazuli, M. 2008. Paradigma Kontekstual Pendidikan Seni. Semarang: Unesa 
University Press, 71
7 Soedarsono. 1972. Djawa dan Bali. Jogjakarta: Gajah Mada University Press, 20

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 9

dengan ragam bentuk tari rakyat, yang tidak memiliki atau 
jarang sekali ditemukan adanya aturan-aturan bersifat baku. 
Aturan-aturan yang ada adalah bentuk kesepakatan yang 
dapat berubah dan disesuaikan dengan keinginan masyarakat.  
Tari klasik merupakan bentukan tari yang lahir dan tumbuh 
di tengah kehidupan masyarakat istana atau kraton. Di dalam 
kehidupan masyarakat Jawa, awalnya tari istana ini dianggap 
sebagai pusaka oleh karena kehadirannya merupakan bentuk 
dari perbuatan dewa. Tidak heran jika kemudian muncul 
aturan-aturan yang sifatnya mengikat, yang tidak lain ditujukan 
untuk tetap menjadikan pusaka itu tetap hidup sebagai pusaka.8 
Aturan atau berbagai kaidah dalam tari istana itu kemudian 
melahirkan tehnik tari dalam implementasinya. Tidak hanya 
sebatas tehnik, aturan yang dimaksud juga mendorong 
munculnya unsur visual dalam tari. 

Tari klasik juga sering disebut sebagai tari yang adiluhung 
dengan melihat aspek sifat tarinya. Tari klasik yang lahir dan 
tumbuh di dalam lingkungan kraton, pada kenyataannya 
dibangun oleh karakteristik kehidupan masyarakat istana. 
Hadirnya berbagai aturan, nilai, dan norma dan nilai yang 
melekat dan mengikat di dalamnya sejalan dengan bagaimana 
sifat tarinya. Di dalam konteks pembacaan kraton di Jawa, jelas 
tentu keberadaan sosok raja dan para abdi dalemnya tidak 
dapat dilepaskan dari keyakinan masyarakat baik di dalam 
maupun di luar istana. Di mana masyarakat meyakini bahwa 
sosok raja merupakan perwakilan Tuhan di muka bumi yang 
berimplikasi pada pemahaman bahwa titah atau sabda raja/
pemimpin sebagai titah yang memuat suara Tuhan.9 Di dalam 
konteks ini masyarkat tentu tidak memiliki keberanian untuk 
merubah berbagai hal yang muncul dari dalam kraton dengan 
serta-merta tanpa adanya ijin atau perintah dari seorang raja. 

8 Pamardi, Silvester., dkk.Karakter Dalam Tari Gaya Surakarta. Jurnal Gelar, 
Volume 12 Nomor 2, Desember 2014, 220-235
9 Endraswara, S. 2013. Falsafah Kepemimpinan Jawa Sepanjang Zaman. 
Yogyakarta: Narasi.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



10 

	 Realitas tari klasik di dalam tembok kraton atau istana 
bukanlah wujud tidak adanya kreativitas atau perkembangan. 
Kebakuan yang hadir oleh karena adanya aturan-aturan yang 
membatasi pengembangan suatu bentuk tari lebih disebabkan 
oleh adanya nilai filosofis yang mendalam dari setiap unsur 
geraknya. Sebagaimana masyarakat pemiliknya (kraton) yang 
senantiasa menyematkan berbagai nilai dan makna dalam 
setiap perilaku kehidupannya. Demikian halnya dengan karya 
gerak estetis yang sarat dengan nilai dan penuh makna. Oleh 
karenanya menjaga bentuk dari sebuah tari serupa dengan 
menjaga nilai dan makna yang terkandung di dalamnya. 
Wacana ini jelas memberikan pemahaman bahwa tari klasik 
tidak hanya semata-mata menggerakkan anggota tubuh 
menyesuaikan irama musik iringan. Menari dalam konteks 
ini juga melibatkan adanya penghayatan terhadap makna 
dan nilai hidup, yang itu kemudian harus diimplementasikan 
dalam kehidupan sehari-hari. 

Berbeda dengan tari klasik, tari tradisi kerakyatan 
merupakan bentuk tari non klasik yang cenderung dikonotasikan 
sebagai bentuk karya seni yang diproduksi oleh masyarakat di 
luar istana. Tari tradisi kerakyatan lahir dan tumbuh di tengah 
kehidupan masyarakat yang berada di luar tembok kraton. 
Di dalam kehidupan masyarakat di sekitar kraton Yogyakarta 
sendiri cukup banyak dijumpai model-model bentuk seni 
tradisi kerakyatan ini. Sebagaimana Jathilan, Lengger, Topeng 
Ireng, Dolalak, dan lain sebagainya, bentuk-bentuk kesenian 
tidak lagi mencirikan keberadaan seni istana. 

Ketika menyaksikan pertunjukan atau sajian tari 
tradisi kerakyatan, kesan yang muncul salah satunya adalah 
meriah. Di dalam penyajiannya penonton dan penari tidak 
memiliki batasan ruang yang jelas sebagaimana tari klasik 
yang menempatkan penari pada ruang khusus. Di sisi lain 
tampak tidak adanya aturan baku yang mengikat penari 
dalam menyajikan pertunjukan. Beberapa kesempatan 
saat menyaksikan pertunjukan tari tradisi kerakyatan 
ini, seringkali muncul gerakan-gerakan yang sifatnya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 11

improvisasi. Bentuk-bentuk tarian ini tidak lagi mencitrakan 
‘keadiluhungan’ seperti halnya tari klasik di istana. Karya tari 
yang disajikanpun cukup sulit dilacak terkait siapa pencipta 
tarian itu untuk pertama kalinya. Berbeda dengan tari klasik 
yang dapat ditelusuri siapa pembuatnya dan sejak kapan tari 
itu dimunculkan.

Meski memiliki perbedaan yang cukup mencolok 
dengan bentukan tari istana, bukan berarti tari tradisi 
kerakyatan tidak memiliki nilai di dalamnya. Sebagaimana 
tari klasik, tari tradisi kerakyatan juga diwariskan dari setiap 
generasi. Pewarisan yang dimaksud tidak hanya berupa 
proses transfer ragam gerak pada sajian tari, melainkan juga 
menyertakan beragam nilai yang hidup di dalamnya. Nilai-
nilai yang hidup dan diyakini oleh masyarakat secara kolektif  
turut diajarkan baik secara langsung maupun tidak langsung di 
dalam proses transfer pengetahuan. Tari jenis ini merupakan 
representasi dari karakter masyarakat yang beragam, 
masyarakat yang cenderung memahami nilai-nilai dengan 
cara sederhana secara kolektif. 

Tari kreasi baru merupakan bentuk produk tari 
hasil dari proses pengembangan tari-tari yang sudah ada. 
Pengembangan bentuk tari yang berakar dari tari tari klasik 
maupun tari kerakyatan. Tari kreasi baru ini juga merupakan 
satu bentuk model pengembangan tari tradisi. Di mana para 
seniman berproses untuk mengkonstruk ulang bentuk-bentuk 
karya yang telah ada dengan memasukkan unsur-unsur atau 
ide kebaruan di dalamnya. 

III. Problematika Pewarisan Tari Klasik Yogyakarta

Persoalan pewarisan tari klasik tampaknya terjadi di
berbagai daerah atau negara. Bentuk pewarisan mengacu pada 
mekanisme agen transformasi budaya yang dapat dilihat dari 
kondisi internal dan eksternal masyarakat serta pendukungnya 
dan jiwa yang sesuai dengan jiwa generasi berikutnya. Istilah 
pewarisan didukung oleh kemampuan sumber daya manusia, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



12 

baik dari pihak pendidik (generasi terdahulu) maupun peserta 
didik (generasi penerus) sehingga membentuk generasi penerus 
yang mampu memahami kesenian tersebut, serta dapat 
membantu generasi penerus dalam mengapresiasi seni yang 
akan diwarisinya (inherent).

Tari istana pada era globalisasi ini pada permukaannya 
terlihat hanya berfungsi sebagai pertunjukan seremonial 
raja-raja, baik resmi maupun tidak resmi, sehingga tampak 
kurang memberikan efek yang positif  pada eksistensi proses 
pewarisannya. Kondisi demikian tampaknya juga tampak 
dalam pembacaan landscape kehidupan tari di Yogyakarta. 
Eksistensi tari klasik tampak memudar di berbagai daerah. 
Dari segi kemajuan, perkembangan tari di setiap daerah 
tampak berbeda. Banyak hal yang menjadi penyebab kondisi 
demikian, beberapa di antaranya adalah kurangnya antuisiasme 
penonton baik pertunjukan untuk umum, pertunjukan di 
istana, dan hiburan maupun pertunjukan dalam festival. 
Menurunnya popularitas tari klasik pada akhirnya berimplikasi 
pada berkurangnya akses masyarakat untuk mengenali atau 
bahkan mempelajari tari klasik itu. Hal yang kedua yaitu 
terlalu banyaknya bentuk tari modern dan tari kreasi baru 
yang dibuat untuk pertunjukan sehingga tari klasik seringkali 
kehilangan arah tujuannya. Dampak globalisasi di beberapa 
ruang, memperlihatkan bagaimana bentuk pertunjukan lebih 
mengarah pada perubahan yang sangat cepat dari segi struktur 
tari dan musik yang digunakan. Model demikian kemudian 
menjadi pijakan dalam hal perkembangan tari. Penyebab yang 
ketiga adalah terbatasnya proses pewarisan yang berlangsung 
di kalangan istana.

Tari klasik gaya Yogyakarta telah menjadi identitas 
yang kuat di lingkungan budaya dan masyarakat setempat. 
Kekayaan tari klasik memberi dampak yang berkesan pada 
perkembangan seni sampai pada daerah yang lebih luas. Setiap 
daerah di Yogyakarta tidak hanya menampilkan kesenian tradisi 
tari klasik, tari rakyat maupun tari yang bersifat ritual, tetapi 
juga menampilkan ciri khas pada setiap daerah. Sehubungan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 13

dengan itu, peneliti tertarik untuk mengetahui bagaimana 
tari terutamanya tari klasik tetap terjaga dari dahulu hingga 
sekarang sehingga dapat diwarisi oleh masyarakat yang 
menginginkan kesenian tersebut untuk diapresiasi.

Membaca landscape tari Yogyakarta menjelaskan 
dinamika perkembangan TKGY. Banyak faktor mempengaruhi 
pasang-surut kehidupan TKGY di Yogyakarta dalam konteks 
proses pelestarian dan pewarisan. Pesatnya perkembangan 
teknologi dan informasi di era global, tampak memberikan akses 
terbuka bagi masyarakat khususnya di Yogyakarta. Adanya akses 
terbuka dan kemudahan dalam mengakses informasi, faktanya 
berimplikasi pada perubahan selera masyarakat terhadap seni 
tradisi.10 Tanpa kehadiran teknologi informasi, jelas bahwa 
masyarakat hanya dapat menikmati wujud pertunjukan tari di 
ruang terdekat mereka. Tidak mengherankan jika kemudian 
masyarakat memiliki minat terhadap TKGY, karena persoalan 
akses. Apresiasi masyarakat terhadap bentuk tari lain melalui 
perangkat teknologi, menjadi stimulan terjadinya perubahan 
selera estetik masyarakat. Meningkatnya minat pada suatu 
tarian, sejalan dengan menurunnya minat pada bentuk tari 
lainnya. Meski tidak dipungkiri juga, bahwa perkembangan 
teknologi juga turut membantu penyebar-luasan TKGY, 
sehingga turut membangun minat masyarakat lebih luas, tidak 
hanya di Yogyakarta. 

Perkembangan industri pariwisata, mendorong 
masyarakat untuk mengambil bagian dalam berbagai kegiatan 
untuk meningkatkan kesejahteraan. Menciptakan produk-
produk untuk tujuan keuntungan material. Cara pandang 
itu mendorong masyarakat untuk menghadirkan bentuk-
bentuk seni kemasan yang murah dan dapat direplikasi. 
Menghadirkan sajian seni tradisi ke dalam industri pariwisata 
tentu tidak akan memberikan keuntungan finansial dan cukup 
kontradiktif  dengan prinsip-prinsip industri. Karena penyajian 

10 Putraningsih, Titik. Perkembangan Tari Klasik Gaya Yogyakarta Di Era Global. 
Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni Vol.5, No. 1, Februari 2007 : 47 - 59

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



14 

seni tradisi dalam hal ini jelas membutuhkan biaya produksi 
yang cukup besar dengan melibatkan banyak unsur dalam 
pertunjukannya. Sebagai contoh menghadirkan sajian TKGY 
secara lengkap (penari dan pengrawit) untuk kebutuhan 
pariwisata, dinilai terlalu mahal untuk dikomersialisasi. Oleh 
karenannya beberapa seniman mencoba mengkreasikan 
bentuk-bentuk seni kemasan dengan menghadirkan unsur 
TKGY di dalamnya. Menggantikan musik iringan dari yang 
sebelumnya disajikan secara langsung, diubah menggunakan 
musik hasil rekaman. Proses demikian tampak juga melahirkan 
cara berfikir masyarakat, dan upaya untuk terus bereksplorasi 
menciptakan bentuk-bentuk seni yang berpotensi menarik 
wisatawan dan menghasilkan keuntungan. Di dalam 
perjalanannya, tidak jarang bentukan tari-tari tradisi dianggap 
kurang menguntungkan untuk diproduksi.

Pola untuk memenuhi tuntutan industri pariwisata 
salah satunya, menjadi stimulan bagi masyarakat untuk terus 
berkreasi. Menciptakan bentuk-bentuk seni pertunjukan 
baru dan dituntut untuk senantiasa menghadirkan kebaruan. 
Menarik minat dan ketakjuban penonton menjadi tujuan 
utama. Persoalan nilai dan makna atas setiap sajian bukan 
menjadi orientasi dalam penciptaan. Di satu sisi pola demikian 
tampak menguntungkan, di mana lahir dan tumbuh wujud-
wujud kesenian baru. Masyarakat dalam hal ini cenderung 
lebih kreatif  oleh karena adanya ‘tuntutan’ untuk terus 
berproses menciptakan hal baru. Hal demikian dapat 
disaksikan dari atmosfer kehidupan seni di Yogyakarta saat ini. 
Berbagai seni-seni rekaan disajikan di sudut-sudut destinasi 
wisata. Pertunjukan seni yang murah, atraktif, dan menghibur. 

Seiring dengan perkembangan industri, gencarnya 
kampanye modernisasi turut mendorong seni tradisi masuk 
dalam stigmatisasi seni-seni kuno. Seni tradisi cenderung 
dianggap tidak sesuai dengan perkembangan zaman. 
Pandangan demikian umum dijumpai di kalangan remaja, 
yang masih belum cukup memiliki pemahaman terhadap 
pemaknaan modernisasi dan tradisi. Bentuk seni modern yang 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 15

lebih atraktif  dinilai mampu mewakili dan merepresentasi 
jati diri mereka di tengah konstruksi interaksi yang semakin 
terbuka. Meskipun pada kenyataannya, pola demikian 
serupa dengan upaya mengaburkan identitas dirinya sebagai 
bagian dari sebuah kebudayaan. Hanyut dan larut dalam 
arus modernisai dianggap sebagai sebuah proses dan upaya 
bagi masyarakat untuk meleburkan diri sebagai bagian dari 
komunitas global. 

Memahami dampak dari industrialisasi yang 
berkonotasi modern itu, sejalan dengan latar belakang lahirnya 
seni pertunjukan kontemporer di Indonesia. Hanya saja di 
dalam mengawali sejarah tari kontemporer, beberapa maestro 
yang tercatat telah menguasai tari-tari tradisional. Beberapa 
tokoh yang dimaksud adalah Bagong Kussudiardja, Wisnu 
Wardhana, dan Setiarti Kailola yang memiliki kontribusi 
besar kemudian dianggap sebagai pelopor tari kontemporer di 
Indonesia.11 Dengan penguasaan tari tradisi, setidaknya masih 
hadir citra atau kesan tradisi dalam proses pengkaryaannya. 
	 Memahami seni pertunjukan kontemporer, serupa 
dengan perjalanan seni rupa kontemporer. Seni pertunjukan 
kontemporer terlebih tari secara konseptual juga dilatar 
belakangi oleh paradigma budaya modern sebagaimana 
tekanan dalam konteks industrialisasi di Yogyakarta. Lahirnya 
karya-karya yang kental dengan unsur-unsur artistik oleh 
karena dorongan untuk menciptakan ‘suatu hal’ yang 
menarik, atraktif, menghibur, dan lain sebagainya. Selain 
itu model-model pertunjukan kontemporer tidak lagi terikat 
dengan aturan-aturan baku sebagaimana realitas karya 
pertunjukan tradisi. Karya-karya yang tidak lagi membahas 
tentang nilai-nilai dasar kehidupan, melainkan dikonstruk 
untuk menyuarakan isu-isu dan dinamika kehidupan sosial 
masyatakat. 

11 Nyoman Cerita, I. Tari Kontemporer Dalam Pesta Kesenian Bali, Antara 
Eksistensi, Hegemoni dan Marginalisasi. Denpasar: JAPA , 2020. 1-10

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



16 

Wacana tentang realitas demikian di dalam konteks 
pelestarian dan pewarisan tampak menghadirkan beberapa 
problematika menyoal perkembangan TKGY. Pola yang 
membentuk masyarakat hari ini, tampaknya tidak cukup 
memberikan dukungan kepada masyarakat untuk mempelajari 
TKGY secara utuh. Proses pewarisan yang umum terjadi 
tidak lain adalah proses transfer pengetahuan terkait dengan 
bentuk. Pemahaman tentang nilai yang hidup di dalam TKGY 
cenderung diabaikan. 

Secara faktual setiap orang dapat menyaksikan 
perkembangan TKGY. Bahwa TKGY yang sebelumnya hanya 
berkutat di dalam tembok kraton, saat ini dapat disaksikan oleh 
masyarakat di berbagai sudut kota Yogyakarta. TKGY yang 
sebelumnya hanya dipelajari di lingkungan istana, saat ini 
turut diajarkan di berbagai lembaga atau satuan pendidikan 
seperti halnya di sanggar-sanggar atau di satuan pendidikan 
formal. Masyarakat dapat menyaksikan kapanpun manakala 
tari itu disajikan, berbeda dengan realitas tari di dalam Istana 
yang hanya dapat disaksikan di waktu-waktu tertentu. Hal ini 
menjelaskan meningkatnya kuantitas atau jumlah tari dalam 
konteks perkembangan, akan tetapi tidak dengan kualitasnya. 
Di mana esensi tari kurang begitu diperhatikan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 17

IV. Peran Institusi dan Lembaga Pendidikan
Dalam Proses Pewarisan

Persoalan pewarisan TKGY sejatinya sudah banyak 
dibahas oleh beberapa kalangan, baik dari dalam maupun luar 
kraton. Di dalam konteks ini saya lebih tertarik untuk membahas 
proses pewarisan dengan melihat dua aspek pendukungnya 
yaitu institusi pendidikan dan kraton Ngayogyakarta 
Hadiningrat. Memahami peran dari setiap institusi dalam 
menjaga, melestarikan, dan mengembangkan TKGY hingga 
saat ini.  Saya sendiri berharap dapat memberikan sumbangsih 
pemikiran yang bermanfaat dalam agenda pelestarian TKGY. 
Selain itu, bahasan ini menjadi sebuah ruang refleksi bagi saya 
sendiri untuk melihat lebih dalam tentang kebudayaan yang 
saya miliki. 

Secara historis kraton Ngayogyakarta Hadiningrat 
merupakan bagian dari wilayah Mataram. Pada tahun 1755 
kraton Ngayogyakarta didirikan oleh Pangeran Mangkubumi 
yang kemudian bergelar Sultan Hamengku Buwana I.12 
Kraton merupakan sebutan lain dari ke-ratu-an (kerajaan).13 
Sebuah pusat kekuasaan, pemerintahan, dan kebudayaan. Di 
dalam konteks pewarisan, jelas bahwa kraton memiliki peran 
yang cukup sentral untuk memelihara sebuah spirit di masa 
depan. Peran kraton untuk memelihara dan mempertahankan 
keagungan warisan dan tradisi dari waktu ke waktu. Pentingnya 
peranan Kraton Yogyakarta untuk mengangkat fungsi 
institusi istana yang tidak hanya memperlihatkan kemantapan 
identitas kharisma pemerintahan yang memiliki raja, tetapi 
juga merupakan pusat kebudayaan untuk melestarikan 
budaya yang dimilikinya. Pelestarian budaya merupakan salah 
satu tonggak dalam menjaga eksistensi kraton, termasuk di 
dalamnya melestarikan tari.14 
12 Djoko Suryo, “Menelusuri Identitas Kraton Yogyakarta,” dalam Sunaryadi, ed., 
Jurnal Kebudayaan dan Kebenaran (Yogyakarta: Retno Aji Mataram Press, 2002), 12.
13 Suyami, Upacara Ritual di Kraton Yogyakarta Refleksi Mithology dalam Budaya 
Jawa (Yogyakarta: Kepel Press, 2008), 11.
14 Felicia Hughes- Freeland, Komunitas Yang Mewujud, Tradisi Tari dan Perubahan 
di Jawa. (Yogyakarta : Gadjah Mada University Press, 2009)

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



18 

Kraton sebagai institusi pelestari kebudayaan, telah 
melalui jalan panjang dalam melahirkan dan menumbuh-
kembangkan TKGY. Periodisasi itu pernah disusun oleh 
Y. Sumandiyo (2001:31) dengan membaginya menjadi
enam masa meliputi (1) Masa Pertumbuhan- Pembentukan yaitu
Sultan Hamengku Buwana I (1749-1792); (2) Masa Suram,
yaitu Sultan Hamengku Buwana II (1792-1810) dan Sultan
Hamengku Buwana III (1812-1814); (3) Masa Pertumbuhan-
Perkembangan - Sultan Hamengku Buwana IV (1814-1822)
dan Sultan Hamengku Buwana V (1823-1855); (4) Masa
Perkembangan dan Mobilitas – Sultan Hamengku Buwana VI
(1855-1877) dan Sultan Hamengku Buwana VII (1877-1921);
(5) Masa Perkembangan Progres  Sultan Hamengku Buwana VIII
(1921-1939); dan (6) Masa Pemantapan dan Perkembangan Sultan
Hamengku Buwana IX (1940-1988) dan Sultan Hamengku
Buwana X (1989 hingga sekarang). Di tengah dinamika sosial
dan politik, kraton tetap menghadirkan perannya dalam proses
pelestarian TKGY.
	 Pelestarian TKGY dalam perjalanannya tidak hanya 
diperankan oleh institusi kraton, melainkan juga mulai 
dikembangkan oleh institusi di luar kraton pada tahun 
1918. Lahirnya organisasi Krida Beksa Wirama mengawali 
munculnya lembaga-lembaga pelestari TKGY, yang kemudian 
diikuti oleh lembaga lainnya seperti Yayasan Siswa Among 
Beksa, Irama Citra, Yayasan Pemulangan Beksa Sasmita 
Mardawa, Paguyuban Kesenian Surya Kencana dan lainnya, 
serta sejenis perlembagaan pendidikan formal seperti SMKI, 
ISI Yogyakarta, Jurusan Pendidikan Tari Universitas Negeri 
Yogyakarta.

Kebudayaan merupakan sistem simbol, pemberian 
makna, dan model kognitif  yang merupakan strategi 
yang diadaptasi untuk melestarikan dan mengembangkan 
kehidupan dalam menyiasati lingkungan dan sumber daya 
di sekelilingnya.15 Proses-proses yang merangkum simbol 

15 Periksa Rohendi, Rohidi Tjetjep, Kesenian dalam Pendekatan Kebudayaan 
(Bandung: Penerbit STSI Bandung 2000), 93-94

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 19

tersebut memberikan pengetahuan bahwa proses pewarisan 
berlangsung dengan mengikuti aturan tertentu sehingga 
pengembangan dalam melestarikan kehidupan yang menjadi 
sumber daya pewarisan itu dapat dibangun. Di dalam bahasan 
mengenai tari topeng, Juju Masunah menjelaskan bahwa 
pewarisan merupakan suatu proses mengalihkan pengetahuan 
dan keterampilan dari generasi yang lebih tua ke generasi yang 
lebih muda dalam lingkungan keluarga.16 

TKGY yang merupakan salah satu pusaka kraton dan 
menjadi salah satu penjaga eksistensi kraton di dalam proses 
pewarisannya tidak dapat dipisahkan dari peran kraton. 
Istilah pusaka yang membawa kepada makna harta warisan 
peninggalan, menjadikan institusi kraton memiliki komitmen 
yang kuat dalam proses pelestariannya. Hal ini terlihat dengan 
adanya bukti sebuah kelompok organisasi penari Kraton yang 
dibentuk sekitar pemerintahan Sultan Hamengku Buwana 
V (1823- 1855) yang melatih penari-penari pria muda untuk 
mempelajari tari puteri pada pertunjukan wayang wong dengan 
membawa tari Bedhaya Semang yang keramat sekali.17

Kepesatan pertumbuhan perkumpulan tari memberi 
pengaruh yang sangat luas sehingga berimplikasi terhadap 
gerakan mendemokrasikan atau memasyarakatkan tari dan 
gamelan istana.25 Perkumpulan yang berpengaruh adalah 
Kridha Beksa Wirama yang didirikan tahun 1918 oleh 
Pangeran Suryodiningrat dan Pangeran Tejakusuma, kakak 
beradik yang keduanya adalah putera Sultan Hamengku 
Buwana VII. Kelebihannya di sini yaitu peranan Sultan 
Hamengku Buwana VII dalam menyediakan hal-hal keuangan 
dan membekali guru tari dan guru gamelan untuk membina 

16 Juju Masunah, “Menegakkan Benang Basah? Pewarisan Tari Topeng di Desa 
Astana Langgar Kecamatan Losari, Kabupaten Cirebon,” dalam Juju Masunah 
dan Tati Narawati, Seni dan Pendidikan Seni: Sebuah Bunga Rampai (Bandung: 
Pusat Penelitian dan Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Universitas 
Pendidikan Indonesia, 2003). 227
17 R.M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton 
Yogyakarta 35

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



20 

sebuah wayang wong yang prestisius pada waktu itu. Cara 
pandang ini kemudian menjadi acuan yang hampir mendekati 
konsep pewarisan dalam pemikiran Laurajane Smith yang 
menyebut, 

“the duty of  the present is to receive and revere what has been passed on and 
in turn pass inheritance, untouched, to future generation”.18

Hal itu menjelaskan bahwa  pewarisan tari itu 
berlangsung di lingkungan kraton Yogyakarta berlangsung 
secara estafet, dari suatu tahap ke tahap yang lain. Hal 
ini dapat dilihat melalui masa pemerintahan yang jelas 
memperlihatkan kraton sebagai institusi terpenting dalam 
melestarikan pewarisan seni dan budaya yang telah dipakai 
oleh generasi dahulu, dan dapat juga digunakan oleh generasi 
akan datang. Ia juga mengatakan bahwa sistem politik 
merupakan faktor-faktor yang berpengaruh dalam proses 
pewarisan. Sebagaimana pengaruh Belanda menaklukkan 
kerajaan di Jawa Tengah, Kasultanan Yogyakarta pimpinan 
Sultan Hamengku Buana VIII dan Kasunanan Surakarta oleh 
Sunan Paku Buwana X berusaha mengalihkan pemasungan 
politis, hukum, dan keamanan dengan pemajuan budaya 
istana.19 Contoh lainnya dapat dilihat dari bagaimana sultan 
melakukan modifikasi intelektual seni dan budaya untuk 
menangkis pengaruh luar yang masuk ke istana.

18 Laurajane Smith, Uses Of Heritage (New York: Routledge, 2006),
19 R. M. Soedarsono, Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial dan Ekonomi 
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2003), 104 Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 21

V. TKGY Dalam Perspektif  Sosiologi Seni
dan Etnokoreologi 

a. Perspektif  Sosiologi Seni
Arnold Hauser melalui tulisannya yang berjudul 

The Sociology of  Art berpendapat bahwa seni sebagai produk 
masyarakat termasuk kategori The art of  the cultural elite yaitu 
seni yang penikmatnya adalah golongan atas. Pandangan 
Arnold Hauser memahami seni dari aspek sosiologi yang 
membawa pemikiran tentang status kesenian elite seperti 
berikut.

The Cultural Elite as the supporters of  the high, strict, uncompromising art 
have a tendency toward stability because they respect everything which is in 
institutionally secure. However, thanks to its realistic critical sense and its 
consciousness historical time, it is clearly aware of  the boundaries of  the validity 
is transmitted and of  the inevitability of  the change in the composition, but it is 
not come by easily.20

Arnold Hauser berpendapat bahwa elit budaya sebagai 
pendukung seni yang tinggi, dan sempurna tidak kenal 
kompromi memiliki kecenderungan terhadap stabilitas karena 
mempunyai penghargaan di dalam lingkungan institusi 
yang aman. Namun, dengan adanya kepekaan pada realitas 
secara historis tentang kesadaran rasa dengan jangka waktu 
tertentu, maka batas-batas validitasi yang ditransmisikan dari 
kepercayaan terhadap perubahan adalah sebuah komposisi 
yang akan hadir tetapi tidak datang dengan mudah. Teori 
ini turut memperjelas mengenai langkah institusi kraton 
Yogyakarta memelihara keberadaan produk keseniannya, 
yaitu tari klasik gaya Yogyakarta.

Di dalam pembacaan peran kraton dalam proses 
pewarisan perlu kiranya memperjelas mengenai mengenai 

20 Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott (Chicago dan 
London: The University of Chicago Press, 1985), 557

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



22 

konsep institusi atau pranata21  dalam perspektif  sosiologi. 
Pranata adalah “aturan-aturan formal yang diciptakan dan 
melayani kepentingan pihak- pihak yang memiliki kekuasaan 
menawar untuk menciptakan aturan-aturan baru”.22 Dari 
perspektif  yang lebih luas, pranata dapat diartikan sebagai 
“aturan permainan dalam masyarakat, atau kendala-
kendala yang dibuat manusia untuk membentuk interaksi 
manusia, yang analog dengan aturan permainan dalam 
olahraga kompetitif ”.23 Ahli lain seperti Lin dan Nugent 
mendefinisikannya sebagai berikut.

“Seperangkat aturan berperilaku yang dibuat manusia untuk 
mengatur dan membentuk interaksi antarmanusia dalam upaya 
membantu mereka membentuk harapan mengenai apa yang 
akan orang lain lakukan sehingga tercermin dalam kemunculan 
keteraturan atau norma perilaku tertentu”.

Dari definisi-definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa 
pranata adalah “pola tindakan yang secar luas tersebar dan 
diterima”.24 Pranata merupakan seperangkat parameter yang 
mencirikan kelompok masyarakat dalam perspektif  tertentu, 
baik itu ekonomi, sosial, agama, atau politik.25 Dalam tulisan 

21  Dalam ilmu sosiologi di Indonesia, konsep institutions diterjemahkan sebagai 
pranata, untuk membedakannya dengan lembaga sebagai bentuk organisasi 
formal yang juga memiliki terjemahan yang sama dalam bahasa Inggris namun 
digunakan dalam bidang organisasi, administrasi, dan manajemen, bukannya 
sosiologi. Dalam tulisan ni, walau begitu, pranata dan lembaga dipandang 
sinonim. Istilah pranata lebih diutamakan untuk membahas dari sisi teoritis 
sementara lembaga dari sisi empiris. Periksa W.J.M. Kickert. “Managing Emergent 
and Complex Change: the Case of Dutch Agentification,” dalam International 
Review of Administrative Sciences, Vol. 76, no. 3, (September 2010) 489-515.
22 Prasetyawan, “Government and Multinationals: Conflict over Economic 
Resources in East Kalimantan,” dalam Southeast Asian Studies, volume 43, nomor 
(2), (2005)1998-2003.
23  J. Blocher, “Building on Custom: Land Tenure Policy and Economic Development 
in Ghana,” dalam Yale Human Rights and Development Law Journal, volume 9, 
(2006), 173.
24 T. Karlsson, “Business Plans in New Ventures: an Institutional Perspective” 
(Disertasi S-3, Jonkoping University, 2005), 11.
25 J. M. L. Newhard, “Aspects of Local Bronze Age Economies: Chipped Stone 
Acquisition and Production Strategies in the Argolid, Greece” (Disertasi S-3, 
University of Cincinnati, 2003), 1

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 23

ini, pranata lebih difokuskan pada konteks budaya dan 
didefinisikan sebagai “seperangkat aturan yang menentukan 
produksi objek budaya (TKGY) dan alokasi manfaat yang 
dihasilkan dari produksi ini untuk para pelaku dalam latar 
kultural.”26 Pranata dicirikan oleh tiga hal, pertama, terdapat 
sejumlah orang melakukannya; kedua, ada aturan yang 
memberikan repetisi, stabilitas, dan urutan terprediksi untuk 
aktivitas yang dilakukan; ketiga, terdapat pandangan umum 
yang menjelaskan dan membenarkan aktivitas dan aturan 
yang dibuat tersebut.27

Terdapat sejumlah cara dalam mengklasifikasikan 
pranata. Berdasarkan sifatnya, pranata dapat dibagi menjadi 
pranata purba dan pranata orde kedua. Pranata purba 
adalah masyarakat itu sendiri sementara pranata orde 
kedua merujuk pada bagaimana masyarakat mengartikulasi 
dan mengimplementasi dirinya sendiri. Terdapat dua jenis 
pranata orde kedua yaitu pranata transhistoris dan pranata 
spesifik. Pranata transhistoris mencakup pranata yang tidak 
terlembagakan dan melintasi batas waktu. Contoh pranata 
transhistoris adalah bahasa. Pranata spesifik adalah pranata 
yang terikat konteks sosio-historis tertentu. Hal ini mencakup 
misalnya pranata politik di kota, desa, kampung, dan bentuk-
bentuk organisasi masyarakat lainnya, atau pranata seni seperti 
produksi dan konsumsi suatu karya seni serta karya-karya 
lainnya. Berdasarkan klasifikasi ini, objek studi penelitian ini 
adalah pranata orde kedua yang bersifat spesifik dalam konteks 
seni yang melibatkan produksi dan konsumsi TKGY.

26 Definisi ini mirip dengan definisi pranata dalam bidang ekonomi. Periksa
E.B. Kahubire, “The Delivery of Agricultural Extension Services in Uganda: An 
Analysis from an Institutional Perspective”, dalam (Disertasi S-3, University of 
Oslo), 12.
27 C. Brown, “Is there an Institutional Theory of Distribution?” dalam Journal of 
Economic Issues, volume 39, nomor (4), (2005), 13.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



24 

Efek dari adanya pranata dapat bersifat positif  dalam 
arti menyatukan kepentingan atau bersifat negatif  dalam 
arti menciptakan persaingan dan konflik. Kecenderungan 
yang ada adalah efek negatif, terutama bagi pranata yang 
memiliki pandangan ke depan dan jauh. Pranata seperti 
ini dapat bertahan lama, dan di dalamnya agen-agen akan 
saling bersaing demi kepentingan masing-masing, baik pada 
masa kini dan masa datang, dan mempersulit kerjasama. Hal 
ini disebabkan selain sebagai mahluk sosial, manusia juga 
merupakan mahluk individual. Oleh karena itu, pranata yang 
jangka panjang adalah pranata yang tidak stabil dan cenderung 
pecah, tetapi dengan identitas-identitas yang tetap menyatakan 
dirinya sebagai pemegang pranata yang sesungguhnya.28 
Pranata ekonomi akan sangat penting karena pranata ini 
mendorong individu untuk mementingkan dirinya sendiri dan 
terlibat dalam kompetisi sehingga setiap pihak dalam pranata 
akan bersaing dengan pihak lainnya.29 Dengan kata lain, 
individu dalam pranata bukanlah agen pasif. Ia dipengaruhi 
oleh pranata, tetapi juga mempengaruhi pranata itu sendiri.30 
Lebih jauh, berbagai pranata dapat saling mempengaruhi, dan 
masing-masing beradaptasi dengan lingkungan yang berubah 
dengan mengimitasi keberhasilan lembaga lainnya.31

Membahas pranata TKGY yang telah berlangsung 
lama akan memperlihatkan pranata tersebut dijalankan secara 
bervariasi. Varian yang dimaksud tercermin pada banyaknya 
lembaga formal dan nonformal yang ikut serta dalam upaya 
pewarisan TKGY. Masing-masing menyatakan dirinya sebagai 
pranata TKGY. Dasar dari suatu pranata adalah aturan dan 

28 S. Tang, A General Theory of Institutional Change, (London: Routledge, 2011). 8-9.
29 S. Bowles. “Is Liberal Society a Parasite on Tradition?” dalam Philosophy and 
Public Affairs, volume 39, nomor (1), 54.
30 P. de Wilde. “Institutional Theory and Entry Mode: Dutch FDI in South-Eastern-
Europe” (Tesis S-2 Universities Maastricht, 2008), 10.
31 T. L. Wheelen & J.D. Hunger. Strategic Management and Business Policy: Toward 
Global Sustainability, 13th Edition (Boston: Pearson, 2012), 13

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 25

untuk sebagian pranata, aturan ini berbentuk kanon.32 Kanon 
adalah aturan tertulis atau aturan yang jelas. Pranata gereja 
memiliki kanon berupa injil. Begitu pula, pranata TKGY 
memiliki kanon yaitu aturan-aturan pokok yang disebut patokan 
baku atau lebih dikenal dengan istilah pakem.

Pranata yang paling kaku dalam tulisan ini adalah 
organisasi. Organisasi dapat dikatakan sebagai pranata paling 
kaku karena memiliki batas-batas yang paling jelas dan aturan-
aturan yang paling jelas dalam mengatur anggotanya. Sebagian 
peneliti bahkan menyamakan organisasi dengan institusi, atau 
lembaga dengan pranata. Organisasi didefinisikan sebagai 
“kumpulan individu yang aktivitasnya secara sadar dirancang, 
dikoordinasikan, dan diarahkan oleh anggotanya sendiri 
untuk mencapai suatu tujuan bersama yang jelas”.33 Adanya 
tujuan yang jelas membedakan organisasi dengan sistem sosial 
lainnya. Di dalam organisasi, terdapat pembagian tugas dan 
fungsi lewat hirarki otoritas dan tanggung jawab. Pembagian 
tugas dan fungsi ini disebut sebagai struktur organisasi.34 
Struktur ini bervariasi dilihat dari sentralisasi, stratifikasi, 
formalisasi, kompleksitas, dan partisipasi dalam pembuatan 
keputusan. Kejelasan-kejelasan ini menunjukkan pentingnya 
aspek kognitif  dalam organisasi, khususnya yang dibangun 
secara kolektif.35

32 G. C. Spivak. “Scattered Speculations on the Question of Cultural Studies,” 
dalam Simon, ed., The Cultural Studies Reader. Edisi kedua (London: Routledge, 
1993). 181.
33 J. McAuley, J Duberley, dan P Johnson. Organization Theory: Challenges and 
Perspectives. (Harlow: Prentice Hall, 2007),12-13.
34  H.S.Kim, “Organizational Structure and Internal Communication as Antecedents 
of Employee-Organization Relationships in the Context of Organizational Justice: 
A Multilevel Analysis”, (Disertasi S-3, Faculty of the Graduate School of the 
University of Maryland, College Park, 2005), 7.
35 R. S. Tindale., H. M. Meisenhelder, A.A. Dykema-Engblade, M.A. Hogg. “Shared 
Cognition in Small Groups,” dalam RS Tindale dan MA Hogg et al., ed., “Blackwell 
Handbook of Social Psychology: Group Processes” (United Kingdom: Blackwell, 
2001), 2

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



26 

Organisasi kemudian dapat dinilai dari efektivitas dan 
efisiensinya dalam menjalankan tugas mencapai tujuan utama. 
Dalam pranata TKGY, sebagian organisasi dapat lebih efektif  
dalam melestarikan TKGY, tetapi tidak efisien. Begitu juga, 
sebagian organisasi dapat efisien, tetapi tidak efektif. Terdapat 
pula organisasi yang dapat efisien dan tidak efektif  sekaligus, 
atau sebaliknya tidak efisien dan tidak efektif  sama sekali. Variasi 
ini mencerminkan kalau organisasi belum tentu merupakan 
bentuk pranata terbaik dalam melestarikan TKGY. Walau 
begitu, organisasi dapat berperan sebagai simbol, sama seperti 
tanda-tanda lain dalam kebudayaan. Adanya organisasi untuk 
suatu objek budaya menunjukkan kalau masyarakat dalam 
budaya tersebut memandang penting objek budaya. Bahkan 
seandainya organisasi tersebut tidak efektif  atau efisien dalam 
menjaga sebuah objek budaya, eksistensinya memungkinkan 
pranata non-organisasi, seperti kegiatan sporadis masyarakat, 
memiliki pengakuan lewat simbol-simbol.

Dalam tulisan ini, organisasi dibagi menjadi dua jenis 
berdasarkan pada pengakuan pemerintah terhadap eksistensi 
organisasi, yaitu organisasi formal dan organisasi nonformal. 
Lebih jauh, karena kajian ini berkaitan dengan pendidikan 
sebagai bentuk pewarisan, organisasi yang dimaksud adalah 
organisasi bidang pendidikan. Pendidikan formal didefinisikan 
sebagai

“sistem yang sangat terlembagakan yang dimulai dari prasekolah 
hingga studi pasca sarjana, dan sering terorganisasi sebagai sebuah 
sistem atas-bawah, dengan kementerian pendidikan di puncak dan 
pelajar di bawah. Hampir semuanya harus berjalan dengan sebuah 
kurikulum yang telah ditentukan, baik dikembangkan oleh negara 
atau disetujui oleh negara, dengan tujuan dan mekanisme evaluasi 
yang jelas. Setelah pelajar selesai menjalankan proses pendidikan, 
pelajar mendapatkan ijazah atau gelar yang memungkinkan mereka 
diterima pada level selanjutnya, atau memasuki lapangan kerja”.36

36 Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning outside the 
formal curriculum,” dalam Critical Education Journal, 2(4), (22 Maret 2014), 7-8.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 27

Karakteristik pendidikan tari secara formal diatur 
oleh kurikulum dan lebih tertata lewat silabus dan rancangan 
pembelajaran. Oleh karena itu, sistem pendidikan tari formal 
tidak dapat diimprovisasi. Walau begitu, hal ini berarti 
pendidikan tari di lembaga formal merupakan sebuah 
pilihan hidup bagi seseorang sehingga semestinya individu 
menjadi lebih serius dan berjangka panjang dari pada sekedar 
menyalurkan hobi. Di Indonesia, pendidikan formal tidak 
hanya berada di bawah Kementerian Pendidikan. Sejumlah 
sekolah yang tetap dipandang sebagai institusi formal berada 
dalam Kementerian Agama (misalnya Universitas Islam 
Negeri) atau Kementerian Perindustrian (misalnya Sekolah 
Menengah Teknologi Industri).

 Pendidikan nonformal didefinisikan sebagai “setiap 
aktivitas pendidikan yang terorganisasi dan sistematis yang 
terjadi di luar sistem formal”.37 Pendidikan ini dapat bekerja 
terpisah dari aktivitas yang lebih luas, atau menyatu sebagai 
bagian penting dari aktivitas yang ditujukan untuk melayani 
masyarakat.38 Karakteristik pendidikan tari nonformal adalah 
berbasis paket sehingga sangat terimprovisasi. Fleksibilitas 
ini tergantung pada permintaan pasar dan berorientasi pada 
kuantitas. Individu yang ingin mempelajari suatu tari secara 
spontan dapat belajar langsung di lembaga pendidikan 
nonformal yang menyediakan berbagai jenis pelajaran tari.

Dalam pendidikan tari nonformal, kuantitas lebih 
diutamakan, sejalan dengan orientasi yang lebih kapitalistik. 
Walau demikian, orientasi kapitalisme ini tidak kental 
pada sanggar yang memiliki ikatan kuat dengan Kraton. 

37 N. Kohly. “An Exploration of School-Community Links in Enabling Environmental 
Learning through Food Growing: A Cross-Cultural Study,” (Tesis S- 2, Rhodes 
University, 2010), 33; Periksa juga Rogers, A. (2004). “Looking again at non-formal 
and informal education – towards a new paradigm,” dalam The Encyclopedia of 
Informal Education (25 Maret 2014); dan Periksa Smith, M.K. “Introducing Informal 
Education,” dalam The Encyclopedia of Informal Education, (2011).
38 .J. Mualuko, “Empowering out of School Youth through Non-Formal Education 
in Kenya,” dalam Educational Research and Review Journal, 3(2), (2008), 56.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



28 

Sanggar-sanggar utama dalam tulisan ini ini banyak 
yang menggunakan orientasi sosial sebagai orientasi yang 
diutamakan daripada ekonomi. Perbedaan selanjutnya adalah 
bentuk sifat terhadap orientasi waktu dan cakupan. Pendidikan 
nonformal lebih berorientasi pada kecakapan lewat pelatihan, 
sementara lembaga formal berorientasi pada pengetahuan 
lewat pendidikan. Pendidikan dan pelatihan dibedakan antara 
sifatnya terhadap orientasi waktu maupun cakupannya. 
Sementara pendidikan bersifat umum dan jangka panjang, 
pelatihan bersifat khusus dan jangka pendek.

Perbedaan karakteristik lain terletak pada siswa. Siswa 
yang memasuki pendidikan tari nonformal juga didasarkan 
pada kesenangan atau hobi daripada ingin mempelajari tari 
secara detail. Oleh karena itu, banyak siswa yang berasal dari 
sanggar tidak meneruskan pendidikan ke perguruan tinggi. 
Selain itu, siswa di sanggar cenderung dipaksakan untuk 
dapat menari daripada di lembaga formal. Dalam lembaga 
nonformal, kelulusan seorang siswa lebih subjektif  daripada 
di lembaga formal sehingga seorang pelajar yang belum ahli 
sekalipun dapat menjadi ahli jika situasi memang memaksa.
	 Kepemilikan seni oleh institusi Kraton Yogyakarta bisa 
dikategorikan sebagai kesenian yang sangat tinggi atau budaya 
elite karena penari-penarinya harus berasal dari kalangan 
terhormat. Misalnya yang terjadi dalam wayang wong, pangkat 
tinggi hanya bisa dicapai oleh penari yang memegang peran 
penting seperti tersebut di atas.39 Penari-penari penting lainnya 
juga dibawakan oleh putera sultan, misalnya saja Gusti Raden 
Mas Darajatun (kemudian menjadi Hamengku Buwana 
IX) sering memegang peran sebagai Gatotkaca, contoh
lain Bandara Raden Mas Pelulkuliki (kemudian bergelar
Pengeran Suryaputra) memerankan tokoh Prabu Kresna, dan
sebagainya.

39 Tati Narawati dan R.M. Soedarsono, Tari Sunda Dulu Kini dan Esok (Bandung: 
Pusat Penelitian dan Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Universitas 
Pendidikan Indonesia, 2005), 19.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 29

 Perubahan yang terjadi dalam sebuah budaya elite 
ini selanjutnya dikembangkan dengan tidak akan lepas dari 
pengaruh internal dan eksternal untuk diwarisi. Hal ini 
mengacu pada proses transmisi atau pewarisan tari klasik 
gaya Yogyakarta, yaitu bagaimana sebuah tari mempunyai 
kelas yang sangat tinggi diwariskan. Tahun 1918 dua orang 
pangeran putera Sultan Hamengku Buwana VII, yaitu 
Pangeran Suryodiningrat dan Pangeran Tejakusuma, telah 
mendirikan sebuah organisasi kesenian yang bernama Krida 
Beksa Wirama sebagai organisasi yang melestarikan dan 
mewariskan tari klasik gaya Yogyakarta.40

Pembentukan organisasi tersebut merupakan salah satu 
contoh sejarah proses pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. 
Terdapat perubahan dari sebuah pembelajaran tari di Kraton 
yang kemudian dialihkan untuk pengembangan ke organisasi 
tari di luar lingkungan tembok Kraton. Perkembangan proses 
pewarisan itu merupakan pijakan utama dalam penelitian 
ini, yaitu untuk mengetahui institusi-institusi yang turut serta 
dalam proses pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta yang 
terjadi di Kraton Yogyakarta. Ada dua tinjauan, secara tekstual 
(bentuk tari yang diwarisi) dan secara kontekstual (ditinjau dari 
fenomena pewarisan itu sendiri yang terjadi dari berbagai segi).

b. Perspektif  Etnokoreologi
	 Istilah etnokoreologi atau lebih populer istilah 
koreologi telah diperkenalkan oleh Gertrude Prokosh pada 
tahun 1960-an. Dalam tulisannya, Gertrude berpandangan 
sebagai berikut, 

Choreology recognizes the cultural setting of  dance, including the cultural position 
of  individuals and the sexes, and pattern of  social organization and economic 
activity. It can identify local styles and styles spread over larger areas, Further, 
choreologists can design comparative studies to solves problems of  prehistory, 
orthogenesis, diffusion, and  internal and acculturation changes.41

40 R.M. Soedarsono, Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya Yogyakarta 
(Yogyakarta: Terawang, 2000), 48-49
41 R.M. Soedarsono, “Penegakan Etnokoreologi sebagai sebuah Disiplin” dalam R. 
M. Pramutomo, Etnokoreologi Nusantara (Batasan Kajian, Sistematika, dan Aplikasi
Keilmuannya) (Surakarta: ISI Press, 2007), 1-3.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



30 

	 Gagasan etnokoreologi yang istilah pertamanya adalah 
koreologi merupakan cara untuk mengenal pengaturan 
budaya tari termasuk posisi budaya dalam diri individu, 
gender, pola organisasi sosial, dan kegiatan ekonomi. Hal ini 
dapat mengidentifikasi gaya lokal dan gaya yang tersebar di 
daerah lainnya. Para koreolog (choreologists) dapat merancang 
sebuah pola studi banding untuk memecahkan masalah 
tentang prasejarah, orthogenesis (asal usul), difusi (penyebaran), 
perubahan internal dan akulturasi bagi kegiatan pencatatan 
tentang tari. 
	 Pendekatan etnokoreologi jelas mempunyai kualifikasi 
perspektif  mengenai kebudayaan, fungsi keagamaan atau 
simbolisme, atau juga kedudukannya dalam masyarakat. Hal 
ini berarti bentuk-bentuk tari harus diteliti dengan pencatatan 
yang menyediakan spesifikasi untuk memahami makna, 
struktur, dan fungsi tari tersebut. Untuk mencermati sebuah 
proses pewarisan, spesifikasi yang mendalam perlu dilakukan 
di antaranya pemahaman tentang tari klasik gaya Yogyakarta 
yang perlu diteliti dengan menggunakan berbagai acuan. 
Data-data yang representatif  untuk mengupas kedudukan tari 
klasik gaya Yogyakarta dengan melihat bagaimana eksistensi 
pelestarian tari di Kraton Yogyakarta dan bagaimana pula 
bentuk-bentuk tari yang diwariskan merupakan fokus utama 
untuk melihat hubungan kesejarahan dan budaya tari dalam 
konteks pewarisan. 

Ketika mengacu soal pewarisan, pasti akan diperhatikan 
bentuk-bentuk atau metode pewarisan itu, dan bagaimana 
pula pewarisan itu  terjadi. Menurut Desmond Morris manusia 
memiliki perilaku estetik (aesthetic behavior) sehingga setiap 
manusia itu mempunyai tingkah laku dan bakat seni yang 
tersendiri.42 Perilaku estetik berdasarkan pada nilai estetik. 
Nilai estetis adalah nilai yang berkaitan dengan keindahan.Ia 
tidak dinilai sebagai alat untuk suatu tujuan namun sebagai 

42 Desmond Morris, Manwatching: A Field Guide to Human Behavior (Harry A. 
Abrams, Inc., Publisher, 1977)

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 31

akhir itu sendiri, dan karenanya bersifat intrinsik yang datang 
dari kualitas objek di dalam dirinya sendiri.

Nilai estetika telah ditemukan berhubungan dengan 
imajinasi bangsa di Yunani. Ia merupakan sebuah bentuk 
ideologi yang mencerminkan sebuah upaya membangun 
identitas kultural. Karenanya, individu menilai sebuah tari 
itu indah atau tidak memiliki kaitan yang erat mengenai 
ideologinya terhadap budaya yang benar dan baik.Hal ini 
merupakan nilai tambah bagi pencipta karya bernilai estetik. 
Bagi penikmat sendiri, nilai estetik selain datang dari budaya 
juga datang dari rasa kenikmatan inheren yang muncul karena 
proses menikmati, fantasi yang menyertainya, dan imajinasi 
yang terbentuk. Hal ini berlaku benar bagi penikmat seni 
yang bukan berasal dari Daerah Istimewa Yogyakarta dan 
tidak mengenal budaya Kraton sama sekali. Pada gilirannya, 
hal ini mempengaruhi nilai moral karena pengalaman estetik 
merupakan bentuk perubahan kapasitas merasa nikmat.

Perilaku estetik berdasarkan pada nilai estetik. Nilai 
estetis adalah nilai yang berkaitan dengan keindahan. Ia tidak 
dinilai sebagai alat untuk suatu tujuan namun sebagai akhir 
itu sendiri, dan karenanya bersifat intrinsik yang datang dari 
kualitas objek di dalam dirinya sendiri.43 Nilai estetika telah 
ditemukan berhubungan dengan imajinasi bangsa di Yunani.44 
Ia merupakan sebuah bentuk ideologi yang mencerminkan 
sebuah upaya membangun identitas kultural. Karenanya, 
individu menilai sebuah tari itu indah atau tidak memiliki 
kaitan yang erat mengenai ideologinya terhadap budaya yang 
benar dan baik.

Hal ini merupakan nilai tambah bagi pencipta karya 
bernilai estetik. Bagi penikmat sendiri, nilai estetik selain datang 
dari budaya juga datang dari rasa kenikmatan inheren yang 
muncul karena proses menikmati, fantasi yang menyertainya, 

43 G. Edward-Jones, B. Davies, S. Hussain. Ecological Economics: an Introduction, 
(New Jersey: Blackwell, 2000), 440.
44 Y. Hamilakis, The Nation and its Ruins: Antiquity, Archaeology, and National 
Imagination in Greece (Oxford: Oxford University Press, 2007), 36.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



32 

dan imajinasi yang terbentuk.45 Hal ini berlaku benar bagi 
penikmat seni yang bukan berasal dari Daerah Istimewa 
Yogyakarta dan tidak mengenal budaya Kraton sama sekali. 
Pada gilirannya, hal ini mempengaruhi nilai moral karena 
pengalaman estetik merupakan bentuk perubahan kapasitas 
merasa nikmat.46

Perilaku manusia dikategorikan menjadi lima terdiri 
dari: (1) inborn action, (2) discovered action, (3) absorbed action, (4) 
trained action, dan (5) mixed action. Kelima kategori tersebut 
merupakan perilaku manusia yang bisa dicermati sumber 
dari mana perilaku itu. Terdapat 66 kategori makna yang 
disampaikan melalui tindakan (actions) atau gerak isyarat 
(gestures) atau tanda (signal), antara lain insidental gestures, 
expressive gestures, dan mimic gestures. Kategori mimic gestures terdiri 
dari empat kategori: (1) social mimicry; (2) theatrical mimicry; (3) 
partial mimicry; dan (4) vacuum mimicry.

Seni merupakan “perilaku estetis” yang dimiliki 
oleh setiap manusia, dan ada dua cara untuk meningkatkan 
kemampuannya, yaitu lewat trained action (pembelajaran) 
tradisional yang berlangsung di lingkungan keluarga atau 
pedepokan, dan trained action modern yang bisa dilakukan 
lewat lembaga yang menawarkan pendidikan, baik pendidikan 
nonformal yaitu sanggar-sanggar atau studio.47

45 P. Livingston, “Solid Objects, Solid Objections: on Virginia Woolf and Philosophy,” 
dalam G.L. Hagberg, ed, Art and Ethical Criticism, (New York: Blackwell, 2008), 139
46 D. Freeman, “Aesthetic Experience as the Transformation of Pleasure,” dalam 
The Harvard Review of Philosophy, Volume 17, (2010), 69; Periksa juga, B. Gaut, 
“The Ethical Criticism of Art” dalam J. Levinson (ed.), Aesthetics and Ethics: Essays at 
the Intersection (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), 182-203; Periksa 
juga, Lillehammer, “Values of Art and the Ethical Question,” British Journal of 
Aesthetics 48 (2008), 376-94.
47 R.M. Soedarsono, “Pengantar” dalam Juju Masunah dan Tati Narawati, Seni 
dan Pendidikan Seni: Sebuah Bunga Rampai (Bandung: Pusat Penelitian dan 
Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Universitas Pendidikan Indonesia, 
2003).19-18.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 33

Mengacu pada pendapat Desmond Morris, bidang seni 
pertunjukan bisa melibatkan latihan-latihan dalam kategori 
theatrical mimicry. Ketika mengulas aspek pewarisan yang ada, 
pembelajaran tari secara tradisional masuk ke dalam kategori 
absorbed action, sedangkan pembelajaran tari lewat lembaga 
yang menawarkan pendidikan tari formal masuk ke dalam 
kategori trained action. Pendekatan etnokoreologi dalam tulisan 
ini menjadi dasar dalam bahasan sub-pokok historis yang 
berkaitan dengan sejarah serta perkembangan tari klasik 
gaya Yogyakarta di Kraton Yogyakarta. Pendekatan ini dapat 
berhubungan dengan suatu ingatan kejadian, tanggal, nama 
orang, dan peninggalan kesenian yang “antik”. 

Hal-hal yang berkaitan dengan pewarisan dibicarakan 
dalam pendekatan kebudayaan dengan model-model 
pengembangan seperti etos (atau nilai sosial), sistem sosial, 
simbol, perilaku, pembahasan, pemikiran, pengetahuan, ihwal 
kepercayaan, adat peraturan masyarakat, kebiasaan, kesenian, 
dan upaya manusia yang menciptanya.48 Ciri-ciri tersebut 
digunakan sebagai alat untuk mengurai ciri-ciri khas masing-
masing tentang pola-pola yang terkandung dan kekuatan 
maupun kelemahan pola pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. 
Pendekatan sub-pokok kebudayaan juga digunakan untuk 
mencari jawaban jaringan nilai sosial budaya pada implikasi 
estetik dari proses pewarisan itu sendiri. 

48 Anwar Din, “Konsep Kebudayaan”, dalam Anwar Din ed., Asas Kebudayaan 
dan Kesenian Melayu (Malaysia: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007), 
22-23.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



34 

BAB II
KARAKTERISTIK DAN BENTUK TARI 

KLASIK YOGYAKARTA

1. Ruang Lingkup Tari Klasik Gaya Yogyakarta

Bergerak dinamis mengikuti irama, merespon ruang,
dengan kepala, badan, tangan, dan kaki. Menyajikan bentuk 
yang berurutan, tertata dan teratur, pun indah untuk dipandang, 
dinikmati, bahkan untuk dihayati. Menyampaikan sederet 
makna pesan dengan bermacam rupa ekspresi menghadirkan 
kesan sedih, bahagia, ironis, tragis, dan lain sebagainya. Lekuk 
liuk tubuh menebar pesonanya dengan segenap keanggunan. 
Segenap tubuh bergerak, melantunkan energi yang tersirat 
beragam makna pesan.

Bergerak tidak hanya menjadi penanda bahwa manusia 
hidup, melainkan juga penanda bahwa tubuh itu sehat. Jika 
tidak lagi bergerak, maka ia disebut sebagai tubuh yang mati. 
Realitas ini menjadi penanda kehidupan atas makhluk yang 
disebut manusia. Manusia dalam hal ini dapat menggerakkan 
seluruh tubuhnya dengan beragam cara. Ia dapat bergerak 
secara pasif, menghadirkan respon atas lingkungan. Ia tidak 
bergerak berdasar kehendaknya sendiri, melainkan hanya 
sebatas reaksi atas pergerakan ruang sekitar. Sebagaimana 
manusia bergerak mengikuti liuk gelombang lautan, mengikuti 
hembusan angin, getaran, dan lain sebagainya. Di sisi lain, 
manusia sanggup bergerak secara aktif. Ia bergerak dengan 
mendasarkan pada kesadaran, kehendak, dan dilakukan 
secara berulang sebagaimana manusia melangkah, bermain, 
dan menari. 
	 Membaca tari dari perspektif  lahiriah seperti di atas, 
dapat kemudian menghadirkan pemahaman dan penjelasan 
bahwa tari merupakan “sederetan gerakan berirama, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 35

berurutan, dan berekspresi, serta biasanya disertai musik atau 
hentakan”.49 

Di dalam perkembangannya, definisi semacam itu 
tidak hanya berlaku dan diimplementasikan oleh manusia 
melainkan juga robot. Pada kenyataannya robot yang 
bukan merupakan makhluk hiduppun, kini dapat bergerak 
sebagaimana manusia. Bahkan kita dapat menyaksikan saat 
ini, kemajuan teknologi dapat menghadirkan robot-robot yang 
berberak secara dinamis dan berirama, berurutan, bahkan 
berekspresi sejalan dengan sajian musik ataupun hentakan-
hentakan yang mengiringinya seperti yang sering ditemukan 
dalam hiburan modern di televisi atau pusat perbelanjaan. 
Sungguhpun demikian, dapat diketahui bahwa di balik tari ini 
terdapat aktor manusia yang memprogram.

Aktor tersebut memiliki sebuah tujuan. Schrader 
mendefinisikan tari dengan menempatkan faktor tujuan 
tersebut dengan menyertakan bahwa tari dibedakan dari 
bukan tari karena tari memiliki tujuan, memiliki irama yang 
disengaja, memiliki urutan yang dipolakan secara budaya, 
dan memiliki gerakan nonverbal tidak biasa yang memiliki 
nilai di dalamnya dan bagi dirinya sendiri.50 Definisi Schrader 
menempatkan unsur baru tari yaitu adanya sebuah tujuan, 
yang menempatkan tari sebagai sebuah tindakan rasional 
manusia. Definisi ini juga memperluas tari dari hanya ekspresi 
menjadi sebuah himpunan nilai-nilai yang mencirikan adanya 
manusia. Keberadaan tujuan tidak terlihat dalam definisi tari 
dari perspektif  Kraton. B.P.A Soerjodiningrat dalam Babad lan 
Mekaring Djoged Djawi tahun 1934 mendefinisikan tari sebagai 
berikut.

49 C. Lu., A. de Lisio, “Specifics for Generalists: Teaching Elementary Physical 
Education,” dalam International Electronic Journal of Elementary Education, 1(3), 
(2009), 179.
50 A. Anderson, “Violent Dances in Martial Arts Films,” dalam Jump Cut: A Review of 
Contemporary Media, 44, (2001), 15.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



36 

“Ingkang kawastanan djoged inggih poenika ebahing sedhaya sarandhoening 
badhan, kasarengan oengeling gangsa (gamelan), katata pikantoek wiramaning 
gending, djumboehing pasemon kalijan pikadjenging djoged.”

(yang disebut tari adalah gerak seluruh anggota tubuh, bersamaan 
dengan bunyi/suara gamelan, ditata sesuai dengan irama gending, 
kesesuaian ekspresi dengan makna tari).51

Definisi Soerjadiningrat tidak memberikan syarat 
bahwa tari itu harus bertujuan. Namun di sisi lain, definisi 
ini menempatkan sisi manusiawi secara lebih mendalam 
sebagai aktor pembentuk relasi. Relasi ini terlihat dari gerakan 
tubuh dengan irama dan ekspresi dengan makna. Tari tetap 
memiliki makna, dan tari tetap memiliki irama, tetapi tari 
yang sesungguhnya adalah gerakan tubuh yang sesuai dengan 
irama dan makna tersebut.

Dari pengertian inilah lembaga formal maupun non-
formal menempatkan evaluasi tari pada aspek wiraga, wirama, 
dan wirasa. Aspek ini pula yang mencirikan TKGY berbeda 
dari tari lainnya. Sebagai contoh, dalam tari golek, walaupun 
menggambarkan seorang penari yang gemar bersolek dan 
bersenang-senang, penari dilarang untuk tersenyum. Hal ini 
diharapkan memunculkan aspek wirasa, yaitu walaupun mimik 
tidak berubah, seorang penonton dapat melihat senyum di 
dalam diri penari.52

Dari pembahasan di atas, dapat dilihat bahwa TKGY 
pada hakikatnya adalah tari yang mengandung keselarasan 
antara jasmani, nada, dan nilai. Jasmani dikontrol oleh 
tubuh, nada dikontrol oleh eksternal, dan nilai bersumber 
dari sesuatu yang internal dalam diri manusia. Nilai ini dapat 
dikembangkan oleh budaya seperti definisi Schrader. Gerakan 
dan nada mudah disesuaikan karena sebenarnya merupakan 
aspek jasmaniah yang berbeda dari segi alat penginderanya.

51 Y. Murdiyati, Bedhaya Purnama Jati Karya K.R.T. Sasmintadipura: Ekspresi Seni 
Jagad Tari Kraton Yogyakarta (Yogyakarta: Cipta Media, 2009), 18-19.
52 Wawancara dengan Tri Nardono, April 2014

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 37

Nilai merupakan aspek rohaniah yang tertanam  dalam 
batin individu. Seseorang dapat dimungkinkan melakukan 
tindakan amoral dengan menunjukkan ekspresi yang seolah 
sesuai dengan makna tetapi pada dasarnya tidak memahami 
makna dari tari. Apa yang ditangkap evaluator dari ekspresi 
wajah seseorang yang menari dengan karakter adalah 
penjiwaan maya. Seseorang tidak dapat misalnya benar-benar 
menjadi Rama atau Shinta, tetapi ia hanya berperan sebagai 
Rama atau Shinta. Di sini dapat dilihat bahwa tari pada 
akhirnya merupakan salah satu bentuk pertunjukan akting 
seperti halnya film.

Tentu dapat digali lebih dalam nilai dalam tari dan tidak 
harus hanya sebagai peran tokoh tertentu seperti dalam wayang 
wong atau sendratari.5 Karakter-karakter tersebut memiliki ciri 
khas. Dari  sini hadir istilah halus dan gagah, beserta kualitas-
kualitas lain yang menyertainya. Seorang penari halus diharap 
memiliki karakter yang benar-benar halus, begitu juga penari 
gagah. Hal ini dapat dilakukan dan inilah intisari yang lebih 
dalam dari makna wirasa dari tari daripada menyandingkan 
individu dengan tokoh tertentu dalam tari yang ditiru.

II. Standar Tari Klasik Gaya Yogyakarta

TKGY kemudian memiliki standar yang membedakan 
dirinya dengan tari lainnya dalam ketiga aspek definisi umum 
tari di atas. Standar ini merupakan standar yang diwariskan 
dalam pengertian suatu tari tidak dapat dikatakan TKGY jika 
ia tidak mengikuti standardisasi ini.

1. Standar Relasi Gerak - Nilai
Standar relasi gerak dalam TKGY disebut sebagai pathokan
baku. Ada tujuh pathokan baku sebagai berikut.53

53 Y. Murdiyati, 150-152; Fred. Wibowo, 20-45

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



38 

a. Pandengan (pandangan mata). Pandangan mata harus
mengekspresikan getar jiwa. Kualitas pandangan mata
dapat dilihat dari kondisi ketika penari tidak berekspresi
tetapi matanya mengungkapkan emosi tertentu yang dapat
diamati oleh penonton. Standarnya adalah (1) kelopak
mata terbuka (tlapukan melek), (2) bola mata lurus menurut
arah hadap muka (manik jejeg), dan (3) pandangan tajam
dengan jarak lima kali tinggi tubuh (pandengan tajam).

b. Gerak leher. Gerak leher dipusatkan pada persendian
kepala dengan leher di bawah telinga kanan-kiri. Ada dua
macam gerak leher.
1) Pacak gulu, yaitu menggerakkan leher dengan pandangan 

tetap. Ada dua jenis pacak gulu yaitu cepat (irama seseg)
dan pelan (irama antal);

2) Tolehan, yaitu memindahkan arah pandangan menurut
arah hadap muka dengan menggerakkan  leher

c. Deg (sikap badan). Sikap badan TKGY dicirikan  torso
tegak lurus tanpa menegangkan atau mengendorkan bahu
dengan tulang belakang yang  tidak  kaku  tetapi tidak pula
bengkok. Sikap badan khas TKGY ditandai oleh (1) tulang
rusuk dijunjung (iga kaunus), (2) tulang punggung berdiri
(ula-ula ngadeg), (3) tulang belikat datar (enthong-enthong wrata),
(4) dada membusung (jaja mungal), (5) perut kempis (weteng
nglempet), dan (6) bahu membuka (pundhak menga).

d. Sikap jari dan pergelangan tangan. Untuk jari terdapat
sikap ngruji, ngithing, nyempurit, dan ngepel. Untuk pergelangan
tangan terdapat sikap nekuk tumungkul lengkung, nekuk tumenga
(berdiri), dan lurus.

e. Gerak tangan. Gerak tangan ada 23 variasi dalam TKGY.
f. Sikap kaki. Sikap kaki TKGY terdiri dari paha telentang

(pupu mlumah), lutut membuka (dhengkul megar), dan
telapak kaki melintang (dlamakan malang). Paha harus
terbuka, bahkan untuk penari putri. Hal ini  memiliki
fungsi stabilitas untuk mendukung cethik. Sikap jari yang
diizinkan adalah sikap jari kaki tegak dan tegang. Sikap
ini dimungkinkan dengan menarik jari-jari kaki ke atas.
Gerakan ini memungkinkan semua otot penari menjadi
kencang dan berisi. Mendhak adalah gerakan tubuh dari
sikap berdiri dengan paha terbuka lalu merendah sampai Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 39

lutut menekuk. Mendhak yang baik memungkinkan gerak 
kaki lebih hidup, besar, dan luas. Mendhak yang kurang baik 
dapat berakibat pada pengecilan tubuh, lemah, konsentrasi 
kurang, gerakan yang kosong, dan boros. 

g. Gerak kaki. Terdapat banyak variasi gerak kaki TKGY
seperti mendhak, mendhak ngleyek mapan, gedrug ngelereg mapan,
nyepak, kapang-kapang, pendhapan, mancat, trisig, ngoyog, encot,
wedhi-kengser, kicat, ombak banyu, dhodhok, sila, jengkeng, sirig,
dan panggel. Variasi lebih lanjut didasarkan pada karakter:
putri, gagah, atau halus. Poros gerak pada penari terletak
pada  badan, bukan lambung, dan bukan pula lutut. Hal
ini berlaku misalnya pada gerak menoleh atau gerak
merendah.

2. Standar Relasi Gerak –Nada
a. Kepekaan irama gending. Penari bergerak mengikuti

irama gending dengan tekanan pada kethuk, kenong, kempul,
dan gong.

b. Kepekaan irama gerak. Penari bergerak mengikuti tempo
yang tetap dan lancar.

c. Kepekaan irama jarak. Penari bergerak mengikuti jarak
anggota tubuh yang digerakkan sehingga tetap stabil
seiring berjalannya tari.

Berikut ditampilkan secara notasi Laban beberapa 
bagian seperti posisi tangan serta pola-pola gerak berdasarkan 
level dari anggota badan pada ruang para penari yang bersifat 
simetris dan asimetris. Contoh-contoh ini ada standard yang 
dipakai dalam menarikan TKGY

Ngruji
(posisi tangan pertama)

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



40 

         Miwir
(variasi dari posisi 
tangan pertama)

        Ngithing
(posisi tangan kedua)

        Nyempurit
(posisi tangan ketiga)

        Ngepel
       (posisi tangan keempat)

        Nyathok 
(memegang sampur dengan 		

        memutar tangan posisi pertama)

        Miwir
(memegang sampur dengan 

posisi tangan la)

     Njimpit
(memegang sampur dengan 
       posisi tangan kedua)

Gambar 2.1
Kunci-kunci untuk posisi-posisi tangan dengan Notasi Laban54

54 Dikutip dari buku R.M. Soedarsono, Wayang Wong, Drama Tari Ritual Kenegaraan 
di Kraton Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 334

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 41

Gambar 2.2
Notasi Laban Gerak Ngenceng encot nggrudha55

55 R.M. Soedarsono, 335

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



42 

Gambar 2.3
Notasi Laban Gerak Impur56

56 R.M. Soedarsono, 336

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 43

Gambar 2.4
Notasi Laban Gerak Kagok kinantang57

57 R.M. Soedarsono, 337

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



44 

Gambar 2.5
Notasi Laban Gerak Kambeng58

58 R.M. Soedarsono, 338

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 45

Gambar 2.6
Notasi Laban Gerak Kalang kinantang59

59 R.M. Soedarsono, 339

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



46 

Gambar 2.7
Notasi Laban Gerak Kagok impur60

60 R.M. Soedarsono, 340

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 47

Gambar 2.8
Notasi Laban Gerak Bapang61

61 R.M. Soedarsono, 341

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



48 

Gambar 2.9
Notasi Laban Gerak Lembehan Kentrig62

62 R.M. Soedarsono, 342

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 49

III. Klasifikasi Tari Klasik Gaya Yogyakarta

a. Klasifikasi Berdasarkan Gender
Berdasarkan gender, menyaksikan ragam TKGY 

yang hidup tumbuh dan berkembang, setidaknya kita dapat 
mengelompokkannya ke dalam tiga kelompok tari, di antaranya 
adalah tari putri, tari putra, dan dramatari. Pengelompokan 
ini didasarkan pada jenis kelamin kelompok penyaji yang 
membawakan TKGY. 

Tari di masa modern diidentikkan dengan feminisme 
sehingga banyak tari maupun penari berorientasi ke arah 
feminitas. Hal ini teramati di berbagai negara.63 Keberadaan 
tari putri sebenarnya tidak hanya hidup di balik benteng istana 
saja. Jenis tari ini juga dapat dijumpai di berbagai daerah di 
pulau Jawa. Tari putri tidak hanya menampilkan latar belakang 
kraton dengan nuansa adi luhungnya. Tari putri bahkan 
dapat dijumpai dalam kehidupan masyarakat biasa atau 
sering dikenali sebagai bentuk tari rakyat. Dipertontonkan di 
kalangan rakyat jelata seperti halnya ronggeng, tayub, sredek, 
dan lain sebagainya. Tari-tari dengan nuansa kerakyatan 
sampai pada bentuk tari persembahan yang memuat unsur 
sakralitas di dalamnya. 

Perbedaan antara tari putri yang hidup di tengah 
masyarakat umum dan istana, terletak pada ada atau tidaknya 
pakem (aturan) yang mengikat dalam proses penyajiannya. Di 
balik benteng istana penari putri biasanya dipilih melalui proses 
seleksi yang cukup ketat dengan memperhitungkan berbagai 
aspek seperti halnya keselarasan postur, usia, latar belakang, 
dan lain sebagainya seperti halnya yang terdapat pada tari 
Srimpi. Aturan-aturan yang telah ditetapkan itu dijalankan 
secara ketat dan tidak boleh dilanggar untuk menjaga 
beragam nilai yang hidup di dalamnya.  Berbeda dengan tari 
putri yang tumbuh di tengah masyarakat. Meskipun terdapat 
aturan dalam proses penyajiannya, akan tetapi aturan itu tidak 
diberlakukan secara ketat sebagaimana entitas tari istana. 

63 Periksa tinjauan dari Z. Li., “Adolescent Male Dancers” Embodied

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



50 

Di dalam keagungan kraton Yogyakarta, Bedhaya 
Semang merupakan induk dari tari putri TKGY. Di dalam 
perjalanannya tari itu kemudian emudian berkembang menjadi 
banyak varian seperti halnya Bedhaya Sang Amurwabhumi, bedhaya 
Harjuna Wiwaha, Bedhaya Sapta, Bedhaya Sabda Aji, dan Bedhaya 
Angron Sekar.64  Selain tari  Bedhaya, tari Golek merupakan 
tari putri yang juga memiliki banyak varian seperti tari Golek 
Lambang Sari. Tari putri yang lain mencakup tari Serimpi 
dengan varian Serimpi Renggawati, Serimpi Putri Cina, Serimpi 
Pistol, Serimpi Padhelori, dan Serimpi Pramugrari.

Tari putra adalah tari klasik gaya Yogyakarta yang  
ditarikan  oleh laki-laki. Tari ini mencakup versi alus seperti 
tari Topeng Panji, tari Klana halus Sri Suwela, dan tari versi 
gagah. Pada dasarnya, tari halus dan tari gagah dibedakan 
oleh karakter yang dibawakan penari yang diangkat dari 
kisah Mahabarata, Panji, Ramayana, atau Damarwulan. 
Tari Beksan Etheng merupakan variasi yang lebih kompleks, 
yang terdiri dari 4 tari putra halus, 4 tari putra gagah, dan 4 
pelawak. Dasar pola baku untuk tari putra mencakup impur, 
kambeng, kalang kinantang, dan bapang.

Dramatari ditarikan oleh putra dan putri. Wayang 
wong termasuk jenis dramatari walaupun pada versi aslinya 
sepenuhnya ditarikan oleh putra. Begitu pula dramatari 
Gatotkaca Pergiwo Gandrung dan Beksan Golek Menak yang 
melibatkan tipe karakter putri seperti Dewi Sudarawerti dan 
Dewi Siturpelaeli dan karakter putra seperti Raden Maktal 
dan Prabu Dirgamaruta.

b. Klasifikasi Berdasarkan Karakter
Karakter atau gaya tampilan dalam penyajian TKGY 

dalam hal ini dapat dikelompokkan ke dalam tari halus dan 
tari gagah. Karakter di sini tidak lagi merujuk pada gender 
penyaji lagi. Baik tari halus maupun gagah dapat disajikan 
oleh penari putra maupun putri. Hal ini lebih merujuk pada 

64 Periksa AT Pramono, Tari	 Klasik Gaya Yogyakarta. http://jogjatrip.com/
id/602/Tari-Klasik-Gaya-Yogyakarta

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 51

karakter tokoh yang dibawakan oleh penari dalam sajiannya, 
sehingga penari menampilkan watak halus ataupun gagah.

Tari halus dalam TKGY memiliki ciri gerak non-
agresif  dan memiliki pola dan gerak yang moderat. Tari 
bedhaya merupakan bentuk tari putri dengan karakteristik halus. 
Adapun tari putra dengan karakteristik halus dapat dijumpai 
pada sajian Arjuna, Rama, Damarwulan, Kresna, Laksmana, 
dan Panji. 

Tari gagah umumnya disajikan oleh putra, namun 
hal itu tidak berlaku mutlak. Artinya sajian tari gagah 
dalam hal ini juga dapat ditampilkan oleh penari putri. 
Sesuai dengan sebutannya, tari gagah menyajikan karakter 
maskulin. Keberadaan tari ini memiliki ciri gerak yang agresif  
dan berwibawa seperti halnya menggambarkan sosok raja. 
Beberapa contoh tari gagah yang dapat dijumpai di antaranya 
adalah Menak Jinggo Gandrung, Klana Topeng, dan Garuda 
Yaksa. Karakter gagah mencakup misalnya Bima, Rahwana, 
Sewandana, Baladewa, Klana, dan Menakjingga. Tari ini 
bertumpu pada kekuatan dan keindahan gerak kaki.

c. Klasifikasi Berdasarkan Kompleksitas
Berdasarkan kompleksitasnya, TKGY diklasifikasikan 

ke dalam tiga kelompok di antaranya tari tunggal, 
berpasangan, dan kelompok. Kompleksitas yang dimaksud 
dalam pengkategorian ini didasarkan pada jumlah penyaji. 
Sebagaimana penyebutannya, tari tunggal adalah bentuk 
tari yang disajikan oleh satu orang penari saja. Tari ini lebih 
cenderung menyajikan karakter tokoh yang dibawakan. 
Beberapa contoh tari tunggal pada TKGY di antaranya adalah 
tari golek untuk putri, tari Klana halus dan Klana Raja, serta Klana 
Swandono untuk putra.

Tari berpasangan biasanya memuat dua tema dalam 
penyajiannya, di antaranya adalah tema percintaan dan 
konflik. Tari ini disajikan dengan saling berpasangan. Dalam 
tema-tema percintaan, tari ini menampilkan sosok penari pria 
dan wanita seperti halnya dalam sajian beksan. Tema konflik 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



52 

biasanya mengusung cerita-cerita tentang pertarungan yang 
melibatkan dua tokoh yang umumnya merupakan fragmen 
dari sajian tari yang lebih besar. Tari ini disajikan oleh pria 
dengan pria, wanita dengan wanita, maupun pria dengan 
wanita dengan saling berpasangan. Contoh tari berpasangan 
dengan mengusung tema konflik di antaranya adalah Srikandi 
versus Suradewati, Suradewati versus Sirtupelaeli, Anoman 
versus Yaksadewa, Umarmaya versus Umarmadi, Srikandi 
versus Bisma, Rengganis versus Widaninggar, atau Gatutkaca 
versus Suteja, dan lain sebagainya. Sedangkan tari kelompok 
merupakan tari yang disajikan oleh tiga orang atau lebih secara 
berkelompok seperti halnya tari bedhaya, serimpi, maupun wayang 
wong, Beksan Etheng, dan lain sebagainya.

d. Klasifikasi Berdasarkan Tema
Berdasar pada temanya, TKGY diklasifikasikan ke 

dalam tiga bentuk tema yang umum dijumpai. Ketiga tema itu 
di antaranya adalah panteon, sejarah, dan kehidupan sehari-
hari. Tema panteon (kisah dewa-dewa) merupakan salah 
satu tema besar dalam tari klasik gaya Yogyakarta. Tema ini 
dimainkan oleh banyak penari khususnya dalam dramatari 
wayang wong. Kisah panteon yang diambil berangkat dari kisah 
India yang kaya dengan kisah panteon seperti Mahabharata 
dan Ramayana. Walaupun begitu, kisah ini diadaptasi dengan 
gaya Jawa yang melibatkan perjalanan individual manusia 
atau dewa sehingga memberikan nilai yang dapat dipegang 
oleh manusia, tidak sekedar menyaksikan apa yang terjadi di 
dunia para dewa (khayangan).

Lakon panteon dari India sendiri diambil karena Jawa 
maupun kebudayaan lain di Indonesia tidak memiliki panteon, 
terutama akibat pengaruh dari agama monoteisme yang 
berkembang dalam hampir satu milenium terakhir. Selain itu, 
kalaupun ada seperti pada sejumlah keyakinan tradisional di 
Kalimantan, Sulawesi, dan Maluku, panteon versi Nusantara 
tergolong tidak sempurna dan terpecah-pecah dengan jalur 
cerita yang kurang jelas. Hal ini disebabkan fungsi panteon 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 53

yang lebih pada fungsi ritual daripada membangun cerita 
yang koheren.

Tema historis termasuk tema yang berkembang di 
kalangan istana, terutama mengenai kejadian-kejadian penting 
dalam sejarah kerajaan. Kisah pertempuran Mataram dengan 
Madiun misalnya, ditarikan dalam bentuk Bedhaya Madiun. 
Sementara kisah hidup sultan ditarikan dalam sajian yang lebih 
kontemporer. Hal ini memungkinkan sejarawan mempelajari 
sejarah kesultanan dan aspek-aspeknya lewat kajian tari. 
Upaya ini penting mengingat budaya Jawa merupakan budaya 
lisan yang sulit menemukan manuskrip kuno yang mendetail 
tentang kejadian historis. Selain itu, kalaupun ada, manuskrip 
kuno banyak yang disimpan di Belanda sebagai akibat upaya 
konservasi yang dilakukan penjajah  Belanda saat melakukan 
kolonisasi di Indonesia.

Tema kehidupan sehari-hari merupakan tema yang 
mulai berkembang dewasa ini karena meningkatnya variasi 
dalam hidup sehari-hari manusia sekaligus kebebasan dalam 
mengeksplorasi tema-tema baru tari. Tema kehidupan sehari-
hari terutama ada dalam tari kontemporer.

IV. Bentuk Pertujukan Tari Klasik Yogyakarta

a. Beksan Trunajaya
Beksan Trunajaya diciptakan oleh Sultan Hamengku 

Buwono I pada masa pemerintahannya atau awal dari 
keberadaan Kraton Yogyakarta. Ditengarai bahwa Tranujaya 
adalah nama seorang pangeran Madura yang gagah berani 
melawan para penjajah. Pangeran Trunajaya merupakan 
menantu dari Sultan Agung. Beksan Tranujaya dimainkan 
oleh penari (tepatnya: prajurit Kraton) yang bernama Korps 
Nyutra seksi Trunajaya.

Suatu konsep perjuangan direprsentasikan dengan 
nama pangeran Trunajaya dan ditarikan oleh seniman yang 
disebut korps Nyutra seksi Trunajaya atau prajurit. Kombinasi 
ini menggambarkan tujuan pelembagaan Beksan Trunajaya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



54 

berkaitan dengan perjuangan prajurit dalam melawan 
penjajah. Dengan kata lain, Beksan Trunajaya merupakan 
sumber pembangkit dan penjaga  semangat para prajurit dalam 
berperang. Selain itu, berdasarkan Pangeran Trunajaya yang 
berasal dari Madura menandai suatu persatuan geografis yang 
diwujudkan dalam hubungan perkawinan atau persaudaraan 
antara Madura dan Yogyakarta.
	 Pelembagaan Beksan Trunajaya memiliki pola komposisi 
yang beragam. Terdapat dua pola komposisi berbeda yaitu 
Beksan Lawung dan Beksan Madura Lawung Gagah atau Ageng 
dan  Lawung  Halus atau Alit yang merupakan komposisi dari 
Beksan Lawung Gagah.65 Berdasarkan penggunaan ragam, tari 
putra gagah dan Lawung Halus dilakukan oleh penari yang 
menggunakan ragam tari putra halus, sedangkan Beksan 
Madura dibawakan oleh penari putra gagah dan halus. Lawung 
Gagah, Lawung Halus dan Beksan Madura merupakan seluruh 
rangkaian yang terdapat dalam Beksan Trunajaya. Penari-penari 
yang memainkan Beksan Trunajaya berjumlah 36 orang yang 
terdiri dari 16 penari Lawung Gagah, 12 penari Lawung Halus 
dan 8 penari Beksan Madura. Enam belas penari dalam Lawung 
Gagah berposisi menjadi dua kelompok yang saling berlawanan 
atau 8 lawan 8. Setiap kelompok memiliki botoh (pemimpin), 
dan selain botoh ada penari sebagai salaotho atau penari yang 
mengikuti apa yang dilakukan (gerak) dari botoh.

Tugas utama penari botoh adalah sebagai pemimpin 
yang akan mengadu jago-jagonya yang diperankan oleh 
penari Lawung. Penari Lawung dibagi menjadi dua; pertama 
lawung jajar merupakan suatu kelompok yang terdiri dari 4 
penari sebagai gambaran karakter prajurit kasar dan keras, 
dan 4 penari lainnya merupakan lawung lurah memiliki karakter 
lebih halus dari lawung jajar, sehingga perbedaan karakter ini 
menggambarkan suatu hierarkis kepangkatan yang tinggi 
dimiliki oleh para penari lawung lurah, sementara karakter 

65 Periksa Robertus B, Soedarsono, Beksan Lawung Alus Kraton Yogyakarta, dalam 
Laporan Penelitian, (Yogyakarta: ASTI Yogyakarta), 1979, 7-13

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 55

kasar mewakili kekerasan prajurit yang memiliki pangkat yang 
lebih rendah. Dalam pengelolaan pentas Beksan Trunajaya yang 
dimainkan 16 penari tersebut dibagi menjadi dua kelompok 
(kanan dan kiri), artinya seluruh komposisi disusun simetris.

Dua belas penari Lawung Halus juga disusun simetris 
6 penari di kanan dan 6 penari di kiri. Penari Lawung  Halus  
memiliki tiga jenis karakter berbeda yang sesuai dengan 
fungsinya. Karakter pertama terdiri dari 4 penari yang 
termasuk pada golongan penari lawung lurah yang saling 
berlawan antara 2 melawan 2 penari. Karakter kedua adalah 
golongan penari lawung jajar yang juga berkelompok 2 lawan 
2. Karakter ketiga merupakan penari ploncon merupakan 4
penari yang dibagi menjadi 2 kelompok berlawanan. Penari
ploncon adalah peserta yang mengiringi penari lawung dan
bertugas membawa properti dari penari lawung tersebut.

Delapan orang penari Beksan Madura atau Beksan Gendul 
dibedakan menjadi dua karakter atau golongan. Setiap karakter 
dibedakan menjadi dari 4 penari halus dan 4 penari gagah. 
Golongan ini juga bersifat berpasangan. Akan tetapi, berbeda 
dengan lawung yang berlawanan, dalam Beksan Madura penari 
gagah dan halus tidak berlawanan. Hal ini menggambarkan 
bahwa ada kerjasama atau persaudaraan di dalam Beksan 
Madura, dalam gerak tari saat adanya adegan minum bersama 
antara penari gagah dan halus.

Beksan Trunajaya sering ditampilkan saat acara 
perkawinan putra-putri Sultan di Bangsal Kepatihan. Hal ini 
berlangsung pada pemerintahan Sultan Hamengku Buwono 
I sampai Sultan Hamengku Buwono VIII.66 Tujuan awal 
penciptaan Beksan Trunajaya oleh Kraton adalah sebagai 
penggugah atau penyemangat prajurit dan persatuan atau 
persaudaraan. Dalam hal ini, menambahkan pendapat bahwa 
tari ini juga berfungsi sebagai simbol-simbol pemyatuan 
antara laki-laki dan wanita. Oleh karena itu, tari ini bisa 

66 Periksa Y. Sumandiyo Hadi, Pasang Surut Tari Klasik Yogyakarta, Yogyakarta: 
(Lembaga Penelitian Institus Seni Indonesia Yogyakarta, 2007), 67

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



56 

dipertunjukkan pada pesta perkawinan putra Sultan. Lebih 
lengkap pendapatnya adalah sebagai berikut.
	 Fungsi tari itu (Beksan Trunajaya) dipentaskan dalam 
upacara perkawinan Kraton, ternyata mengandung muatan 
filosofi berisi suatu wejangan atau ular-ular bagi seseorang 
yang akan menempuh hidup baru dari sebuah kesakralan 
perkawinan. Beberapa makna simbolis yang ada dalam Beksan 
Trunajaya khusunya Lawung Ageng ini, terkandung dalam jumlah 
penari, gerak, lagon, iringan maupun propertinya. Jumlah penari 
yang genap dan selalu berpasangan, melakukan peperangan 
namun tidak ada yang kalah maupun menang, melambangkan 
pasangan suami-istri yang kadang berbeda pendapat, 
perselisihan, tetapi akhirnya harus diselesaikan secara baik, 
serasi dan harmonis. Beksan Lawung Gagah dengan properti 
lawung untuk perang sodhoran yang diarahkan ke tanah, 
menunjukan bahwa tari itu semacam tari kesuburan untuk 
ritus perkawinan. Juga syair-syair dalam lagon mengandung 
pesan-pesan kepada suami istri untuk saling bergotong royong, 
bertanggung jawab, menghormati dan mengasihi dalam 
sebuah rumah tangga.67

b. Wayang Wong
Masyarakat Indonesia khususnya yang berada di 

luar Pulau Jawa lebih mengetahui pertunjukan wayang kulit 
karena lebih sering ditampilkan di salah satu televisi nasional 
daripada wayang wong. Tentu berbeda dengan masyarakat Jawa 
atau pendukung kebudayaan tersebut, mereka memahami 
bahwa ada wayang  kulit dan wayang wong. Wayang kulit 
merupakan pertunjukan dengan menggunakan boneka dari 
kulit, sedangkan wayang wong menggunakan manusia atau 
penari. Jika dicermati, perbedaan material tetapi memiliki 
konsep yang sama akan menimbulkan pengaruh dari hal yang 
berbeda tersebut. Dengan kata lain wayang kulit dan wayang 
wong saling mempengaruhi perkembangannya.

67 Periksa Y. Sumandiyo Hadi, 68-69

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 57

	 Istilah wayang wong sebelumnya pernah tercatat pada 
masa kerajaan Mataram Kuno, Majapahit atau masa kerajaan 
Jawa Timur. dengan runtuhnya kerajaan Jawa timur istilah 
wayang wong terus terbawa sampai ke kerajaan Jawa Tengah, 
seperti kerajaan Demak (1524-1581), kerajaan Pajang (1581-
1584) serta kerajaan Mataram Baru atau Islam (1584-1755). 
Seperti yang telah penulis uraikan sebelumnya, Mataram 
Islam menjadi dua Kasunan Surakarta dan Kasultanan 
Ngayogyakarta Hadiningrat, yang masing-masing membentuk 
atau mencari akar kebudayaan mereka masing-masing.

Dalam penelitian ini yang dimaksud dengan wayang 
wong adalah wayang wong gaya Yogyakarta. Wayang wong 
ini merupakan ciptaan Sultan Hamengku Buwono I, dan 
pertama kali diciptakan dengan lakon Gandawerdaya atau 
sebuah kreativitas yang  berasal dari episode Mahabarata. Hal 
ini membuktikan perwujudan wayang wong dipengaruhi oleh 
kesusasteraan yang berkembang pesat pada tengah kedua abad 
ke-18. Ceritanya berpijak pada kisah-kisah Jawa Kuna yang 
bersumber dari wiracarita Mahabarata. Selain perkembangan 
sastra latar belakang penciptaan wayang wong juga dilatari oleh 
kondisi politik saat itu, yaitu ketika bangsa  kolonial (penjajah 
Belanda) menguasai Indonesia (Yogyakarta).68

Cerita-cerita yang dibawakan dalam wayang wong 
yang besifat dramatari tersebut adalah wiracarita Mahabharta 
dan merupakan perpaduan antara Mahabharta dengan 
Ramayana. Dalam cerita Mahabharta, sebagian besar penari 
tidak menggunakan topeng kecuali tokoh raksasa yang 
mengenakannya, sedangkan dalam cerita Ramayana sebagian 
besar penari menggunakan topeng untuk tokoh- tokoh kera dan 
raksasa. Tradisi menggunakan topeng untuk karakter-karakter 
yang bukan manusia atau bukan dewa masih berlangsung 
sampai sekarang di Yogyakarta. Sultan Hamengku Buwono I 
juga mementaskan wayang wong dengan lakon Gandawardaya 

68  Periksa R.M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton 
Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 1997, 22.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



58 

sekitar tahun 1757, Lakon Jayasemadi, dan Endra Sampurna 
(Hilangnya Arjuna).
	 Pelembagaan wayang wong terus berlanjut dilaksanakan 
oleh generasi penerus Sultan Hamengku Buwono I. Pada masa 
Sultan Hamngku Buwono II pementasan hanya dilaksanakan 
hanya satu kali dengan lakon Jaya Pusaka. Masa Sultan 
Hamengku Buwono III terdapat informasi melalui Babad 
Ngayokyakarta yang menceritakan para abdi-dalem menarikan 
wayang wong tidak hanya untuk kepentingan ritual di Bangsal 
Kencana, tetapi juga untuk menghibur para pejabat asing 
dengan lakon Gandawerdaya di Bangsal Sri Penganti. Selain 
cerita-cerita yang berasal dari episode Ramayana, Sultan 
Hamengku Buwono III juga membawakan cerita Darmawulan.

Pada masa Sultan Hamengku Buwono IV, belum 
ada catatan yang menunjukkan perkembangan lembaga 
wayang wong sampai sekarang. Diasumsikan keadaan politik 
dan Ekonomi pada masa Sultan Hamengku Buwono IV ini 
mendapat goncangan, misalnya pemberontakan oleh Raden 
Rangga tahun 1811 yang menyebabkan disitanya daerah 
pesisir milik Kasultanan Yogyakarta oleh Gubernur Jenderal 
Willem Daendels. Akibatnya, perhatian Sultan tertuju pada 
pejuangan dan perbaikan infrastruktur politik dan ekonomi 
yang terdapat di Yogyakarta daripada melangsungkan tradisi 
keseniannya. Wayang wong dipentaskan kembali pada masa 
Sultan Hamengku Buwono V dengan lakon Pragolamurti, Petruk 
Dados Ratu, Rabinipun Angkawijaya Angsal Dewi Utari, Jayasemadi, 
dan Pregiwa- Pregiwati. Sekurang-kurangnya pada masa ini 
wayang wong pernah dipentaskan sebanyak lima kali. Dalam 
hal ini, terlihat bahwa Sultan Hamengku Buwono V memiliki 
perhatian besar terhadap kesenian karena kondisi politik-
ekonomi saat itu sudah bisa dikatakan sehat kembali.

Sultan juga mengembangkan teks pertunjukan Wayang 
Wong atau biasa disebut dengan Serat Kandha yang telah 
dimulai oleh Sultan Hamengku Buwono I terlebih dahulu. 
Sultan Hamengku Bowono V mulai melatih penari-penari Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 59

pria muda untuk mewakili karakter yang dibawakan oleh 
penari putri. Penari-penari di Kraton Yogyakarta diorganisasi 
oleh abdi-dalem bedhaya kakung (hamba Sultan bedhaya pria). 
Pelembagaan penari pria ini berlatar belakang kondisi di dalam 
Kraton Yogyakarta pada waktu itu yang tidak membenarkan 
berkumpulnya antara wanita dan pria secara akrab di depan 
umum. Selain itu, para penari harus selalu dalam keadaan 
bersih rohaniah karena berhubugan dengan tari tersebut 
merupakan tari kenegaraan yang sakral. Pertunjukan Wayang 
Wong besar- besaran pernah dilaksanakan oleh Sultan 
Hamengku Buwono VI sebanyak dua kali, dengan lakon 
Jayasemadi dan Pragolamurti. 

Pada masa Sultan Hamengku Buwono VII, pernah 
dilangsungkan dua kali pementasan wayang wong dengan lakon 
Sri Suwela dan lakon Pregiwa-pregiwati. Tokoh-tokoh penting 
dalam pertunjukan wayang wong itu diperankan oleh putera-
putera Sultan, saudara Sultan, dan beberapa kerabat Kraton 
Yogyakarta, seperti Kanjeng Gusti Pangeran Adipati Anom 
Hamengkunegara yang menarikan Gatutkaca, Pangeran 
Purubaya membawakan peran Angkawijaya, Pangeran 
Puger memerankan Werkudara, Pangeran Mangkukusuma 
memerankan Prabu Dasalengkara, Pangeran Suryodiningrat 
memerankan Irawan, Pangeran Tejakusuma memerankan 
Semitra, Gusti Raden Mas Admiral memerankan Pregiwa, 
Raden Mas Sulendra memerankan Pregiwati, Raden 
Lurah Atmatidarsa memerankan Prabu Kresna, Kanjeng 
Danudiningrat memerankan Prabu Suyudana, Raden 
Mas Sugirman memerankan Larasati, dan Raden Mas 
Pawiramujana memerankan Dewi Titisari.
	 Pelembagaan kesenian Kraton Yogyakarta berhasil 
dibawa ke luar lingkup istana dan terbentuklah beberapa  
perkumpulan tari yang bergerak di luar istana untuk 
memasyarakatkan atau mengembangkan seni tari di kalangan 
masyarakat umum. Dua orang putera Sultan Hamengku 
Buwono VII yakni Pangeran Suryodiningrat sebagai ketua Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



60 

dan Pangeran Tejakusuma dengan tugas sebagai pimpinan 
bagian tari mendirikan satu perkumpulan yang terkenal saat 
itu bernama Kridha Beksa Wirama (KBW) pada tahun 1918.69

Perkumpulan Kridha Beksa Wirama ini mendapat dukungan 
dari Sultan Hamengku Buwono VII dengan membantu 
para guru-guru tari dan gamelan yang didatangkan dari 
istana lengkap dengan pemberian sejumlah gaji atau uang. 
Pengadaan gamelan tersebut, ditugaskan kepada Kanjeng 
Wiraguna untuk memimpin bagian ini. Sementara itu bagian 
sastra dipimpin oleh Kanjeng Jayadipura yang dikenal dengan 
seniman serba bisa, dan keuangan perkumpulan ini dikelola 
oleh seorang penari yang bernama Wiroguno.70

Selanjutnya pelembagaan dramatari wayang wong 
dikembangkan dan diciptakan oleh Sultan Hamengku Buwono 
VIII. Boleh dikatakan pada masa Sultan ini adalah masa
puncak perkembangan wayang wong gaya Yogyakarta. Banyak
pembaruan yang dilakukan oleh Sultan Hamengku Buwono
VIII terhadap wayang wong mulai dari properti pentas yang
elemen-elemennya bercorak realistis karakter, lakon yang telah
dipertunjukkan pada masa Sultan sebelumnya ditampilkan
kembali, dan busana dikembangkan mengikuti busana yang
terdapat pada wayang kulit. Ada sebelas kali pertunjukan
wayang wong yang diproduksi secara masif  oleh Sultan
Hamengku Buwono VIII yakni:
a. Lakon Jayasemadi dan Lakon Sri Suwela pada bulan

September 1923 yang pertunjukanya berlangsung selama
empat hari.

b. Lakon Samba Sebit dan Lakon Mintaraga pada tahun
1926 yang pertunjukannya berlangsung selama empat hari.

69 Periksa R.M. Soedasono, Beberapa Faktor Penyebab Kemunduran Wayang 
Wong Gaya Yogyakarta: Satu Pengematan dari Segi Estetika Tari, (Yogyakarta: 
Sub/bagian Proyek ASTI Yogyakarta), 1979-80, 148-149
70  Periksa P.A. Soerjodiningrat, Krida Beksa Wirama 1948-1953 dalam Peringatan 
Tahunan ke-35 Perkumpulan Seni Tari Kridha  Beksa  Wirama, (Jogjakarta: Kridha 
Beksa Wirama), 4

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 61

c. Lakon Parta Krama, Srikandhi Meguru Manah, dan lakon
Sumbadra Larung pada bulan Juli 1929 yang pertunjukan-
nya berlangsung selama satu hari.

d. Lakon Jayapusaka pada bulan Juli 1929 pertunjukannya
berlangsung selama satu hari.

e. Lakon Sumbadra Larung pada bulan Februari 1932 yang
pertunjukanya berlangsung selama satu hari.

f. Lakon Semar Boyong, Rama Nitik, dan Lakon Rama Nitis
pada bulan Juli 1933 dalam bentuk gladi resik dan pertun-
jukan ini berlangsung selama tiga hari.

g. Lakon Semar Boyong, Rama Nitik, dan Rama Nitis  pada
bulan Agustus 1934, dan pertunjukan ini berlangsung se-
lama tiga hari.

h. Lakon Mintaraga dipertunjukkan pada bulan Januari 1937
selama dua hari.

i. Lakon Mintaraga dipertunjukkan selama satu hari pada
bulan Januari 1938.

j. Lakon Pregiwa-pregiwati, Rabinipun Angkawijaya, dan
Rabinipun Pancawala dipertunjukkan selama tiga hari
pada bulan Maret 1939.

k. Lakon Pragolamurti dipertunjukkan selama dua hari pada
bulan Agustus 1939.71

Terlihat pada ragam lakon-lakon yang telah ditampilkan 
tersebut bahwa ada lakon yang telah  dilaksanakan  oleh  
Sultan- sultan terdahulu, seperti Lakon Jayasemadi, Lakon 
Sri Suwela, Lakon Jayapusaka, Lakon Pregiwa-Pregiwati, 
dan Lakon Pragolamurti. Selain itu, juga ada lakon yang 
baru dipertunjukkan dalam wayang wong pada masa Sultan 
Hamengku Buwono  VIII, seperti Lakon Samba Sebit, Lakon 
Mintaraga, Lakon Parta Krama, Lakon Srikandhi Meguru 
Manah, Lakon Sumbadra Larung, Lakon Semar Boyong, 
Lakon Rama Nitik, dan Lakon Rama Nitis.

71 Periksa Suryobrongto, “Wayang Wong Gagrag Mataram,” dalam Fred 
Wibowo, Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: Museum Kraton 
Yogyakarta,1981), 45-56.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



62 

Meletusnya Perang Dunia ke-II disinyalir sebagai salah 
satu faktor pertunjukan wayang wong mengalami kemunduran 
dalam hal pelaksanaannya. Peristiwa ini berlangsung pada 
dekade 1940-an, tepat dengan mangkatnya Sultan Hamengku 
Buwono VIII dan digantikan oleh Sultan Hamengku Buwono 
IX yang berjiwa nasionalis karena pendidikan di Belanda 
banyak mempertemukannya dengan putera-putera kaum 
terjajah (Indonesia). Sultan Hamengku Buwono IX yang 
sebelumnya bernama Gusti Raden Mas Darajatun diangkat 
menjadi Sultan pada tahun 1940.

Pada masa awal pemerintahannya ini, beliau lebih 
fokus pada perjuangan kemerdekaan Republik Indonesia. 
Hal ini tidak berarti bahwa beliau melupakan dirinya sebagai 
seorang Sultan yang dibutuhkan dalam perjalanan atau 
eksistensi Kraton Yogyakarta. Banyak bukti bahwa latihan-
latihan menari di Kraton Yogyakarta masih berlangsung. 
Pertunjukan wayang wong pernah dilaksanakan, tetapi durasi 
pertunjukannya tidak selama pada masa Sultan sebelumnya. 
Contohnya pertunjukan wayang wong dengan Lakon Perkawinan 
Irawan dan Lakon Pregiwa-Pregiwati yang diselenggarakan 
dari jam 9:00 sampai 16:00 WIB.

Selain dalam istana Kraton Yogyakarta, perkumpulan 
Kridha Beksa Wirama semakin giat melaksanakan pertunjukan  
Wayang Wong dan proses regenerasi, serta pengembangan 
para penari. Penari-penari yang biasanya dilakukan oleh kaum 
pria dikembangkan menjadi terbuka bagi penari-penari kaum 
wanita, khususnya penari-penari wanita untuk peran tari 
puteri. Perkumpulan ini juga menggubah cerita-cerita baru 
pendek yang berdurasi tiga atau empat jam, seperti Lakon-
lakon Babad Alas Mertani (Pembersihan Hutan Mertani), 
Lakon Sri Tanjung, Lakon Mandarpaes, Lakon Lahirnya 
Gatutkaca, Lakon Rama Gandrung (Rama Dirundung 
Asmara), dan lakon lainnya.

Setelah dinyatakan bahwa Republik Indonesia telah 
memproklamasikan kemerdekannya pada 17 Agustus 1945, 
mulailah lahir perkumpulan-perkumpulan tari di Yogyakarta 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 63

dengan bentuk sanggar-sanggar dan pendidikan formal 
(akademis), seperti perkumpulan Irama Citra, Paguyuban 
Katolik Cipta Budaya, Bebadan Among Beksa, Siswa 
Among Beksa, Mardawa Budaya, dan Pamulangan Beksa 
Ngayogyakarta. Sementara itu, pendidikan formal yang 
didirikan oleh Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 
Republik Indonesia di Yogyakarta adalah Konservatori Tari 
Indonesia tahun 1961. Sesuai dengan perkembangannya, 
sekolah ini kemudian dikenal dengan Sekolah Menengah 
Kerawitan Indonesia, dan Akademi Tari Indonesia tahun 
1963 meleburkan diri menjadi Institut Seni Indonesia pada 
tahun 1984. Kedua pendidikan formal ini berbentuk jenjang 
pendidikan yang dimulai dengan tingkat pendidikan sekolah 
menengah atas dan tingkat selanjutnya pendidikan tinggi. 
Dua lembaga ini menawarkan pendidikannya bagi siswa dan 
mahasiswa mempelajari tentang tari-tari Jawa, musik gamelan, 
pedalangan, teater, dan komposisi tari.

c. Tari Bedhaya dan Srimpi Kandha
	 Kraton Yogyakarta menganggap bahwa tari Bedhaya 
dan Serimpi adalah pemberian nama tari dari Sultan Agung 
ketika memerintah Kerajaan Mataram (1613-1646). Seperti 
yang terdapat dalam Babad Nitik, kedua komposisi tari 
Bedhaya dan Serimpi adalah gubahan Kangjeng Ratu Kidul. 
Tari Bedhaya di Kraton Yogyakarta adalah sebuah komposisi 
tari kelompok puteri yang dimainkan oleh sembilan orang 
penari, dan biasanya menampilkan peperangan antara dua 
tokoh utama dari komposisi tari tersebut. Penggunaan penari 
sebanyak sembilan orang merupakan perlambangan dari 
sembilan lubang pada tubuh manusia, yaitu dua mata, dua 
lubang hidung, dua lubang telinga,  satu  mulut, satu  anus, 
dan satu alat vital kelamin. 

Hal ini diasosiasikan dengan jumlah stuktur tubuh  
manusia: satu hati, satu kepala, satu leher, satu dada, dua 
lengan, dua tungkai, dan satu organ seks. Tari Bedhaya sering Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



64 

dikenal sebagai Bedhaya Sanga (sembilan) dengan komposisi 
yang terdiri dari nama anggota tubuh manusia; endhel 
(mewakili semua nafsu yang timbul dari hati), batak (kepala 
dengan akalnya), Jangga (leher), dhadha (dada), apit ngajeng 
(lengan kanan), apit wingking (lengan kiri), endhel wedalan ngajeng 
(tungkai kanan), endhel wedalan wingking (tungkai kiri), dan 
buntil (alat kelamin). Jika dihitung pintu masuk utama Kraton 
Yogyakarta berjumlah sembilan pula. Mencermati tanda yang 
diasosiasikan melalui jumlah yang sembilan tersebut, terlihat 
adanya suatu ruang antara (pintu, lubang, antara kanan dan 
kiri). Hal ini berkaitan dengan suatu hubungan yang harmonis 
antara dua bagian yang berlainan, antara luar dan dalam, 
antara mikrokosmos dan makrokosmos.
	 Sementara tari Serimpi komposisinya ditarikan oleh 
empat orang penari puteri, Serimpi merupakan tari berpasangan 
yang juga menggambarkan sebuah peperangan. Mengenai 
pilihan dimainkan oleh empat orang penari, Brongtodiningrat 
menjelaskan bahwa komposisi ini melambangkan empat mata 
angin atau empat  unsur dari dunia yaitu grama (api), angin 
(udara), toya (air), dan bumi (tanah).72

Tari Serimpi Kandha diproduksi kembali pada masa 
pemerintahan Sultan Hamengku Buwono V. Pada masa ini 
bentuk kepemimpinan memiliki wali sebagai perpanjangan 
tangan Sultan Hamengku Buwono V yang diangkat menjadi 
sultan pada usia yang masih belia. Tercatat beberapa wali 
sebagai pembantu kepemimpinan Sri Sultan Hamengku 
Buwono V yaitu sebagai berikut.
1. B.P.H. Mangkukusuma – putra dari Sri Sultan HB I
2. B.P.H. Panular – putra dari Sri Sultan HB I
3. B.P.H. Martosono – putra dari Sri Sultan HB II
4. G.P.H. Mangkubumi – putra dari Sri Sultan HB II
5. B.P.H. Sutawijaya – putra dari Sri Sultan HB II
6. B.P.H. Diponegoro – putra Sri Sultan HB III

72 Periksa K.P.H. Brongtodiningrat, Lelangen-Dalem Bedoyo sarta Srimpi, 
(Yogyakarta: ASTI 979), 1

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 65

Kecerdasan dalam berkesenian Sultan Hamengku 
Buwono V dalam mengkritisi perkawinan endogami para 
elite atau priyayi di dalam lingkungan Kraton, mengajarkan 
kepada seniman lainnya bahwa berkesenian tidak terinspirasi 
dari hal-hal yang indah saja.

Gambar 2.10 Skema Silsilah Keluarga Kasultanan Ngayogyakarta 
Hadiningrat (Gambar oleh: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Berdasarkan skema tersebut, tampak adanya 
perkawinan antara bibi dan ponakan, dan juga antara paman 
dan keponakan. Selain untuk menjaga kemurnian darah biru 
atau kebangsawanan, hal ini menjadi sumber inspirasi bagi 
dari Sultan Hamengkubuwono V dalam penciptaan tari. 
Selain itu penghayatan pada realitas hidup yang dialami 
Sultan dengan perjalanan dengan beristrikan 2 orang yang 
keduanya berasal dari keturunan yang berbeda. Di mana 
masing-masing merupakan keturunan sultan/ pangeran yang 
merupakan trah raja dan keturunan selir. Sekarang tari klasik 
gaya Yogyakarta sering dipertunjukkan secara lebih bersifat 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



66 

profan meskipun masih terlihat suatu nilai kebesaran sejarah 
Kraton Yogyakarta. Hal ini tidak terlepas  dari peran sultan-
sultan dengan Kratonnya dan lembaga-lembaga pendidikan 
tari di Yogyakarta sehingga tari klasik gaya Yogyakarta masih 
bertahan sampai sekarang.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 67

BAB III
DIALEKTIKA PEWARISAN TARI 

KLASIK GAYA YOGYAKARTA

I. Realitas Nilai Dalam Proses Pewarisan

TKGY tidak berbeda dengan bentuk tari pada 
umumnya sebagai hasil cipta dan karsa manusia yang di 
dalamnya menyimpan banyak makna dan nilai. Sebuah upaya 
eksplorasi tubuh dalam menemukan gerak yang selaras dan 
harmonis. Karya yang kemudian dapat dinikmati, dihayati, 
dan dipahami sebagai sebuah rangkaian kompleksitas 
makna yang terbungkus dalam gerak estetis. Menjadi sebuah 
monumen perjalanan manusia dalam merepresentasikan 
kembali penghayatannya terhadap realitas dalam bentuk lain. 
Makna dan nilai yang hadir itu tidak kemudian terhenti, 
terjaga dalam stagnasi. Ia berkembang mengikuti arus zaman, 
termasuk ragam nilai yang hidup di dalamnya. Sebagaimana 
bola salju yang menggelinding berubah membesar dan 
semakin kompleks, seiring dengan perubahan paradigma 
berfikir manusia dan lingkungannya. Korelasinya dengan 
kekuasaan, menempatkan TKGY pada posisi yang lebih tinggi 
daripada tari lain. Masyarakat di kalangan Kraton Yogyakarta, 
menjadi bidan atas lahirnya rupa gerak estetis itu. Kreator atas 
berbagai cerita di balik orkestrasi tubuh yang begitu indah. 
Mereka mengembangkan TKGY menjadi cerita-cerita besar 
yang dinikmati oleh masyarakat terbatas. 

Seperti halnya konstruksi benteng Kraton yang 
tidak sempurna, konstruksi TKGY juga tidak mutlak kaku 
sebagai sebuah penanda relasi biner penguasa yang dikuasai. 
Sumarsam misalnya, telah menekankan dalam pembacaannya 
terhadap gamelan Jawa dengan mengaitkannya pada 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



68 

keteraturan sosio-kosmologis Jawa.73 Ia juga dapat memikirkan 
bahwa TKGY sebenarnya kurang lebih sama. Benar bahwa 
penguasa merupakan pusat tatanan masyarakat yang dalam 
masyarakat Yogyakarta digunakan model magis-religius. 
Namun, hubungan yang terjadi bukanlah oposisi biner di 
mana terdapat pengkotakan yang kaku antara ningrat- rakyat, 
baik-jahat, sakral-profan, dan sebagainya. Oposisi biner 
merupakan masalah yang sangat sederhana dan berarti dapat 
dipahami sebagai sesuatu yang primitif. Oposisi ini dapat 
dibawa pada berbagai sejarah kuno bangsa-bangsa. Di Yunani 
terdapat oposisi antara rasionalisme dan empirisme; di Eropa 
terdapat oposisi antara peradaban dan barbar, dan di berbagai 
masyarakat monoteis maupun tribal terdapat oposisi antara 
baik dan jahat.

Masyarakat semestinya menyadari bahwa dunia tidak 
hanya beroposisi biner, melainkan dua sisi paradoks yang 
saling melengkapi. Istana tidak dapat hidup tanpa rakyat dan 
peradaban tidak dapat berkembang tanpa dukungan dari luar 
benteng. Dalam kondisi inilah, TKGY dapat berkembang. 
Istana membuka alun-alun utara untuk menjadi jembatan bagi 
istana dan masyarakat. Sumarsam (2010, 159-160) memberikan 
contoh slametan sebagai fitur budaya Jawa yang meniadakan 
oposisi biner karena siapa pun dari strata apa pun dapat 
berpartisipasi. Orang kaya atau ningrat memberikan dananya, 
dan orang miskin atau rakyat memberikan tenaganya. Lalu 
bersama mereka berkumpul bersama mensyukuri kelimpahan 
yang ada. Lebih jauh, Sumarsam juga mencontohkan karakter 
India yang mengalami Jawanisasi dalam lakon-lakon TKGY. 
Berbeda dengan versi asli Ramayana dan Mahabharata yang 
menekankan oposisi biner, dalam versi Jawa kedua mitologi ini 
justru  menekankan relasi antar manusia yang kadang-kadang 

73 Sumarsam, “Binary Division in Javanese Gamelan and Socio- Cosmological 
Order” dalam Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM Study Group on 
Performing Arts of Southeast Asia, (2010), 158-164

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 69

tidak lagi melihat sekat strata sosial. Contoh lain adalah karakter 
Semar dan filosofi manunggaling kawula lan gusti (menyatunya 
rakyat dengan penguasa).

Seperti halnya evolusi TKGY yang awalnya telanjang 
menjadi berbungkus nilai-nilai filosofis Kraton, berdasarkan 
prinsip relasi biner di atas, dapat disaksikan bahwa TKGY mulai 
berdifusi ke luar Kraton. Hal ini bukan suatu kemunduran, 
tetapi justru sebuah konsekuensi logis dari pandangan relasi 
biner masyarakat Jawa yang lebih maju daripada oposisi biner. 
Dengan kata lain, TKGY sekarang sudah tidak mengenal 
darah biru atau darah merah. TKGY menjadi sebuah paket 
filosofis-praktis yang menyebar ke kalangan masyarakat biasa 
masa kini, dan berbagai institusi masyarakat mengambil porsi 
yang berbeda dan melestarikannya dengan cara yang berbeda 
pula. 
	 Jumlah TKGY terus mengalami pengembangan 
seiring perkembangan zaman. Menilik aspek praktis TKGY ini 
menghadirkan situasi dilematis di mana dalam perjalanannya, 
proses pewarisan TKGY lebih mengutamakan aspek kuantitas 
dan mengesampingkan kualitas yang disebabkan oleh begitu 
banyaknya jumlah tari dimaksud. Masyarakat cenderung 
berupaya untuk mempelajari dan menghafalkan banyak 
gerakan tanpa dibarengi dengan upaya memahami makna 
(aspek filosofisnya). Realitas itu sedikit menjelaskan bahwa 
dalam nilai praktis hari ini lebih dikedepankan dan membuka 
kemungkinan, bahwa di masa mendatang beragam makna 
dan nilai itu akan semakin samar, diabaikan, atau bahkan 
dilupakan. 

Di dalam proses mengamati berbagai lembaga 
pelestari TKGY, saya menangkap bahwa lembaga pendidikan 
non-formal cenderung mengutamakan aspek praktis. Berbeda 
dengan lembaga-lembaga pendidikan formal yang cenderung 
lebih idealis untuk tetap memberikan penekanan pada aspek 
filosofisnya. Hal itu berimplikasi pada jumlah tarian kemudian 
yang dapat dipelajari. Di mana pada lembaga pendidikan 
non-formal, seseorang dapat mempelajari lebih banyak tari 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



70 

jika dibandingkan dengan lembaga-lembaga pendidikan 
formal. Kraton sendiri sebagai sentral perkembangan TKGY 
sendiri saat ini tampak lebih menekankan pada aspek praktis. 
Penguasaan terhadap gerak dan penampilan seorang penari 
menjadi hal krusial jika dibanding dengan penghayatannya 
terhadap makna dan nilai dari setiap tari itu sendiri. Cukup 
rasional kemudian jika lembaga-lembaga pendidikan 
non-formal memberikan penekanan pada aspek praktis 
sebagaimana yang dilakukan oleh kraton. 

Realitas dalam proses pewarisan dan pengembangan 
tari di berbagai lembaga pendidikan melahirkan kemungkinan 
penari berada dalam salah satu dari tiga kondisi. Pertama, 
seseorang dapat menaikan TKGY tanpa mengetahui makna 
dari setiap gerak yang disajikan. Kedua, seseorang mampu 
memahami makna dari setiap rupa gerak TKGY akan tetapi 
tidak dapat menarikannya. Ketiga, seseorang dapat menari 
sekaligus memahami makna dan nilai dari setiap sajian yang 
dipresentasikan. 

Di tengah globalisasi, menjalankan TKGY secara 
ideal menurut saya bukanlah sebuah opsi terbaik dalam 
konteks beradaptasi dengan dunia modern. Laju zaman yang 
begitu pesat seolah tidak lagi memberi ruang terhadap pola 
perkembangan yang cukup lambat. Saya memandang secara 
realistis, bahwa dengan ‘pola ideal’ membutuhkan waktu 
cukup lama untuk menguasai begitu banyak teknik sekaligus 
memahami setiap sisi makna dan nilainya. 

Menurut Tati Narawati (2009, 70-80), pelembagaan 
TKGY ideal datang dari pembiasaan dalam kehidupan sehari-
hari secara total. Menengok ke belakang, kondisi hari ini tentu 
jauh berbeda dengan kondisi penari kraton zaman dulu. Di 
mana zaman dulu para penari tinggal di dalam lingkungan 
kraton (keputren). Berbagai makna dan nilai sebagai aplikasi nilai 
filosofis mereka dapati dari kebiasaan hidup di dalam benteng 
kraton. Pada masa kini, para penari TKGY putri hidup secara 
terbuka di masyarakat global, dan mereka berhadapan dengan 
sedikit tuntutan aplikasi filosofis, tetapi banyak terpapar oleh 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 71

paradigma pragmatis yang meluap dari modernitas dan 
teknologi informasi.
	 Sebenarnya TKGY sudah dipaksakan yaitu lewat 
lembaga formal. Namun, hal itu tidak pernah semendalam 
Kraton karena lembaga formal tetap saja memiliki keterbatasan 
seperti halnya waktu studi dan aturan-aturan non-Kraton. 
Terlebih lembaga formal merupakan lembaga bebas dari 
segi pergaulan dan etika, lengkap dengan para pelajar yang 
berada pada tahap remaja akhir dan dewasa awal yang sedang 
berjuang mencari jati diri. Hal itu menjelaskan bahwa ruang 
pendidikan formal tidak dapat menjadi tumpuan untuk 
menjalankan TKGY secara ideal. Di dalam konteks ini, saya 
hanya ingin mempertegas bahwa upaya mendukung TKGY 
ideal tetap harus bertumpu pada Kraton sebagai ruang sentral.
Versi TKGY yang sekarang patut untuk mendapatkan 
perhatian mendalam adalah TKGY yang lebih menekankan 
pada aspek nilai. Hal ini harus dilakukan arena pada dasarnya 
TKGY yang berbasis praktis telah mencapai titik jenuh. Ada 
begitu banyak jenis TKGY, dan ada begitu banyak penari 
dan lembaga non-formal yang menggaungkan TKGY. 
Sementara itu, masih sedikit lembaga formal yang berupaya 
mengangkat kembali nilai-nilai filosofis TKGY ke permukaan. 
Hal ini merupakan alternatif, tetapi hanya bagi para penari 
TKGY yang telah menguasai aspek praktis. Jika aspek filosofis 
disertakan langsung dengan aspek praktis, sebagian akan 
segera  merasa bosan dan tidak sabar dengan kejaran tuntutan 
zaman.

Di tengah gempuran globalisasi, upaya untuk 
menghadirkan TKGY secara ideal dalam proses pewarisan 
telah diupayakan oleh banyak lembaga, baik itu lembaga 
pendidikan formal maupun non-formal. Melalui upaya itu 
seorang penari diharapkan tidak hanya belajar untuk dapat 
menarikan TKGY, melainkan juga dapat mempraktikkan 
nilai-nilai kultural dalam kesehariannya. Hal itu cukup 
dilematis, dalam proses pembelajaran dan cenderung sulit 
untuk diimplementasikan. Kesulitan itu salah satunya hadir 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



72 

oleh karena persoalan yang dialami seorang penari itu sendiri. 
Di mana di dalam proses belajar, mereka cenderung lebih 
berorientasi ke arah praktis terlepas dari terbatasnya kapasitas 
kognitif  seorang penari. 

Pelestarian yang hanya menitik-beratkan pada aspek 
praktis, sebenarnya cukup riskan dan beresiko terhadap 
kelangsungan TKGY. Sebagaimana bangunan-bangunan 
bersejarah yang hanya dipandang sebagai sebuah entitas 
semata. Pada satu titik akan mengalami kerusakan oleh banyak 
faktor, seperti halnya bencana alam. Jika hal itu terjadi, jelas 
keberadaan bangunan itu akan punah karena tidak lagi ada 
yang memahami aspek nilai dari bangunan itu sendiri. Dalam 
kondisi itu, proses rekonstruksi hanya memungkinkan untuk 
membangun kembali bentuknya saja tanpa melibatkan aspek 
nilai yang membalut bangunan tersebut. 

Terkait dengan proses pelestarian TKGY di masa 
mendatang, saya mencoba menawarkan sebuah model 
pengembangan. Model tiga dimensi pengembangan dan 
pewarisan TKGY yang melibatkan segenap institusi pendukung 
baik itu kraton, lembaga pendidikan formal, dan lembaga 
pendidikan non-formal yang mungkin dapat membantu 
dalam pelestarian TKGY. Model ini memungkinkan bagi 
lembaga-lembaga yang berkepentingan untuk dapat melihat 
kelemahan TKGY untuk mengisinya. Sebuah model yang 
dapat memfasilitasi aspek filosofis dan praktis. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 73

Diagram 3.1 Model Pewarisan dan Pengembangan TKGY (Diagram 
oleh: Muhammad Fazli Taib, 2014)

TKGY pada hakikatnya merupakan sebuah lingkaran 
konsentrik yang terdiri dari empat aspek meliputi aspek patokan 
baku, aspek praktik, aspek filosofis, dan aspek terbuka. Perluasan 
model ini memungkinkan untuk meletakkan lembaga tari pada 
sejumlah posisi. Lembaga non-formal misalnya, diletakkan 
pada aspek praktis sedangkan lembaga formal diletakkan pada 
aspek praktis dengan melibatkan aspek filosofis, termasuk 
juga terlibat pada aspek pengembangan. Puncak dari model 
TKGY tetap diletakkan pada akar budayanya, yaitu kraton 
yang mencakup keseluruhan aspek. 

II. Pewarisan dan Pengembangan TKGY

Istilah pewarisan dan pengembangan dalam konteks TKGY 
ini adalah dua istilah yang berkaitan dengan proses transmisi 
budaya. Sebuah proses transmisi perilaku antar individu dan 
generasi melalui perangkat non-DNA yang dilakukan secara 
lisan maupun tulisan74. Efektivitasnya sangat dipengaruhi oleh 

74 M.S.Magnusson, “Religion and Hidden Patterns in Behavior: Religion as a 
Biological Phenomena,”dalam J.R. Feierman, Chapter 4 The Biology of Religious 
Behavior: The Evolutionary Origins of Faith and Religion (Santa Barbara: Greenwood, 
2009), 64.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



74 

sejumlah faktor seperti faktor diskonto (keuntungan belajar 
melalui transmisi daripada memulai dari awal), penekanan 
pada pentingnya pendidikan, saling ketergantungan pola 
konsumsi atau produksi agen, dan relevansi nilai etnik dan 
agama dengan kehidupan masa kini.75

Menurut Sperber, proses pelestarian (preservasi) 
sebagai sebuah transmisi budaya dapat berlangsung 
melalui dua cara: intrasubjektif  dan intersubjektif.76 Secara 
intrasubjektif, proses ini ditransmisikan melalui ingatan dan 
pikiran. Secara intersubjektif, proses ini ditransmisikan lewat 
imitasi dan komunikasi. Walaupun begitu, proses pelestarian 
tidak dapat berjalan sempurna karena pada dasarnya baik 
mode intrasubjektif  maupun intersubjektif  merupakan mode 
yang terbatas. Ingatan manusia terbatas; pikirannya dapat 
berubah; imitasi dapat tidak sempurna, dan komunikasi dapat 
menyimpang. Akibatnya, tetap ada transformasi, walaupun 
tidak diinginkan oleh para agen.

Transformasi dalam proses pewarisan tanpa 
disadari turut menjelaskan tentang proses pengembangan. 
Transformasi merupakan proses konstruktif  yang mengarah 
pada kebaruan. Hal itu berbeda dengan makna pelestarian, 

75 A. Bisin, dan T. Verdier, “The Economics of Cultural Transmission and the 
Dynamics of Preferences,” dalam Journal of Economic Theory, Volume 97, (2001) 
298-319; Lihat juga G. Borjas, “Ethnic capital and intergenerational income
mobility,” Quart, Journal Economic, Volume 57 (1992), 123-150; A. Kapteyn,
T. Wansbeek, and J. Buyze, “The dynamics of preference formation,” Journal
Economic Behavior Organization, Volume 1 (1980), 123-157; L. Iannaccone,
“Religious practice: a human capital approach,” dalam Journal Science Study
Religion,” Volume 29 (1990), 297-314; H. Leibenstein, Bandwagon, “Snob and
Veblen effects in the theory of consumers’ demand,” Quart, dalam Journal
Economics, Volume 64 (1950), 181-207.
76 P.H. Mason, “Modes of Transmission: Traditional West Sumatran and
Contemporary West Javanese Pratices of Indigenous Martial Arts,” dalam
Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM Study Group on Performing Arts
of Southeast Asia (2010), 118; Periksa juga Sperber, D. Explaining Culture: A
Naturalistic Approach (London: Blackwells, 1996); Lihat Sperber, D., Claidiere, N.
“Why Modeling Cultural Evolution is still such a Challenge” dalam Biological Theory
1 (1), (2006), 20-22.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 75

yang lebih menjelaskan mengenai proses menjaga stabilitas 
TKGY. Sperber juga menjelaskan faktor daya retensi transmisi 
intrasubjektif  dan intersubjektif  sebagai salah satu faktor yang 
mempengaruhi transmisi budaya. 
	 Pewarisan TKGY dapat dijelaskan secara terstruktur 
berdasar atas empat aspek. Keempat aspek yang dimaksud 
meliputi aspek pedagogis, aspek imitasi, aspek rasa, dan 
identitas. Menjelaskan aspek pedagogis di sini adalah upaya 
memahami proses pewarisan secara teoritis. Aspek imitasi 
digunakan untuk menjelaskan mengenai bagaimana proses 
pewarisan dilakukan secara praktis. Di mana hasilnya secara 
emosional dapat dijelaskan melalui aspek rasa. Aspek identitas 
dalam konteks ini digunakan untuk menjelaskan mengenai 
hasil kognitif  dari proses yang terjadi. 

a. Aspek Pedagogis
Menjelaskan aspek pedagogis dari proses pewarisan 

TKGY, dapat dijumpai adanya tehnik, pendekatan, dan 
metode khusus pada proses pembelajaran TKGY. Beberapa 
metode yang dimaksud meliputi Isolasi dan intensifikasi, 
pembelajaran lintas lembaga, pembagian kelas berdasar 
kompetensi dasar dan umur, pendekatan analitik dan imitatif, 
pendekatan individual dan kelompok, metode hitungan dan 
dinamis, dan metode cermin dan wejedan. 

Isolasi merupakan tehnik pengajaran TKGY yang 
diterapkan di Kraton Yogyakarta pada masa lalu. Tehnik ini 
memungkinkan para penari untuk berfokus pada pelajaran. 
Model demikian mensyaratkan adanya asrama untuk 
menampung peserta didik. Merujuk pada tehnik tersebut, 
beberapa lembaga seperti halnya SMKN 1 Kasihan misalnya 
mencoba mengembangkan tehnik intensifikasi. Tehnik ini 
merupakan strategi untuk menggantikan tehnik isolasi, oleh 
karena kendala ketiadaan asrama sebagai tempat untuk 
menampung para penari. Tehnik ini dilakukan dengan 
mengajarkan TKGY secara intensif  dengan memberikan 
banyak materi tari kepada peserta didik dengan proporsi 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



76 

praktikum lebih besar dibanding dengan teori dengan 
perbandingan mencapai 60% berbanding 40%. Metode lain 
yang muncul adalah adanya pembelajaran lintas lembaga. 
Metode ini adalah upaya sebuah lembaga yang mendorong 
peserta didiknya untuk mempelajari TKGY di lembaga di luar 
institusi seperti halnya belajar ke Kraton maupun ke sanggar-
sanggar yang ada. 

Di dalam proses pewarisan melalui proses pembelajaran 
TKGY juga sudah dapat dijumpai adanya pembagian kelas. 
Pembagian kelas yang dimaksud adalah mengelompokkan 
peserta didik dengan mendasarkan pada kompetensi dasar 
yang dimiliki dan umur. Selain menyoroti soal bakat dari 
peserta didik, lembaga penyelenggara juga tampak melihat 
latar belakang budaya dari siswanya dan kompetensi dasarnya 
dalam menari sebagai acuan dalam memberikan materi yang 
sesuai. Selain itu upaya klasifikasi itu juga dilakukan dengan 
mempertimbangkan faktor umur dengan dasar pertimbangan 
adanya kesetaraan kondisi fisik dan psikis dari peserta didik. 

Pendekatan analitik merupakan proses pewarisan 
dengan menyertakan proses internalisasi filosofis TKGY. 
Pendekatan ini tidak banyak dilakukan oleh lembaga 
pendidikan di luar Kraton. Beberapa institusi pendidikan 
tinggi yang menyelenggarakan proses pembelajaran seni, 
menerapkan pendekatan ini seperti halnya ISI Yogyakarta 
dan Universitas Negeri Yogyakarta (UNY). Tujuan dari proses 
internalisasi filosofis TKGY itu adalah untuk memperkuat 
aspek praktis melalui proses interpretasi dan penghayatan dari 
ragam nilai yang hidup di dalam TKGY. Berbeda dengan 
pendekatan analitik, pendekatan imitatif  lebih berfokus pada 
proses pembelajaaran praktis. Proses untuk mengimitasi 
gerak dengan mengandalkan panca indera. Proses ini umum 
dilakukan pada lembaga-lembaga pendidikan non-formal. 

Pendekatan individual diimplementasikan untuk 
memberikan penekanan bagi setiap peserta didik dapat 
menguasai TKGY. Pendekatan ini lebih bersifat privat, dimana 
seorang pengajar melakukan proses pembelajaran kepada 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 77

peserta didik dalam jumlah sangat terbatas. Berbeda dengan 
pendekatan kelompok, yang diimplementasikan oleh karena 
adanya keterbatasan tenaga pengajar. Pendekatan kelompok 
adalah proses pembelajaran yang dilakukan seorang pengajar 
kepada peserta didik secara berkelompok. Pendekatan ini 
biasanya dapat dijumpai di lembaga-lembaga pendidikan non-
formal seperti sanggar. 

Metode hitungan sebelumnya dikenal pada metode 
pengajaran pendidikan jasmani pada awal abad ke-20. Metode 
ini kemudian diadopsi dalam proses pembelajaran TKGY. 
Metode hitungan pertama dikenalkan dalam pengajaran 
TKGY oleh Krida Beksa Wirama tahun 1918. Metode ini 
diimplementasikan dengan menggunakan sistem hitungan 
dari satu hingga delapan. Metode ini lebih bersifat modular 
dan terpotong-potong ketimbang metode dinamis. Walaupun 
begitu, metode ini memungkinkan satu aspek dipelajari 
dengan lebih mendalam daripada aspek lainnya sehingga 
ketidakseimbangan dapat diperbaiki. Metode ini tidak 
membutuhkan sumber daya terlalu besar, oleh karena dalam 
pembelajaran tidak diperlukan adanya sajian musik iringan 
secara langsung. 

Berbeda dengan metode hitungan, metode dinamis 
lebih mengandalkan pada simbol-simbol gerak ataupun 
tepukan tangan. Metode ini biasanya dilakukan dengan 
berpatokan pada sajian musik iringan. Di mana pengajar 
senantiasa mengajarkan gerak sembari menyanyikan gending, 
memutar musik iringan, dan menggunakan tepukan tangan. 
Metode dinamis menuntut pelajar untuk terus bergerak, 
walaupun melakukan kesalahan, hingga siklus selesai. Siklus 
selesai ditandai dengan selesainya iringan musik. Metode ini 
menekankan kontinuitas, dan kesalahan diperbaiki dengan 
pengulangan terus-menerus sehingga tari secara keseluruhan 
menjadi sempurna. Metode ini memungkinkan keselarasan 
antara tari dan musik segera tercapai, dan memungkinkan 
pelajar sekaligus menjadi pemusik. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



78 

Metode cermin adalah cara di mana pengajar 
mengambil posisi berhadapan langsung dengan peserta didik. 
Melalui posisi itu sosok pengajar menempatkan gerak secara 
berlawanan dengan peserta didik, dan seolah-oleh pengajar 
adalah cermin bagi peserta didiknya. Jika pengajar bergerak 
ke kanan maka secara berhadapan peserta didik bergerak 
ke arah kiri, dan sebaliknya. Wejadan atau pegangan adalah 
metode di mana pengajar mengarahkan tubuh pelajar dengan 
menyentuh bagian tubuh yang dipandang kurang sesuai. 
Metode ini perlu karena ketika mengajar secara kelompok, 
pengajar akan membelakangi pelajar sehingga pelajar tidak 
selalu melihat bagian depan dari pengajar.

b. Aspek Imitasi
Imitasi merupakan metode pelestarian TKGY yang 

paling efektif  dalam upaya pewarisan. Hal ini disebabkan 
imitasi mudah dilakukan dan tidak memberikan beban 
kognitif  dan fisik  tambahan bagi pelajar lewat pengajaran 
secara ekplisit. Tidak mengherankan kalau imitasi merupakan 
metode paling tradisional dan telah digunakan di Kraton 
sejak lama dan banyak pula digunakan di lembaga non-
formal. Lembaga formal seperti ISI juga banyak bertopang 
pada metode imitasi untuk pengajaran, tetapi disertai dengan 
penjelasan teoritis dengan porsi yang relatif  kecil untuk 
menambah pemahaman. Walaupun begitu, imitasi hanya 
dimungkinkan untuk praktik TKGY, bukan pada filosofi 
TKGY. Hal ini disebabkan keduanya memiliki mekanisme 
kognitif  dan sosial yang berbeda. Kasusnya kurang lebih sama 
dengan kasus belajar mengucapkan kata-kata dengan kasus 
memahami makna kata-kata.

Walaupun begitu, aspek imitasi memiliki masalah 
dengan eksistensi imitator. Seseorang yang meniru tidak akan 
mendapatkan derajat atau pengakuan lebih baik daripada yang 
ditirukan. Di sisi lain, upaya imitasi sebenarnya membutuhkan 
sumberdaya karena peniru harus menyelaraskan karakter- 
karakter dirinya dengan yang ditiru, daripada menggunakan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 79

sumber daya yang telah ada untuk menghasilkan karya baru. 
Oleh karena itu, TKGY tidak dapat lestari jika hanya bertopang 
pada imitasi. Para imitator akan kehilangan motivasi oleh 
karena tergerusnya eksistensi.

c. Aspek Rasa
Aspek rasa atau filosofis TKGY diwariskan secara 

formal maupun dialektik. Pewarisan secara formal dilakukan 
langsung melalui pengajaran nilai-nilai filosofis dari TKGY. 
Hal ini umumnya dilakukan di lembaga pendidikan formal. 
Pewarisan secara dialektik terjadi melalui dialog antara 
siswa dan guru. Menariknya, pewarisan ini dilakukan justru 
di lembaga-lembaga non-formal. Saya menemukan dua 
fenomena pada persoalan ini. Pertama, aspek rasa tidak 
diajarkan di lembaga non-formal sehingga muncul kebutuhan 
di dalam diri pelajar untuk mempertanyakan masalah tersebut. 
Hal ini berbeda dengan lembaga formal yang telah memiliki 
kurikulum. Di mana sudah terdapat teks yang dapat menjadi 
rujukan bagi peserta didik. 

Keberadaan kurikulum pada lembaga pendidikan 
formal di satu sisi memberikan kemudahan akses bagi peserta 
didik. Akan tetapi oleh karena adanya faktor tuntutan prestasi 
akademik, kemudahan akses itu tidak memberikan cukup ruang 
bagi peserta didik untuk berfikir kritis. Hal itu dikarenakan 
penekanan yang diterima oleh siswa dalam proses pembelajaran 
lebih berorientasi pada upaya menyelesaikan studi dan 
mencetak prestasi akademik. Dalam cara pandang tradisi, 
berfikir kritis seringkali diasosiasikan sebagai pembangkangan 
dan merupakan upaya untuk mempertanyakan otoritas 
dari seorang pengajar. Realitas yang tampak dari fenomena 
pembelajaran pada lembaga pendidikan formal, menjelaskan 
pencapaian dari proses pembelajaran TKGY.

Di dalam proses pembelajaran, kecenderungan 
yang muncul adalah upaya siswa untuk menghafal bukan 
memahami aspek filosofis TKGY melaui teks yang ada. Hal itu 
sebagai bentuk upaya untuk tetap dapat menjelaskan materi 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



80 

yang diterima dari proses pembacaan teks kepada pengajar. 
Berbeda dengan realitas di ruang pendidikan non-formal, di 
mana siswa lebih leluasa dalam membangun dialektika dengan 
guru. Di dalam konteks itu ruang pendidikan non-formal 
lebih memungkinkan terjadinya pewarisan secara dialektik 
menyangkut aspek-aspek filosofis. 

d. Aspek Identitas
Setidaknya terdapat empat jenis identitas budaya 

meliputi identitas substraktif, identitas additif, identitas 
afirmatif, dan identitas interkultural.77 Identitas substraktif  
adalah berkurangnya atau melemahnya nilai penciri dari 
seorang individu. Hal itu berkebalikan dengan identitas aditif  
proses peningkatan atau penguatan identitas budaya dari 
seorang individu. Identitas afirmatif  adalah identitas individu 
yang bersifat unik dan individu merasa kalau identitas budaya 
adalah dirinya sendiri, bukan kelompok mana pun. Sebaliknya 
identitas interkultural melihat kalau individu memiliki identitas 
yang sangat besar sehingga ia memandang dirinya sebagai 
warga dunia, bukan anggota budaya tertentu. Identitas 
aditif  dan substraktif  adalah identitas plural karena individu 
memiliki setidaknya dua identitas kultural dalam satu waktu, 
yang salah satunya semakin berkurang, sedangkan lainnya 
terus mendominasi.

Untuk mencapai identitas kultural tertentu, individu 
memerlukan lima tahapan pengembangan identitas yaitu 
tahap konformitas, tahap disonansi, tahap resistensi dan 
imersi, tahap introspeksi, dan tahap integrasi.78 Tahap 

77 M. Webber, “Identity matters: Racial-ethnic Representations among 
Adolescents Attending Multi-Ethnic High Schools,” (Disertasi S-3, The University 
of Auckland 2011), 161; Lihat juga Sussman, N.,  “The  dynamic  nature  of cultural 
identity throughout culturaltransitions: Why home is not so sweet,” dalam Jurnal 
Personality and Social Psychology Review, (4), (2000), 355-373.
78 L. Sechrest-Ehrhardt, “Understanding the Racial Identity Development 
of Multiracial Young Adults Through their Family, Social, and Environment 
Experiences,” (Disertasi S-3, Catholic University of America, 2012), 9

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 81

perkembangan ini mensyaratkan adanya krisis identitas yaitu 
kondisi di mana seseorang meragukan keanggotaannya pada 
sebuah masyarakat, dan pada akhirnya memutuskan untuk 
melepaskan atau justru mempererat ikatan tersebut dengan 
kesadaran baru. Individu dengan identitas kultural tinggi 
yang ditandai dengan upaya pewarisan, cenderung memiliki 
prestasi akademis tinggi daripada individu pelajar yang tidak 
memiliki kesadaran pewarisan tersebut.79 TKGY sebagai 
sebuah indikator identitas budaya memiliki patokan yang jelas 
sehingga mudah untuk dilihat apakah individu menarikan 
TKGY atau tidak. Lembaga sendiri harus tetap berpegang 
pada patokan baku ini untuk dapat mengidentifikasi dirinya 
sebagai bagian dari TKGY. Kehadiran lembaga-lembaga 
formal dan non-formal tertentu di Kraton merupakan bukti 
bahwa lembaga-lembaga tersebut memiliki identitas kultural 
yang lekat dengan lembaga Kraton.

Banyak alasan personal dalam menarikan TKGY 
bukanlah alasan yang berbasis pada identitas kultural, tetapi 
lebih pada kepentingan individual, atau setidaknya identitas 
afirmatif. Hal itu menandakan bahwa setiap individu penari 
TKGY memiliki derajat identitas kultural yang berbeda. 
Identitas seperti ini dapat dipandang sebagai identitas 
substraktif  bagi penari dari Daerah Istimewa Yogyakarta 
sendiri, dan menjadi identitas aditif  bagi penari TKGY 
yang datang dari luar DI Yogyakarta. Harapan yang hadir 
tentunya adalah kondisi ini merupakan kondisi sementara 
bagi penari TKGY Yogyakarta karena masih berada dalam 
tahap disonansi. Mungkin suatu saat beberapa di antaranya 
akan mencapai tahap introspeksi dan integrasi, dan akhirnya 
menjadi seorang penari TKGY yang menjadikan TKGY 
sebagai sebuah identitas kultural bagi mereka. 

79 S. M. Park, “Immigrant students’ Heritage Language and Cultural Identity 
Maintenance in Multilingual and Multicultural Societies,” dalam Concordia 
Working Papers in Applied Linguistics, Volume 4, (2013), 42.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



82 

III. Model Pembelajaran Dalam Proses Pewarisan TKGY

Berbagai lembaga di Daerah Istimewa Yogyakarta 
meneapkan aspek pedagogis secara bervariatif, meski 
kemudian hal itu memiliki keserupaan dengan lembaga serupa 
di tempat lain. Melalui paradigma berfikir itu, saya berfikir 
untuk menjelaskan apa yang harus dilakukan suatu lembaga 
dalam proses mencapai tujuan. Melalui proses pengamatan 
yang panjang dari berbagai fenomena lembaga TKGY, saya 
mencoba untuk menggali terkait dengan metode atau cara 
dalam proses pewarisan itu. 

Di dalam proses pembacaan, saya menilai bahwa 
proses pewarisan TKGY merupakan implementasi atas 
metode mixed action. Mixed action di sini tidak dapat dipandang 
hanya merupakan kombinasi dari absorbed action dan trained 
action, tetapi mencakup pula inborn action dan discovered action. 
Pandangan ini muncul melalui proses telaah berkaitan dengan 
perilaku estetis manusia yang dijelaskan oleh Morris yang 
mencakup (1) inborn action, (2) discovered action, (3) absorbed action, 
(4) trained  action, dan (5) mixed action.

Inborn action adalah tindakan yang bersifat naluriah dan 
primitive. Discovered action adalah tindakan yang dikembangkan 
seiring pengenalan individu terhadap diri dan lingkungan. 
Absorbed action adalah tindakan yang meniru atau menyalin 
tindakan orang lain, Trained action adalah tindakan yang 
pertama diajarkan dan memerlukan latihan untuk dapat 
dikuasai, dan Mixed action adalah kategori perbuatan yang 
merupakan campuran dari tindakan-tindakan sebelumnya.

Menari pada dasarnya adalah inborn action yang 
berhubungan dengan asal usul tari pada manusia. Menari 
tergolong gerakan aktif  manusia yang dapat memiliki fungsi 
antisipatif  dalam memprediksi berbagai kemungkinan yang 
terjadi. Kemungkinan yang dimaksud adalah upaya dalam 
mempertahankan hidup dari berbagai ancaman, maupun 
berkaitan dengan peluang atau kesempatan yang ada. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 83

Ancaman atau peluang yang hadir dari ruang atau lingkungan 
hidup manusia. 
	 Aspek inborn action dalam TKGY tercermin dalam 
dua hal yaitu motivasi seksual dan motivasi sosial. Inborn 
action seksual dalam TKGY bersifat sangat individual tetapi 
tercermin di berbagai hal seperti halnya dominasi perempuan 
sebagai pelajar TKGY, hadirnya karakter gagah dan puteri 
yang feminim. Inborn action sosial dalam TKGY tercermin 
pada tari kelompok yang menggambarkan kekuatan kelompok 
dalam menghadapi perubahan lingkungan. Walaupun 
telah terlembagakan, eksistensi tari kelompok seperti wayang 
wong merupakan bentuk penguatan sosial manusia secara 
naluriah, karena langsung mengarah pada sifat manusia untuk 
melakukan gerakan selaras demi meningkatkan efisiensi dalam 
penginderaan lingkungan dan pertahanan terhadap ancaman 
lingkungan.

Discovered action dalam TKGY berhubungan dengan 
metode trial-error yang digunakan untuk mendorong penciptaan 
TKGY. Para sultan dan empu, dan juga para pencipta 
TKGY modern, melakukan pemindaian lingkungan untuk 
mengembangkannya menjadi komposisi tari. Bedanya hanya 
pada jangkauan dan alat pemindai. Para sultan dan empu 
memindai lingkungan politiknya sedangkan para pencipta 
modern memindai lingkungan sosio- kultural masyarakat.

Absorbed action dalam TKGY tercermin dalam 
metode pengajaran TKGY tradisional yang bersifat imitatif. 
Metode ini sampai sekarang masih merupakan metode paling 
efektif  dalam upaya pewarisan TKGY. Metode ini telah lama 
digunakan di Kraton, dan masih banyak digunakan, dalam 
variasi tertentu, di lembaga formal maupun nonformal.

Trained action dalam TKGY tercermin dalam metode 
pewarisan yang lebih modern seperti yang dikembangkan 
di lembaga-lembaga pendidikan formal maupun lembaga 
nonformal. Penekanan trained action lebih jelas pada lembaga 
nonformal sehingga para pelajar di lembaga formal diminta 
untuk mengembangkan kecakapan menarinya di lembaga 
nonformal yang tersebar di provinsi DI Yogyakarta.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



84 

Model pendidikan tari TKGY di Daerah Istimewa 
Yogyakarta menurut Smith-Autard hanya diterapkan parsial 
di lembaga- lembaga yang dikaji. Aplikasi Model Midway Smith 
Autard dengan dalam melihat fenomena proses pewarisan di 
lembaga pendidikan formal dan non-formal dapat menjelaskan 
bahwa lembaga pendidikan formal lebih ideal. Sedangkan 
lembaga pendidikan non-formal masih berorientasi pada 
pengetahuan, individualitas, kecakapan, dan teknik. Hal ini 
merupakan gambaran dari upaya melihat beberapa indikator 
seperti halnya proses dan produk, kreativitas dan pengetahuan, 
imajinasi dan individualitas, perasaan dan keterampilan, 
subyektifitas dan obyektifitas, prinsip dan tehnik, dan metode 
terbuka dan tertutup. 

Dalam sosiologi seni Arnold Hauser, seni diterjemahkan 
hasil dari masyarakat dan masyarakat juga merupakan hasil 
dari seni.80 Hubungan imbal balik ini terlihat pada kasus 
TKGY di mana TKGY hadir dari budaya kalangan Kraton 
lalu membentuk pandangan masyarakat Kraton mengenai 
relasi biner, alih-alih oposisi biner, dalam lingkungan kekuasaan 
Kesultanan Yogyakarta tersebut. Dari model penelitian ini 
pun, terlihat bahwa aspek praktis dan ritual tari kemudian 
berkembang menjadi tari yang dimaknai secara filosofis 
yang pada gilirannya mengalir ke masyarakat dan memberi 
pengaruh pada masyarakat mengenai bagaimana seorang 
penari TKGY seharusnya.

Seperti halnya telah diamati dalam sejarah seni lukis, 
sejarah TKGY juga tidak jauh berbeda. Pada awalnya, seniman 
mengarahkan seni lukis pada gambaran religius. Gambaran 
religius tampaknya merupakan tanda terima kasih kepada 
Tuhan yang telah memberikan keselamatan dan kelangsungan 
hidup. Individu dengan status tinggi di masyarakat umumnya 
berbanding lurus dengan aspek religiusitasnya. 

80 Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott (Chicago dan 
London: The University of Chicago Press, 1985), bab 5-6

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 85

Seiring berkembangnya teknologi dan kedamaian, 
rasa aman tidak lagi disadari sebagai sebuah keistimewaan 
dan individu mulai menekankan identitas dirinya sebagai 
suatu individu mandiri dari Tuhan. Antroposentrisme ini 
tercermin dalam pergeseran seni lukis yang bertema teologis 
ke arah yang lebih bertema individualis seperti potret raja dan 
bangsawan. Lebih ke arah yang maju di mana revolusi industri 
mengambil alih dan menghilangkan banyak kelangkaan, tema 
lukisan menjadi sangat liar dan menjelajah ke berbagai jenis 
tema, dan kebaruan menjadi sebuah hal yang dicari.81

Seperti itu juga yang terjadi pada TKGY. Kehidupan 
Kraton pada awalnya berorientasi pada hubungan religius 
berbasis keselamatan. Tari Bedhaya Semang misalnya, merupakan 
TKGY bertemakan ritual. Sebagaimana terepresentasi pada 
fenomena wayang wong yang memiliki relasi dengan ritual 
shamanistik Hinduisme. Banyak TKGY awal juga bertema 
ritual yang pada gilirannya bergeser ke arah tema individualis. 
Tema-tema individualis ini mewujud dalam kewajiban  bagi 
setiap sultan untuk meletakkan TKGY sebagai bukti legitimasi 
dirinya sebagai pewaris tahta. 

Pada tahap selanjutnya, modernitas membawa pada 
keanekaragaman TKGY yang ‘tidak terkendali’. Berbagai 
tema muncul dan tidak lagi mesti bersandar pada ritual dan 
keluarga sultan. TKGY akhirnya menyebar ke berbagai lapisan 
masyarakat dan memberikan tema- tema yang menjangkau 
cerita-cerita dari berbagai kawasan yang bukan lagi menjadi 
kawasan ruang tradisional. 

Gejala dalam evolusi seni yang tampak pada TKGY, 
menurut antropolog Arjun Appadurai bergerak dari sistem 
kupon, sistem sumptuari, dan tiba pada sistem fashion.82 

81 Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott (Chicago dan 
London: The University of Chicago Press, 1985), 280-282.
82 J.R. Hall, M. J. Neitz, M. Battani, Sociology on Culture (London: Routledge, 2003), 
105; Periksa juga Pomeranz, Kenneth, The Great Divergence: Europe, China, and the 
Making of the Modern World Economy (Princeton, New Jersey: Princeton University 
Press 2000).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



86 

Sistem kupon adalah sistem di mana objek budaya memiliki 
kelangkaan sangat tinggi sehingga hanya dapat dikonsumsi 
oleh kaum elite. Ketika ketersediaan objek ini bertambah 
cepat, sistem kupon berubah menjadi sistem sumptuari, di 
mana banyak orang memiliki objek budaya tersebut. Pada 
puncaknya, terdapat sistem fashion, di mana objek budaya 
menjadi sangat berlimpah sehingga setiap individu dapat 
berganti gaya dan karakter dengan cepat sesuka hati. Proses 
ini menjelaskan mengapa TKGY yang awalnya berasal dari 
kalangan elite Kraton dan dinikmati secara terbatas menjadi 
begitu berlimpah sekarang, dan seorang penari bahkan dapat 
berganti karakter dengan cepat sesuai tuntutan tari.

IV. Suprastruktur dan Struktur Pengembangan TKGY

Membaca pola pengembangan TKGY dalam proses
pewarisan hari ini, lembaga pendidikan formal memiliki 
peran yang cukup krusial. Berbeda dengan kecenderungan 
yang tampak pada lembaga pendidikan non-formal, di mana 
lembaga demikian lebih berorientasi pada kepentingan 
identitas dan berdasar pada pesanan. Meski demikian, pada 
akhirnya proses pengembangan dalam pewarisan akan sangat 
bergantung pada suprastruktur yang menaunginya. Di dalam 
konteks ini adalah kepanjangan tangan dari pemerintah pusat 
dalam proses pengembangan seni tradisi di berbagai level 
kepemimpinan seperti Dinas Kebudayaan, Taman Budaya, 
dan Dinas Pariwisata yang berada di tingkat provinsi, kabupaten 
atau kota. Selain itu juga beberapa lembaga yang berada di 
level nasional seperti halnya Kementerian Pendidikan dan 
Kebudayaan, Kementerian Pariwisata dan Ekonomi Kreatif, 
dan juga beberapa lembaga seperti halnya Taman Mini 
Indonesia Indah (TMII) dan Taman Ismail Maruki (TIM). 

Suprastruktur pada tingkat daerah dan nasional 
tersebut penting untuk menjadi motivator dan penyalur sumber 
daya manusia yang berhasil dikembangkan oleh lembaga 
formal dan nonformal termasuk pula kreasi-kreasi TKGY 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 87

yang dihasilkannya. Hal ini belum lagi memperhitungkan 
lembaga swasta khususnya industri penunjang wisata seperti 
hotel dan restoran atau industri perbankan. Suprastruktur 
seperti itu sebenarnya tidak terlalu besar relevansinya bagi 
pengembangan TKGY jika tidak didasari fakta bahwa TKGY 
merupakan seni istana yang memiliki nilai tinggi (adiluhung). 
	 Sebagai seni istana TKGY menyimpan nilai tinggi, 
pakem atau aturan baku, dan ketat, yang harus dijaga 
sebagaimana keberadaannya menjadi sarana legitimasi. 
TKGY kemudian ditransmisikan tidak dengan serta-merta, 
melainkan melalui perpanjangan tangan Kraton, misalnya 
seperti halnya melalui sanggar seni TKGY. Pengembangan 
dalam hal ini tetap dilakukan, tetapi dalam batas-batas 
terstandar yang telah disusun dan diatur oleh istana atau 
Kraton Yogyakarta. Artinya ketika ada pihak ‘luar’ yang 
berupaya untuk mengembangkan TKGY, pada akhirnya 
kraton akan menjadi lembaga yang memfilter sebagai bentuk 
jaminan bahwa proses pengembangan itu masih sesuai dengan 
kaidah-kaidah dan nilai yang berlaku. 

Struktur sosial menjelaskan mengenai tiga dimensi 
yang saling berkaitan satu dengan yang lainnya dalam proses 
pengembangan TKGY. Ketiga struktur yang dimaksud 
meliputi struktur signifikansi, struktur dominasi, dan struktur 
legitimasi.83 Struktur signifikansi adalah penanda dalam 
masyarakat, hal itu seringkali berwujud objek-objek budaya 
seperti halnya TKGY. Perkembangan suatu obyek kebudayaan 
seperti halnya TKGY sangat tergantung pada sumber daya 
yang dikuasai oleh suatu pranata politik (kekuasaan) atau 
sumber daya yang dimiliki oleh pranata ekonomi, jika obyek 
itu memiliki ketergantungan pada keduanya. Meski dalam 
perjalanannya kedua pranata itu tidak akan terlepas dari 
pranata hukum sebagai struktur legitimasi dalam masyarakat. 
Kedua pranata (politik dan ekonomi) pada akhirnya tidak 
memiliki daya tanpa adanya dukungan pranata hukum. 

83 A. Giddens. Teori Strukturasi: Dasar-dasar Pembentukan Struktur Sosial 
Masyarakat (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 50.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



88 

Dari struktur pranata ini, dapat dilihat posisi TKGY beserta 
lembaga-lembaga pendukung dan suprastruktur yang ada 
merupakan bentuk struktur signifikansi. Di mana struktur itu 
sangat berkaitan dengan struktus dominasi dan legitimasi. 
Justifikasi bahwa TKGY merupakan konstruksi atas struktur 
dominasi ini muncul dengan melihat realitas bagaiman ia 
diangkat ke permukaan oleh pranata politik (kesultanan) dan 
pranata ekonomi (swasta). Realitas ini mendasarkan pada 
pandangan bahwa kesultanan bukanlah ruang pranata hukum, 
melainkan politik oleh karena keberadaannya sebagai penguasa 
dalam bidang budaya. Di mana kesultanan sangat bergantung 
pada masyarakat dan iklim demokrasinya. Jika masyarakat 
tidak lagi melihat sultan sebagai simbol kebudayaan, maka 
dengan sendirinya ia kehilangan statusnya sebagai struktur 
dominasi politik. 

Di dalam konteks perkembangannya, TKGY sendiri 
berasal dari sultan, sehingga keberadaannya dapat diidentifikasi 
melalui pranata politik. Sejarah panjang dan ingatan tentang 
pranata hukum yang pernah dipegang oleh kesultanan 
memiliki peran penting untuk menjaga agar dominasi politik 
kesultanan tetap bertahan di Daerah Istimewa Yogyakarta. 
Sejarah ini menjaga TKGY tetap dikelola pada masyarakat, 
dan pengelolaannya oleh kesultanan langsung merupakan 
upaya menjaga agar dominasi mereka dalam budaya tetap 
terjaga. Hal ini kemudian didukung oleh pranata ekonomi 
seperti perbankan, industri pariwisata, dan industri rakyat, 
yang memiliki sumber daya untuk mengangkat TKGY lebih 
tinggi lagi.

TKGY dalam perjalanannya diakui sebagai salah satu 
warisan budaya Indonesia. Pranata hukum disusun untuk 
menjaga dan mengelolanya melalui Dinas Kebudayaan dan 
Dinas Pariwisata. Hal itu merupakan upaya untuk terus 
menghadirkan keterjagaan TKGY di tengah iklim globalisasi. 
Tidak hanya keterjagaan semata, bahkan langkah ini 
ditujukan untuk menghadirkan TKGY menjadi lebih baik. 
Hal ini membuat TKGY dalam iklim globalisasi ini akan tetap 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 89

bertahan dan justru semakin baik. Dari perspektif  teori struktur, 
TKGY didukung bukan saja oleh struktur dominasi, namun 
juga oleh struktur legitimasi, dan inilah yang dibutuhkan suatu 
objek budaya untuk dapat berkembang dan berdaya saing.

Peran setiap lembaga harus berkelanjutan secara sadar. 
Setiap pihak harus mengamati dan memandang perkembangan 
TKGY yang terjadi di masyarakat. Pengawasan ini harus bersifat 
reflektif  karena banyak pihak perlu mengetahui  kemungkinan 
kalau tindakannya justru berakibat pada penyimpangan dari 
apa yang ia inginkan dari TKGY. Dengan cara ini, berbagai 
pihak dapat mengantisipasi kemungkinan yang terjadi pada 
masa depan melalui langkah-langkah adaptif  yang perlu.

V. Struktur Sosial Pendukung Tari Klasik
Gaya Yogyakarta

Menurut teori strukturasi, struktur sosial mengandung 
tiga dimensi yaitu struktur signifikansi, struktur dominasi, 
dan struktur legitimasi.84 Signifikansi adalah penanda dalam 
masyarakat, dan hal itu dapat berupa objek-objek budaya 
seperti TKGY. Sebagian pranata akan memiliki otorisasi 
sumber daya yang lebih besar sehingga kuat secara politik. 
Sebagian lagi memiliki alokasi sumber daya yang lebih besar 
dan kuat secara ekonomi. Dua jenis pranata yang dominan 
dalam masyarakat ini menjadi penentu nasib objek budaya 
tertentu.

Jika objek budaya tersebut tergantung pada sumber 
daya yang dikuasai oleh suatu pranata politik atau sumber daya 
yang dimiliki oleh suatu pranata ekonomi, maka mau tidak 
mau, perkembangan objek budaya tersebut akan tergantung 
pada kedua jenis pranata tersebut. Walaupun begitu, pada 
puncaknya, ada sebuah aturan normatif  yang mengikat bagi  
pranata  politik dan ekonomi dalam mengelola objek budaya. 

84 A. Giddens. Teori Strukturasi: Dasar-dasar Pembentukan Struktur Sosial 
Masyarakat (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 50.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



90 

Pranata ini disebut pranata hukum yang menjadi struktur 
legitimasi dalam masyarakat. Pranata politik dan ekonomi 
tidak berdaya jika tidak didukung oleh pranata hukum.

Dari struktur pranata ini, dapat dilihat posisi TKGY 
dari keempat jenisnya beserta lembaga-lembaga pendukung 
dan suprastruktur yang ada. Adalah jelas bahwa TKGY 
dalam segala bentuk merupakan bentuk struktur signifikansi. 
Sebagai signifikansi, TKGY terkait dengan dominasi dan 
legitimasi. Kondisi keberadaan TKGY sebagai sebuah struktur 
dominasi dilihat bagaimana pranata politik, yaitu kesultanan, 
dan pranata ekonomi, yaitu masyarakat, khususnya swasta, 
mengangkat TKGY ke permukaan.

Kesultanan merupakan pranata politik, bukan pranata 
hukum, karena kesultanan merupakan penguasa di bidang 
budaya, bukan pemerintahan. Karena berkuasa secara budaya, 
kesultanan memiliki ketergantungan pada masyarakat dalam 
iklim demokrasi. Jika masyarakat tidak memandang lagi sultan 
sebagai pihak yang sah dalam mewakili kebudayaan Jawa, ia 
kehilangan statusnya sebagai struktur dominasi politik.

TKGY sendiri berangkat dari sultan dan TKGY dapat 
diidentifikasi dengan pranata politik ini. Sejarah panjang 
dan ingatan tentang pranata hukum yang pernah dipegang 
oleh kesultanan memiliki peran penting untuk menjaga agar 
dominasi politik kesultanan tetap bertahan di Daerah Istimewa 
Yogyakarta. Sejarah ini menjaga TKGY tetap dikelola pada 
masyarakat, dan pengelolaannya oleh kesultanan langsung 
merupakan upaya menjaga agar dominasi mereka dalam 
budaya tetap terjaga. Hal ini kemudian didukung oleh pranata 
ekonomi seperti perbankan, industri pariwisata, dan industri 
rakyat, yang memiliki  sumber daya untuk mengangkat TKGY 
lebih tinggi lagi.

Dalam level tertinggi, TKGY diakui sebagai salah satu 
warisan budaya Indonesia. Pranata hukum telah dibuat untuk 
memagari TKGY dan mengelolanya dengan perwakilan 
Dinas Kebudayaan dan Dinas Pariwisata. Hal ini membuat 
TKGY dalam iklim globalisasi ini akan tetap bertahan dan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 91

justru semakin baik. Dari perspektif  teori strukturasi, TKGY 
didukung bukan saja oleh struktur dominasi, namun juga oleh 
struktur legitimasi, dan inilah yang dibutuhkan suatu objek 
budaya untuk dapat berkembang dan berdaya saing.

Peran setiap lembaga harus berkelanjutan secara sadar. 
Setiap pihak harus mengamati dan memandang perkembangan 
TKGY yang terjadi di masyarakat. Pengawasan ini harus bersifat 
reflektif  karena banyak pihak perlu mengetahui kemungkinan 
kalau tindakannya justru berakibat pada penyimpangan dari 
apa yang ia inginkan dari TKGY. Dengan cara ini, berbagai 
pihak dapat mengantisipasi kemungkinan yang terjadi pada 
masa depan melalui langkah-langkah adaptif  yang perlu.

VI. Pengelolaan dan Arah Pengembangan

Pengelolaan objek budaya oleh pranata-pranata dalam 
struktur masyarakat tersebut dilakukan melalui lima cara: 
perkumpulan, acara sosial, interaksi tak fokus, perjumpaan, dan 
rutinitas. Karena setiap bentuk interaksi memiliki kekurangan 
masing-masing, penggunaan semua bentuk interaksi, sejauh 
tidak bertentangan, akan saling menutupi kekurangan dan 
memperkuat pewarisan. Hal ini dapat dilihat pada semua 
bentuk interaksi yang terdapat dalam TKGY. Perkumpulan 
ditemukan telah terbentuk secara sengaja, baik dalam bentuk 
formal maupun non-formal. Begitu pula, acara sosial telah 
terlihat dalam kegiatan-kegiatan lembaga formal dan non-
formal seperti pentas seni, acara penggalangan dana korban 
Merapi, dan sejenisnya.

Sementara itu, bentuk interaksi juga tidak berfokus 
menjadi keseharian TKGY. Berbagai kegiatan banyak 
menampilkan TKGY sebagai acara pembuka. Para peserta 
kegiatan ini tidak bertujuan untuk melihat TKGY sehingga 
tidak terfokus pada TKGY. Namun, paparan TKGY pada 
mereka merupakan bentuk interaksi yang tidak dapat 
diabaikan. Para peserta dapat tertarik dan bahkan antusias 
untuk mengetahui lebih jauh dan menjadi salah satu pewaris 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



92 

TKGY. Perjumpaan dan rutinitas merupakan bentuk interaksi 
terfokus. TKGY telah menunjukkan eksistensinya pada kedua 
ranah ini. Perjumpaan masyarakat dan TKGY terjadi dalam 
banyak festival, lomba, dan acara-acara khusus TKGY yang 
ditonton berbagai kalangan.

Rutinitas merupakan upaya meminimalisasi sumber-
sumber kecemasan tak sadar dan menjadi bentuk dominan 
aktivitas sosial sehari-hari. Para pelaku rutinitas menjalankan 
kegiatan ini untuk mempertahankan rasa akan kelestarian 
perbuatannya. Rutinitas juga telah tercipta di lembaga-
lembaga pendidikan formal dan non-formal untuk mendidik 
para penari TKGY,walaupun tidak seintensif  masa lalu. 
Kegiatan rutinitas merupakan ruh yang menjamin eksistensi 
objek budaya dan pewarisan TKGY telah memandang 
penting hal ini melalui berdirinya lembaga-lembaga formal 
dan non-formal. Dari gambaran interaksi yang terjadi dalam 
pengelolaan TKGY oleh pranata hukum, ekonomi, dan politik 
di atas, dapat dipastikan bahwa TKGY di masa datang akan 
tetap berkembang dengan baik dan dinamis.

Teknologi informasi memang berkembang luas pada 
masa kini, tetapi hakikat dari interaksi yang terjadi tetap 
sama. Walaupun orang menyaksikan TKGY melalui youtube, 
produksi TKGY tetap dilakukan secara tradisional. Para penari 
TKGY dalam video youtube adalah para penari asli, bukan 
robot atau animasi. Bahkan jika memang animasi, animasi 
tersebut dibuat berdasarkan realitas TKGY. Perubahan hanya 
bersifat permukaan, sedangkan esensinya tetap sama. Begitu 
pula, sebuah pertunjukan TKGY mungkin hanya dihadiri 
oleh 20 orang, tetapi mata elektronik seperti kamera televisi 
menyalurkan pertunjukan tersebut kepada jutaan orang yang 
bersantai di rumah. Tentu saja, acara seperti ini harus bersaing 
dengan facebook, hiburan modern, film, dan berbagai saingan 
lainnya. Namun, TKGY telah beradaptasi dengan baik. Bagi 
yang tidak menyukai kreasi baru, mereka dapat datang ke 
Kraton, melihat DVD yang menampilkan TKGY ideal, atau 
bahkan mendaftar di sanggar dan lembaga formal.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 93

Wacana pewarisan muncul jika memang TKGY menghadapi 
persaingan. Wacana pewarisan telah hadir dalam berbagai 
latar sejarah dan selalu merujuk kondisi di mana suatu objek 
budaya mengalami masalah eksistensi di rumah sendiri.85 Ketika 
pada akhirnya TKGY menjadi populer dan mendominasi 
di lokasinya, relevansi pewarisannya yang perlu dikaji ulang. 
TKGY merupakan wacana pewarisan terotoriasasi yang terus 
dihasilkan oleh Kraton sebagai pihak dominan di masyarakat 
Daerah Istimewa Yogyakarta. Seiring waktu, strategi 
penyebaran TKGY keluar Kraton menghasilkan TKGY yang 
menjadi sebuah ingatan kolektif  masyarakat untuk menyatakan 
identitasnya. Pewarisan tetap mesti dilakukan, mengingat 
tekanan wacana lain terus berkembang di masyarakat.

Derap globalisasi telah teratasi namun arahnya tetap 
tidak pasti. Sebagai identitas Daerah Istimewa Yogyakarta, 
TKGY akan terus berkembang dan semakin luas di daerah. 
Walaupun begitu, sebagai identitas nasional, TKGY masih 
harus bersaing dengan berbagai objek budaya yang mengalami 
wacara pewarisan terotorisasi di berbagai kawasan lain di 
Indonesia. Di Daerah Istimewa Yogyakarta, orang asing 
datang tidak hanya belajar TKGY. Beberapa di antaranya 
justru belajar tari Bali atau tari Solo. Di Jawa Barat, wacana 
pewarisan pusaka Pajajaran telah muncul ke permukaan, 
begitu juga di Sumatera dan kawasan lain di Indonesia. 
Dalam program Indonesia Kontemporer 2011 di London, 
enam dari sebelas seniman yang tampil adalah orang asing. 
Mereka berprofesi sebagai dalang, koreografer, pembatik, 
penari, musisi gamelan, dan pelukis. Lebih dari itu, tidak satu 
pun seniman TKGY hadir sedangkan dua seniman tari dari 
kegiatan keduanya menari tari Bali, satu di antaranya belajar 
tari Bali di Daerah Istimewa Yogyakarta. TKGY masih belum 
dapat dilihat sebagai sebuah warisan nasional, masih belum 
sebanding dengan wayang kulit, batik, tari Bali, gamelan, dan 
pahatan Jepara. Oleh karena itu, masih ada ruang terbuka  

85  Laurajane Smith, Uses Of Heritage (New York: Routledge, 2006), 17.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



94 

bagi  para  pelajar  TKGY untuk semakin mengembangkan 
TKGY ke depan untuk meraih statusnya sebagai salah satu 
warisan budaya nasional Indonesia.

R.M. Dinusatomo membuat sebuah penekanan penting 
dalam wawancara dengan peneliti. Menurutnya, masalah 
seseorang masih mau belajar TKGY saat ini adalah masalah 
seberapa intens lembaga formal dan nonformal melakukan 
sosialisasi. Dengan kata lain, isu pengembangan tidak lain 
adalah isu komunikasi pemasaran. Hal ini ada benarnya  karena 
jika hanya melihat dari perspektif  pariwisata dan ekonomi, 
TKGY menjadi sebuah objek bisnis dan bagaimana TKGY 
dikemas dan dipromosikan menentukan laku tidaknya objek 
tersebut di masyarakat. Inilah perspektif  modern, perspektif  
pengembangan TKGY yang adaptif  terhadap laju perubahan 
globalisas

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 95

BAB IV
PERJALANAN TKGY DALAM PROSES 

PEWARISAN

I. Tari Klasik Di Dalam Kraton Yogyakarta

a. Lahirnya Wayang Wong dan Beksan Trunojoyo
Raja Louis XIV dikenal sebagai sosok raja yang 

mencitai dan melindungi tari Balet di Perancis. Tidak berbeda 
dengan keberadaan Sultan Hamengku Buwono I (HB I) di 
antara tegaknya Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat 
sebagai sosok seniman besar yang mencintai dan sudi untuk 
melindungi seni pertunjukan. Pasca perjanjian Giyanti 1755 
berimplikasi pada lahirnya sebuah pemerintahan baru. Sebuah 
kerajaan baru yang terletak di Yogyakarta dengan Sultan 
sebagai pemimpinnya. Kekuasaan Mataram dibagi menjadi 
dua wilayah besar yang terdiri dari Kasuhunanan Surakarta 
Hadiningrat (Surakarta) dan Kasultanan Ngayogyakarta 
Hadiningrat (Yogyakarta). 

Lahirnya Kasultanan Yogyakarta bukan sebuah bentuk 
suksesi yang menyertakan seluruh perangkat utuh Kraton 
seperti halnya kesenian yang hidup di dalamnya. Persoalan 
ini yang melatar-belakangi munculnya berbagai bentuk 
produk kesenian dan gaya baru di tengah kemandirian Kraton 
Yogyakarta. Kebutuhan Kraton dalam penyelenggaraan 
berbagai upacara, prosesi, ritual, persembahan, dan lain 
sebagainya sebagaimana keberadaan berbagai bentuk kesenian 
yang sebelumnya hidup di Kraton Surakarta. Keberadaan 
Kraton Yogyakarta yang sudah tidak lagi menjadi bagian dari 
Surakarta, tampak menjadi dasar munculnya karakteristik 
baru pada bentuk sajian pertunjukan yang menjadi pembeda 
dan penciri bahwa karya-karya tersebut merupakan produk 
yang dimiliki oleh Kraton Yogyakarta. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



96 

Di dalam lahirnya Kraton Kasultanan Ngayogyakarta 
Hadiningrat, Sultan HB I merupakan sosok sentral. Tidak 
hanya dalam hal menjalankan pemerintahan, tetapi juga 
dalam hal pengembangan seni klasik di Yogyakarta. Pada 
masa pemerintahan Sultan HB I diciptakan beberapa 
pertunjukan antara lain; Wayang Wong, Bedhaya Semang, Beksan 
Trunajaya, Beksan Lawung Halus, Beksan Sekar Medura, dan Beksan 
Guntur Segara.86 Hal itu bukti atas tingginya pengetahaun, 
pemahaman, dan kecintaan Sultan HB I terhadap seni 
pertunjukan khususnya tari. Di dalam Babad Prayud, G.B.P.H. 
Soerjobrongto mengilustrasikan dengan jelas peristiwa ketika 
Sultan HB I sedang berlatih menari dengan lagu Sekar Sinom;

Jeng Sultan malih ngendika, “kulup Tirtakusumeki,
iku beksamu Medura, beksanira Mentawis, apa wis duwe sireku”, Nembah 
Tirtakusuma,
„inggih putra paduka ji,
Ingkang mulang leres lepatipun kilap. Jeng Sultan tindak saksana,
“Kulup miluwa  mami” Tumut manjing Prabayasa, Mangalering jamban 
prabti,
„payo lekasa kedhik”, Nembang sigra beksanipun, Lagyantuk tigang gongan,
“ya wus iku nak mami,
Maksih wutuh iya beksamu Mataram‟ (Matarum) “Aja murukaken sira,
Ing beksa Mataram iki‟, Tur sembah Tirtakusuma, “putra dalem Sri Bupati, 
Kados paduka meling,
Arungit beksa Mataram, (Matarum), Sultan mesem ngendika,
„iya padha lawan mami”,
Sareng mijil Sultan lan Tirtakusuma

(Sultan bersabda lagi, “Ananda Tirtakusuma, Tari Maduramu itu,
Agak kurang galak sedikit, Tari Mataram-mu,
Apakah sudah kau kuasai?, Tirtakusuma  menyembah, Demikianlah 
halnya putranda Baginda,

86 R.M. Soedarsono, Drama Tari Ramayana Gaya Yogyakarta, Laporan Seminar 
Sendratari Ramayana Nasional, Yogyakarta: Panitia  Penyelenggara Seminar, 
1970, 150. Ketika Wayang Wong gaya Yogyakarta diciptakan oleh Sultan 
Hamengku Buwono I, Wayang Wong gaya Surakarta diciptakan  oleh  Adipati 
Mangku Negara I pada saat hampir bersamaan.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 97

Tak tahulah, mengajarnya benar atau salah. Sultan segera berjalan,
“ikutlah aku ananda”,
Ke utara masuk Prabayaksa, “ayolah cepat sedikit”, Menyanyi lalu 
segera menari, Baru berjalan tiga gongan,
“yah seperti itulah ananda,
Masih sempurna tari Mataram-mu”. “jangan kamu ajarkan
Tari Mataram ini”, Sembah Tirtakusuma,
“Putranda (Baginda Raja), Menjunjung titah paduka, Memang 
pelik tari Mataram”, Sultan tersenyum berkata,
“yah demikian pula pendapat saya”,
Keluarlah Sultan dan Tirtakusuma bersama-sama).87

	 Syair Sinom di atas menjelaskan bagaimana proses 
pengembangan joged Mataram. Di mana tari klasik gaya 
Yogyakarta, merupakan bentuk sajian yang berdasar pada akar 
kebudayaannya di masa lalu, tidak lain adalah kebudayaan 
Mataram. Di dalam syair itu dapat juga dipahami adanya 
sebuah dialektika tentang bagaimana dan kepada siapa tari 
itu diwariskan. Proses ini dapat turut menjadi simpul tentang 
bagaimana perhatian Sultan HB I terhadap kelangsungan dan 
kelestarian tari. ‘Ruh’ budaya dari leluhur Mataram hidup 
pada realitas gerak tari yang disampaikan, dan digambarkan 
bagaimana peliknya tari atau joged Mataram untuk diajarkan dan 
dipelajari. Peran Sultan HB I dalam perkembangan TKGY 
cukup besar. Tercatat bahwa Sultan HB I telah menciptakan 
sembilan TKGY, dan empat di antaranya telah menjadi pusaka 
dalem. 
	 Lahirnya TKGY di masa Sultan HB I tidak dapat 
dilepaskan dari situasi dan kondisi pada saat itu. Lahirnya 
TKGY turut dilatarbelakangi oleh suasana pergolakan, salah 
satunya adalah usaha melawan penjajah. Oleh karenanya tari 
tidak hanya dimanfaatkan untuk kegiatan upacara semata, 
melainkan juga digunakan sebagai media untuk perjuangan. 
Sultan HB I dalam konteks ini menuangkan gagasan ataupun ide 

87 G.B.P.H. Soerjobrongto menerangkan ketika kepulangannya dari Misi Kesenian 
Kraton Yogyakarta di Eropa Barat pada tahun 1970-an.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



98 

melalui konstruksi gerak estetis gaya Yogyakarta untuk tujuan 
membangkitkan semangat kepahlawanan dan perjuangan 
bagi prajurit kerajaan. Terlepas dari hal itu keberadaan TKGY 
juga tidak pernah dapat dilepaskan dari tujuan-tujuan simbolis 
dalam rangka melegitimasi kedudukan sultan baik di dalam 
maupun di luar kraton. Hal itu menjelaskan bahwa suatu 
karya seni lahir oleh kondisi masyarakat, kondisi sosial, kondisi 
politik saat itu, dan memiliki nilai estetis-simbolis. Kondisi-kondisi 
tersebut merupakan sebuah kekuatan dalam proses penciptaan 
karya seni, sebagaimana bahwa pertumbuhan kesenian sama 
dengan pertumbuhan manusia yang dipengaruhi oleh alam 
sekitar (external factor) dan diri sendiri (internal factor) yang 
melibatkan pengetahuan, perasaan, dan imajinasi manusia.

Upaya keras dari sultan HB I dalam perjalanannya 
tidak sepenuhnya menuai jalan yang mulus. Seni senantiasa 
dinamis, lahir, tumbuh, berkembang. Perkembangan dalam 
hal ini tidak selalu memiliki konotasi positif, di mana sebuah 
entitas akan mengalami kemajuan dari bentuk atau wujud 
awalnya. Perkembangan dalam hal ini menjelaskan tentang 
realitas pasang surut suatu bentuk pertunjukan dalam konteks 
ini adalah TKGY. Dari kesembilan karya yang diciptakan 
Sultan HB I itu, pada kenyataannya tidak seluruhnya dapat 
berkembang ke arah yang positif. Dari kesembilan karya 
Sultan HB I itu faktanya hanya dua karya yang masih dapat 
dinikmati hingga kini. Kedua TKGY yang dimaksud adalah 
pertunjukan wayang wong dan Trunajaya. Karya lainnya saat 
ini tengah diupayakan untuk direkonstruksi oleh kalangan 
seniman dan pemerhati seni TKGY seperti halnya tari Bedhaya 
Semang. Bahkan Bedhaya Semang dalam perjalanannya dianggap 
sebagai sumber dari segala bentuk sajian tari puteri gaya 
Yogyakarta.

Namun, dalam perkembangan yang melalui masa 
yang panjang sampai sekarang tidak semua pertunjukan yang 
telah diciptakan oleh Sultan Hamengku Buwono I tersebut 
diselenggarakan dapat bertahan atau berkembang, yang masih 
dipertunjukan sampai sekarang adalah wayang wong dan Beksan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 99

Trunajaya walaupun pertunjukan tersebut pada kalangan 
terbatas dan pada acara-acara khusus Kraton, misalnya saat 
perayaan ulang tahun Sultan Hamengku Buwono  IX atau pada 
saat hari berdirinya kota Yogyakarta. Akan tetapi, karya- karya 
Sultan Hamengku Bowono I yang tidak tampil lagi tersebut 
masih dikonstruksi kembali oleh pemerhati tari klasik gaya 
Yogyakarta, misalnya Bedhaya Semang yang diasumsikan sebagai 
hulu atau sumber dari segala tari puteri gaya Yogyakarta.

b. Pasang Surut Seni Pertunjukan Di Kraton Ngayogyakarta
Tampuk kepemimpinan Ngayogyakarta Hadiningrat 

secara estafet dilanjutkan oleh Sultan Hamengku Buwono 
II (HB II) setelah berakhirnya pemerintahan sultan HB I. 
Pemerintahan Sultan HB II berlangsung selama kurang 
lebih dua dekade (1792 – 1812) yang kemudian dilanjutkan 
penerusnya Sultan Hamengku Buwono III (HB III) selama dua 
tahun (1812 – 1814). Meski mempimpin cukup lama, di masa 
Sultan HB II kehidupan dan perkembangan seni pertunjukan 
tampak surut. Situasi ini dipengaruhi oleh adanya pergolakan 
politik yang mengganggu stabilitas sosial dan ekonomi kraton. 
	 Kedekatan Sultan HB II dengan Paku Buwono 
IV (PB IV) yang terendus oleh Raffles melahirkan adanya 
siasat adu domba untuk menggulingkan kekuasaan. Raffles 
dalam masa pendudukannya di Indonesia tidak menyukai 
adanya hubungan antara kedua kerajaan (Ngayogyakarta 
Hadiningrat dan Surakarta Hadiningrat). Melalui jalinan 
hubungannya dengan putera mahkota (Sultan Hamengku 
Buwono III), Raffles merencanakan penyerbuan terhadap 
kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat. Penyerbuan terhadap 
kraton berakibat pada penggulingan kekuasaan Sultan HB II. 
Beliau diasingkan ke Pulau Pinang,88 dan Raffles mengangkat 
Sultan Hamengku Buwono III menjadi sultan yang baru. Di 
masa-masa ini kondisi seni pertunjukan sedikit diabaikan, 

88 Periksa M. C. Ricklefs, A History of Modern Indonesia, (Bloomington: Indiana 
University Press, 1981), seperti dikutip oleh R.M. Soedarsono, 20.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



100 

oleh karena kraton lebih berfokus untuk memperbaiki kondisi 
politik, sosial, dan ekonomi. 
	 Geliat seni pertunjukan dapat kembali dirasakan di masa 
kepemimpinan Sultan Hamengku Buwono IV (1814 – 1823) 
setelah surut selama lebih dari dua dekade di kepemimpinan 
sebelumnya. Pasca penobatannya pada tahun 1814 sebagai 
penerus kepemimpinan Ngayogyakarta Hadiningrat, Sultan 
melangsungkan pernikahan pada tahun 1816. Berbagai seni 
pertunjukan dihadirkan untuk dipertontonkan dalam rangkaian 
prosesi pernikahan yang diselenggarakan seperti halnya wayang 
gedhog dengan cerita Panji, wayang krucil atau boneka dengan 
cerita Damarwulan, wayang jemblung atau perut besar dengan 
cerita Menak, wayang kedok atau tabuh, wayang topeng, wayang 
jenggi atau tari topeng Cina dan wayang gambyong atau boneka 
kayu yang berbentuk bulat ditampilkan di depan kelir atau 
layar oleh seorang dalang, pada akhir pertunjukan wayang kulit 
bersama wayang wong, Pertunjukan ini berlangsung di dalam 
Kraton Yogyakarta.89 Meski telah tampak geliatnya namun 
hadirnya Belanda yang menggantikan keberadaan Inggris 
di Indonesia, kembali mempengaruhi situasi politik. Belanda 
yang menguasai struktur masyarakat mulai menerapkan sistem 
tanam paksa. Lemahnya kekuasaan Sultan dan pengaruh 
kaum priyayi atau bangsawan menstimulasi lahirnya kelas atas 
baru dalam struktur masyarakat atau kaum borjuis.

c. Bangkitnya Kehidupan Wayang Wong
Sultan Hamengku Buwono IV wafat pada tahun 1823 

ketika suasana politik di dalam istana Kraton Yogyakarta 
semakin kacau karena perlakuan kolonial Belanda yang 
berkuasa waktu itu. Pengangkatan putra mahkota (Sultan 
Hamengku Buwono V) menjadi sultan masih berusia anak-
anak (3 tahun) memaksa untuk mencari solusi perwalian sultan 
yang masih anak-anak tersebut. Malahan kondisi ini lebih 

89 Periksa Babad Ngayogyakarta Jilid I XCVIII, 36-39, (Yogyakarta: Museum 
Sanabudaya), P. B. A, 135, 401.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 101

parah oleh gerakan-gerakan pemberontakan oleh kalangan-
kalangan bangsawan sehingga kekuasaan Sultan Hamengku 
Buwono V semakin surut.

Suatu perubahan sosial-politik yang terjadi 
dimanfaatkan oleh kolonial Belanda untuk dapat menguasai 
seluruh Pulau Jawa. Pada tahun 1830, dapat dicatat hampir 
seluruh Pulau Jawa dikuasai oleh Belanda dan membentuk 
daerah koloni. Hal ini membuat pemerintahan Sultan 
Hamengku Buwono V lebih berfokus menghadapi tingkah 
laku kolonial Belanda dari pada mengurus perkembangan 
seni tari. Hal ini ditengarai tidak adanya catatan kegiatan seni 
pertunjukan pada sekitar tahun 1823 sampai 1830.

Meningkatnya kondusifitas kraton seiring bertambah 
dewasanya Sultan Hemengku Buwono I, kraton tampak 
kembali memperhatikan perkembangan seni pertunjukan. 
Hal itu tidak terlepas dari adanya perwalian sultan atau 
kepemimpian kolektif. Pada masa itu Wayang Wong mengalami 
perkembangan pesat, dan proses pewarisan kesenian leluhur 
kembali dilaksanakan oleh Sultan HB V, bahkan Sultan sendiri 
dalam konteks perkembangan turut hadir sebagai sosok penari 
dalam pertunjukan Wayang Wong. Menurut catatan, Sultan 
sendiri turut tampil menari sebanyak lima kali dalam lakon 
Pragolamurti, Petruk dadi Ratu, Rabinipun Angkawijaya, Jayasemadi 
dan Pregiwa-pregiwati.90

	 Keterlibatan Sultan dalam pertunjukan, turut 
memupuk kecintaannya terhadap kesenian sebagaimana 
leluhurnya Sultan HB I yang terbentuk kesenimanannya 
dengan kebiasaannya menari. Di masa kepemimpinan Sultan 
HB V beberapa karya tari diciptakan di antaranya Serimpi 
Kandha, dan Serimpi Renggawati.91 Pelembagaan Serimpi Kandha 
mengandung tema perkawinan endogami yang biasanya 
dilakukan dalam kehidupan kaum ningrat Jawa. Hal ini dikritisi 
oleh Sultan Hamengku Bowono V melalui tari tersebut. Hal 

90  Jenifer Lindsay, Klasik, Kitsch, Kontemporer: Sebuah Studi Tentang Pertunjukan 
Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1991), 98.
91 R.M. Soedarsono, et al, Misteri Serimpi, (Yogyakarta: Tarawang Press, 2000), 22.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



102 

itu menjelaskan kecerdasan dan sifat kritis Sultan hamengku 
Buwono V dalam berkesenian. 

Selain perkembangan seniman dalam menyikapi 
persoalan yang terjadi di lingkungan sekitar, terdapat juga 
perkembangan pada pertunjukan wayang wong. Pada masa 
Sultan Hamengku Buwono V dibuat naskah sebagai petunjuk 
selama berlangsungnya pertunjukan. Naskah atau teks ini 
biasanya disebut dengan Serat kandha dan Serat Pocapan92.10 
Perkembangan juga terjadi pada penggunaan alat musik, yaitu 
adanya pengembangan perpaduan-perpaduan alat musik tiup 
diatonis ke dalam musik gamelan Jawa yang digunakan sebagai 
back-sound. Sultan Hamengku Buwono V dalam konteks 
perkembangan ini juga membentuk golongan penari menjadi 
beberapa lembaga, di antaranya golongan Ringgit Cina, Ringgit 
Encik, dan Ringgit Gupermen.93 
	 Penggolongan penari di masa Sultan HB V dilakukan 
berdasarkan pada tingkatan kemampuan penari dalam 
menguasai tarinya, dan juga berdasarkan nama golongan 
tersebut. Ringgit Cina (Penari Cina) merupakan golongan 
penari pemula atau penari golongan ketiga. Latihan dan 
pertunjukannya dilakukan di Bangsal Kemagangan yang 
terletak di sebelah selatan pusat Kraton Yogyakarta. Ringgit 
Encik (penari orang Arab dan India) latihan dan pertunjukannya 
dilaksanakan di Bangsal Trajumas yang terletak di utara pusat 
Kraton. Penari ini masuk dalam golongan kedua. Ringgit 
Gupermen (Penari Pemerintah) adalah golongan penari-penari 
utama. Golongan ini mengadakan latihan dan pertunjukan di 
Tratag Bangsal Kencana yang terletak di dalam pusat Kraton 
Yogyakarta. Adanya tingkatan penari atau pelembagaan 
golongan penari- penari di Kraton, dan menunjukkan adanya 
penambahan jumlah penari atau abdi-dalem. Kemudian Sultan 

92  R.M. Soedarsono, 22
93 G.B.P.H. Suryobrongto, Cara Berlatih Tari Klasik Gaya Yogyakarta, dalam 
Fred Wibowo, (ed), Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: Dewan 
Kesenian Yogyakarta, 1981), 101-102.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 103

Hamengku Bowono V mengorganisasi lembaga keabdidaleman 
yang khusus bagi penari laki-laki yang memerankan tokoh 
perempuan dalam pertunjukan (transvetism). Lembaga ini 
disebut dengan bedhaya kakung.

d. Dimulainya Penyebaran TKGY Keluar Tembok Istana
Pergantian tampuk kepemimpinan kraton 

Ngayogyakarta Hadiningrat cukup dinamis dari masa ke 
masa. Situasi pemerintahan senantiasa berdampak pada 
berbagai sektor kehidupan masyarakat baik di dalam maupun 
di luar istana, salah satunya adalah kehidupan seni dan 
budaya. Sebagaimana TKGY yang senantiasa mengalami 
pasang surut dalam lima kepemimpinan yang berbeda dari 
semenjak berdirinya kraton di masa Sultan HB I. Diciptakan, 
tumbuh, surut, berkembang kembali, dan seterusnya. TKGY 
berkembang sebagaimana kehendak keinginan raja yang 
memimpin istana. 

Sultan Hamengku Buwono VI (HB VI) merupakan 
sosok raja yang mencintai kesenian. Keberadaan Bedhaya Babar 
Layar  dan  Srimpi Endra Wasesa sebagai peninggalan menjadi 
bukti rasa cintanya pada kesenian. Tidak hanya meninggalkan 
karya tari, masa pemerintahan Sultan HB VI juga menjadi 
titik tolak perkembangan TKGY. TKGY yang sebelumnya 
hidup dan tumbuh di dalam tembok kraton kemudian 
berkembang menembus keluar benteng istana. Pada masa 
Sultan HB VI ini, ada semacam aturan atau pedoman yang 
memperbolehkan pengembangan tari di luar tembok istana. 
Pedoman itu tidak semata-mata memperbolehkan seniman 
untuk membawa TKGY dengan serta merta keluar istana, 
melainkan memberikan rambu-rambu untuk seniman turut 
berproses kreatif  dalam mengembangkannya. 

Sultan HB VI di masa pemerintahannya 
memperbolehkan para seniman untuk membawa TKGY keluar 
tembok istana, akan tetapi mereka harus memodifikasinya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



104 

agar tidak sama dengan bentuk TKGY yang ada di dalam 
istana. Sebagaimana kasus Joged Jengkeng, walaupun cerita, 
kostum, iringan masih sama dengan tari di dalam istana, 
tetapi bentuk gubahannya dilakukan penari dengan cara 
yang berbeda. Di dalam Joged Jengkeng penari menyajikannya 
dengan posisi jongkok. Proses penciptaan joged jengkeng (tari 
jongkok) terinspirasi dari  seni membaca babad dengan sahut-
menyahut antara dua orang, dan pembacaannya dengan 
lagu yang diiringi oleh gerakan-gerakan tari dan alat musik 
gamelan Jawa. Banyak catatan yang menyatakan bahwa 
Joged Jengkeng dimobilisasi oleh Kanjeng Pangeran Harya 
Purwadiningrat (menantu Sultan). Yang termasuk Joged Jengkeng 
antara lain langen driyan (tari bersenang-senang) dengan cerita 
Damarwulan, langen asmarasupi (tari percintaan), langen wiraga 
yang mengambil cerita Panji. 

Upaya mobilisasi joged jengkeng ke luar tembok istana 
memberikan pengaruh pada bentuk tari langen mandrawanara 
(kera yang berjumlah banyak). Tari ini terdiri atas tokoh-
tokoh kera dalam kisah Ramayana. Usaha atau ide Kanjeng 
Pangeran Harya Purwadiningrat disempurnakan oleh putra 
Sultan Hamengku Buwono VI (pangeran) yang bernama 
Mangkubumi. Pangeran inilah yang terkenal sampai sekarang 
memperkasai langen mandrawanara, langen Asmarasupi dan langen 
Wiraga.94 Selain itu pada masa Sultan HB VI, juga tercipta 
pelembagaan tari Bedhaya Gandrungmanis dan Bedhaya Kuwung-
kuwung. Beliau juga membentuk pelembagaan Serimpi Putri 
Cina, Serimpi Pandhelori dan Serimpi Renggawati. Pelembagaan 
tari Bedhaya merupakan sebuah komposisi tari putri dengan 
sembilan orang penari. Tari Serimpi ditarikan oleh empat orang 
penari putri, sedangkan Serimpi Renggawati ditarikan oleh lima 
orang penari putri dan bercerita.

94 B.P.H. Suryobrongto, Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: Museum Kraton 
Yogyakarta, 1976), 26.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 105

	 Perkembangan TKGY kemudian berlanjut di masa 
pemerintahan Sultan Hemengku Buwono VII (HB VII). 
Pada masa pemerintahan Sultan HB VII, penyebaran 
tari untuk pertama kalinya tercatat dilakukan dengan 
menggunakan teknologi pengabadian gambar (photo). Di 
mana sebuah dokumen photo pergelaran Wayang Wong 
untuk pertama kalinya ditemukan di masa Sultan HB VII 
ini.95 Sebagaimana pendahulunya, Sultan HB VII juga 
menjadi sosok pemimpin yang mencintai kesenian. Ia 
turut berperan seperti pendahulunya dalam menciptakan 
beberapa pelembagaan tari, di antaranya Bedhaya Durma dan 
Bedhaya Bedah Madiun. Pelembangaan ini tercipta di tengah 
berlangsungnya pemberontakan-pemberontakan, dengan kata 
lain suasana sosial-politik mendapat goncangan lagi. Peristiwa 
pemberontakan dipimpin oleh Pangeran Suryengalaga pada 
sekitar tahun 1883.96 Pangeran Suryengalaga adalah salah 
seorang putera Sultan Hamengku Buwono V. Dia telah 
meletakkan jabatannya yang digantikan oleh adiknya (Sultan 
Hamengku Buwono VI). Pemberontokan ini dimanfaatkan 
oleh pihak Belanda untuk menerapkan prinsip adu-dombanya 
(devide et impera) sehingga perkembangan sosial-politik menjadi 
fokus utama, dan seperti biasanya kesenian tidak banyak 
mendapat tempat untuk dipertunjukkan.

Walaupun di dalam tembok Kraton pertunjukan 
jarang berlangsung, di luar tembok istana terjadi penyebar 
luasan tari oleh organisasi-organisasi kesenian yang dimotori 
oleh putra Sultan Hamengku Buwono (Pangeran) Tejakusuma 
dan Pangeran Suryodiningrat. Organisasi yang dibangun  
oleh  pangeran-pangeran ini bernama Kridha Beksa Wirama 
(KBW) yang mendapat dukungan penuh dari Sultan dengan 
membantu guru-guru tari dari Kraton, dan memberi dukungan 
secara finansial.

95 R.M Soedarsono, Wayang Wong: The State Ritual  Dance  Drama in The Court of 
Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 1984, 25.
96 Sudiro, “Pergolakan Suryengalaga di Yogyakarta” (Tesis S-2 Sekolah Pasca 
Sarjana Universitas Gadjah Mada, 1986).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



106 

	 Pengembangan TKGY pasca pemerintahan Sultan 
HB VII, kemudian dilanjutkan oleh penerusnya yaitu Sultan 
Hamengku Buwono VIII (HB VIII). Sultan HB VIII lahir pada  
tanggal  3  Maret 1880., dan dinobatkan sebagai sultan tanggal 
8 Februari 1921  sampai pada tanggal 22 Oktober 1939. Ia 
meninggal dunia di rumah sakit Panti Rapih Yogyakarta. Pada 
masa pemerintahannya, Sultan HB VIII banyak melakukan 
rehabilitasi bangunan di kompleks Kraton Yogyakarta, seperti 
Tratag Siti Hinggil, Bangsal Pagelaran yang terletak pada 
bagian utara (depan), Gerbang Donopratopo, dan Masjid 
Gedhe.

Di masa pemerintahan Sultan HB VIII hampir setiap 
tahun diselenggarakan pertunjukan untuk upacara-upacara 
di dalam istana. Tercatat selama pemerintahannya, wayang 
wong tidak kurang dari 11 kali diselenggarakan dengan cerita 
lengkap, megah dan besar.97 Pertunjukan ini berlangsung 
sampai empat hari berturut-turut dan diikuti 300-400 orang 
penari. Selama pertunjukan, Kraton terbuka bagi seluruh 
kawula-dalem untuk menyaksikan secara langsung.

Menurut catatan G.B.P.H. Suryobrongto, ketika 
pelembagaan wayang wong sebagai upacara atau ritus sakral 
di istana, banyak orang yang terlibat dalam pertunjukan ini, 
seperti orang kecil (abdi- dalem), pejabat pemerintahan kolonial, 
dan para bupati di luar Yogyakarta, serta sarjana Barat juga ikut 
serta menyaksikan pertunjukan tersebut. Para kawula-dalem 
biasanya duduk lesehan tanpa alas di halaman Kraton sekitar 
Tratag Bangsal Kencana, sedangkan para pejabat dan tamu-
tamu lainnya disediakan kursi untuk tempat duduk. Seluruh 
tamu dan penonton mendapat suguhan atau hidangan makan 
dan minum dari Kraton.

Sultan Hamengku Buwono VIII memperhatikan 
tari secara seksama sejak masa persiapan pertunjukan yang 
akan ditampilkan sampai pertunjukan berakhir. Beliau 

97 G.B.P.H. Suryobrongto, 46-47.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 107

memerintahkan seluruh penari yang terlibat agar selalu 
mempersiapkan diri sebelum tampil dan harus telah hadir di 
dalam istana. Juga para penari harus diperhatikan atau tidak 
ditelantarkan. Mereka diberi penginapan atau tempat istirahat 
di Bangsal Kasatriyan sambil mengadakan latihan beberapa 
gerak yang sifatnya praktis sebagai bentuk persiapan dan dapat 
terbangun kekompakan sesama penari. Peristiwa ini disebut 
sebagai tuguran atau pemusatan penari di istana.

Tidak hanya kepada abdi dalem dan rakyatnya, 
Sultan HB VIII senantiasa menanamkan kecintaan pada 
kesenian kepada generasi penerusnya. Sultan HB VIII selalu 
mengatakan kepada putra-putrinya agar mampu menari, 
seperti halnya disampaikan kepada Bandara Raden Mas 
Maknulmunajati atau Pangeran Pujakusuma yang terkenal 
dengan peran Angkawijaya, Raden Mas Alpasuatlamin atau 
Pangeran Suryobrongto yang sering memerankan tokoh 
Gatutkaca, Raden Mas Darajatun atau Sultan Hamengku 
Buwono IX (HB IX) juga memainkan peran Gatutkaca.98 
Jadi, penari bukan hanya para abdi-dalem saja, melainkan para 
bandara atau priyayi luhur kerabat istana (adik, putra-putri 
Sultan). Ada juga hal yang menarik dalam pelembagaan tari 
bedhaya-serimpi pada masa ini, yaitu bahwa jenis tari putri telah 
dibiasakan ditarikan oleh penari putri, dan hanya dalam wayang 
wong masih berlaku transvetism (laki-laki memerankan wanita).

Sultan Hamengku Buwono VIII juga dikenal sebagai 
seorang sultan yang kreatif  dalam tata rupa dan musik. Hal 
ini terlihat dari keikutsertaan beliau dalam mengembangkan 
kostum-kostum yang digunakan oleh penari, dan didukung oleh 
seniman multitalenta seperti Kanjeng Raden Tumenggung 
Jayadipura dan Kanjeng Raden Tumenggung Purbaningrat 
sebagai penata tari dan penata iringan tari (gendhing). Hal ini 
dapat dilihat pada kostum bagian kepala dalam tari wayang 

98 Y. Sumandiyo Hadi, Pasang Surut Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: 
Lembaga Penelitian ISI Yogyakarta dan CV Media Pressindo, 2001), 33-34.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



108 

wong yang sebelumnya bercorak dhestar tepen, songkok dan udheng 
gilig, lantas dikembangkan menyerupai bentuk hiasan kepala 
yang digunakan dalam wayang kulit sehingga setiap karakter 
atau tokoh memiliki hiasan kepala yang berbeda-beda.

e. Perkembangan TKGY di Luar Istana
Sultan Hamengku Buwono IX (HB IX) naik tahta pada 

tahun 1940 yang berdekatan dengan terjadinya Perang Dunia 
II dan pendudukan Jepang di Republik Indonesia. Sultan 
yang pernah mengikuti sekolah sampai ke Leiden Belanda 
membangkitkan semangat kebangsaan terhadap Republik 
Indonesia sehingga beliau terlibat dalam perjuangan melawan 
penjajah dan sebelum kemudian menggabungkan diri 
dengan pemerintahan Indonesia. Situasi di masa perjuangan 
kemerdekaan berdampak pada minimnya gelaran seni 
pertunjukan di kraton Yogyakarta. Gelaran seni pertunjukan 
yang pernah tercatat di masa awal kepemimpinan Sultan HB 
IX adalah pertunjukan tari Beksan Pethilan Bomantara melawan 
Prabu Jayalengkara. Pertunjukan tari itu disajikan pada tanggal 
25 sampai 26 Maret 1944 di Bangsal Kencana dalam rangkaian 
acara perjamuan yang diperuntukkan bagi Saiko Sikikan, 
seorang pejabat tinggi Militer Jepang.99 Sajian pertunjukan 
yang digelar oleh Sultan HB IX dalam acara jamuan tersebut, 
secara tidak langsung memberikan sebuah pesan tentang 
semangat perlawanan atas penjajahan sebagaimana situasi 
yang terjadi di Indonesia. 

Minimnya gelaran pertunjukan bukan berarti Sultan 
HB IX tidak memperhatikan kehidupan seni. Sultan sebagai 
salah satu sosok pejuang Indonesia masih memberikan 
perhatian yang cukup besar kepada seni pertunjukan. Di sisi 
lain, Sultan juga memiliki kepekaan terhadap situasi dan kondisi 
bangsa saat itu. Hal itu kemudian yang melatarbelakangi 
perubahan dari rupa pertunjukan tari di dalam istana. Di 

99 R.M. Pramutomo, Tari, Seremoni, dan Politik Kolonial (II), (Surakarta: ISI Press 
Solo, 2009), 149.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 109

mana Sultan HB IX melakukan perubahan dengan tidak lagi 
menghadirkan kebijakan untuk tidak menyelenggarakan ritual 
secara bermewah-mewahan. Sultan HB IX berpendapat 
bahwa penyelenggaraan pesta dengan menjamu ribuan 
tamu, menyuguhkan hidangan mahal, lengkap dengan sajian 
pertunjukan wayang wong dirasakan sebagai bentuk kemegahan 
berbau kolonial. Perjamuan dan berbagai bentuk ritual yang 
sakral kemudian tidak lagi diselenggarakan sebagaimana di 
masa Sultan HB VIII melainkan dengan cara yang sederhana. 

Pada dekade awal masa pemerintahan Sultan HB IX, 
pelembagaan tari dikembangkan melalui pendidikan seni tari 
dengan usaha mengirim guru-guru tari untuk mengembangkan 
kemampuannya ke Kridha Beksa Wirama sebagai lembaga 
resmi yang didukung oleh Kraton sendiri. Tidak hanya 
dengan cara itu, Sultan HB IX dalam perjalanannya turut 
dikenali sebagai pengembang dan pembaharu TKGY. Di masa 
kepemimpinannya, sultan memberikan kebebasan penari 
istana untuk mengembangkan diri melalui pelembagaan 
lomba tari. Setiap penari diperbolehkan mengembangkan 
kreatifitasnya dalam membuat tari walaupun berbeda dengan 
yang telah ada di Kraton.

Sultan HB IX tidak ketinggalan juga menciptakan 
tari Beksan Golek Menak pada tahun 1941 dari daerah Kedu 
sebagai bukti kecintaannya kepada dunia seni pertunjukan. 
Dalam proses penciptaannya, Sultan memerintahkan para 
seniman dan penari Kraton menyelenggaakan latihan untuk 
merealisasikan ide-idenya. Pelembagaan tari ciptaan Sultan 
Hamengku Buwono IX yang bernama Golek Menak pertama 
kali dimainkan atau dipentaskan di Tragtag Bangsal Kencana 
Kraton untuk ulang tahun Sultan yang dihadiri oleh seluruh 
kerabat Kraton, para bupati, dan tamu undangan pada 
tahun 1943, dengan adegan beksan  peperangan antara Dewi 
Sudrawerti melawan Dewi Sirtupelaeli, dan Prabu Dirgamurta 
melawan Raden Maktal.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



110 

Sultan HB IX mendirikan pelembagaan tari Bebadan 
Among Beksa di rumah salah satu adik iparnya, K.P.H. 
Purwadiningrat pada tahun 1950. Melalui pelembagaan ini, 
bentuk- bentuk ritual dan seni pertunjukan dilaksanakan 
bersama-sama dengan Paheman Hari Biwada, yakni sebuah 
lembaga khusus yang menyelenggarakan acara penting 
Kraton Yogyakarta. Untuk pelestarian pelembagaan seni 
tari Kraton, sejak tahun 1950 berbagai kegiatan yang 
berhubungan dengan tari dialihkan ke luar istana Kraton, 
dan bertempat di Ndalem Purwodiningrat atau tempat tinggal 
salah seorang menantu Sultan Hamengku Buwono VIII yaitu 
K.R.T. Purwodinigratan. Organisasi atau pelembagaan yang 
dibentuk bernama Among Beksa Kraton Yogyakarta yang 
berada di bawah naungan Kawedanan Hageng Punakawan 
Kridahamardawa Kraton. Inisiatif  Sultan Hamengku Buwono 
IX menyelenggarakan seni tari klasik gaya Yogyakarta di 
luar istana Kraton bermanfaat bagi masyarakat luas karena 
masyarakat umum mendapat kesempatan mengikuti segala 
kegiatan tari, berupa latihan-latihan sampai pada pementasan 
tanpa terlibat dengan lembaga ke-abdidaleman.

Pada 1952 berdiri Yayasan Siswa Among Beksa (YSAB) 
yang dipimpin oleh pangeran (adik Sultan Hamengku Buwono 
IX) bernama B.P.H. Yudonegoro. Yayasan Siwa Among Beksa
(SAB) merupakan sebuah paguyuban atau yayasan tari yang
digerakkan oleh siswa, dan SAB memiliki induk Bebadan
Among Beksa Kraton Yogyakarta. Gerakan paguyuban ini
bertujuan untuk memelihara, dan sekaligus mengembangkan
tari klasik gaya Yogyakarta-Mataram.
	 Pelembagaan tari yang dilaksanakan di luar istana 
Kraton diasumsikan bahwa kegiatan pertunjukan di dalam 
istana Kraton berkurang. Keadaan ini berakhir pada tahun 
1973, saat Sultan Hamengku Buwono IX menggiatkan 
kembali kegiatan di dalam istana Kraton di bawah naungan 
Kawedanan Hageng Punakawan Kridhamardawa. Sementara 
itu, Bebadan Among Beksa yang berkerjasama secara intensif  
dengan Siswa Among Beksa tetap melakukan kegiatannya di 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 111

luar istana Kraton. Lama-kelamaan kegiatan Bebadan Among 
Beksa berkurang di dalam istana sehingga organisasi ini 
membubarkan diri dengan sendirinya, tinggal bertahan Yayasan 
Siswa Among Beksa yang telah mencatat keberadaanya secara 
resmi pada tahun 1978, melalui akte hukum negara Republik 
Indonesia dan bertahan sampai sekarang. Walaupun kegiatan 
dilaksanakan di dalam istana, Kraton kembali terbuka untuk 
masyarakat umum seperti biasanya, tanpa harus menjadi 
abdi-dalem terlebih dahulu. Namun, mereka hanya mengikuti 
peraturan di dalam istana Kraton yang berkaitan dengan tata 
krama, seperti berpakaian yang sopan, penggunaan bahasa, 
adat sopan-santun, dan lain sebagainya.

Sebagian masyarakat yang ingin mendapatkan status 
ke-abdidaleman secara resmi dapat melakukan semacam magang 
terlebih dahulu, dan sebagian lainnya tetap berstatus sebagai 
kawula-dalem yang mengabdi sesuai dengan kemampuan. 
Bagian masyarakat ini disebut dengan narakarya. Keterlibatan 
narakarya yang berasal dari organisasi dan lembaga pendidikan 
tari dari luar istana Kraton memberi sumbangan ragam 
bentuk pengembangan kreativitas tari klasik gaya Yogyakarta.

Sementara itu, ada juga penggabungan tari klasik gaya 
Yogyakarta dengan gaya Surakarta. Kegiatan pelembagaan 
latihan tari secara rutin dilaksanakan di dalam istana Kraton 
setiap hari Minggu yang bertempat di Bangsal Kasatriyan. Selain 
latihan, hampir setiap tahun diselenggarakan pelembagaan 
pentas untuk upacara yang bersifat ritual memperingati 
tingalan-dalem dengan pertunjukan wayang wong, beksan lawung, 
bedhaya atau Serimpi. Sejak 1977 Kraton membuka hubungan 
kerjasama dengan Kementerian Pariwisata Indonesia untuk 
melaksanakan pertunjukan tari yang bersifat entertainment guna 
promosi kebudayaan serta melegitimasi Yogyakarta sebagai 
kota kebudayaan.
	 Ketika Sultan HB IX menjabat wakil presiden 
Republik Indonesia pada 24 Maret 1973, beliau mengutus 
misi kesenian Kraton ke negara-negara di Eropa sebagai 
wakil kesenian negara Indonesia. Untuk pertama kalinya, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



112 

utusan tersebut membawa dua perangkat gamelan pusaka 
Kraton yang biasa panggil  dengan Kyai Madumurti dan Kyai 
Madukusumo. Pengembangan tari klasik gaya Yogyakarta 
tidak hanya diperkenalkan pada bangsa-bangsa Eropa, juga 
bagi masyarakat Indonesia yang multikultur dan bangsa 
Asia lainnya. Tercatat pada tahun 1978, Kraton Yogyakarta 
mengikuti sebuah festival kesenian di Jakarta.

Pada tahun 1980-an, Sultan mengirim kesenian ke 
kota Padang dalam rangka kerja sama antara Pemerintahan 
Daerah Provinsi DI Yogyakarta dengan Pemerintah Daerah 
Provinsi Sumatra Barat, dengan menampilkan tari lawung gagah, 
bedhaya, Wayang Wong yang diiringi dengan gamelan pusaka 
Kraton, serta Sultan Hamengku Buwono IX memberikan 
sebuah kata pengantar sebagai penjelasan tentang tari klasik 
gaya Yogyakarta pada masyarakat atau pengunjung di Padang. 
Terakhir pada tahun 1988 saat mendekati akhir hidupnya, 
Sultan mengirim kembali misi kesenian ini ke Jepang.

Sultan HB X lahir pada tanggal 2 April 1946 di 
Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat, bernama B.R.M. 
Herjuno Darpito, setalah dewasa beliau bergelar K.G.P.H. 
Mangkubumi, dan kemudian diangkat sebagai putra mahkota 
bergelar KGPAA. Hamengku Negara Sudibyo Rajaputra 
Nalendra ing Mataram. Pada tanggal 7 Maret 1989 B.R.M. 
Herjuno Darpito dinobatkan sebagai Sultan dengan gelar 
resmi Sampeyan Dalem ingkang Sinuhun Kanjeng Sri Sultan Hamengku 
Buwono Senapati ing Alogo Ngabdurrokhman Sayidin Panatagama 
Khalifatullah ingkang Jumeneng Kaping Sedasa, atau dikenal dengan 
nama Sultan HB X.

Melihat masa hidup Sultan Hamengku Buwono X 
yang tumbuh setelah Republik Indonesia merdeka, pendidikan 
secara formal dan informal turut membentuk pemahaman 
demokratis Indonesia pada diri Sultan. Dia mengukuhkan 
konsep “Tahta Untuk Rakyat‟, di dalam pidato Jumenengan 
Dalem pada 7 Maret 1989, bahwa:

“Maka jikalau boleh saya ketengahkan, Jumenengan yang 
diselenggarakan pada 7 Maret 1989, hari ini, mungkin dapat 
ditangkap dan dihayati sebagai momentum peneguhan tekad:, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 113

Tahta Untuk Rakyat bisa diartikan sebagai bentuk 
perjuangan kesejahteraan bersama masyarakat atau 
keberpihakan pada masyarakat, yang membuka bagi 
masyarakat untuk berpendapat, mengikuti atau mengetahui 
perkembangan pencarian jati dirinya, serta membuka 
kesempatan bagi masyarakat melihat suatu kebenaran dan 
kesalahan, persamaan pendapat maupun perbedaannya. Hal 
ini berarti kebenaran pada masa Sultan Hamengku Buwono 
X tidak hanya turun dari pemimpin atau sultan, tetapi dari 
rakyat, oleh rakyat dan bagi rakyat, layaknya sebuah sistem 
demokrasi.

Suatu proses pengambilan suatu kebijakan di luar 
tradisinya akan menghasilkan konsekuensi-konsekuensi 
yang harus dihadapi, termasuk kebijakan Sultan Hamengku 
Buwono X dengan konsep sang rajanya. Tanpa ada batas yang 
jelas antara raja dan rakyat, maka siapa pun tidak memandang 
status sosial dan kebudayaan bisa menciptakan produk-produk 
kebudayaan (tari), dalam arti semua agen atau manusia dalam 
kebudayaan mempunyai hak yang sama. Masyarakat umum 
atau narakarya dalam pengembangan pelembagaan tari klasik 
gaya Yogyakarta, seperti penari-penari dan tokoh-tokoh seni 
pertunjukan di Yogyakarta. Jika dilihat masyarakat Yogyakarta 
sekarang, boleh dikatakan bahwa Yogyakarta merupakan 
tempat berkumpulnya berbagai macam kebudayaan yang 
heterogen. Artinya, Sultan telah memikirkan upaya untuk 
counter culture di tengah pergesekan dengan kebudayaan-
kebudayaan lain ataupun kebudayaan global.

Dewasa ini masyarakat mempunyai pilihan tontonan 
berbagai macam tari, dari tari klasik sampai pada tari 
kontemporer, dan tidak bisa dipungkiri banyaknya sarjana-
sarjana seni tari di Yogyakarta menghasilkan karya-karya yang 
mudah ditonton dan mudah dimengerti oleh masyarakat luas. 
Hal ini merupakan konsekuensi terberat bagi keberlangsungan 
tari klasik gaya Yogyakarta, suatu keadaan penuh kompleksitas 
persoalan tari klasik di tengah-tengah tari-tari yang lain, 
seperti tari modern, tari kreasi baru, dan tari kontemporer. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



114 

Masalahnya ialah apakah tari klasik gaya Yogyakarta tetap 
mempertahankan gaya Mataram Yogyakarta dengan ciri 
yang lugas, anggun, mistis, serta militan di tengah banyaknya 
pilihan masyarakat yang lebih suka akan nilai profan, dangkal, 
instana ataupun karya-karya kitsch lainnya.

II. Peran Kraton dan Abdi Dalem Proses Pewarisan

a. Peran Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam
Proses Pewarisan

	 Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat beserta ningrat 
hingga kini masih menjadi pusat bagi pewarisan tari klasik. 
Walaupun begitu, peran ini, telah jauh berkurang dibandingkan 
peran yang ditunjukkannya pada abad ke-19 dan 18.100 Di 
dalam proses pewarisan saat ini, kraton didukung oleh adanya 
fakta mengenai keberadaan keluarga dan keturunan yang 
menempati posisi-posisi strategis di dinas kebudayaan baik 
di provinsi maupun tingkat kabupaten kota. Melalui posisi-
posisi itu kraton mendapat dukungan penuh dalam upaya 
pewarisan. Beberapa dukungan yang tampak diberikan adalah 
upaya rekonstruksi tari klasik.101 Pengembangan TKGY juga 
dilakukan melalui norma atau aturan yang mewajibkan 
penciptaan koreografi baru pada tari Bedhaya dan Srimpi 
ketika terjadi pengangkatan Sultan baru.

Pada saat pengangkatan Sultan HB IX dan X misalnya, 
koreografi baru diciptakan. Proses penciptaan koreografi baru 
pada saat itu disertai dengan pengembangan busana tari yang 

100 Barbara Hartley. Javanese Performances on An Indonesian Stage: Contesting 
Culture, Embracing Change. (Leiden: KITLV Press), 2008, 16
101 Strategi lainnya adalah peningkatan kualitas sumber daya manusia, 
peningkatan sarana dan prasarana dinas, rehabilitasi benda cagar budaya, 
pengelolaan naskah kuno, penyusunan perda, dan bidang budaya, pembentukan 
peneliti dari pegawai negeri bidang budaya, fasilitasi lembaga pengelola dalam 
pengelolaan dan pengembangan acara, tersusunnya pedoman, kebijakan 
pembangunan berbasis budaya, penyiapan sarana, dan prasarana acara bertaraf 
nasional dan internasional, peningkatan SDM pengelola acara budaya di daerah, 
promosi budaya, dan penyelenggaraan acara-acara nasional dan internasional. 
Lihat situs Dinas  Kebudayaan Provinsi Yogyakarta.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 115

baru, dalam pengertian tetap pakaian versi lama tetapi dibuat 
baru sehingga menjadi layak pakai dan terlihat lebih megah.102 
Adanya koreografi baru dan aksesoris yang dibangkitkan 
kembali inilah terdapat fungsi pewarisan karena setiap 
koreografi akan berasosiasi dengan generasi tertentu dalam 
keluarga kerajaan. Setiap anggota keluarga kerajaan dalam 
generasi tersebut harus berupaya mewariskan koreografi 
tersebut sehingga menunjukkan identitasnya sebagai bagian 
dari generasi sultan.

Meskipun demikian, pewarisan yang dilakukan Kraton 
tidak dilangsungkan oleh institusi ini, tetapi dijalankan secara 
tidak langsung melalui transmisi dalam berbagai asosiasi tari 
amatir dan sekolah tari swasta. Hal ini dipandang sebagai 
menyebarnya pewarisan tari klasik keluar dari dinding 
Kraton. Istilah dinding Kraton ini memiliki makna yang 
harfiah sekaligus kultural. Secara harafiah, istana Yogyakarta 
dikelilingi oleh dinding tinggi bernama baluwarti. Baluwarti 
merupakan tembok persegi dengan ketebalan 3,5 meter 
dan tinggi 3,5 hingga 4 meter, dengan keliling 5 km dengan 
menara di keempat sudutnya. Dinding ini dibangun pada 
masa Sultan Hamengku Bowono I sebagai perlindungan dan 
pertahanan di saat perang.103 Semenjak itu tari berkembang 
di dalam lingkungan benteng dan masyarakat hanya boleh 
belajar tari rakyat seperti jaran kepang, tayuban, ketoprak, 
atau slawalan.104 

Secara kultural, dinding merupakan simbol dari 
peradaban di Barat. Dalam masyarakat Eropa, benteng yang 
menjadi tembok sebuah kawasan seperti kota dan istana 

102 Supriyanto. “Busana Tari Bedaya Gaya Yogyakarta: Sebuah Kajian Estetika,” 
dalam Jurnal Agem, Volume 8(1):1-7, (2009), 6.
103 L.K. Wardani, R.M. Soedarsono, Timbul Haryono, Djoko Suryo, “City Heritage of 
Mataram Islamic Kingdom in Indonesia: Case Study of Yogyakarta Palace,” dalam 
The International Journal of Social Sciences, 9(1), (2013), 106.
104 R.M. Soedarsono, “The Role of Gamelan Music in Dance Instruction: the 
Relation between Dance and Music,” dalam Asia Pacific Society for Ethnomusicology 
Conference, Manila, (18-23 February 2002).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



116 

merupakan pembatas antara peradaban dan non-peradaban, 
antara kehidupan dan kematian, dan antara masyarakat maju 
dan masyarakat barbar. Peradaban baru yang lebih unik 
terisolasi di dalam benteng, dan mulai berevolusi membedakan 
dirinya dari masyarakat di luar tembok secara terus-menerus 
seiring dengan perkembangan waktu. Tanpa adanya aliran 
keluar dari tembok, maka peradaban di dalam tembok akan 
semakin terbedakan dari peradaban di luar tembok, kurang 
lebih sama seperti berjalannya evolusi biologis pada pulau- 
pulau terisolasi. Adanya aliran budaya keluar dari tembok 
berarti ada penyebaran peradaban yang sebelumnya terisolasi 
menjadi lebih memasyarakat karena dalam kondisi damai, 
bagian di luar tembok hingga batas-batas tertentu adalah 
kawasan yang secara administratif  dan politik juga merupakan 
bagian dari kawasan yang berada di dalam tembok. Dengan 
kata lain, penyebaran TKGY ke luar istana sama artinya dengan 
penyebaran keluar peradaban yang awalnya berkembang di 
dalam istana menjadi lebih luas ke kawasan-kawasan yang 
kurang berkembang sehingga memberikan pengaruh tidak 
saja politis, tetapi juga kultural bagi masyarakat sekitar. Hal 
ini hanya mungkin terjadi jika kawasan luar berada dalam 
kondisi damai sehingga, penyebaran TKGY keluar Kraton 
menunjukkan perdamaian telah terjadi antara Kraton dan 
masyarakat luar Kraton.

Dalam kasus Kraton Yogyakarta, benteng sebagai 
lambang peradaban tidak dapat ditafsirkan secara mutlak 
seperti di Barat. Kraton Yogyakarta tidak sepenuhnya dipagari 
oleh dinding. Di kawasan utara terdapat bukaan benteng 
yang menjadi alun-alun. Alun-alun berfungsi mengumpulkan 
masyarakat dan prajurit, pelatihan prajurit,  tempat  upacara, 
atau tempat mencari keadilan. Ukurannya cukup besar yaitu 
300 x 265 meter atau memakan sekitar 5,6% dari keliling 
benteng. Sebagai kawasan terbuka, struktur ini menunjukkan 
kalau Kraton tidak sepenuhnya terpisah dari  peradaban  luar. 
Ciri ini membedakan benteng yang ada di Yogyakarta dengan Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 117

benteng-benteng yang ada di Eropa, atau yang dibangun 
oleh bangsa Eropa. Benteng hanya membatasi peradaban 
Kraton dalam derajat tertentu yang tidak semutlak di Barat. 
Dari perspektif  militer, hal ini merupakan tanda kelemahan, 
tetapi dari perspektif  damai, hal ini merupakan tanda 
kekuatan. Adanya karakter seperti ini pada istana kesultanan 
Yogyakarta merupakan tanda bahwa Kraton Yogyakarta lebih 
berperspektif  damai daripada militer.

Tahun 1918, Kridha Beksa Wirama didirikan. Pada 
tahun 1954, setidaknya ada dua institusi yang mendidik tari 
sebagai perpanjangan tangan Kraton seperti Paguyuban 
Katolik Cipta Budaya dan Yayasan Siswa Among Beksa. Para 
pengajarnya merupakan orang-orang Kraton dan para siswa 
juga merupakan anak-anak bangsawan dan sedikit anak dari 
abdi dalem yang dipandang berprestasi. Walaupun demikian, 
Kraton tetap menunjukkan eksistensinya sebagai pelestari 
budaya, terutama pada peristiwa-peristiwa penting. Hal ini 
ditunjukkan dengan pergelaran tari-tari suci seperti serimpi 
dan bedhaya di Kraton pada saat peristiwa penting, misalnya 
pernikahan anggota kerajaan atau perayaan hari besar. Selain 
itu banyak perempuan desa yang mengetahui tari klasik, akan 
tetapi merasa enggan untuk menarikannya. Keengganan itu 
disebabkan tari klasik memiliki hubungan yang kuat dengan 
sistem aristokrasi. Kepercayaan yang berkembang, di dalam 
masyarakat ialah tari tersebut merupakan tari suci dan hanya 
boleh ditarikan oleh kalangan terbatas. Tari bedhaya, serimpi, 
dan golek, adalah tari- tari yang tidak sembarang orang boleh 
melihat dan berasosiasi dengan upacara tertentu seperti tedhak 
dan jengkar Sinuwun Dalem (turunnya raja untuk bertemu rakyat 
di peringgitan). Para penarinya juga tidak boleh sembarangan. 
Mereka tidak boleh menarikan tari selain tari sakral, dan mereka 
tidak boleh menari dalam keadaan menstruasi. Sementara itu, 
dalam tari- tari di pedesaan, tari yang dipertontonkan adalah 
tari-tari rakyat seperti ketoprak atau wayang wong, dan kalau tari 
klasik, tari klasik yang dibawakan adalah tari klasik Surakarta. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



118 

Pada tahun 1970-an, persepsi masyarakat terhadap 
tari klasik membuat perlombaan tari bertema tari klasik yang 
dibuat untuk masyarakat mengalami sepi peminat. Menurut 
penuturan nara sumber, pada dasawarsa ini terdapat sekitar 
40-50 orang yang mengikuti lomba tari bergaya Surakarta di
Yogyakarta, sedangkan yang mengikuti lomba tari bergaya
Yogyakarta hanya sekitar 4 atau 5 orang. Selain itu, ketika
ditelusuri siapa peserta lomba tari bergaya Yogyakarta tersebut, 
ternyata mereka memiliki hubungan kekerabatan dengan
Kraton sehingga para peserta dapat dipandang berasal dari
keluarga priyayi dan tidak ada masyarakat biasa. Perkembangan
tari dalam lingkungan Kraton kemudian dapat dibagi menjadi
tiga jenis, yaitu tari asli Kraton dan tetap merupakan tari
Kraton, tari asli Kraton  yang menjadi tari rakyat, dan tari
rakyat yang menjadi tari Kraton. Dalam versi pertama, tari
asli Kraton yang tetap menjadi tari Kraton adalah tari-tarian
sakral seperti serimpi dan bedhaya. Tari ini dibedakan dari tari
gaya Surakarta yang bersifat lebih klasiko-romantik, dicirikan
dengan gaya yang lebih banyak mengandung ornamen, relung-
relung yang mengandung nilai estetik dan lebih kompleks,
dan cenderung lebih feminin. Tari klasik gaya Yogyakarta
bersifat klasik karena tidak banyak mengandung ornamen,
lebih sederhana, mengandung bentuk yang lurus dan kokoh
serta tegas, dan lebih maskulin.105 Walaupun begitu, tari versi
Yogyakarta memiliki keunggulan pada aturan yang ketat.
Aturan ini memberikan kesulitan tersendiri, bukan hanya dari
segi tari, tetapi juga dari segi penggunaan instrumen seperti
gendang.

Tari klasik yang dikembangkan Kraton Yogyakarta 
dibatasi oleh sejumlah aturan tegas, sejalan dengan tata krama 

105 Y. Sumandiyo Hadi, Kontinyuitas  dan Perkembangan Tari Klasik Gaya Yogyakarta 
sebagai Legitimasi Warisan Budaya Bangsa, (Institut Seni Indonesia: Yogyakarta 
2012), 14.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 119

yang dihidupkan di Kraton,106 yang kemudian disebut sebagai 
tari adi luhung. Aturan tegas yang memagari tari klasik ini 
disebut prinsip Joged Mataram. Filosofi dan aturan yang ketat ini 
diakui oleh Theresia memenuhi fungsi fisik sekaligus mental. 
Secara fisik, individu menjadi lebih sehat karena gerakan tari 
menggunakan organ tubuh dari ujung kaki hingga kepala. 
Secara mental, individu menjadi lebih sosial, dalam arti 
bergaul dengan sesama penari, dan sabar serta memiliki jiwa 
putri “feminitas” yang tetap terjaga.
	 Prinsip Joged Mataram sebenarnya bersifat universal, 
dan hanya dengan bahasa yang berbeda. Ia merujuk pada 
pengakuan temannya dari Belitung yang juga mengajar tari 
bahwa pada dasarnya keduanya menganut prinsip yang 
sejenis. Kelemahan dari teori Joged Mataram adalah bersifat 
lisan, walaupun telah lama dirumuskan, sehingga tidak 
dapat menjadi bangunan teori yang ilmiah dengan bukti-
bukti historis yang kuat. Budaya lisan dari masyarakat Jawa 
bukanlah warisan budaya tetapi sebuah upaya penjajahan 
Belanda yang membatasi kemampuan individual masyarakat 
di masa lalu sehingga masyarakat menjadi tidak berkembang 
secara pendidikan.107 Joged Mataram saat ini telah diaplikasikan 
pada pendidikan karakter untuk prajurit Kraton dan keluarga 

106 Menurut penuturan Theresia Suharti, tata krama di kraton sangat ketat. 
Terdapat banyak larangan seperti harus berjalan dengan cara tertentu (jongkok, 
tidak boleh datang berkelompok, harus urut, berjalan di pinggir, dan duduk di 
tempat tertentu).
107 Pendapat ini sejalan dengan pandangan evolusioner mengenai kebudayaan. 
Dalam pandangan ini, kebudayaan melalui tahapan mulai dari budaya visual, 
budaya lisan, budaya tulisan, budaya cetak, dan kembali ke budaya visual. 
Pergeseran ini terjadi akibat migrasi. Sulitnya budaya Jawa berangkat dari 
budaya lisan menjadi budaya tulisan dapat dipandang sebagai masalah 
migrasional dimana masyarakat dari budaya tulisan tidak mentransmisikan 
budaya tulisan mereka ke masyarakat budaya lisan sehingga terjadi kesenjangan 
yang kemudian membangun stratifikasi antara masyarakat tulisan yang lebih 
bergengsi dengan masyarakat lisan yang dipandang kurang terpelajar. Dalam 
kasus Jawa, masyarakat tulisan yang bermigrasi ke Jawa adalah para penjajah 
Belanda. Periksa M-T Albert, World Heritage and Cultural Diversity: What Do they 
Have in Common? World Heritage and Cultural Diversity, UNESCO, 2010, 21.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



120 

Kraton. Hal ini merupakan sebuah kemajuan yang baik 
karena dari sisi filosofis TKGY dilepaskan dari konteksnya 
sendiri dan dijadikan sebuah filosofi universal yang berlaku 
bagi pelatihan kemiliteran maupun sopan santun. Walaupun 
begitu, hal berbeda juga dapat dirasakan dari TKGY. TKGY 
di masa modern menjadi sulit dilaksanakan dengan tetap 
berpegang pada para penari yang memiliki pemahaman 
mendalam mengenai Joged Mataram. Hal ini disebabkan sifat 
tingkat kehidupan yang semakin tinggi. Sebagai contoh, 
sebuah karakter yang seharusnya dijiwai secara mendalam 
oleh seseorang selama bertahun-tahun menjalani satu karakter 
dapat diubah dalam waktu hanya beberapa jam.17 Para penari 
TKGY masa kini dapat menari dengan beberapa karakter 
sekaligus sehingga berbeda dengan di masa lalu.

Dalam proses pembelajaran tari sendiri, Kraton juga 
menggunakan cara-cara yang bersifat tradisional. Pembelajaran 
sepenuhnya imitatif  dan tidak mengandung unsur analisis. 
Menurut kesaksian Theresia, ada salah seorang penari yang 
bahkan tidak tahu nama tari yang akan dibawakannya, tetapi 
ketika mendengarkan gamelan langsung mengetahui harus 
menari bagaimana. Selain sifatnya yang langsung tanpa teori 
dan analisis, pembelajaran tari di Kraton memiliki kesulitan 
dalam diskrimisasi berbasis jenjang, bukan kompetensi. Para 
penari dengan jenjang lebih tinggi, tidak peduli kompetensinya, 
akan lebih mungkin terpilih sebagai penari kerajaan daripada 
penari dengan jenjang lebih rendah walaupun memiliki 
kompetensi yang baik. Pada level masyarakat, Kraton telah 
menginisiasi sebuah festival sendratari antarkabupaten. 
Pada awalnya festival ini bernama festival tari klasik gaya 
Yogyakarta yang diselenggarakan di kawasan kepatihan. Sejak 
tahun 2009, penyelenggaraan tidak lagi di kawasan Kraton, 
tetapi sudah digilir ke kabupaten-kabupaten peserta. Dinas 
Kebudayaan mengelola penyelenggaraan tahunan ini. Setiap 
tahun sekitar lima grup penari bertanding sesuai dengan tema 
yang dibawakan. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 121

Dalam konteks pewarisan berbasis hukum yaitu 
Undang- Undang No 19 tahun 2002 tentang Hak Cipta, tari 
klasik Yogyakarta dibagi menjadi dua, yaitu sebagai berikut.
1. Tari klasik yang tidak mengandung hak cipta, yaitu tari

yang mengandung salah satu ciri:
a) Tari klasik yang tidak diketahui penciptanya,
b) Tari klasik Kraton yang sudah diketahui penciptanya

tetapi penciptanya telah meninggal dunia serta telah
berlangsung hingga 50 tahun setelah ia meninggal,

2. Tari klasik yang mengandung hak cipta, yaitu tari yang
mengandung salah satu ciri:
a) Tari klasik yang diketahui penciptanya dan penciptanya

masih hidup
b) Tari klasik yang diketahui penciptanya dan penciptanya

sudah meninggal tetapi belum berlangsung hingga 50
tahun

c) Tari klasik Kraton yang penciptaannya merupakan
wujud persembahan dan pengabdian abdi dalem
terhadap sultan.

d) Tari klasik yang telah mengalami gubahan atau kreasi
atas perintah dan izin sultan yang masih baru108

Proses pewarisan tari dalam kategori pertama akan
lebih mudah karena tari ini merupakan milik umum. Tari 
dalam kategori kedua meletakkan tanggung jawab pewarisan 
pada individu yang memegang hak cipta atas tari tersebut, 
baik itu seniman, sultan, maupun abdi dalem.

Tari versi kedua, yaitu dramatari yang berasal dari 
Kraton berupa wayang wong adalah dramatari yang pada 
awalnya mementaskan lakon Mahabharata dan Ramayana. 
Dramatari ini dikembangkan oleh Sultan HB I sebagai upaya 
penghidupan kembali wayang wong dari zaman Majapahit109 

108 Faza Novrisal. “Perlindungan Karya Cipta Seni Tari: Studi terhadap Konsep 
dan Upaya Perlindungan Hak Cipta Seni Tari Yogyakarta” (Tesis Sarjana S-2 
Universitas Diponegoro 2009), 167.
109 R. M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton 
Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1997), 29.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



122 

sehingga membangun legitimasi dan garis silsilah penguasa 
Jawa dari penguasa Hindu ke penguasa Islam.110 Walaupun 
dramatari ini berasal dari Kraton, tetapi pada tahun 1880-
an mengalami komersialisasi keluar Kraton. Tahun 1899, 
Sultan HB VIII mempertontonkan wayang orang di depan 
masyarakat dan melakukannya sebanyak 11 kali dengan biaya 
yang besar.111 Wayang wong kemudian mengalami perpindahan 
tempat, daripada penyebaran (difusi), karena wayang wong 
mulai diadopsi ke masyarakat. Sementara itu, pergelaran 
akbar oleh Kraton justru mengalami kemerosotan. Menurut 
R.M. Soedarsono, hal ini disebabkan oleh perubahan struktur
politik di kesultanan dan adanya perubahan selera estetika
masyarakat yang juga berubah. Sebagian masyarakat tetap
berupaya melestarikan wayang wong, tetapi mengalami kendala
besar. Wayang wong merupakan sebuah tari lintas disiplin seni
dan memiliki kompleksitas besar dalam pergelarannya. Pada
masa kini, wayang wong sangat diterima dalam lingkungan
masyarakat meskipun empunya berasal dari Kraton. Hal ini

110 Kesultanan Ngayogyakarta Hadiningrat pada masa awal memiliki masalah 
identitas yang rumit antara peradaban Hindu dan Islam. Sementara itu banyak 
simbol budaya datang dari peradaban Hindu, terdapat pula simbol-simbol 
kultural dari tradisi Islam. Sebagai contoh, salah satu pusaka kerajaan adalah 
Kangjeng Kyai Gundhil atau Kanjeng Kyai Antakusuma. Ini adalah nama sebuah 
baju yang dibuat dari kain yang diyakini pernah dipakai Nabi Muhammad lalu 
diwariskan kepada Sunan Kalijaga yang kemudian diserahkan kepada Senapati. 
Periksa R.M. Soedarsono, 132. Begitu juga, bendera bernama Kangjeng Kyai 
Tunggulwulung, merupakan bendera yang dipercaya dibuat dari selimut Ka’bah di 
Mekkah. Bendera ini digunakan dalam perang saudara 1749-1755 oleh Pangeran 
Mangkubumi dan diyakini memiliki kekuatan mengusir wabah  penyakit, hingga  
pada tahun 1932 dan 1948, pernah dibawa mengelilingi daerah yang terkena 
wabah saat itu dan diikuti oleh ribuan orang. Kompleksitas ini semakin besar 
ketika unsur animistik dan bahkan modernisasi dikemukakan. Unsur animistik 
terlihat dari penamaan-penamaan pusaka yang merupakan personifikasi 
seperti Kangjeng Kyai Meyek, Kangjeng Kyai Tundhung Mungsuh, atau Kanjeng 
Kyai Udanarum. Selain itu, bahkan kereta kencana yang dibuat di Eropa diberi 
nama manusia dan dinyatakan sebagai pusaka seperti Nyai Jimat yang dibuat 
di London dan Kangjeng Kyai Garudhayeksa yang dibuat di Belanda. Lihat R.M. 
Soedarsono,135.
111 R.M. Soedarsono, Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya Yogyakarta, 
(Yogyakarta: Terawang, 2000), 4.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 123

dapat dilihat munculnya berbagai sanggar di luar Kraton yang 
berupaya mementaskannya. Sungguhpun demikian, wayang 
wong tetap diapresiasi Kraton sebagai bentuk dramatari klasik. 
Dalam kondisi ini, masyarakat tetap memberi dukungan penuh 
terhadap pergelaran wayang wong, seperti menjadi pemain, 
pengrawit, dan peran yang lainnya. Sekiranya masyarakat atau 
sanggar diundang oleh Kraton untuk melakukan pertunjukan 
dengan lakon-lakon yang dimodifikasi seperti legenda Jawa 
dan legenda Timur Tengah, masyarakat tetap memberikan 
bantuan yang positif  untuk acara tersebut. Latihan maupun 
pertunjukan terus dilakukan secara mingguan di halaman 
rumah bangsawan dengan ditonton oleh masyarakat.

Wayang wong versi Kraton memiliki ciri khusus yang 
saat ini sedikit banyak mulai ditiru masyarakat. Ciri khusus 
ini ditunjukkan pada pemisahan gender dan lakon yang lebih 
jelas. Peran laki-laki melakukan gerakan yang mencerminkan 
ketegasan dan kekuatan serta memiliki tangan yang kaku dan 
tangan yang mengepal. Peran perempuan melakukan gerakan 
yang mencerminkan feminisme dan kelemahlembutan 
walaupun pada kenyataannya lakon ini dilakukan oleh laki-
laki. Perubahan juga ditunjukkan pada struktur pertunjukan 
yang lebih modern dengan adegan yang tertata rapi, serius, 
dan memiliki karakter-karakter dengan peran yang menonjol 
(keras, baik, buruk, konyol, dan sebagainya).

Tari versi ketiga yaitu tari yang berasal dari rakyat 
lalu menjadi tari Kraton adalah golek dan ketoprak. Tari 
golek adalah contoh yang awalnya berasal dari ide sultan 
setelah menyaksikan pertunjukan wayang Golek Menak dari 
pertunjukan rakyat yang kemudian diangkat menjadi  Beksa 
Golek Menak atau Beksan Menak yang akhirnya menjadi bagian 
dari tari Kraton. Sementara itu, ketoprak memiliki asal di 
kawasan  luar kota Yogyakarta pada separuh terakhir abad 
ke-19. Ketoprak merupakan suatu bentuk pertunjukan 
sandiwara yang berfungsi merayakan hari panen atau 
perayaan rakyat lainnya. Dalam penampilannya, satu atau 
dua orang akan memukul lesung, memanggil masyarakat, lalu 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



124 

beberapa orang dari masyarakat yang datang akan bergabung 
dan lainnya menari seiring irama pukulan lesung. Dalam 
perkembangannya, ketoprak mulai masuk ke kalangan Kraton 
seperti yang diselenggarakan K.R.T. Wreksodiningrat pada 
tahun 1908 dari Kraton Surakarta. Walau begitu, kalangan 
Kraton melihatnya sebagai pertunjukan komersial dan lebih 
mengadopsinya sebagai usaha mengambil keuntungan dari  
masyarakat.  Pada sisi lain, masyarakat tidak terbiasa dengan 
membayar untuk menonton pertunjukan sehingga upaya ini 
gagal.

Perkembangan di Kraton Yogyakarta berbeda dengan 
di Surakarta. Masyarakat Kraton lebih tertarik dengan 
pertunjukan ini atas dasar estetika. Tahun 1925, penari 
ketoprak diundang oleh Kraton untuk melakukan berbagai 
pertunjukan. Pertunjukan dilakukan di kediaman empat 
putra sultan yaitu Tejakusuma, Adikusuma, Mangkukusuma, 
dan Suryodiningrat. Para peserta ketoprak tidak lagi berasal 
dari masyarakat biasa, tetapi juga putra-putra abdi dalem dan 
putra-putra para pangeran. Ketoprak yang dikembangkan 
di lingkungan Kraton tetap mempertahankan keasliannya 
yang dicirikan melalui gerakan dan percakapan yang natural. 
Perubahan terjadi justru pada instrumen. Lesung telah diganti 
dengan instrumen yang lebih kompleks seperti gamelan 
sehingga variasi suara menjadi lebih besar.
	 Status ketoprak tetap dipandang sebagai pertunjukan 
yang rendah dibandingkan tari-tari sakral di Kraton. Atas 
alasan ini, ketoprak tidak boleh dipertontonkan di paviliun 
tari dan tidak boleh dimainkan oleh penari Kraton. Hanya 
masyarakat yang boleh menarikan ketoprak dan jika dilakukan 
di Kraton, ketoprak harus dipertunjukkan di ruangan samping 
istana. Perkembangan ketoprak dapat dilihat melalui sejarah 
terkait pertentangan ideologi di Indonesia. Pada masa kejayaan 
Partai Komunis Indonesia (PKI), masyarakat didorong untuk 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 125

menjaga keaslian seni mereka, termasuk ketoprak.112 Upaya 
ini memunculkan seni tari rakyat sebagai seni tari yang 
elite, khusus untuk kalangan masyarakat. Oleh karena itu, 
para pelaku ketoprak menolak pengaruh-pengaruh dari tari 
sakral atau intervensi Kraton dalam perkembangan ketoprak 
dan akhirnya membuat ketoprak hingga sekarang memiliki 
karakteristik yang berbeda jauh dari pertunjukan klasik di 
Kraton.
	 Di masa Orde Baru, terjadi sintesis yang menarik. 
Militer mengambil peran dalam pelestarian ketoprak dengan 
membentuk kelompok Sapta Mandala pada bulan September 
1971. Kelompok Sapta Mandala merupakan kerja sama seni 
antara tentara, pecinta seni, dan pemerintah. Pemimpin dari 
kelompok ini adalah koreografer dan budayawan yang masih 
terkenal hingga sekarang, Bagong Kussudiarjo. Bagong dibantu 
oleh Handung Kussudiarsono, wartawan, adik, sekaligus 
peneliti terkenal. Sapta Mandala merupakan kelompok yang 
sangat maju dalam pelestarian budaya. Para aktor di dalamnya 
mendapatkan bantuan dari berbagai pakar sejarah, bahasa, 
etika, dan pakaian Jawa, sekaligus mendapatkan pendidikan 
dari dramaturgi modern. Sapta Mandala kemudian menjadi 
simbol ketoprak dalam melakukan pertunjukan di televisi 
dan upacara kenegaraan. Lebih lanjut, Sapta Mandala juga 
memiliki kemampuan inovatif. Kelompok ini terus melakukan 
eksperimen dengan teknik baru, termasuk menggunakan 
naskah tertulis dan menggunakan dialog-dialog berbahasa 
Indonesia. Selain Sapta Mandala, militer juga memberikan 
dukungan pada kelompok Dahono Mataram.

112 PKI menjalankan kampanye ini lewat Lembaga Kesenian Rakyat (Lekra). 
Lekra mengkampanyekan agar masyarakat melawan westernisasi dan kraton 
dipandang sebagai salah satu simbol westernisasi karena kaitan historis kraton 
dengan Belanda. Periksa P. de Josselin de Jong. “A Study of Javanese History 
as a Reaction to Foreign Culture,”dalam Jurnal Bijdragen tot de Taal-, Land- en 
Volkenkunde 153, No: 1, Leiden, 112-129,(1997), 117.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



126 

Pada tahun 1978, pemerintah melakukan workshop di 
kabupaten Kulon Progo terkait standardisasi ketoprak. Upaya 
standardisasi ini ditunjukkan dengan memberikan standar 
terhadap karakter-karakter utama dari pertunjukan ketoprak. 
Karakter ini ditandai dengan berbagai untuk yang ditarik 
bukan saja dari sejarah Jawa, tetapi dari psikologi modern 
maupun dramaturgi modern. Langkah ini memberikan satu 
lagi versi ketoprak yang beredar selain versi istana dan rakyat, 
yaitu ketoprak versi pemerintah. Walaupun begitu, mengingat 
sifat pemerintah Orde Baru yang represif, dengan cepat  
ketoprak versi pemerintah mendominasi dan menjadi versi 
yang paling umum, jika tidak satu-satunya, yang ditemukan di 
masyarakat.

Di masa modern, kembali pertunjukan ketoprak 
berevolusi. Seiring bergantinya sistem dari otoritarian menjadi 
sistem demokrasi pada akhir abad ke-20, ketoprak juga 
mengadaptasi lebih jauh prinsip-prinsip dramaturgi modern. 
Keaslian dapat ditunjukkan dengan penggunaan pakaian 
maupun perhiasan dan gerak-gerik serta instrumen. Perbedaan 
muncul dari aspek dramatisasi yang melibatkan berbagai 
instrumen modern seperti kembang api, lampu sorot, dan cerita 
yang lebih dramatis dan lebih tidak terduga. Jalan cerita yang 
diadopsi tidak hanya dari legenda Jawa dan Timur Tengah, 
tetapi lebih luas lagi, mencakup  legenda  Cina  dan  Barat.39 
Selain itu, penceritaan tidak lagi berfokus pada satu cerita 
pendek, tetapi dijalankan secara serial, dan dipertontonkan 
di stasiun televisi nasional, baik milik pemerintah maupun 
swasta. Dengan kata lain, ketoprak telah  berevolusi  menjadi  
sebuah seni pertunjukan yang tidak semata melibatkan unsur 
budaya lokal Jawa, tetapi telah berubah menjadi salah satu 
seni pertunjukan nasional.

Selain itu, kesungguhan juga ditunjukkan dalam tipologi 
istana dan rumah yang tetap dilestarikan. Pusat dari bangunan 
istana Yogyakarta adalah bangsal kencana (balai emas) dan 
di bagian depan dari bangsal ini (tratag bangsal kencana) 
yang memaparkan tempat salah satunya berfungsi sebagai 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 127

lantai tari. Rumah-rumah bangsawan selain ditandai dengan 
ukiran dinding, pringgitan, dalem, dan ruang-ruangan lainnya, 
terdapat juga sebuah pendapa dengan ruangan terbuka yang 
luas. Pendapa dan ruang terbuka yang mengelilinginya antara 
lain berfungsi sebagai tempat pertunjukan tari.113 Pada zaman 
dulu, pendapa hanya dimiliki oleh orang yang setingkat wedono 
atau penewu ke atas. Tempat ini ditandai dengan ruangan yang 
ditopang oleh banyak penyangga baik dari kayu, besi, maupun 
beton. Sebagai tempat pementasan seni, karakteristik pendopo 
yang berbentuk luas tetapi ternaungi ini membantu dalam 
pertunjukan tari massal.

Periode vakumnya kegiatan pembelajaran tari di 
Kraton terjadi melalui tiga periodisasi sejak tahun 1974. Masa 
vakum terjadi antara tahun 1975 hingga 1980. Tahun 1980-
an, dimulai trend ketika rumah-rumah bangsawan mulai 
menyajikan sendratari yang dimulai di Ndalem Pujokusuman 
memulai kemudian diikuti oleh Ndalem Purwodiningratan 
tahun 1985, Ndalem Joyokusuman tahun 1988, dan Ndalem 
Notoprajan tahun 1989.114 Vakum kedua terjadi antara 
tahun 1980 hingga 1990 ketika terjadi penggantian pengageng 
dan masalah dalam lingkungan Kraton. Vakum ketiga 
terjadi pada tahun 1990 hingga Maret 2013. Selama masa 
vakum ini, jika Kraton memiliki kebutuhan penari, Kraton 
akan mengandalkan sanggar-sanggar yang tersebar di luar 
Kraton. Kraton mengundang banyak lembaga formal dan 
nonformal untuk berpentas di Kraton. Walaupun begitu, hal 
ini dipandang sebagai sebuah bentuk pengabdian daripada 
undangan berbayar atau bantuan terhadap sultan karena sultan 

113 Satrio Utomo Dradjat, “The Rationale Behind Urban Form of the Javanese 
Inland Cities: Urban Morphology of Shifting Capitals of Islamic Mataram Kingdom 
and its Successors” (Tesis Sarjana S-2, National University of Singapore, 2008), 
121.
114 B. Utama, “Sajian Sendratari Ramayana: Komodifikasi dan Kontekstualisasi 
Seni Pertunjukan Tradisional dalam Kegiatan Pariwisata”,dalam browsur 
Puslitbang Kebudayaan,(2011), 39.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



128 

sebagai puncak kesejahteraan tentunya absurd untuk dibantu, 
dan juga bukan undangan berbayar karena masyarakat dan 
sultan terikat secara hirarkis kemasyarakatan, dan tidak secara 
transaksional ekonomi. Ini merupakan pengabdian karena 
sanggar-sanggar pada dasarnya adalah masyarakat yang 
menjadi abdi yang lebih luas dari kesultanan.

Karena Kraton tidak memberikan dana yang 
mencukupi, setiap pihak yang diundang merasa rugi secara 
finansial. Kraton hanya memberikan dana sebesar Rp 300.000 
per pementasan dan tahun 2014 menjadi Rp 600.000, 
sedangkan biaya untuk sekali pementasan dapat mencapai Rp 
1,5 hingga 2 juta. Biaya ini mencakup konsumsi, transportasi, 
dan aspek lainnya misalnya kelompok tari yang dapat 
mencapai 25 hingga 40 orang. Jumlah ini cukup besar dari 
standar pementasan  tari biasa. Kontribusi terbesar datang 
dari pengrawit (pemain gamelan) yang dapat mencapai 25 
orang, tergantung instrumen yang tersedia di Kraton. Untuk 
pementasan biasa, seorang pengrawit dapat menjalankan 
beberapa instrumen sehingga lebih efisien. Walaupun begitu, 
pementasan di Kraton mensyaratkan setiap instrumen 
dipegang oleh satu orang pengrawit.

Di sisi lain, hal ini tidak diartikan oleh sanggar atau 
lembaga formal sebagai upaya yang merugikan. Walaupun 
secara finansial memang merugikan, secara kultural dan 
edukasi hal ini sangat menguntungkan karena memberikan 
ruang bagi pelajar sanggar atau siswa/mahasiswa untuk belajar 
dan melihat langsung kegiatan di sumber utama tari  yang 
mereka pelajari. Untuk menghidupkan kembali pendidikan 
tari di Kraton, di bulan Maret 2013, terdapat program 
keistimewaan bagi Kraton. Dalam program ini, setiap guru 
diatur untuk setiap 35 hari sekali (salapan) mengabdi sebagai 
guru seni tari di Kraton. Langkah ini menjamin agar guru di 
Kraton tidak pernah kosong dan siswa yang ingin belajar akan 
selalu memperoleh guru yang siap mengajar mereka. Hal ini 
berbeda dari masa lalu dimana guru Kraton tidak sepenuhnya 
mengabdi karena memiliki kesibukan tersendiri. Bahkan Sultan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 129

sendiri merangkap sebagai gubernur DIY sehingga harus 
membagi waktu antara tugasnya sebagai pemuka budaya dan 
sebagai kepala daerah.

Gambar 4.1 Jadwal Tepas Pariwisata Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat 
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



130 

Gambar 4.2 Pengajaran Tari di Kraton Ngayogyakarta Hadinigrat 
(Foto: Wicaksono, 2013)

b. Peran Abdi Dalem
Seperti halnya para sultan, para abdi dalem juga memandang
seni tari sebagai suatu lambang bagi sultan sendiri sekaligus
pusaka dan kekuatan dari Kraton.115 Abdi dalem, dalam
konteks tari, bukan semata sebagai penari, tetapi juga sebagai
pengurus pakaian tari abdi dalem sedahan, dan pencipta tari.
Pencipta tari dari kalangan abdi dalem disebut sebagai empu.
Empulah yang menciptakan tari-tarian  klasik yang kemudian
diatasnamakan sebagai ciptaan raja. Bagi mereka, penciptaan
tari dan persembahannya kepada raja merupakan wujud dari
pengabdian, dan mereka tidak memikirkan apakah karya
tersebut membutuhkan penghargaan khusus. Walaupun
begitu, sultan tetap memberikan penghargaan, biasanya
berupa tanah, bangunan, atau gelar kehormatan tertentu.

Semangat pengabdian abdi dalem terhadap Kraton 
menunjukkan ketulusan bagi abdi dalem untuk mengembangkan 

115 Naoko Uneme. “Searching in the Shade of a Flower: Changes in Learning 
Processes of Javanese Court Dance Yogyakarta Style,” dalam Asian Alternatives 
for a Sustainable World: Transborder Engaggements in Knowledge Formation, API, 
(2008), 171

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 131

tari klasik Yogyakarta. Hubungan ini telah terbangun sangat 
lama, bahkan sebelum kesultanan berdiri. Penguatan yang 
terjadi juga berkaitan dengan sejumlah peristiwa historis yang 
dialami kerajaan misalnya Perjanjian Giyanti, berdirinya 
Republik Indonesia, desentralisasi, hingga globalisasi. Gaya-
gaya yang bersifat melemahkan kekuasaan sultan ini turut 
berkontribusi pada berkembangnya simpati pada diri abdi dalem 
dan juga masyarakat Yogyakarta dalam upaya melestarikan 
seni tari klasik. Selain itu, faktor lain yang mendorong upaya ini 
adalah keyakinan kalau tari merupakan lambang kesultanan 
dan pengabdian kepada raja berkontribusi pada ketenteraman 
dan keselamatan melalui berkah dari raja. Bagi masyarakat 
yang bukan abdi dalem, berkah yang diharapkan dari kegiatan 
di Kraton bukan lagi sebuah berkah yang bersifat immaterial. 
Berkah ini telah mengalami rasionalisasi yang menunjukkan 
hubungan sebab akibat yang jelas dan dapat diterima oleh 
generasi baru. Sebagai contoh, seorang penari memang 
tidak mendapatkan dana untuk melakukan pementasan di 
kraton. Namun karena kraton merupakan pusat budaya dan 
dikunjungi turis mancanegara dan pemerhati budaya, berkah 
akan muncul dalam berbagai macam bentuk yang tidak 
pernah dibayangkan sebelumnya, seperti halnya undangan 
pementasan ke luar negeri. Faktor lain yang berkontribusi 
adalah adanya hubungan simbiosis antara raja dan abdi dalem. 

Abdi dalem dalam berbagai konteks dapat dipandang 
sebagai bagian dari kerajaan dan dapat dikatakan sebagai 
“keluarga sendiri”. Dalam kondisi seperti ini, hubungan 
kesepakatan tidak berbentuk tertulis dan tidak tegas. Sebagai 
contoh, tidak ada ikatan tertulis atau kontrak antara yayasan 
dengan Kraton dengan alasan menjunjung tinggi ikatan 
nonformal melalui niat baik, prinsip kekeluargaan, dan ikatan 
emosional. Akibatnya, abdi dalem akan merasa malu untuk 
meminta upah ketika dirinya membutuhkan sesuatu dan 
berupaya tetap hidup berkecukupan dan tidak berlebihan. 
Dalam kondisi ini, abdi dalem rentan mengalami eksploatasi. 
Walaupun begitu, di sisi lain, abdi dalem berada dalam status 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



132 

antara sultan dan rakyat jelata. Mereka merupakan jembatan 
antara kesultanan yang “suci” dengan masyarakat yang 
“rendah”.116 Sebagai perantara, abdi dalem tidak pantas memiliki 
kekayaan yang lebih kecil atau status yang lebih rendah dari 
rakyat jelata. Oleh karena itu, terjadi sebuah konflik internal 
di dalam diri abdi dalem. Konflik internal ini memberikan 
makna “pengabdian” sebagai alasan bagi transmisi budaya 
yang tidak dapat diartikan langsung sebagai sebenar-benarnya 
pengabdian. Hal ini sejalan dengan karakteristik penduduk 
Jawa yang telah didokumentasikan sejak lama, misalnya oleh 
Raffles dalam History of  Java.117 Masyarakat Jawa, adalah 
masyarakat yang diidentikkan dengan sikap simpati, patuh, 
sopan, segan, menjaga etika berbicara baik secara konten isi 
dan bahasa perkataan maupun objek yang diajak berbicara.

Dalam kondisi semacam ini, sebagian abdi dalem 
dapat dinilai sangat patuh mengikut perintah sultan tanpa 
ada keluhan pada arahan yang diberikan oleh sultan. Hal ini 
memperlihatkan faktor simpati lebih kuat untuk abdi dalem 
merasa berkontribusi terhadap melestarikan kesenian Kraton 
sebagai bentuk upaya memenuhi kewajiban pekerjaan di istana 
maupun sebagai pelestari tradisi budaya.118 Karakter ini, walau 
begitu, merupakan artefak budaya yang semakin tergerus 
seiring berkembangnya zaman. Sungguhpun demikian, hal 
ini justru memberikan sebuah konsekuensi pesimistik karena 
simpati mencerminkan bahwa ketika kekuasaan sultan mereka 
melemah, abdi dalem tidak mengambil peran sebagai pihak yang 
berusaha mengambil untung, tetapi pihak yang memberikan 
sumbangan.

116 Lis Febrianda, “Rekonstruksi Regulasi Pelayanan Kependudukan dan 
Pencatatan Sipil oleh Birokrasi Pemerintahan dalam Perspektif Hukum 
Administrasi Negara” (Disertasi S-3, Universitas Diponegoro, 2009), 121.
117 Thomas Stamford Raffles. History of Java, Volume 1, (John Murray, 1830), 
272-284.
118 Nanang Puspito et al., Pendidikan Anti Korupsi untuk Perguruan Tinggi, (Jakarta:
Kemedikbud, 2011),31.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 133

Studi kuantitatif  Erniyawati pada motivasi abdi dalem 
perempuan di Kraton Solo menunjukkan bahwa status sosial 
adalah faktor yang berpengaruh terhadap abdi dalem untuk 
bekerja di Kraton.119 Menariknya faktor pengabdian dan faktor 
keyakinan mendapatkan berkah justru tidak berpengaruh. 
Hasil ini menunjukkan bahwa posisi abdi dalem sebagai lapisan 
ketiga dalam stratifikasi sosial kesultanan sangat penting. Dua 
lapisan di atasnya, sultan dan para ningrat, dan lapisan rakyat 
di lapisan di bawah abdi dalem menentukan status sosial abdi 
dalem di hadapan rakyat. Hal ini ditandai dengan keinginan 
meningkatkan martabat, merasa terhormat, menjadi teladan, 
menjaga adat istiadat dan budaya leluhur, dan membangun 
pertemanan dan kekerabatan.
	 Kraton membagi status sosial abdi dalem menjadi 
dua, Punokawan dan Kaprajan. Punokawan adalah abdi dalem 
yang sepenuhnya bekerja untuk sultan, sedangkan kaprajan 
merupakan abdi dalem yang bekerja untuk negara Republik 
Indonesia. Dalam kondisi ini kaprajan mendapatkan status sosial 
lebih rendah dari punokawan yang bekerja penuh waktu. Walau 
begitu, terdapat stratifikasi alternatif. Stratifikasi alternatif  ini 
tidak melihat pada status apakah abdi dalem punokawan atau 
abdi dalem kaprajan. Stratifikasi ini mencakup calon abdi dalem, 
Jajar, Bekel, Lurah, Penewu, Wedono, Riyo Bupati Anom, Bupati Anom, 
Bupati Sepuh, Bupati Kliwon, Bupati Nayoko, dan K.P.H. (Kanjeng 
Pangeran Haryo). Sementara itu, untuk menjadi abdi dalem 
dibutuhkan waktu magang selama 4-5 tahun sebagai calon 
abdi dalem. Setelah diangkat, masa kenaikan jabatan akan 
tergantung pada penilaian subjektif  dari sultan, yang biasanya 
didasarkan pada kedisiplinan dan kesetiaan pada Kraton. 

119 E. M. Huriyah. “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Bertahannya para Abdi 
Dalem Wanita dalam Bekerja di Kraton Kesunanan Solo,” dalam Politeknosains, 
10(2), (2012)

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



134 

Indikator pengabdian yang ditemukan tidak 
berpengaruh adalah tidak mengutamakan gaji, rela berkorban 
untuk kepentingan Kraton, adanya kepuasan batin, panggilan 
hidup, dan perasaan bangga dapat berbuat sesuatu untuk 
Kraton. Hasil ini menunjukkan bahwa pada dasarnya abdi 
dalem tidak lagi melihat bahwa pengabdian adalah bagian 
dari tindakannya dalam menjaga kelestarian aset Kraton, 
termasuk TKGY. Gaji memang diberikan baik dari Kraton 
untuk Punokawan dan dari negara untuk abdi dalem Keprajan. 
Pada dasarnya, abdi dalem Keprajan sesungguhnya Pegawai 
Negeri Sipil (PNS) dan bekerja pada sultan sebagai kepala 
daerah, bukan sebagai pemimpin Kraton. Hal ini menjelaskan 
mengapa sejumlah pejabat daerah dan bupati, walaupun 
secara struktural menjadi bagian dari sistem pemerintahan 
nasional, juga diangkat menjadi abdi dalem. Jumlah mereka 
jauh lebih sedikit daripada abdi dalem Punokawan.

Faktor keyakinan mendapat berkah tidaklah 
berpengaruh terhadap kebertahanan seorang abdi dalem. 
Faktor ini ditandai dengan selamat dunia akhirat, dimudahkan 
dalam segala urusan, sering mengikuti kegiatan keagamaan 
dan upaya Kraton akan mendapat berkah, dan lancar 
rejeki/sandang pangan. Hal ini menunjukkan manifestasi dari 
melemahnya pengaruh kesultanan dan menguatnya pengaruh 
materialisme dunia modern atau sebaliknya, dan spiritualitas 
agama Islam. Kedua kekuatan tersebut merupakan kekuatan 
yang menandingi kekuatan sultan sebagai penguasa tradisional. 
Sesungguhnya masalah keberkahan Kraton merupakan 
motivasi masyarakat daripada abdi dalem. Abdi dalem  telah 
hidup lama di Kraton, dan  tentunya  mengetahui  kekurangan 
dan kelebihan dari hidup di Kraton, dan memiliki waktu yang 
cukup untuk menilai aspek “keberkahan” dari sebuah Kraton 
Jawa. 

Salah seorang abdi dalem, Theresia Suharti, memberikan 
kontribusi yang cukup besar dalam menghidupkan tari bedhaya 
semang. Tari bedhaya semang merupakan tari klasik yang paling tua 
di Kraton. Bagaimana ditarikan saat itu masih sangat misteri 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 135

dan ditakuti oleh bahkan kalangan istana. Bedhaya semang di 
Kraton Yogyakarta, yang mirip dengan bedhaya Ketawang di 
Kraton Surakarta, merupakan tari yang dipandang paling 
penting dan paling suci. Keduanya diwariskan langsung dari 
kerajaan Mataram sebelum kedua kesultanan terpisahkan.120 
Mayoritas unsur yang dibutuhkan dalam tari ini adalah sesaji 
yang kemudian mendampingi semua aktivitas tari dan musik 
yang mencirikan bahwa tari ini merupakan persilangan antara 
seni dan ritual. Referensi mengenai bedhaya semang masih 
sangat langka dan referensi tertua tampaknya adalah Serat 
Babad Nitik yang berasal dari Sultan Hamengku Bowono VI 
(1855-1877) yang merujuk pada kerajaan yang berkuasa 200 
tahun sebelumnya. Penelitian Theresia Suharti merupakan 
salah satu sumbangan literatur yang penting hingga sekarang 
walaupun statusnya hanya berupa karya tulis sarjana muda 
yang bersifat sangat deskriptif. Karya ini menjadi rujukan dari 
banyak peneliti terkait tari bedhaya semang.

Theresia dalam perjalanannya tengah berupaya 
mereaktualisasi tari tersebut sehingga dapat ditarikan. 
Upaya ini berlangsung lama semenjak diwacanakan tahun 
1972, baru dapat terwujud pada tahun 2002. Pada masa itu, 
terdapat orang Perancis yang ingin mereaktualisasi dengan 
meminta izin dari Kraton. Walaupun Theresia mengizinkan 
dengan alasan bahwa hal ini merupakan langkah pelestarian 
yang penting karena jika tidak direaktualisasi, tari tersebut 
akan hilang dan berarti  Kraton juga mengalami kehilangan, 
Sultan Hamengku Bowono X memutuskan untuk menolak 
upaya reaktualisasi tersebut. Namun pada tahun 2002, atas 
dukungan Kraton, upaya reaktualisasi dapat dilakukan, 
dan kemudian dimulai dengan persiapan selama dua tahun 
baik untuk upacara maupun penari. Penari terdiri dari dua 
tim, yang masing-masing sembilan orang. Penari harus para 
perawan yang harus muda, bersih, dan suci. Oleh karena itu, 

120 Hostetler Jan, “Bedhaya Semang: The Sacred Dance of Yogyakarta,” dalam 
Archipel, Volume 24, (1982), 127-142.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



136 

Theresia menyewa dokter untuk memeriksa kemungkinan 
kalau pada hari pelaksanaan, tanggal 7 Oktober 2002, akan 
ada yang mengalami menstruasi.

Tari bedhaya semang yang dipentaskan di Bangsal 
Kencana tersebut ditonton oleh banyak orang. Namun, 
terdapat catatan menurut pengakuan ketua pimpinan YSAB 
bahwa ia tidak merasakan adanya suatu aura keagungan 
dalam tari tersebut. Ia merujuk pada sebuah catatan historis  
mengenai kitab catatan buatan Belanda dari masa Sultan 
Hamengku Bowono VIII yang mendaftarkan standarisasi 
TKGY. Dengan merujuk pada standard tersebut, ia melihat 
bahwa tari bedhaya semang telah berubah dalam aspek 
gending dan penari. Gending yang dinyanyikan berbeda dan 
penyanyi berasal dari kedua gender, sedangkan seharusnya 
hanya perempuan. Hal inilah penyebab kurangnya aura mistik 
ketika ia menyaksikan pegelaran bedhaya semang tersebut.

Tari bedhaya semang yang berhasil dipentaskan 
berdurasi waktu 4 jam. Sebagai tari tua, durasi ini dipandang 
wajar. Ketika dibawa ke dalam konteks masyarakat waktu itu, 
masyarakat masih bersifat agraris. Dalam masyarakat agraris, 
terdapat waktu luang yang besar setelah kegiatan menyemai 
benih dan menunggu panen raya. Hal ini membuat waktu 
luang tersebut dapat diisi oleh hiburan yang memakan waktu 
lama.70 Durasi ini dipandang sulit diterima jika ada tamu sultan 
yang datang berkunjung. Theresia kemudian memadatkan tari 
tersebut hingga akhirnya ditemukan intinya hanya  mencapai 
100 menit dan ditambah intro dan outro menjadi dua jam.

Secara umum, kontribusi abdi dalem masa lalu 
seluruhnya berdasarkan titah sultan. Hanya ketika sultan 
memberikan perintah, seorang abdi dalem dapat memberikan 
sumbangan tertentu pada Kraton. Di masa modern, 
kebanyakan abdi dalem seperti Theresia, tidak menunggu 
perintah (sendiko) tetapi justru mengajukan proposal pada sultan 
untuk direview dan diizinkan. Abdi dalem pada masa modern 
adalah tokoh-tokoh akademis dan seniman tari. Theresia 
Suharti adalah abdi dalem yang diangkat tahun 1980-an 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 137

menggantikan ayahnya, Ki Sastra Pustaka. Sebelumnya, ia 
telah berkontribusi dalam menggali dan mereaktualisasi tari 
bedhaya semang. Selain itu, K.R.T. Condrowaseso yang 
menggunakan nama nasional Kuswarsantyo adalah dosen seni 
tari di UNY, seniman tari, dan pengelola sanggar tari Irama 
Citra yang mengambil spesialisasi tari klasik gaya Yogyakarta.

Siti Sutiyah yang juga mempunyai nama peparingan 
ndalem yaitu R. Riya Dwijasasmintamurti, adalah istri 
almarhum K.R.T. Sasminta Mardawa.121 Almarhum K.R.T. 
Sasminta Mardawa adalah seorang empu yang terkenal 
menciptakan tari, misalnya bedhaya Amurwo Bumi, Tari Jaka 
Tarub, Tari Sekartaji, Tari bedhaya Srikandi Tanding, Tari 
Sumantri Ngenger, Tari bedhaya Karna Tanding, Tari Langen 
Beksa Angling Dharma, Tari Lengan Beksa Bhegawad Gita, 
Tari bedhaya Sekar Kedaton, bedhaya Harjunasmara, dan 
Tari Sekar Pembayun, yang dipersembahkan kepada sultan. 
Setelah wafatnya K.R.T. Sasminta Mardawa, Siti Sutiyah 
mengelola dan menjadi ketua pimpinan Yayasan Pamulangan 
Beksa Sasminta Mardawa. Selain itu, almarhum K.R.T. 
Yuwanjono Suryo Bronto adalah seorang empu sekaligus 
penari dan pengelola sanggar tari Paguyuban Kesenian 
Surya Kencana. Karyanya bernama bedhaya Sapto Aji 
yang diciptakan bersama istrinya R. Ay. Sri Kadaryati untuk 
persembahan pada Sultan Hamengku Bowono X.

c. Langkah Kraton dalam Pewarisan TKGY
Terdapat tahapan atau langkah-langkah yang dilakukan 

kraton di dalam proses pewarisan TKGY. Setidaknya ada 
lima langkah yang telah dilakukan dalam menjaga kelestarian 
pusaka itu. Kelima langkah itu meliputi isolasi, pemaparan, 
akuisisi, pengembangan, dan umpan balik. Isolasi adalah 
langkah membangun aset jangka panjang atau ekuitas merek 
(brand equity) dari TKGY dengan menjaga TKGY sebagai 

121 Sasminta atau Sasminto sendiri berarti tanda-tanda verbal untuk musik 
(gendhing). Lihat R. M. Soedarsono, 244.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



138 

sebuah barang langka dengan konsumsi terbatas. Langkah 
ini sejalan dengan teori sosiologi seni bahwa kaum elite akan 
membatasi seni yang mereka ciptakan pada lingkungan 
mereka sendiri. Istilah isolasi diturunkan dari sifat TKGY awal 
sebagai karya seni elite (seni tinggi) yang mensyaratkan setiap 
orang yang belajar untuk mencapai tingkat latar belakang 
tertentu, baik dari segi pendidikan atau status sosial, agar 
dapat mengapresiasi atau berpartisipasi dalam penciptaan 
atau pembuatan karya seni.122

TKGY dikembangkan di dalam lingkungan Kraton 
dan tidak boleh dikonsumsi publik. Langkah ini memberikan 
efek ganda. Pada masyarakat di dalam Kraton, rasa memiliki 
menjadi sangat kuat, dan TKGY menjadi sebuah bagian dari 
identitas bagi masyarakat Kraton. Pada masyarakat di luar 
Kraton, rasa ingin tahu terbangun dan TKGY dipandang 
sebagai sebuah lambang keningratan. Dalam masyarakat 
tradisional di mana perkembangan karier atau perpindahan 
kelas sosial sangat lambat dan kadang mustahil terjadi, TKGY 
sebagai sebuah simbol kelas sosial menjadi sebuah objek elite 
yang menjadi kebanggaan sekaligus dambaan bagi setiap 
orang di luar Kraton untuk dapat melihat, mempelajari, 
apalagi mementaskannya di hadapan sultan.

Pengembangan di dalam Kraton sendiri memiliki kesan 
ke dunia luar yang kuat. Para empu (pencipta tari) merupakan 
orang- orang dari dalam istana yang memiliki status abdi dalem. 
Abdi dalem adalah individu yang menjembatani antara Kraton 
dan rakyat. Berdasarkan status, mereka adalah individu 
yang berada diantara status ningrat dan status jelata. Sultan 
memberikan hadiah tanah, bangunan, atau gelar kehormatan 
bagi para empu. Di mata masyarakat, hal ini menunjukkan 
bagaimana TKGY merupakan sebuah objek budaya yang 
sangat penting sehingga seseorang dapat menjadi kaya akan 

122 Richard Yung H Chung, “Church, Culture and Arts: The Supremacy of Arts in 
Engaging Church with Culture in the Twenty-First Century North American Urban 
Neighborhoods” (Disertasi S-3 Ph.D., George Fox University, 2013), 137.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 139

seni dan budaya. Para empu mendapatkan penghormatan 
dari kedua sisi: istana dan masyarakat. Hal ini menjadikan 
upaya pengembangan TKGY merupakan sebuah upaya yang 
ambisius yang kadang merupakan sebuah proyek penting 
dalam hidup seorang abdi dalem.

Langkah kedua yang dilakukan oleh Kraton setelah 
ekuitas merek (brand equity) terbangun adalah memberikan 
citra TKGY ke masyarakat dalam bentuk yang paling megah. 
Hal ini ditunjukkan dengan kenyataan mengapa wayang 
wong merupakan dramatari yang pertama diungkapkan 
ke masyarakat. Upaya pengungkapan dapat berpotensi 
menurunkan derajat wayang wong tetapi memberikan potensi 
pewarisan yang lebih luas. Oleh karena itu, untuk menjaga agar 
derajat wayang wong tidak menurun sebagai sebuah dramatari 
yang terkesan mudah ditarikan, Kraton mempopularkan 
wayang wong kepada masyarakat. Wayang wong adalah dramatari 
yang bersifat kolosal dan sangat kompleks. Selain memberikan 
kesan bahwa Kraton merupakan sebuah lembaga yang sangat 
pakar dalam aspek seni, hal ini juga memberikan keterkaitan 
sejarah yang kuat, dan justru mengangkat nama sultan dan 
Kraton lebih jauh di mata masyarakat.

Hal ini dimungkinkan karena tema wayang wong adalah 
panteon dari Mahabharata dan Ramayana yang kemudian 
dipadukan dengan aspek lokal terkait filosofi manunggaling 
kawulo gusti. Dengan kata lain, Kraton ingin memberikan 
pesan bahwa wayang wong, dan TKGY adalah sebuah karya 
yang megah, rumit, dan membutuhkan keseriusan, sekaligus 
memiliki makna mulia, religius, tidak boleh disembarangkan, 
dan membutuhkan kecakapan khusus.
	 Kraton sendiri terangkat lewat citra bahwa Kraton 
memiliki asosiasi dengan aspek-aspek transendental, khususnya 
dari segi kepercayaan kejawen yang memiliki asosiasi kuat dengan 
Hindu yang berasal dari kejayaan Majapahit, sebagai penguasa 
Jawa sebelumnya. Walaupun demikian, aspek imanensi juga 
ditonjolkan dengan adanya filosofi manunggaling kawulo gusti, 
yang dipaparkan tidak saja lewat lakon dalam wayang wong, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



140 

tetapi juga dari niat baik Sultan untuk memamerkan wayang 
wong ke hadapan masyarakat luas di bagian alun-alun yang 
menghubungkan Kraton dengan masyarakat.

Langkah ketiga dilakukan dengan mengambil kesenian 
rakyat untuk menjadi kesenian di Kraton atau disebut sebagai 
akuisisi. Setidaknya dua jenis seni pertunjukan yaitu tari golek 
dan ketoprak ditransmisikan dari masyarakat ke Kraton dan 
meraih status sebagai bagian dari seni pertunjukan Kraton. 
Langkah ini menunjukkan bahwa Kraton tidak hanya memberi 
kepada masyarakat, tetapi juga menerima dari masyarakat. 
Pada gilirannya, hal ini mengimplementasikan prinsip 
manunggaling kawulo gusti yang semakin kuat dan membangun 
ikatan kultural yang erat dan berfungsi baik dalam upaya 
pewarisan TKGY. Dalam ke hadapan, Kraton dapat diterima 
dengan mudah di masyarakat ketika mentransmisikan TKGY 
dan masyarakat tidak lagi merasa ketakutan atau ragu untuk 
mempelajari TKGY.

Setelah transaksi kultural terjadi, langkah selanjutnya 
yang diambil Kraton adalah membangun lembaga pewarisan 
TKGY di luar Kraton. Pembangunan lembaga ini disertai 
pembentukan sanggar-sanggar pembelajaran TKGY di 
luar Kraton dan diundang oleh Kraton untuk menari di 
Kraton. Investasi pembangunan lembaga di keluar Kraton 
memmberikan kesan kepada masyarakat dengan antusiasi 
masuk dan belajar di lembaga-lembaga formal maupun 
nonformal. Hal ini merupakan salah satu tujuan utama untuk 
memperoleh tempat di dalam jajaran penari di Kraton. 
Langkah ini bahkan tanpa biaya bagi Kraton karena lembaga- 
lembaga tersebut rela untuk merugi secara finansial demi dapat 
pentas di Kraton. Sejumlah rasionalisasi dilakukan mulai  dari 
upaya mendapatkan berkah hingga memberikan ruang bagi 
pelajar untuk belajar dan melihat langsung kegiatan utama di 
Kraton.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 141

Langkah terakhir yang dilakukan oleh Kraton untuk 
menjamin pewarisan TKGY adalah membuka ruang masukan 
dari abdi dalem dan masyarakat untuk  pengembangan TKGY 
lebih jauh. Langkah ini merupakan langkah antiklimaks di mana 
Kraton secara luas membuka pintunya untuk mengembangkan 
TKGY. Langkah ini jauh berbeda dari langkah pertama yang 
berupa isolasi ketat terhadap TKGY. Langkah antiklimaks ini 
tidak dapat dipandang sebagai langkah kemunduran, tetapi 
sebagai sebuah langkah umpan balik dalam sebuah spiral yang 
terus mengembang. Ekuitas merek (brand equity) yang dimiliki 
TKGY sangat besar dan Kraton tidak perlu lagi mengambil 
langkah pembangunannya lagi. Kraton tinggal mengambil 
langkah pemertahanan dengan terus melakukan penguatan 
pada tataran bawah. Hal ini dapat dianalogikan seperti 
seseorang yang memanjat pohon. Ketika ia telah sampai di 
puncak, langkah yang harus dilakukan adalah menjaga dirinya 
agar tidak jatuh dengan membangun berbagai sistem yang 
menopang hidup baik di bawah pohon (masyarakat), di pokok 
pohon (abdi dalem), dan di kanopi (Kraton). TKGY telah berada 
di puncak, dan langkah selanjutnya adalah memastikan agar 
ia selalu berada di puncak dengan dukungan dari berbagai 
lapisan secara langsung dan berkelanjutan.

Lima langkah tersebut: isolasi, pemaparan, akuisisi, 
pengembangan, dan umpan balik, adalah lima langkah yang 
dijalankan selama masa lebih dari 2,5 abad semenjak Kraton 
Ngayogyakarta Hadiningrat didirikan. Dari lima langkah 
tersebut, langkah isolasi adalah langkah yang paling lama 
dengan memakan waktu hingga 1,5 abad. Walaupun begitu, 
hal ini harus diperhatikan sebagai langkah yang sejalan 
dengan perkembangan zaman pada masa itu. Selama 1,5 
abad tersebut, budaya masyarakat masih sangat feodal, dan 
Kraton sendiri masih bergulat dalam isu identitas. TKGY 
merupakan salah satu penanda identitas yang tidak berubah 
sepanjang  masa  tersebut dan isolasi memiliki peran penting 
dalam menjaga identitas tersebut. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



142 

III. Peran Institusi Pendidikan Dalam Proses Pewarisan

“Sistem yang sangat terlembagakan yang dimulai dari 
prasekolah hingga studi pasca sarjana, sering terorganisir 
sebagai sebuah sistem atas-bawah, dengan kementerian 
pendidikan di puncak dan pelajar di bawah, hampir 
semuanya harus berjalan dengan sebuah kurikulum yang telah 
ditentukan, baik dikembangkan oleh negara atau disetujui oleh 
negara, dengan tujuan dan mekanisme evaluasi yang jelas, 
dan setelah pelajar selesai menjalankan proses pendidikan, 
pelajar mendapatkan ijazah atau gelar yang memungkinkan 
mereka diterima di level selanjutnya, atau memasuki lapangan 
kerja”.123

Pandangan di atas merupakan penjelasan dari ruang 
yang dipahami sebagai pendidikan formal pada pembahasan 
kali ini. Karakteristik pendidikan seni tari di dalam satuan 
pendidikan formal diatur oleh kurikulum dan lebih tertata 
melalui silabus dan rancangan pembelajaran. Oleh karena 
itu, sistem pendidikan tari formal tidak dapat diimprovisasi. 
Hal itu menjelaskan bahwa pendidikan tari di lembaga formal 
merupakan sebuah proses panjang yang seharusnya menjadikan 
setiap individu dapat mempelajarinya secara serius. Pendidikan 
tari tidak sekedar hobi, melainkan bagian dari kesatuan proses 
pembelajaran. Di Yogyakarta, terdapat beberapa pendidikan 
formal yang aktif  mengangkat TKGY. Walaupun begitu, hal ini 
berarti pendidikan tari di lembaga formal merupakan sebuah 
pilihan hidup bagi seseorang sehingga semestinya individu  
menjadi lebih serius dan berjangka panjang daripada sekedar 
menyalurkan hobi. Di Yogyakarta sendiri saya menjumpai 
beberapa satuan pendidikan formal yang aktif  mengangkat 
TKGY beberapa di antaranya adalah, 

123 Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning outside the 
formal curriculum” dalam Journal Critical Education, Volume 2, nomor (4), (2010), 
7-8.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 143

a. Sekolah Menengah Kejuruan Negeri 1 Kasihan, Bantul
Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) adalah salah satu
alternatif  dari Sekolah Menengah Atas (SMA) yang lebih
berorientasi pada pendidikan umum dan persiapan untuk
pendidikan tinggi. Di Indonesia, per tanggal 29 Januari 2014,
terdapat 11.727 buah SMK, dan 26% di antaranya berstatus
negeri. Setiap SMK memiliki spesifikasi bidang tertentu.
Walaupun begitu, dari sekian banyak SMK, hanya ada 40 SMK 
yang berspesifikasi seni. Lebih dari itu, hanya ada 12 SMK
yang memiliki program studi pendidikan tari. Hal ini sejalan
dengan gambaran nasional mengenai proporsi pelajaran tari
di sekolah umum yang memang tidak proporsional. Menurut
Direktorat Pembinaan SMK Kementerian Pendidikan, di
Provinsi Daerah Istimewa Yogyakarta, hanya ada satu SMK
yang memiliki program studi tersebut yaitu SMK Negeri 1
Kasihan.

SMK Negeri 1 Kasihan dahulu dikenal dengan nama 
Konservatori Tari Indonesia (KONRI) Yogyakarta. KONRI 
didirikan berdasarkan Surat Keputusan Mentri Pendidikan 
Dasar dan Kebudayaan Repuplik Indonesia Nomer 48 tahun 
1961. KONRI memiliki banyak staf  pengajar yang merupakan 
tokoh yang berasosiasi dengan Kraton,85 seperti Riyo 
Koesoemobroto dan R.C. Hardjo Soebroto. Sejalan dengan 
itu, banyak murid Konservatori Tari Indonesia merupakan 
anak-anak dari kerabat Kraton atau abdi dalem. KONRI dalam 
perjalanannya melahirkan banyak tokoh besar seni tari klasik 
seperti Theresia Suharti (K.R.T. Pujaningsih) yang telah 
melakukan pertunjukan tari klasik di banyak Negara, seperti 
Filipina, Amerika Serikat, Jerman, Yugoslavia, dan Finlandia, 
dan sempat mengajar tari Jawa di Wesleyan University.

Hal ini mengagumkan mengingat saat itu Theresia 
Suharti masih belum sarjana muda. Rekruitmen ini disebabkan 
ketertarikan besar universitas terhadap tari Jawa tetapi 
kurangnya sumber daya dan belum adanya pengajar yang 
berijazah tari dari Indonesia. KONRI lebih berorientasi pada 
pengembangan. Sejumlah inovasi dihasilkan dari tari klasik, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



144 

baik untuk hiburan, pendidikan, maupun eksperimentasi 
estetika. Pada tahun 1970-an, KONRI berlokasi sangat dekat 
dengan Kraton. Tahun 1976, KONRI diubah menjadi Sekolah 
Menengah Karawitan Indonesia (SMKI) Yogyakarta91 
berdasarkan SK Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI No. 
0292/O/1976.

Seiring dengan perubahan tersebut, lokasi SMKI 
berada semakin jauh di selatan Kraton, tetapi masih melakukan 
latihan di Kraton hingga akhirnya tidak lagi melakukan latihan 
di Kraton. Perubahan KONRI menjadi SMKI merupakan 
perubahan yang mengandung muatan ideologis dalam dua 
level. Pertama, perubahan KONRI menjadi SMKI mengubah 
orientasi dari seni tari menjadi seni karawitan (musik gamelan). 
Perubahan ini membuat penekanan yang diajarkan di SMKI 
lebih pada seni musik dari pada seni tari. Kedua, perubahan 
KONRI menjadi SMKI menunjukkan proses Jawanisasi 
karena karawitan merupakan istilah Jawa sedangkan tari 
merupakan istilah nasional. Oleh karena itu, KONRI tidak 
hanya dididirikan di Jawa, hal ini menuai protes dari pemerhati 
budaya lokal luar Jawa seperti misalnya di Sulawesi.124 Secara 
tidak resmi, SMKI lebih banyak diartikan sebagai Sekolah 
Menengah Kesenian Indonesia daripada Kerawitan, hingga 
pada akhirnya SMKI kemudian berganti nama menjadi SMK  
Seni. SMKI Yogyakarta berganti nama menjadi SMK Negeri 
1 Kasihan Bantul  pada tahun 1997 berdasarkan SK Menteri 
Pendidikan dan Kebudayaan RI No 036/O/1997.

Program keahlian seni tari hanyalah satu dari empat 
program keahlian di SMKN 1 Kasihan, selain seni karawitan, 
seni pedalangan, dan seni teater. Walaupun begitu, program 
ini memiliki lebih banyak kelas dibandingkan program 
lainnya. Jumlah siswa seni tari pada tahun 2009 misalnya 
adalah 111 orang, dari total 225 siswa. Hal ini berarti kurang 
lebih separuh dari pelajar di SMKN 1 Kasihan adalah pelajar 

124 A. Sutton, “Performing Arts and Cultural Politics  in South Sulawesi”, dalam 
Bijdragen tot Taal-, Land-, en Volkenkunde, 673-679, (1995), 677-678.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 145

program seni tari. Selain itu, dengan melihat jumlah pelajar 
per kelas, tercermin bahwa jumlah peminat semakin besar 
seiring bertambahnya waktu. Tahun 2007 tercatat 29 siswa 
baru, tahun 2008 tercatat 38 siswa baru, dan tahun 2009 
tercatat 44 siswa baru. Statusnya sebagai sekolah seni juga 
memungkinkan sekolah ini menjadi satu-satunya sekolah di 
Bantul yang ditetapkan sebagai Sekolah Rintisan Penerapan 
Metodologi Pembelajaran Aktif.

Kritik terhadap perkembangan SMK Seni secara 
umum adalah kurikulum yang masih tradisional sehingga 
tidak adaptif  atas perkembangan zaman. Hal ini merupakan 
pertaruhan antara upaya melestarikan yang cenderung 
konservatif  melawan upaya modernisasi yang cenderung 
kreatif. Walau begitu, tari klasik lebih cenderung ke arah 
konservatif  karena mengikuti aturan yang ketat dan 
berubahnya tari berarti kehilangan unsur keaslian. Aturan 
yang ketat ini mencakup pola lantai, struktur gending, 
struktur gerak, struktur ragam, kostum, rias, dan struktur tari. 
Sementara itu, kreasi dapat dibuat pada gending atau cerita, 
dan gaya menceritakan. Meskipun demikian, pengembang 
kurikulum tari klasik di SMK 1 Kasihan yang juga merupakan 
tokoh Kraton yaitu K.R.T. Sasmintadipura mengklaim telah 
mengembangkan kurikulum yang memenuhi norma tradisi 
klasik, sekaligus sesuai dengan generasi modern.125

Seperti pada SMK umumnya, guru tari bersifat 
spesialisasi. Terdapat guru putri, guru putra alus, dan guru 
putra gagah yang tidak boleh melintasi  disiplin ilmunya. Saat 
ini, tim guru praktek tari terdiri dari  21  orang.  Dalam  satu 
kelas, diajar oleh 3 hingga 5 orang. Pengajaran dilakukan 
dalam bentuk teori dan praktik. Ketika teori, seorang guru 
mengajarkan di depan, sedangkan guru lainnya bersama 
murid melihat di belakang. Ketika praktik, jumlah siswa 

125 T. Putraningsih, “Studio Tari  Gaya  Yogyakarta (Yayasan Pamulangan Beksa 
Sasminta Mardawa): Penyangga Kehidupan Tari Klasik Gaya Yogyakarta”, dalam 
Prosiding Seminar, (2011), 26

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



146 

dibagi sesuai dengan jumlah guru dan pengajaran dilakukan 
dalam kelompok kecil. Sejumlah guru di SMKN 1 Kasihan 
hingga sekarang tetap berasosiasi dengan Kraton. Hampir 
semua merupakan abdi dalem, yang bekerja baik secara part 
time maupun full time. Hal ini membuat para guru bukan 
saja sebagai akademisi, tetapi juga sebagai praktisi. Kanjeng 
Mas Tumenggung Widyowinoto misalnya, merupakan salah 
seorang abdi dalem, sekaligus guru di SMK 1 Kasihan. Walau 
begitu, posisinya yang berada di lembaga formal cenderung 
komersial seperti SMK lainnya, dan menempatkan banyak 
aspek modernitas dalam pelestarian tari di SMK 1 Kasihan. 
Hal ini misalnya terbukti pada bentuk panggung di auditorium 
SMK yang berbentuk proscenium daripada pendapa.

Sementara itu pelajar baru di SMK 1 Kasihan 
berasal dari berbagai tempat di Indonesia dan manca negara.  
Setidaknya satu pelajar berasal dari Meksiko. Pelajar datang 
dari pusat- pusat perkembangan seni tari di Indonesia seperti 
Padang, Surakarta, dan dari Jakarta. Akibatnya, terjadi 
pengembangan jumlah kelas dari satu kelas menjadi empat kelas 
yang berkontribusi terhadap besarnya proporsi pelajar tari di 
SMKN 1 Kasihan.Ketika pelajar lulus dari SMP atau tempat 
lain, mereka masuk ke kelas 1 sebagai sebuah kelas percobaan. 
Jika di kelas 1 mereka gagal, mereka dinyatakan tidak berbakat 
dan dikeluarkan dari sekolah. Hal ini diberitahukan  kepada 
orang tua siswa sebelum mereka masuk ke sekolah agar tidak 
terjadi kesalahpahaman. Alasannya adalah selain memang 
belajar tari membutuhkan bakat dan tidak semua bakat 
dapat dikembangkan lewat pelatihan, serta beban belajar di 
kelas dua meningkat drastis. Di kelas dua, pelajar setidaknya 
menghadapi tiga mata pelajaran baru : tari Solo, tari Bali, 
dan tari tunggal. Selain tiga mata pelajaran sebelumnya yaitu 
TKGY, koreografi, dan olah tubuh. Jika pelajar tidak lulus di 
kelas 2, dan mereka tetap dapat belajar dengan mengulang di 
kelas 2 begitu pula untuk kelas 3.

Semua pelajar wajib mempelajari tari tanpa melihat 
gender. Putri tetap harus mempelajari tari putra, dan begitu 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 147

dan berlaku juga sebaliknya. Jadwal belajar di SMKI untuk 
kejuruan seni tari tersebar dari hari Senin hingga Sabtu dengan 
jadwal Senin- Selasa untuk tari putri, Rabu-Kamis putra halus, 
dan Jumat- Sabtu putra gagah. Mata pelajaran terdiri dari 
tiga kelompok mata pelajaran yaitu tari, koreografi, dan olah 
tubuh. Kelompok tari terdiri dari mata pelajaran TKGY, tari 
Solo, dan tari Bali. Mata pelajaran TKGY merupakan mata 
pelajaran paling intensif  yang terentang dari semester 1 hingga 
semester 6. Umumnya materi yang diajarkan adalah tari klasik 
yang biasa digunakan di Kraton sehingga pelajar tidak perlu 
belajar lagi jika Kraton memerlukan penari dari SMKN 1 
Kasihan. Hal ini penting karena gubernur/sultan pernah 
mengatakan kalau SMKN 1 Kasihan merupakan salah satu 
pilar pelestari TKGY. Kegiatan terakhir yang dilaksanakan 
langsung dari perintah Kraton untuk SMKN 1 Kasihan adalah 
penyelenggaraan tari untuk hajatan perkawinan putri sultan.

Pada semester 1, tujuan utama adalah menguasai unsur 
dan ragam, dan pada semester 2, tari tunggal. Masing-masing 
mendapatkan enam tari, yaitu dua tari putri, dua tari putra 
alus, dan dua tari putra gagah. Tari tunggal terus berlanjut 
sebagai mata pelajaran tersendiri pada semester 3 hingga 
seterusnya. Pelajaran ini meningkat berdasarkan tingkat 
kesulitan. Sebagai contoh, untuk putri pelajaran di mulai dari 
tari Golek Asmarandono, tari Golek Ayun-Ayun dan terakhir tari 
Beksan Sekawanan. Pada semester 3, pelajaran tari dilanjutkan 
dengan pelajaran tari duet. Materi yang diajarkan mencakup 
tari bertema cinta dan perang. Dalam semester 4, tari yang 
diajarkan adalah tari skala (kuartet). Materi yang diajarkan 
mencakup serimpi untuk putri, Beksan Bugis untuk putra 
alus (sebelumnya yang diajarkan adalah lawung), dan Beksan 
Jemparing untuk putra gagah. Dalam tari berkelompok ini, 
masalah utama yang muncul adalah susunan dan persyaratan 
penari yang sering tidak terpenuhi. Sebagai contoh, untuk 
menari serimpi, pelajar tidak saja harus memiliki tinggi yang 
sama, tetapi juga memiliki postur yang sama. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



148 

Semester 5 telah memasuki tari kelompok. Hal ini 
mencakup bedhaya, lawung, dan beksan Maduro. Terakhir pada 
semester 6, dan pelajaran wayang wong. Mata  pelajaran  tari Solo 
dan tari Bali diberikan di kelas dua. Mata pelajaran koreografi 
tersebar pula dari semester 2 hingga semester 6 sehingga 
total waktu mencakup 2,5 tahun studi minimum. Tujuan 
mata pelajaran koreografi adalah menyusun gerakan dan 
membuat tema untuk kemudian disusun sebagai sebuah tari. 
Pada semester 2 hingga 4, pelajar diminta membuat koreografi 
klasik sedangkan pada kelas 3 (semester 5 dan 6) pelajar telah 
dibebaskan untuk membuat koreografi lepas. Mata pelajaran 
Olah Tubuh diberikan untuk mengembangkan olah tubuh 
pelajar. Dalam tingkat yang lebih lanjut, mata pelajaran ini 
meminta pelajar untuk menyusun olah tubuh mereka menjadi 
gerakan-gerakan tari.

Gambar 4.3 Pembelajaran TKGY SMKN 1 Kasihan, Bantul 
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Uji kompetensi produktif  pelajar lebih diarahkan pada 
penampilan wayang orang gaya Yogyakarta klasik daripada tari 
klasik karena dapat dinilai secara massal dan memungkinkan 
kreativitas diperiksa. Sementara itu, dalam kegiatan belajar, 
pelajar melakukan praktik kerja lapangan dengan belajar dan 
melihat langsung kegiatan pembelajaran tari dan manajemen 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 149

tari di lembaga nonformal. Dalam tiga tahun terakhir ini, 
kegiatan praktik semester gasal kelas 3 dilakukan di Jakarta. 
Pada tahun pertama, kegiatan merupakan prakarsa sekolah 
sendiri sehingga tidak memiliki sponsor dan memanfaatkan 
perwakilan yang tersedia di anjungan Daerah Istimewa 
Yogyakarta Taman Mini Indonesia Indah (TMII). Proposal 
yang telah setahun diajukan ke Dinas Kebudayaan akhirnya 
diluluskan, dan pada tahun kedua, kegiatan berhasil 
mendapatkan surplus Rp 46 juta dengan pementasan di 
bagian depan TMII. Tahun ketiga, sponsor datang dari swasta 
dan pementasan dapat dilakukan di Taman Ismail Marzuki.

Prestasi SMKN 1 Kasihan cukup membanggakan 
walaupun masih harus dilihat dari kapasitasnya yang tergolong 
relatif  tanpa saingan untuk Indonesia. Semua jurusan SMKN 
1, termasuk jurusan tari, telah melakukan pertunjukan di 
Bangkok tahun 2009, Malaysia tahun 2008, dan Korea tahun 
2007, sebagai bagian dari praktik industri. Selain itu, SMKN 
1 Kasihan mendapatkan jadwal pementasan setiap tiga bulan 
sekali di Kraton Yogyakarta. Koneksi yang dimiliki oleh 
SMKN 1 Kasihan bukan hanya Kraton dan sanggar, tetapi 
juga Hotel Jayakarta, Hotel Mutiara, RRI, radio swasta, dan 
TVRI.126 Semua pelajar menerima beasiswa, yaitu 70% dari 
pemerintah, sementara sisanya dari berbagai lembaga. Banyak 
lulusan SMK 1 Kasihan kemudian menjadi mahasiswa di 
Institut Seni Indonesia (ISI) Yogyakarta. Trend ini telah 
berlangsung sejak SMK 1 Kasihan masih bernama KONRI. 

Hubungan dengan lembaga nonformal juga terbentuk 
erat. Hampir semua kelompok penari di Prambanan 
memiliki anggota-anggota dari pelajar SMKN 1 Kasihan. 
Banyak organisasi lain di Yogyakarta juga memiliki anggota-
anggota dari pelajar SMKN 1 Kasihan. Hal ini memang 
didukung oleh Kepala Sekolah, yang juga pemimpin sanggar 

126 R.P. Santos, “Transmission, Pedagogy, and Education: A Critical Study of Asian 
Traditional Music Cultures in Post-Colonial and Post-Modern Times in Thailand 
and Indonesia” dalam Journal Asian Transformation Action, (2007), 73.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



150 

tari Irama Tjitra. Kepala sekolah sengaja menyuruh para 
pelajar untuk memasuki berbagai lembaga nonformal, dan 
mencarikan lembaga yang dapat dimasuki jika ada pelajar 
yang belum memiliki keanggotaan organisasi di luar. Dari 
perspektif  sekolah, tujuan ini adalah sebagai relasi yang dapat 
dimanfaatkan jika pada kemudian hari SMKN 1 kekurangan 
guru untuk mengajar. Kekurangan tenaga pengajar dapat 
terjadi sebagai berikut. Pertama, jumlah pelajar yang semakin 
bertambah. Kedua, sejumlah guru mengalami penurunan 
kinerjanya. Masa aktif  seorang guru tari adalah 10 tahun. 
Setelah sepuluh tahun, mereka cenderung mengajar secara 
pasif  sehingga menurunkan kinerja pembelajaran. Dalam 
kedua kondisi tersebut, SMKN 1 Kasihan merekrut tenaga 
pengajar baru sebagai guru tidak tetap dengan gaji yang kecil. 
Tenaga baru ini datang dari lulusan SMKN 1 Kasihan sendiri 
yang telah lulus dari ISI, UNY, atau berasal dari sanggar-
sanggar lain yang telah dimasuki oleh pelajar dari SMKN 1 
Kasihan.

b. Jurusan Pendidikan Seni Tari, Fakultas Bahasa dan
Seni, Universitas Negeri Yogyakarta

Jurusan Pendidikan Seni Tari, Fakultas Bahasa dan 
Seni, Universitas Negeri Yogyakarta (UNY) dahulu merupakan 
bagian dari Institut Keguruan dan Ilmu Pendidikan (IKIP) 
yang hanya menyelenggarakan program diploma (D2 dan 
D3) pada tahun 1980. Program sarjana baru dibuka pada 
tahun 1984, dan pada tahun 1990. Karena tuntutan akreditasi 
dan peningkatan mutu, IKIP dilebur menjadi universitas. 
Sebagai lembaga pendidikan yang berorientasi lebih pada 
aspek pedagogis daripada isi, maka mahasiswa tidak diajarkan 
bagaimana menari, tetapi bagaimana mengajarkan menari. 
Salah satunya misalnya dengan karakteristik menari kidal. 
Bagi dosen ataupun mahasiswa di Jurusan Pendidikan Seni  
Tari harus dapat menari kidal dalam pengertian menari secara 
berhadapan. Hal ini berbeda dengan metode pengajaran tari 
klasik di mana guru membelakangi siswa.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 151

Mahasiswa Jurusan Pendidikan Seni Tari di UNY 
terdiri dari berbagai latar etnik dan latar belakang pendidikan 
tari. Untuk mengsikapi hal ini, jurusan menggunakan strategi 
dengan melihat komposisi utama dalam mahasiswa baru. 
Jika banyak terdapat mahasiswa yang berlatar belakang 
SMKI, mahasiswa dibagi menjadi beberapa kelompok dan 
setiap kelompok memiliki mahasiswa SMKI yang bertindak 
sebagai panutan. Jika lebih banyak mahasiswa yang berlatar 
dari luar SMKI, strategi yang diambil adalah pembelajaran 
secara individual. Mahasiswa yang berlatar dari luar SMKI 
umumnya datang dari latar Sekolah Pendidikan Guru (SPG) 
yang walaupun sudah jarang di Indonesia, tetapi masih 
banyak ada di kawasan pedalaman kabupaten. Mahasiswa 
dengan latar ini harus memulai dari awal karena mereka 
sama sekali tidak memiliki pendidikan dasar sebagai bekal 
pengetahuan menari. Pendidikan individual memungkinkan 
setiap mahasiswa dikembangkan sepenuhnya. Selain itu, 
mahasiswa juga direkomendasikan untuk belajar lebih lanjut 
pada sejumlah sanggar.

Komposisi etnik juga menjadi masalah bagi Jurusan 
Tari Pendidikan Seni Tari UNY. Terdapat banyak mahasiswa 
yang berasal dari luar Jawa seperti dari Riau dan Bangka 
Belitung. Mereka diutus oleh pemerintah daerah mereka  
untuk  belajar tari di UNY. Strategi yang digunakan adalah 
dengan memisah mahasiswa menjadi dua kelas yaitu kelas luar 
Jawa dan kelas Jawa. Hal ini bertujuan demi meningkatkan 
kualitas mahasiswa dari luar Jawa karena jika disatukan dapat 
terjadi kesenjangan di mana mahasiswa dari luar Jawa yang 
tidak memiliki pengalaman menari Jawa akan tertinggal dari 
mahasiswa dari Jawa yang memiliki pengetahuan, setidaknya 
dalam hal bahasa. Mata kuliah yang berorientasi pada tari 
klasik Yogyakarta diajarkan dalam empat mata kuliah yang 
berjenjang. Tahap pertama adalah mata kuliah teknik tari yang 
mengajarkan hal- hal dasar, seperti pose gerak dan koordinasi 
tangan-kaki dalam menari. Walaupun bersifat umum, analog 
pada tari Jogja dapat segera ditarik yaitu dalam pola tayungan. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



152 

Di sini mahasiswa putra belajar tayungan sedangkan mahasiswa 
putri belajar tari sari tunggal. Setelah teknik dasar dikuasai, 
mahasiswa diajarkan TKGY 1, TKGY 2, dan terakhir TKGY 
3. Stratifikasi didasarkan pada karakteristik jumlah penari dan
interaksi antar penari. Mata kuliah TKGY 1 mengandung
tari individual (tari klana raja dan klana topeng untuk putra, dan
tari golek untuk putri), sedangkan TKGY 2 merupakan tari
berpasangan, dan tari TKGY 3 merupakan tari berkelompok
seperti serimpi dan bedhaya untuk putri dan lawung untuk putra,
atau beksan jemparing yang menggunakan formasi 4-4, dan
Gatotkaca sekipu.

Tari-tarian ini, merupakan tari yang dikreasikan  pada 
masa lalu yang dibawa ke Kraton dan kemudian diadopsi di 
UNY. UNY berusaha mengembangkan tari jenis baru yang 
memberikan ciri khas bagi jurusan pendidikan seni tari UNY 
yang mencerminkan aspek produksi dari upaya pelestarian. 
Aspek yang dievaluasi mencakup wiraga (keterampilan menari) 
sebesar 30%, wirama (kepekaan musikal) sebesar 30%, wirasa 
(penjiwaan terhadap karakter, peran dan tari)127 sebesar 30%, 
dan presensi (kehadiran) sebesar 10%.

127 Karakter adalah isu yang penting dalam Wayang Wong dan dicirikan dengan 
kualitas gerak yang rinci. Setidaknya terdapat 21 tipe karakter dalam wayang 
wong, sembilan diantaranya tergolong yang utama yaitu: (1) ngenceng encot 
untuk putri, (2) impur untuk putera halus rendah hati, (3) kagok kinantang 
untuk putera halus aktif dan agresif, (4) kambeng untuk putera gagah rendah 
hati, (5) kalang kinantang untuk putera gagah sombong,(6) kagok impur untuk 
putera gagah agak rendah hati, (7) bapang untuk putera gagah sombong dan 
nakal,(8) lembehan kentrig untuk murid putera yang gagah dari seorang pertapa, 
dan (9) merak ngigel untuk abdi, pelawak, atau penasihat. Karakter putri halus 
atau aktif-agresif tidak didasarkan pada kualitas gerak tetapi oleh tata rias, arah 
pandangan muka, dan cara bicara. Periksa R.M Soedarsono, 330-332.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 153

Gambar 4.4 Pembelajaran TKGY di Jurusan Pendidikan Seni Tari, 
Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Yogyakarta 

(Foto: Muhammad Fazli Taib, Mei 2014)

Seperti halnya lembaga formal lainnya, Program Studi 
Pendidikan Seni Tari UNY turut serta dalam paket wisata tari, di 
mana setiap tiga bulan, perwakilan dari program studi seni tari 
melakukan pergelaran di Kesatrian Kagungan Dalem Bangsal 
Srimanganti Kraton Yogyakarta. Selain itu, pada semester 
genap, dua dosen dikirim untuk mendampingi mahasiswa 
sebanyak 10-15 orang setiap minggu untuk berkuliah di 
kesatrian. Dua bentuk ini dapat membangun kontak antara 
program studi seni tari dengan Kraton Yogyakarta. Pada  satu 
sisi, Kraton Yogyakarta dapat melihat para penerus mereka 
dari kalangan masyarakat, sedangkan pada sisi lain, mahasiswa 
dapat melihat sendiri komunitas budaya yang melahirkan tari- 
tari yang mereka pelajari di kampus.

Mahasiswa dari luar Jawa juga mendapatkan 
kesempatan untuk berpentas di Kraton. Karena pentas di 
Kraton membutuhkan banyak syarat khusus, tidak semua 
mahasiswa dari luar Jawa dapat menari di Kraton. Mereka 
harus mengikuti kompetisi yang diikuti hanya oleh mahasiswa 
dari luar Jawa. Dari kompetisi ini, diambil yang terbaik. 
Hal ini memungkinkan transmisi Kraton lewat UNY pada 
masyarakat luar Jawa karena para mahasiswa yang kembali 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



154 

ke kampung halamannya akan bercerita dan bangga dengan 
pengalamannya menari di Kraton. Jurusan Pendidikan 
Seni Tari di UNY merupakan sebuah jurusan minor dalam 
Fakultas Bahasa dan Seni. Untuk kegiatan pergelaran yang 
membutuhkan dana besar, dana diperoleh dari subsidi silang 
yang datang dari Jurusan Bahasa Inggris. Jurusan ini memiliki 
jumlah mahasiswa yang besar sehingga pendapatan juga 
besar. Pendapatan berlebih ini kemudian disalurkan kepada 
jurusan tari untuk membantu kegiatan pergelaran. Hal ini 
menghindarkan jurusan tari untuk menggunakan dana sponsor 
dalam kegiatan pergelaran.

Dalam lingkungan akademis ini, tari tidak hanya 
dipandang sebagai sebuah kegiatan yang memiliki manfaat 
jasmaniah, tetapi juga kegiatan yang memberikan manfaat 
rohaniah. Salah seorang dosen yang diwawancarai memaknai 
bahwa menari adalah sarana untuk mendidik karakter 
seseorang sehingga harus diajarkan sejak kecil. Setiap tahun, 
jurusan juga melakukan pergelaran di auditorium yang disertai 
dengan promosi yang luas ke masyarakat. Kegiatan pergelaran 
seni tari ini merupakan bagian dari program Pengabdian Pada 
Masyarakat, dan memperoleh sambutan luas dari penonton, 
baik dari kalangan mahasiswa UNY maupun masyarakat 
umum yang tertarik. Kegiatan ini dimulai sejak tahun 2009, 
dan hingga sekarang sampai pada tahap kelima.

c. Jurusan Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISI Yogyakarta
Jurusan Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISI Yogyakarta 

sebelumnya merupakan bagian terpisah dari lembaga ISI 
Yogyakarta. Pada awalnya, Jurusan Tari ISI Yogyakarta 
adalah ASTI (Akademi Seni Tari Indonesia) Yogyakarta yang 
didirikan tahun 1963. ASTI memiliki banyak tenaga pengajar 
yang merupakan keturunan langsung dari keluarga Kraton. 
Pada tahun 1962, ASTI memiliki kaitan dengan Pusat Olah 
Tari (POT) yang didirikan oleh pemerintah daerah. POT 
berusaha memperjuangkan para penari untuk tampil di luar 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 155

negeri seperti di Philipina. Selain itu, POT juga menyiapkan 
para penari untuk upacara kenegaraan, khususnya ketika 
terdapat tamu negara.128 Pada tahun 1970-an, ASTI berada 
di kawasan utara kota, dekat dengan Universitas Gajah Mada. 
Proses ujian untuk seni tari dapat berupa karya tulis atau karya 
program. Menurut Theresia Suharti, ia mengikuti dua program 
untuk kelulusan sarjana yang saat itu disebut Setingkat Sarjana 
Tari (S.S.T.). Ujian diselenggarakan dua tahap, yaitu tahap 
program 45 menit dan program 1 ½ – 2 jam. Hal ini telah 
jauh berubah karena sekarang sebuah ujian hanya memakan 
waktu 20 menit. Sifat akademis ASTI membuat ASTI juga 
mengembangkan berbagai jenis genre baru tari klasik sehingga 
menambah kekayaan jenis tari Kraton. Misalnya, hal ini 
dikembangkan dalam mata kuliah koreografi tari Jawa yang 
mengajarkan konstruksi tari. Akibatnya banyak tari-tarian 
bedhaya muncul dan dapat dipelajari semua pelajar. Selain itu, 
ASTI juga membuka program pengajaran pada hari libur 
untuk anak-anak luar ASTI.

Pada tahun 1984, ASTI melebur dengan ISI dan 
menempati kampus di bagian selatan kota. Pengajaran 
dilakukan mulai dari teori dan latar belakang historis, diikuti 
dengan materi hapalan gerak, dan diakhiri dengan diskusi. 
Model ini menggabungkan aspek konseptual tari dengan aspek 
imitasi serta kreasi lewat diskusi. Bagian koseptual, historis, 
dan imitasi merupakan upaya konservasi, sedangkan diskusi 
lanjutan merupakan tahap awal untuk pengembangan. Upaya 
pengajaran seni tari di ISI Yogyakarta telah berubah menjadi 
lebih analitik. Pada masa lalu, metode utama yang digunakan 
adalah metode imitasi sedangkan sekarang telah disertakan 
penjelasan-penjelasan konseptual. Sebagai contoh, dalam 
pembelajaran TKGY selalu ada teknik memegang, yaitu guru 
memegang anggota tubuh murid yang salah bersikap lalu 

128 ASTI juga dibangun di tempat lain seperti Denpasar (1967), Bandung (1970), 
dan kota lainnya. Periksa juga F.X.S. Parto. “Recent History of Javanese Classical 
Dance: A Reassessment” dalam Dance Report, (2005), 6

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



156 

membetulkannya. Dalam pembelajaran klasik, hal ini tidak 
disertai penjelasan atau rasional mengapa sikapnya harus 
demikian, bukan sebaliknya. Dalam pembelajaran modern, 
upaya pembetulan ini juga disertai penjelasan rasional yang 
menunjukkan aspek analisis pembelajaran.

Dalam kurikulum terbaru, yaitu kurikulum tahun 2009, 
mahasiswa dibagi menjadi dua konsentrasi, yaitu pengkajian 
dan pemetaan. Pengajaran tari klasik dibagi ke dalam empat 
mata kuliah. Mahasiswa pemetaan wajib mempelajari dua 
tahap pertama, dan boleh mengambil jika tertarik untuk tahap 
ketiga dan keempat. Sementara itu, mahasiswa pengkajian 
harus mempelajari keempat tahap. Tahap pertama dipelajari 
di semester 1, tahap kedua pada semester 3, dan tahap ketiga 
dipelajari pada semester 5. Seperti halnya pengajaran di 
UNY, tahap pengajaran tari di ISI juga dibangun berdasarkan 
jumlah penari. Tahap pertama adalah pengajaran dasar-dasar 
menari tentang unsur-unsur gerak, dan dirangkai dengan 
motif-motif  pokok tari. Untuk putra, motif  pokok ini adalah 
halus dan gagah, sedangkan untuk putri berupa sari tunggal. 
Hal ini menunjukkan pengajaran dasar disertakan sekaligus 
dengan tari bentuk sederhana yang berupa sari tunggal, klana 
halus atau klana gagah, dan tari Golek Lambangsari untuk putri. 
Tahap kedua berupa tari berpasangan yang mencakup tari 
putri-putra, putra-putra, dan putra-putra, seperti, beksan, 
serimpi, lawung, Srikandi, Bisma, dan Trionggo Pratolo Mariam.

Tahap ketiga mencakup tari kelompok dengan  jumlah 
yang besar dan berbentuk dramatari. Jenis tari akan tergantung 
komposisi kelas. Jika mayoritas perempuan, tari kelompok yang 
diajarkan adalah tari serimpi. Komposisi yang lebih seimbang 
menggunakan tari bedhaya atau wayang wong. Walaupun begitu, 
seringkali jumlah mahasiswa putra sedikit padahal dramatari 
wayang wong standar mensyaratkan penari yang seluruhnya 
putra. Hal ini membuat jurusan seni tari harus meminjam 
mahasiswa dari minat utama komposisi tari. Tahap keempat 
adalah tari topeng dan tari Menak. Karena tari tahap satu dan 
dua wajib untuk semua kompetensi, hal ini menjadi masalah 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 157

ketika pada kenyataannya, banyak mahasiswa seni tari ISI 
bukan berasal dari Jawa. Angkatan tahun 2013, terdiri dari 
60 orang. Kurang dari 20 orang merupakan mahasiswa asli 
Yogyakarta. Sisanya adalah mahasiswa dari luar Jawa seperti 
Sumatera, termasuk mahasiswa dari Belanda.
	 Gaya tari Sumatera cenderung cepat dan dinamis 
dengan kaki yang cenderung paralel dan tertutup sedangkan 
tari Jawa cenderung lambat dan detail dengan kaki yang 
terbuka (bahkan untuk perempuan) serta memiliki gerakan 
ingset. Hal ini membuat kesulitan penyesuaian yang cukup 
signifikan bagi para mahasiswa dari luar Jawa tersebut. Hal ini 
juga membuat dosen harus menyediakan ruang ekstra bagi para 
mahasiswa yang antusias, tetapi kesulitan untuk memperoleh 
pelajaran tambahan di luar jam kuliah. Walaupun bukan 
asli Yogyakarta, mahasiswa dari luar Jawa cenderung lebih 
serius dalam belajar, dan bertanya lebih detail, sampai pada 
pertanyaan yang dosen merasa kesulitan menjelaskan. Hal ini 
dapat dipandang sebagai kompensasi dari posisi mereka yang 
masih pemula, dan bahkan belum cukup dalam memahami 
bahasa Jawa yang menjadi bahasa dalam istilah-istilah tari. 
Walaupun begitu, beberapa individu memang justru memiliki 
kemampuan bahasa yang jauh di atas mahasiswa yang berasal 
dari Jawa sendiri sehingga mampu memahami manuskrip-
manuskrip untuk rekonstruksi tari. Dalam kondisi seperti ini, 
ketika fakultas membutuhkan mahasiswa untuk mengikuti 
pergelaran, hanya ada beberapa orang yang terpilih untuk 
mewakili.

Dengan jumlah pelajar yang besar yang tidak terfasilitasi, 
hal ini berpotensi mengurangi semangat belajar dan merusak 
prestasi lebih jauh. Untuk itu, jurusan menyediakan waktu 
pementasan setiap akhir semester. Pementasan ini disambut 
sangat antusias oleh para mahasiswa. Dalam pementasan 
terakhir, tidak kurang dari 14 repertoar yang mewakili semua 
mahasiswa tampil di panggung. Walaupun begitu, diakui oleh 
dosen bahwa dari  sekian banyak pementasan tersebut, hanya 
ada satu atau dua repertoar yang bagus sesuai standar mereka. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



158 

Hubungan ISI dengan Kraton bersifat timbal balik. Di satu 
sisi, Kraton merupakan anggota dewan penyantun ISI. Di sisi 
lain, Sultan Hamengku Bowono X telah mendapatkan gelar 
Doktor Honoris Causa dari ISI pada tahun 2012. Dalam 
kontaknya dengan Kraton, bersama dengan sanggar Siswa 
Among Beksa dan Kewedanan Hageng Punokawan Kridhawa 
Kraton Yogyakarta, Jurusan Seni Tari ISI Yogyakarta 
melakukan pentas wayang orang dan tari setiap hari Minggu jam 
09.00-13.00.129 Terlepas dari kegiatan reguler ini, mata kuliah 
tertentu juga mensyaratkan mahasiswa langsung belajar di 
Kraton.

Pembelajaran dan pementasan di Kraton dipandang 
sebagai studi lapangan dan laboratorium bagi para dosen 
karena mahasiswa mendapatkan atmosfer yang berbeda, 
seperti etika di Kraton dan membawakan tari di depan sultan, 
yang tidak diperoleh di kelas. Selain itu, Jurusan Seni Tari juga 
sering diminta membawakan tari oleh pemerintah daerah, 
baik provinsi atau kabupaten, maupun organisasi lainnya 
seperti Bank Nasional Indonesia (BNI) dan misi kesenian ke 
luar negeri. Misi kesenian ke luar negeri pernah diikuti antara 
lain ke Kamboja, Thailand, Vietnam, Finlandia, dan beberapa 
negara lainnya. Dalam kegiatan yang dilakukan di  Kraton,  
para  dosen atau mahasiswa tidak mempermasalahkan uang. 
Hal ini merupakan aspek penting bagi pewarisan TKGY 
sebagai sebuah objek budaya. Secara psikologis, manusia  
yang  terpaparkan pada kepentingan ekonomi akan cenderung 
individualis dan melanggar dasar-dasar kesepakatan sosial-
budaya. Penelitian menemukan bahwa individu yang terpapar 
pada uang secara visual akan merasa kurang menikmati hidup 
daripada individu yang tidak mempermasalahkan uang.130 
Individu yang merasa kurang menikmati hidup ketika harus 

129 Salamah, “Peranan Kraton Yogyakarta terhadap Pelestarian Kesenian 
Tradisional”, dalam Wades, 2, (2008), 4.
130 J. Quoldbach, E.W.Dunn, K.V. Petrides, M.Mikoljczak. Money Giveth, “Taketh 
Away: The Dual Effect of Wealth on Happiness”, dalam Psychological Science, 
(2010).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 159

dihadapkan pada pilihan untuk melestarikan TKGY yang tidak 
menguntungkan akan memilih untuk tidak melakukannya 
sehingga berdampak buruk bagi TKGY itu sendiri. Terdapat 
dua skema pembiayaan pergelaran tari yaitu sabatan (sukarela) 
dan payu (paket). Undangan dari Kraton dipandang sebagai 
sabatan dan karenanya, tidak memperoleh bayaran semestinya. 
Walaupun begitu, dalam kondisi ini, pihak fakultas selalu 
memberikan dana untuk menutupi kekurangan operasional 
pergelaran. Upaya ISI Yogyakarta dalam memodifikasi tari 
klasik Yogyakarta berhadapan dengan karakteristik tari klasik 
yang sangat ketat. Selain itu, sulit untuk memodifikasi unsur 
modern dalam tari klasik. Sebagai contoh, tari Langen Mandra 
Wanara adalah tari yang aslinya dipertontonkan di pendapa. 
Tari ini dicirikan sebagai konsep menari secara berjongkok.131 
Ketika ISI berupaya mengganti konsep dengan menggunakan 
pentas berbentuk proscenium, konsep ini menghadapi banyak 
kendala.

131 Langen Mandra Wanara adalah tari yang menceritakan  tentang para monyet 
dalam kisah Ramayana. Wanara sendiri berarti monyet. Ia diciptakan oleh KPAA 
Danurejo VII di awal abad ke-20. Periksa F.X.S. Parto, 4.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



160 

BAB V
PENYANGGA KEHIDUPAN TARI 

KLASIK GAYA YOGYAKARTA 
DI ERA GLOBAL

TKGY dalam perjalanannya tidak hanya dipelajari di 
dalam istana maupun di satuan-satuan pendidikan formal di 
Yogyakarta. Di dalam proses pewarisan, masyarakat tampak 
juga menghadirkan perannya dalam proses pelestarian melalui 
sanggar-sanggar yang ditujukan untuk memberikan akses 
pembelajaran TKGY. Sebuah ruang pembelajaran yang lebih 
fleksibel dan biasanya berbasis paket dengan menyesuaikan 
permintaan pasar sejalan dengan orientasi kapitalistik. 
Lembaga-lembaga yang demikian cenderung berorientasi 
pada kuantitas dalam proses pembelajaran. Tetapi hal itu tidak 
begitu nampak pada keberadaan sanggar yang memiliki ikatan 
kuat dengan Kraton yang berorientasi sosial sebagai orientasi 
yang diutamakan dari pada ekonomi. Berbeda dengan 
lembaga-lembaga pendidikan formal, hadirnya siswa di 
sanggar lebih didasarkan pada kesenangan atau hobi, dampak 
ingin mempelajari tari secara detail. Oleh karena itu, banyak 
siswa yang berasal dari sanggar tidak meneruskan ke perguruan 
tinggi. Selain itu, siswa di sanggar cenderung dipaksa untuk 
dapat menari seperti halnya siswa-siswa di lembaga formal. 
Kelulusan seorang siswa di sanggar lebih subjektif  daripada 
di lembaga formal sehingga seorang pelajar yang belum ahli 
sekalipun dapat menjadi ahli jika situasi memang memaksa. 
Berikut adalah tinjauan sanggar-sanggar tari kelompok utama 
penyangga TKGY di Daerah Istimewa Yogyakarta.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 161

I. Sanggar Tari Yayasan Pamulangan Beksa
Sasminta Mardawa

Yayasan ini pada awalnya bernama Perkumpulan Tari 
Klasik Mardawa Budaya yang berdiri tahun 1962. Walaupun 
begitu, karena ide pendirian sanggar berasal dari seorang 
pengageng bernama G.B.P.H. Pujokusumo, sanggar ini lebih 
dikenal sebagai Sekolah Tari Pujokusuman dan dipandang 
sebagai kepanjangan tangan Kraton. G.B.P.H. Pujokusumo 
adalah saudara dari Gusti Suryobrongto dan keduanya adalah 
putra dari Sultan Hamengku Bowono VIII yang berarti adik 
dari Sultan Hamengku Bowono IX. G.B.P.H. Pujokusumo 
wafat tahun 1961 sebelum ide pembuatan sanggar  terealisasi.  
Ide baru terealisasi setahun kemudian oleh adik iparnya K.R.T. 
Sasminta Mardawa (Romo Sasminto) yang membangun 
sanggar tersebut. Sekolah Tari Pujokusuman merupakan 
sekolah tari yang dipimpin oleh Romo Sasminto, seorang 
penari sekaligus guru terkenal, yang wafat pada tahun 1996. 
Sekolah Tari Pujokusuman menyelenggarakan kelas tari 
di wisma aristokrat setiap hari. Metode pengajaran di masa 
tersebut masih tergolong kasar jika dilihat dari sudut pandang 
modern. Pengajar masih menggunakan tongkat atau keris 
kayu untuk mengarahkan pelajar agar dapat terarah. Hal ini 
dijalani disertai dengan latihan fisik serta pengulangan yang 
lama. Untuk tayungan132 saja, seorang pelajar harus belajar 
selama tiga tahun dan tidak boleh belajar tari yang lain.

Kemampuan ini sejalan dengan tuntutan masa tersebut 
di mana rentang hidup seseorang tidak mengalami pergeseran 
profesi dalam waktu singkat. Seseorang dapat hidup dari 
menari hingga usia lanjut. Di masa kini, hal tersebut dipandang 

132 Tayungan adalah bentuk tari dasar dimana pelajar putra harus menguasai 
gerak kaki dalam karakter apapun. Setelah tayungan dikuasai, barulah pelajar 
diajarkan cara mengelola gerak tangan, leher, dan lainnya, dan berpuncak pada 
koordinasi. Periksa Surojo, “Wayang Wong Langen Lestari Budoyo Donomulyo: 
Sebuah Kajian Gaya Wayang Wong Pedesaan”, dalam Jurnal Joged, 3(1), (2012), 
76.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



162 

tidak lagi relevan. Derap hidup yang cepat dan perubahan 
profesi yang dapat terjadi berulang kali dalam hidup seseorang 
membuat profesi penari tidak lagi mencukupi. Seorang penari 
pria ketika telah berusia 40 tahun atau penari perempuan ketika 
telah menikah akan segera digantikan oleh penari muda. Selain 
itu, terdapat jenjang-jenjang yang terlihat dengan jelas ketika 
proses belajar. Siswa dengan jenjang berbeda dikelompokkan 
berdasarkan ruang. Siswa dengan jenjang tinggi berada di 
pendapa, sedangkan siswa pemula harus belajar di atas pasir. 
Siswa yang belum bisa naik tingkat harus tetap belajar menari 
di atas pasir hingga benar-benar dapat menguasai tari. Kondisi 
ini masih berlangsung setidaknya pada awal tahun 1970-an.

Latihan pada awalnya dilakukan setiap hari Minggu 
dan Kamis malam. Seiring berkembangnya masyarakat, 
dibuka lagi satu sanggar yaitu Yayasan Pamulangan Beksa 
Ngayogyakarta, pada tahun 1976. Yayasan ini dibuka di 
kawasan Kraton yaitu di Ndalem Pujokusuman, dan memiliki 
aturan yang ketat. Dari perkembangan ini, Sekolah Tari 
Pujokusuman kemudian memiliki dua cabang dengan pola 
pengajaran yang berbeda. Sekolah Mardawa Budaya bersifat 
santai sehingga lebih mirip sanggar. Sekolah ini tidak pernah 
memberikan batasan umur dan tidak pernah menerima 
model ujian formal. Tujuannya bukan untuk menghasilkan 
profesional, tetapi untuk menyebarkan budaya dan tari klasik 
yang disatukan dengan nilai-nilai spiritual Jawa. Pamulangan 
Beksa Ngayogyakarta lebih mirip sistem formal dengan kelas, 
kelas berulang, dan evaluasi bersama. Siswa yang telah lulus 
di Pamulangan Beksa Ngayogyakarta menjadi pengajar di 
Sekolah Mardawa Budaya.

Kolaborasi antara dua lembaga tersebut mampu 
menghasilkan prestasi yang membanggakan. Tahun 1981, 
tepatnya tanggal 4 April 1981, Mardawa Budaya bekerja 
sama dengan Gradika Pariwisata Yogyakarta (GYP) 
menyelenggarakan sendratari Ramayana setiap hari Rabu dan 
Jumat. Pada tahun 1981 dan 1982, total kunjungan wisatawan 
untuk melihat pertunjukan Mardawa Budaya mencapai 6000 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 163

orang per tahun, sedangkan tahun 1983 dan 1984 menjadi 
10 ribu orang per tahun. Dalam tahun 1983-1984, rata-
rata setiap malam pertunjukan, Mardawa Budaya mampu 
mendatangkan 120 orang turis, dan sendratari dipentaskan 
pada hari Senin, Rabu, dan Jumat. Tahun 1990-an, jumlah 
wisatawan menurun hingga titik dimana GYP melepas kerja 
samanya, dan YPBSM mengelola sendiri. Tahun 1993, 
kedua sekolah tari dilebur kembali dengan nama Yayasan 
Pamulangan Beksa Sasmita Mardawa. Peleburan dimaksudkan 
untuk meningkatkan efektivitas dan efisiensi. Jenis kegiatan 
tetap sama hanya jadwalnya menjadi lebih padat sehingga 
kegiatan berlangsung dari Senin hingga Jum’at sementara 
sabtu dan minggu digunakan sebagai kegiatan keluarga ageng. 
Yayasan mendapatkan dana dari berbagai sumber, mulai dari 
iuran pelajar, hasil penyewaan (kostum, gamelan, atau burung 
Garuda), donasi dari dalam dan luar negeri, atau bantuan 
barang dari pemerintah. Selain itu, lembaga juga secara aktif  
mencari bantuan untuk pementasan lewat proposal. Untuk 
pementasan, sering pula siswa secara individual memberikan 
kontribusi dana sendiri sebagai bentuk kesadaran dan cinta 
terhadap aktivitas menari. Dalam pementasan yang diundang, 
seperti resepsi pernikahan atau upacara, rata-rata seorang 
penari hanya memperoleh honor sekitar Rp 150 ribu hingga 
Rp 250 ribu.

Sebagai sebuah lembaga yang merupakan gabungan 
antara versi formal dan versi nonformal, YPBSM memiliki 
karakter campuran dari kedua model pendidikan tersebut. 
Di satu sisi, penekanan praktis diberikan seperti halnya pada 
sanggar. Siswa putra hanya diajari tari putra, begitu juga siswa 
putri hanya diajari tari putri. Satu kelas dapat berisi hingga 40 
atau bahkan 80 siswa dengan dua orang guru. Dalam kondisi 
seperti ini, untuk meningkatkan kemampuan individual 
pelajar, guru menggunakan strategi matriks, yaitu melakukan 
rolling belajar per baris sehingga setiap individu dapat melihat 
guru yang memberikan pelajaran di depan. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



164 

Tingkatan pembelajar disusun berdasarkan tingkat kesulitan. 
Terdapat dua tingkatan, yaitu tingkatan dasar dan tingkatan 
lanjut. Tingkatan dasar dibuat berdasarkan sistem semester 
selama tiga tahun (6 semester). Tingkatan lanjut dapat diikuti 
oleh siapa pun. Materi di tingkatan lanjut lebih mirip dengan 
pendidikan formal dari segi isi karena selain mengandung 
praktik menari (sebagian mengulang atau sama dengan 
tingkatan dasar) dan juga tahap pengertian makna menari. Di 
sisi lain, dalam tingkatan dasar penekanan teori juga diberikan 
seiring perkembangan zaman. Banyak pengajar YPBSM berasal 
dari pendidikan formal sehingga memiliki bekal pengetahuan 
pedagogis. Pada masa lalu, pengajaran menggunakan iringan 
gamelan yang baru dilakukan  setelah enam bulan, sedangkan 
dalam enam bulan pertama, pembelajaran dilakukan secara 
lisan melalui hitungan gerak. Pada masa kini, pengajaran 
menggunakan iringan gamelan yang telah dilakukan sejak 
pertama dikombinasikan dengan pelajaran lisan. Langkah ini 
merupakan langkah adaptif  yang dilakukan YPBSM agar tetap 
bertahan hidup dalam lingkungan sosial yang berpacu semakin 
cepat. Bekal pengetahuan pedagogis guru sangat berperan 
karena sistemnya yang terintegrasi dengan perkembangan 
ilmu pengetahuan. Sistem pengajaran tradisional merupakan 
imitasi dari apa yang dialami oleh guru tersebut saat menjadi 
murid. Sementara itu, sistem pengajaran modern mengandung 
komponen kritis dan adaptif  yang memungkinkan para 
pengajar modern menganalisis keadaan dan menyesuaikan 
pola pengajaran yang ia ketahui dengan kondisi yang ada 
di lapangan. Walau begitu, hal ini merupakan pertaruhan 
dengan wibawa guru. Pola pengajaran di masa lalu yang keras 
dan kaku membuat guru dipandang sebagai sosok yang kuat 
dan berada jauh di atas pelajar. Ketika pelajar pada akhirnya 
berhasil melewati itu semua dan memperoleh manfaatnya, 
citra guru tersebut akan menjadi lebih tinggi sebagai sosok 
yang semakin dihormati dan berwibawa.

Dalam pola modern, guru tidak banyak berperan 
tetapi sistem yang mengelola tersebut yang berperan. Pacu 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 165

modernitas yang cepat membuat guru tidak lagi menjadi sosok 
sentral bagi seorang pelajar. Seorang pelajar dalam sehari 
dapat belajar di dua tempat. Pagi di sekolah atau universitas 
sementara sore atau malam di sanggar, dengan guru yang 
berbeda. Karenanya, apresiasi yang diberikan mungkin akan 
lebih kecil akibat kuantitas yang lebih besar. Penerapan teori 
dalam pengajaran di YPBSM tidak hanya dari sisi ilmiah, tetapi 
juga dalam bentuk mitologis yang berhubungan dengan cerita 
yang mendasari tari dan karakter- karakter dalam tari. Setiap 
gerakan yang diasosiasikan dengan karakteristik individu 
dijelaskan, seperti Rama, Pandawa, dan sejenisnya. Langkah 
ini sebenarnya cenderung reaksioner. Dalam kelas, terdapat 
kesempatan bagi pelajar untuk bertanya dan pertanyaan-
pertanyaan tersebut mendorong para guru untuk memberikan 
penjelasan.

Warisan Mardawa Budaya tetap terasa karena baik 
anak- anak maupun dewasa dapat masuk ke YPBSM. Untuk 
anak- anak, materi dasar yang diajarkan adalah nawung sekar 
untuk putri dan cantrik untuk putra. Pada level selanjutnya, putri 
mendapatkan Sarikusuma sedangkan putra mendapatkan kuda- 
kuda dan wiraga tunggal. Tingkat yang lebih tinggi mendapatkan 
pelajaran tari klana (karakter seorang raja) halus.

Gambar 5.1 Siti Sutiyah sedang mengajar di YPBSM 
(Foto oleh Ardi Teristi Hardi, dalam Media Indonesia, 17 Mei 2013).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



166 

Tari halus dan gagah dibedakan berdasarkan gerak 
tubuh dan tangan serta kaki seorang penari. Pada tari gagah, 
penari mengangkat kaki ke samping, sepenuhnya tegak lurus 
dengan tubuh dalam sudut siku-siku terhadap lutut. Tangan  
dibuat dalam posisi yang kokoh. Sementara itu, dalam tari 
halus, kaki dan tangan tetap terbuka; gerakan dilakukan 
secara lembut, ekspansif; kaki diangkat hanya separuh dari 
tari gagah; tangan dibuat dalam posisi yang santai, dan bahu 
sedikit diturunkan ketika tangan berputar.133 Untuk tingkat 
dewasa, materi lebih beragam dan lebih kompleks. Tari-
tarian yang diajarkan mencakup tari untuk putra-putri, seperti 
Ranggamatayo, golek, klana halus, dan klana raja. Level yang lebih 
tinggi dapat mempelajari klana topeng halus, klana topeng gagah, 
beksan halus, beksan gagah, golek Ayun-ayun, golek Lambang  sari,  
Lawung Jajar, Serimpi, tari beksan Wirakusuma, dan tari beksan 
sekawan. Wayang wong tidak diajarkan tetapi diasumsikan dapat 
dipelajari dengan mudah karena pada dasarnya tersusun dari 
bentuk- bentuk tari Beksan. Tingkat paling tinggi sama dengan 
tingkat yang diajarkan di lembaga formal, yaitu tari kelompok. 
Tari kelompok ini merupakan tari gabungan dari berbagai 
tari individual dan berpasangan, seperti Klana halus Sri Suwela, 
dan  beksan  Sri kandi Suradiwati, yang menyusun struktur wayang 
wong. Yayasan kemudian mendokumentasikan tari dalam 
bentuk audio visual yang kemudian dijual di toko kaset untuk 
pengetahuan umum maupun sumber pengajaran bagi guru- 
guru kesenian di lingkungan DIY.

Tahun 2013, YPBSM memiliki 160 murid, dan 
tidak berbeda jauh dengan tahun 2011 yang memiliki 150 
murid. Jumlah ini cukup menurun dibandingkan beberapa 
tahun sebelumnya yang rata-rata jumlah murid meningkat 
30 orang. Selain itu, murid yang aktif  belajar hanya sekitar 
89 orang dalam dua kelas (sebagian sore dan sebagian lagi 

133 R.W. Hefner, “The Politics of Popular Art: Tayuban Dance and Culture Change 
in East Java”, dalam Southeast Asia Program Publications at Cornell University, No. 
43 (Apr., 1987), 75-94

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 167

malam hari). Dari 89 murid ini, 88% atau 78 di antaranya 
adalah perempuan. Hal yang sama dapat dilihat pada tahun 
2013 di mana dari 63 pelajar, 53 (84%) di antaranya adalah 
perempuan. Sisanya adalah para senior yang sewaktu-waktu 
dapat melibatkan diri dalam kegiatan. Dari komposisi profesi, 
terdapat heterogenitas tinggi mulai dari kalangan profesional, 
mahasiswa, ibu rumah tangga (10%), hingga pelajar (22%). 
Tarif  untuk mendaftar adalah Rp 50 ribu, sedangkan iuran 
per bulan Rp 20 ribu. Tarif  untuk panggilan menari adalah 
Rp 2 juta – 5 juta.

Yayasan memiliki program pementasan rutin setiap 
hari Senin dan Jumat. Tujuan dari pementasan ini selain 
untuk melatih para siswa juga untuk menyambut wisatawan, 
baik asing maupun dalam negeri. Kelemahan kegiatan ini 
adalah para penari tidak diikat oleh kontrak kerja secara 
modern. Akibatnya, penari dapat dengan mudah berhalangan 
dan terjadi pergeseran peran dhapukan secara mendadak yang 
mempengaruhi kinerja tari secara umum. YPBSM juga ikut 
serta dalam beberapa kegiatan berskala besar seperti pegelaran 
wayang wong gaya Yogyakarta di Pendapa Mangkubumi tanggal 
27-29 Juni 2011,134 dan pementasan tari klasik gaya Yogyakarta
untuk memperingati wafat K.R.T. Sasmintadipura di Taman
Budaya Yogyakarta tanggal 26 Maret 2011. Mereka tetap
memiliki tempat untuk berlatih membawakan tari di Ndalem
Pujokusuman, tempat lahir yayasan ini.

II. Sanggar Tari Yayasan Siswa Among Beksa

Sanggar Yayasan Siswa Among Beksa (YSAB) memiliki 
keunggulan karena didirikan oleh salah seorang saudara Sultan 
Hamengku Bowono IX, yaitu G.B.P.H. (Pangeran) Yudonegoro. 
Pada awalnya, sanggar ini merupakan sebuah kursus tari 
khusus untuk bagian dalam Kraton dengan nama Bebadan 

134 M.Syaifullah. “Lima Sanggar Hidupkan Wayang Wong Yogyakarta”, dalam 
Tempo, (24 Juni 2011).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



168 

Among Beksa Kraton Yogyakarta yang bertujuan melestarikan 
dan mengembangkan tari klasik gaya Yogyakarta. Bebadan ini 
didirikan pada tanggal 13 Mei 1952. Para guru antara lain 
G.B.P.H. Yudonegoro, R.M. Dinusatomo, R.A. Reksokusumo, 
R.A. Kusumarihastuti, R.M. Purnomo, dan P.C. Harjosudiro. 
Di antara para penari, terdapat banyak yang berasal dari 
kalangan Kraton seperti R. Ay. Kuswantyasningrum, R.A. 
Yuliandari, R.M. Harya Banendra, dan R.M. Kristiyadi. 
Begitu pula dari kalangan ahli gamelan seperti R.M. Suyamto, 
R.M. Palen Suwanda, dan R.M. Sudarmoyo.

Ekspansi ke luar Kraton tidak dapat dijalankan karena 
belum mendapat izin dari sultan. Oleh karena itu, beberapa 
anggota sepakat untuk mendirikan peguyuban yang berada 
di luar Kraton sehingga tahun 1978, nama Bebadan Among 
Beksa Kraton Yogyakarta secara resmi diubah menjadi 
Yayasan Siswa Among Beksa. YSAB saat ini dipimpin oleh 
R.M. Dinusatomo, anak dari Putri Sindorejo, anak dari
Sultan Hamengku Bowono VIII, juga merupakan pejabat di
lingkungan Kementerian Kebudayaan Republik Indonesia.
Di Kraton sendiri, ia adalah kepala Paguyuban Wayah Dalem
(asosiasi cucu sultan) Narpa Wandu Wardana.

Sejak tahun 1952 hingga tahun 1981, jangka waktu 
pendidikan yang ditempuh di YSAB adalah empat tahun. Bagi 
pria, tahun pertama adalah teori, tahun kedua adalah tayungan, 
tahun ketiga adalah Wiraga Tunggal, dan tahun terakhir adalah 
Enjeran. Teori yang digunakan adalah teori hitungan yang telah 
dikembangkan sejak awal abad ke-20. Hal ini memungkinkan 
gamelan tidak mengiringi. Tahun 1981, pendidikan yang 
awalnya membutuhkan waktu 4 diperpadat menjadi hanya 
membutuhkan waktu 2 tahun karena adanya sistem semester. 
Jarang ada pelajar yang gagal dalam ujian.

Waktu dua tahun ini dibagi menjadi empat semester. 
Bagi putri, dalam semester pertama diajarkan tari Sarisumekar, 
semester kedua tari Martoyo Restu dan Golek Sulungdhayung, 
semester ketiga tari Serimpi, dan semester keempat Beksan. Untuk 
putra, pada semester satu diajarkan tayungan, semester dua klana 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 169

halus dan gagah, semester tiga Wiraga tunggal dan beksan, dan 
semester empat tari klana topeng halus dan gagah. Pelaksanaan 
ujian sama seperti di perguruan tinggi yaitu menggunakan 
parameter wiraga, wirasa, dan wirama. Adanya parameter ini 
menunjukkan bahwa YSAB tidak hanya mengajarkan teknik, 
tetapi juga penjiwaan dari tari. Saat ini, jumlah pelajar sangat 
tidak seimbang antara putra dan putri. Di kelas 1, putri terdiri 
dari 74 orang sedangkan putra hanya sebanyak 4 orang. YSAB 
melakukan pergelaran beberapa kali seminggu di pendapa 
istana Purwodiningratan. Kegiatan pembelajaran dilakukan 
di bekas rumah Pangeran Purboyo di bagian barat Kraton. 
Anggota senior belajar di malam hari (19.00-22.00) setiap 
hari Rabu dan Jumat sedangkan anggota lainnya belajar pada 
petang (16.00-19.00) dari hari Selasa hingga Jumat.

Dibandingkan dengan YPBSM, YSAB cenderung 
lebih eksklusif. Mereka menjual kaset iringan tari hanya untuk 
lingkungan sendiri, sedangkan YPBSM menjualnya secara 
bebas di toko kaset. Walaupun begitu, YSAB telah mulai 
memproduksi CD rekaman sendratari Ramayana secara 
berseri yang mulai tersedia untuk umum walaupun hanya di 
satu toko, yaitu Mirota Batik. Selain produksi dan transmisi, 
YSAB juga melakukan kegiatan, seperti diskusi seni dan 
penerangan kesenian kepada masyarakat. Terdapat sejumlah 
aspek inovatif  di YSAB. Aturan lama yang mengharuskan 
adanya sembahan di gawang penjawat dan masuk keluar 
pendapa harus dari kanan dan kiri saja, telah dimodifikasi 
menjadi tidak semua harus menggunakan sembahan dan masuk 
pentas dapat dilakukan dari sudut kiri atau kanan.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



170 

Gambar 5.2 Pengajaran TKGY di Yayasan Siswa Among Beksan (Foto: 
Video BSI Film Dokumenter, “Gemulai Siswa Among Beksa”)

Prestasi YSAB termasuk besar, misalnya pementasan 
berulang kali di luar negeri baik di Asia, Eropa, maupun 
Amerika. Pementasan ini terjadi pada tahun 1971, 1973, 
1974, 1993, dan 1996. Kunjungan tahun 1971 berdasarkan 
perintah Sultan Hamengku Bowono IX untuk mengunjungi 
lima negara di Eropa dalam waktu 56 hari. Kunjungan ini 
menandai pertama kalinya tradisi di mana seseorang penari 
harus mengambil satu peran yang sama sepanjang hidupnya 
dilanggar. Tokoh yang sekarang menjadi kepala sanggar YSAB 
sejak tahun 1952 hingga 1971 selalu memainkan tokoh halus, 
tetapi pada saat itu ia pertama kali mengambil peran gagah. 
Perubahan ini penting karena menandakan adanya fleksibilitas 
dari sebuah aturan yang sejak lama menjadi tradisi, dan harus 
dilanggar demi citra di mata internasional. Sejak itu, seorang 
penari dengan peran tertentu tidak lagi harus selamanya 
menjadi peran tersebut.

Kunjungan ke Amerika memberikan gambaran 
bagaimana TKGY berubah selain pada peran. Perubahan ini 
terdapat pada sifat tari yang dapat dikatakan “tercemar”. Tari 
lawung merupakan sebuah masterpiece yang sakral. Walaupun 
begitu, dalam kunjungan ke Amerika, tari tersebut dibawakan 
dalam parade rakyat di kawasan pasar. Hal ini menghilangkan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 171

nuansa klasik tari lawung menjadi sebuah nuansa pop. Seperti 
halnya musik pop, tari lawung menjadi tari pop yang dapat 
dipentaskan terus setiap hari di mana saja. Menurut pimpinan 
YSAB, hal ini menghilangkan makna “warisan” dari tari 
tersebut.

III. Sanggar Tari Paguyuban Kesenian Surya Kencana

Sanggar Paguyuban Kesenian Surya Kencana
(PKSK) termasuk salah satu sanggar yang mengikuti kegiatan 
reguler setiap Minggu pagi di Pandapa Sri Manganti Kraton 
Yogyakarta. Sanggar ini berdiri pada tanggal 29 Juni 1979 
di Ndalem Suryowijayan, dan memiliki asosiasi yang kuat 
pula dengan Kraton. Asosiasi ini ditunjukkan pula oleh para 
pendirinya yaitu G.B.P.H. Soeryobrongto dan putranya, R.M. 
Ywanjono Soeryobrongto (K.R.T. Suryaningrat). Seperti 
halnya tujuan pendirian lembaga formal dan nonformal 
lainnya, tujuan Paguyuban Kesenian Surya Kencana adalah 
memasyarakatkan tari klasik gaya Yogyakarta sehingga dapat 
dinikmati masyarakat dan berkembang sesuai perkembangan 
zaman. Hal ini mendorong pula Paguyuban Kesenian Surya 
Kencana untuk berkreasi dalam bentuk konstum, teater, gaya 
tari baru, dan cerita-cerita baru.

Gambar 5.3 Kegiatan pengajaran TKGY di Paguyuban Kesenian Surya 
Kencana (Foto: Muhammad Fazli Taib, 2013).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



172 

Kegiatan mengajar TKGY di Paguyuban Kesenian 
Surya Kencana dilakukan setiap hari Senin dan Kamis. Anak-
anak belajar pada sore hari, sedangkan dewasa belajar pada 
malam hari. Peserta di Paguyuban Suryo Kencana datang 
dari berbagai kalangan, termasuk pelajar dari luar negeri. 
Biaya untuk belajar di sanggar ini gratis, tetapi memiliki 
tarif  tinggi untuk panggilan pentas yaitu Rp 5 juta – 10 juta 
untuk tari biasa sedangkan Rp 15 juta – 30 juta untuk tari 
kolosal.135 Pembelajaran didukung oleh 25 instruktur tari yang 
merupakan lulusan dari lembaga pendidikan formal. Metode 
yang digunakan untuk mengajar adalah metode diskusi, teori, 
dan praktik, dan jumlah siswa sebanyak 60 orang. Latihan 
dilakukan di pendopo Ndalem Suryowijayan yang berukuran 
8 x 12 meter.

Paguyuban Kesenian Surya Kencana juga telah 
membawakan tari klasik gaya Yogyakarta ke pentas 
internasional seperti ke Spanyol, Belgia, Jerman, Belanda, 
dan Italia. Sebagai contoh, Paguyuban kesenian Jawa Surya 
Kencana pernah melakukan perlawatan kesenian ke Eropa 
barat tahun 1988-1989 dengan materi pokok langen mandra 
wanara.136

IV. Sanggar Tari Irama Tjitra

Sanggar Irama Tjitra merupakan salah satu sanggar 
yang sempat memiliki anggota dewan penasehat dari kalangan 
guru besar akademisi yaitu Prof. Dr. Koesnadi Hardjasoematri 
S.H., M.L.137 Beliau bukanlah orang Jawa, melainkan orang
dari Sunda, yang hanya menyumbang 1% dari populasi
DIY. Selain itu, Prof  Koesnadi merupakan pakar hukum

135 G. Ulung, Go Traditional: 100 Sanggar Seni, Artshop, Bengkel Kerajinan Bertradisi 
di Jogja dan Solo, (Jakarta: Gramedia, 2011), 56.
136 Supadma, “Langen Mandra Wanara Opera Tradisional yang Terlupakan”, 
dalam Jurnal Mata Jendela, Volume 4, (2007).
137 H. Muryantoro, “Prof. Dr. Koesnadi Hardjasoemantri, S.H., M.L.: Pelestari 
Budaya”, dalam Jantra, Volume 2 (3), (2007), 217

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 173

lingkungan, bukan pakar kebudayaan. Keberadaannya sebagai 
anggota dewan penasehat itu terkait dengan aktivitasnya yang 
gencar dalam bidang pelestarian budaya.Irama Tjitra sendiri 
merupakan sebuah sanggar yang tergolong tua. Irama Tjitra 
berdiri pada tanggal 25 Desember 1949 sehingga nama 
resminya tetap menggunakan ejaan lama yaitu Irama Tjitra. 
Pengelolanya sekarang adalah Kuswarsantya M.Hum, yang 
juga merupakan dosen seni tari di UNY. Tokoh- tokoh Irama 
Tjitra adalah para pendiri KONRI sebagai versi formal dari 
Irama Tjitra sendiri. Adanya dua tokoh akademisi di atas 
menunjukkan kalau Irama Tjitra memiliki asal di luar Kraton. 
Pada kenyataannya, lembaga ini merupakan hasil inisiatif  para 
pemuda yang peduli dengan kesenian Jawa yang mengadakan 
pertemuan di Bintaran Lor 22 pada sekitar tahun 1946. Saat 
itu, dibentuk lembaga pelatihan tari bernama “Pamulangan 
Beksa di Pendapa Wiyatapraja”.

Lembaga ini dipimpin oleh K.R.T. Natayuda, kepala 
Jawatan Pendidikan dan Kebudayaan, serta mendapat restu 
dari Sultan Hamengku Bowono IX. Lembaga ini menjadi 
wadah menghibur diri bagi para gerilyawan yang waktu itu 
sedang berjuang mempertahankan kemerdekaan.138 Semenjak 
itu, Irama Tjitra berperan menggantikan Kridha Beksa 
Wirama. Kridha Beksa Wirama merupakan sanggar tari 
yang telah berdiri tahun 1918 dan dikelola oleh Pangeran 
Tejokusumo.139 Pada masa itu, Kridha Beksa Wirama dalam 

138 Sunaryo dan Y. Murdiyati, “Revitalisasi Tari Yogyakarta pada Organisasi Tari 
Irama Tjitra Yogyakarta,” dalam  Jurnal Mudra, Volume 25 (1), (2010).
139 Kridha Beksa Wirama menggunakan sistem pengajaran berbasis hitungan 
seperti metode Barat namun divisi kelas  masih  menggunakan sistem kraton, 
dimana setiap penari mendapatkan karakter yang dikelola sepanjang karirnya, 
tanpa mempelajari karakter lainnya. Terdapat sebuah panduan menari wayang 
wong yang dikembangkan sebagai standar wayang wong yang menurut R.M. 
Soedarsono, mungkin mirip  dengan  panduan menari balet yang dikembangkan 
di Perancis tahun 1661 oleh raja Perancis, Louis XIV. Periksa lebih lanjut mengenai 
pengajaran TKGY di Kridha Beksa Wirama; Periksa R.M Soedarsono, “The Role of 
Gamelan Music in Dance Instruction: The Relation between Dance and Music,” 
dalam Asia Pacific Society for Ethnomusicology Conference, Manila, (18-23 February 
2002).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



174 

kondisi vakum karena perang. Tahun 1958, Irama Tjitra 
dilembagakan secara resmi sebagai sebuah sanggar pengajaran 
TKGY.

Karakteristik Irama Tjitra saat lahir mencerminkan 
konteks masa perang kemerdekaan. Dalam masa kini, semangat 
persatuan adalah yang paling utama sehingga stratifikasi 
yang terbentuk sebelumnya harus dihapus. Oleh karena itu, 
Irama Tjitra tidak hanya mengajarkan TKGY, tetapi juga  
tari rakyat, dan sanggar ini tidak hanya mempertahankan 
tradisi, tetapi juga mengembangkan penggunaan legenda-
legenda rakyat dan cerita luar Jawa sebagai dasar pergelaran, 
serta cenderung menggunakan asas nasionalisme, daripada 
chauvinisme.140 Walaupun banyak terdiri dari akademisi, 
Irama Tjitra juga banyak beranggotakan tokoh Kraton. Tokoh-
tokoh ini termasuk K.R.T. Natayuda, K.R.T. Purbowijoyo, 
K.R.T. Wasesowinoto, R.M. Bagong Kussudiardja, dan 
R. Soenartomo. Kuswarsantyo sendiri adalah anak dari
R. Soenartomo. Walaupun demikian, usia tua tidak selalu
menandakan kemajuan. Terdapat masa vakum yang panjang
sejak tahun 1976 hingga tahun 1996. Pada tahun 1996,
sejumlah tokoh berinisiatif  mengaktifkan kembali kegiatan
latihan tari. Irama Tjitra melihat bahwa kebangkitan dirinya
yang sesungguhnya adalah pada tahun 1997 ketika dilakukan
pergelaran tari kolosal di Bangsal Kepatihan Yogyakarta.
Pergelaran ini dilakukan oleh para alumni dan generasi
penerus dalam bentuk sendratari Ramayana. Dalam event
inilah, terjadi komitmen antara alumni dan generasi muda
untuk membangkitkan Irama Tjitra.

Walaupun demikian, Irama Tjitra tidak benar-benar 
berdiri kembali sebagai sebuah sanggar hingga tahun 2001. 
Pada tahun 2001, Wiyogo Admodarminto, mantan Gubernur 
DKI Jakarta tahun 1987-1992 dan seorang jenderal TNI, 

140 Jennifer Lindsay, “Performing Indonesia Abroad” dalam Jennifer Lindsay, et 
al., ed., Heirs to World Culture Being Indonesian 1950- 1965 (Leiden: KITLV Press, 
2012), 191-222.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 175

memberikan dukungan dana besar untuk pendirian kembali 
Irama Tjitra. Beliau kemudian menjadi pelindung bagi 
perkumpulan kesenian Irama Tjitra. Aliran dana ini akhirnya 
berhenti ketika beliau wafat, dan akhirnya Irama Tjitra 
harus mencari dana sendiri. Hal ini tercermin dalam struktur 
organisasi sanggar. Selain seksi pendidikan dan pertunjukan, 
juga terdapat seksi pencarian dana, yang bertugas memberikan 
sumber finansial yang diperoleh dari luar sanggar.

Hingga sekarang, Irama Tjitra melakukan kegiatan 
workshop tari, pertunjukan tari, dan pembelajaran tari.141 
Siswa Irama Tjitra saat ini hampir semuanya datang dari 
kalangan pelajar mulai dari SD hingga universitas. Terdapat 
lima kelompok pelajar berdasarkan kurikulum Irama Tjitra: 
kelompok 5-8 tahun, 9-12 tahun, 13-16 tahun, 17-24 tahun, 
dan 24 tahun ke atas. Setiap kelompok terdiri dari tiga level: 
level dasar (level 1), menengah (level 2), dan atas (level 3). Setiap 
pelajar yang baru masuk, akan ditempatkan secara default 
pada level dasar. Dari level ini, akan ada tes pendahuluan 
yang kemudian memberikan posisi mereka apakah tetap di 
level dasar atau naik ke level selanjutnya. Terbentuk sebuah 
kontinuitas yang dapat tersusun dari level 1 di kelompok paling 
bawah (5-8 tahun) hingga level 3 di kelompok paling atas (di 
atas 24 tahun). Walaupun demikian, secara umum pelajar 
hanya menghabiskan tiga level selama belajar di Irama Tjitra. 
Jarang ada pelajar yang mencoba naik ke level 4 di atasnya. 
Kegiatan mengajar secara rutin dilakukan dua minggu sekali 
dan dilakukan di pendapa Wiyatapraja yang bekerja sama 
dengan Dinas Pendidikan dan Kebudayaan, ditambah dengan 
pelibatan anak-anak didik pada acara tertentu. Kenaikan 
tingkat lebih didasarkan pada penguasaan materi daripada 
sistem semester sehingga jadwal pelantikan dapat berubah- 
ubah tergantung kondisi pelajar.

141 Y. Murdiyati, “Peranan Lembaga Tari Tradisi dalam Mempertahankan Tari 
Tradisi,” dalam Jurnal Imaji, Volume 4 (2), (2006), 244- 249.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



176 

Prinsip yang mendasari pengajaran dapat dikatakan 
sangat sistematis dengan prinsip-prinsip mencakup Joged 
Mataram, wiraga-wirasa-wirama, gerak-ruang-waktu, bentuk- 
teknik-isi-proyeksi, hastha sawanda,142 dan nilai-nilai etika, 
kebersamaan, persatuan, solidaritas, spiritualitas, estetika, 
kerukunan, kesatuan, religiusitas, dan nilai budaya lainnya. 
Prinsip-prinsip ini kemudian digunakan pada pembelajaran 
dalam metode yang mencakup metode hitungan, ceramah, 
analisis, cermin, imitasi, global, dan wejedan.143 Walaupun 
sudah sistematis, IT mengakui bahwa orientasinya lebih pada 
social daripada ekonomi. Hal ini membuat biaya belajar 
sangat rendah dan sanggar tidak memiliki pakaian sendiri 
untuk pementasan jika para pelajar ingin berpentas.

Orientasi pada pelestarian dan pengembangan tari  
di Irama Tjitra kemudian menghasilkan sejumlah tari kreasi 
baru seperti bedhaya Menak Rengganis Widaninggar karya Y. 
Murdiyati, dan wayang wong Pergiwa-Pergiwati karya Bambang 
Pudjasworo. Banyak karya baru lain dibuat oleh tokoh-tokoh 
Irama Tjitra, seperti Bambu Runcing dan Tamtama Siyaga 
karya Kuswarsantya dan Wanara Kurda karya Sunaryo, 
dan Y. Murdiyati terus pula menciptakan tari-tarian baru 
seperti Mayang Sekar, Sekar Putri, Langen Wiraga, Serimpi 
Pasanggiri, dan bedhaya Menak. Perbedaan dalam penampilan 
juga dibuat. Dalam pentas wayang orang, jika sanggar lain 

142 Hastha sawanda adalah prinsip penyajian tari yang berangkat dari tari gaya 
Surakarta. Ada delapan prinsip Hastha Sawanda yaitu (1) pacak, yang mengacu 
pada penampilan fisik penari, (2) Pancat yang merupakan gerak peralihan yang 
diperhitungkan matang, (3) ulat, yaitu pandangan mata dan ekspresi yang 
sesuai dengan karakter dan suasana, (4) lulut, yaitu gerak yang menyatu dan 
melekat dengan penari, (5) luwes, yaitu kualitas gerak sesuai dengan bentuk dan 
karakter tari, (6) wiled, yaitu variasi gerak dan pengembangan pola gerak yang 
berdasarkan kemampuan, (7) wirama, yaitu hubungan pola gerak dengan irama 
tari, dan (8) gendhing yaitu penguasaan iringan tari
143 Wejedan berarti menyentuh bagian tubuh yang belum baik dan indah 
berdasarkan standar TKGY dengan tujuan memperbaiki sikap  dan gerak 
tersebut.Periksa Sunaryo dan Y. Murdiyati, “Revitalisasi  Tari Yogyakarta pada 
Organisasi Tari Irama Tjitra Yogyakarta,” dalam Jurnal Mudra, 25(1), (2010).

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 177

memasukkan raja dari sebelah kiri dan prajurit dari sebelah 
kanan, Irama Tjitra memasukkan raja dari tengah belakang, 
sedangkan bagian kiri menjadi tempat masuk bagi pejabat 
tinggi. Bagian kanan tetap menjadi tempat masuk bagi prajurit.

Kecenderungan Irama Tjitra pada kalangan akademisi 
ini juga menciptakan sebuah kekayaan literatur yang besar 
terkait fakta-fakta yang didokumentasikan lembaga ini, baik 
dari segi formal maupun penelitian-penelitian yang dilakukan 
terhadap lembaga tersebut. Sebagai contoh, situs resmi Irama 
Tjitra mendokumentasikan kegiatan rutin yang terdaftar mulai 
dari pentas panggung Sekaten, pentas paket wisata di Kraton 
Yogyakarta, dua kegiatan insidental, pelatihan tari, enam 
partisipasi festival, sampai pada lima pentas undangan. Dalam 
pelatihan tari misalnya, Irama Tjitra mendaftarkan pelatihan 
tari eksternal yang mencakup pelatihan guru dan siswa SD 
dan SLTP tingkat Kota Yogyakarta di Sasono Wiratama tahun 
2006, Museum Sono Budoyo tahun 2007, Pendapa Taman 
Siswa tahun 2008.

Gambar 5.4 Pegelaran Wayang Wong oleh Irama Tjitra di Pendapa 
Mangkubumen pada 28 Juni 2011 (Foto: antara) Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



178 

V. Sanggar Tari Wiraga Apuletan

Wiraga Apuletan didirikan pada tanggal 13 September 
2001. Dalam usia yang masih belia ini, struktur organisasi 
masih bersifat sederhana yaitu terdiri dari ketua, sekretaris, dan 
bendahara. Seluruh pengurus dan pengajar adalah anggota 
keluarga dari pimpinan sehingga sanggar ini tergolong sebagai 
sebuah perusahaan keluarga. Sekretaris adalah anak kedua 
pimpinan, sedangkan bendahara adalah istri dari pimpinan, 
dan begitu pula para guru. Untuk tari putra, guru adalah 
pimpinan sanggar, anak laki-laki pimpinan sanggar, dan 
kemenakan pimpinan, sedangkan untuk putri pengajar berasal 
dari anak perempuan, adik ipar, dan istri dari pimpinan. 
Sanggar tari Wiraga Apuletan merupakan salah satu sanggar 
yang berorientasi ganda yaitu orientasi pada TKGY dan 
orientasi pada tari kreasi baru gaya Yogyakarta. Sanggar  ini 
tidak dipandang sebagai pelaku utama kegiatan nonformal di 
Yogyakarta karena masih belum pernah mengikuti festival. 
Alasannya adalah karena masih baru, juga karena WA masih 
kekurangan sumber daya. WA masih belum dapat melakukan 
pementasan secara mandiri dan jika dipaksa, siswa dari 
sanggar lain terpaksa harus diberdayakan.

Salah satu sisi menarik WA adalah lembaga ini 
memiliki proporsi pelajar putra yang relatif  lebih banyak 
dibandingkan sanggar-sanggar lain walaupun sumber utama 
juga umum dan SMKI. Hal ini membuat beberapa individu 
berbakat dari WA digunakan untuk mendukung organisasi lain 
yang kekurangan baik dari segi karakter maupun kecakapan. 
Keunikan lain adalah WA tidak memberikan jenjang belajar 
dan tidak membatasi karakter. Seorang  pelajar yang baru 
masuk berpotensi untuk belajar semua karakter. Sifat tanpa 
jenjang ini tampaknya berperan dalam menjaga retensi karena 
berdasarkan penuturan nara sumber, WA memiliki pelajar 
yang telah belajar sejak awal organisasi didirikan, yang berarti 
belajar selama 12 tahun. Terdapat pula beberapa pelajar yang 
telah 10 tahun belajar di WA, dan belum berhenti. Pemilik 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 179

dari WA adalah seorang lulusan KONRI tahun 1974 dan 
ASTI yang cukup berprestasi, dan sekaligus seorang abdi dalem 
dan guru tari di Kraton sehingga memiliki hubungan dengan 
Kraton, walaupun tidak secara formal. Materi yang diajarkan 
di Kraton juga diajarkan di WA sementara para pelajar 
berbakat yang dihasilkan WA diminta untuk berlatih tari di 
Kraton.

Kualitas pengajaran di WA didukung oleh kompetensi 
pendiri yang juga telah berpengalaman dalam mengajar  tari 
sejak masa remaja. Dengan pengalaman 4 dekade mengajar 
tersebut, pemimpin WA cukup mampu membawa WA 
meningkatkan kualitas. Metode pengajaran yang digunakan 
adalah imitasi yang kemudian diikuti dengan wejedan. aspek 
triwira: wirasa, wirama, dan wiraga, diajarkan secara eksplisit, 
sedangkan aspek Joged Mataram hanya diajarkan secara implisit. 
Argumen yang dikemukakan adalah karena pengalaman 
dari pimpinan WA bahwa ia sendiri waktu belajar Joged 
Mataram di SMA merasa kebingungan dan selalu salah dalam 
mengimplementasikan falsafah tersebut dalam menari.

Oleh karena itu, pendekatan yang lebih baik adalah 
pendekatan implisit, yaitu daripada mengajarkan Joged 
Mataram lalu mengajarkan tari, akan lebih baik jika lebih 
dahulu mengajarkan tari, dan Joged Mataram akan pada 
gilirannya dipelajari secara tasit yaitu pengetahuan yang 
tidak dapat disentuh secara fisik. Argumen ini mendukung 
sifat dari Joged Mataram yang universal. Jika Joged Mataram 
mencermikan filosofis yang universal dalam menari, maka 
individu tidak perlu mempelajarinya secara eksplisit. Dengan 
menari, individu secara tidak langsung telah mempelajari Joged 
Mataram, dan upaya menjadikan Joged Mataram secara eksplisit 
hanyalah sebuah upaya formalisasi yang tidak memiliki 
fungsi pedagogis, atau bahkan bersifat menghambat. Metode 
pengajaran diawali dengan imitasi, dan dilanjutkan dengan 
wejedan. Hal ini sejalan dengan materi yang diawali oleh tari 
langsung, kemudian baru pada perbaikan dalam bentuk-bentuk 
dasar. Alasan yang dikemukakan adalah untuk menghindari 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



180 

kebosanan bagi pelajar ketika harus belajar dasar. Metode ini 
sejalan dengan penelitian pengajaran tari yang mengutamakan 
irama tari daripada penyempurnaan teknik. Penelitian yang 
dilakukan di Barat tersebut ternyata diterapkan di WA dan 
memberikan hasil yang positif. Walaupun secara organisasi WA 
tidak memberikan kinerja yang mencolok dibanding sanggar 
lainnya, secara individual para penari WA tergolong berbakat. 
Mereka juga tidak merasa bosan dengan sistem pengajaran 
yang diterapkan sehingga dapat ditemukan pelajar yang masih 
belajar tari di WA sejak tahun pertama didirikan. Siswa yang 
belajar di WA sendiri datang dari berbagai kalangan mulai dari 
TK hingga Perguruan Tinggi. Sebagian di antaranya berasal 
dari ISI dan SMKI.

Walaupun tidak terdapat jenjang berdasarkan 
kompetensi, terdapat jenjang berdasarkan umur. Pada 
kelompok anak-anak, materi yang diajarkan adalah tari klasik 
yang inovatif, sedangkan untuk kelompok remaja dan dewasa 
materi yang diajarkan adalah tari klasik tradisional karena 
tari ini lebih kompleks. Sebagai kompensasi dari tidak adanya 
latihan dasar, tari yang diajarkan di jenjang anak-anak adalah 
tari kreasi baru yang sengaja dibuat dengan menekankan aspek 
kesederhanaan. Tari ini termasuk tari Cantrik (hasil inovasi dari 
pendiri sendiri) serta tari kuda-kuda dan tari Lawung Sekar. Untuk 
dewasa dan remaja, tari yang diajarkan adalah sari tunggal, golek, 
beksan, dan serimpi untuk putri, dan tayungan, tari klana halus, klana 
gagah, dan beksan untuk putra.

Fakta bahwa WA berada di kawasan perkampungan 
yang jauh dari perkotaan membuat segi sosial dari WA sangat 
terasa. Biaya bulanan di WA hanya sebesar Rp 7.500 dengan 
biaya pendaftaran sebesar Rp 15.000. Para orang tua murid 
bahkan mendesak pimpinan untuk menaikkan biaya bulanan 
dan pimpinan berencana menaikkan biaya ini menjadi 
Rp 10.000 pada bulan Juni 2014. Jadwal belajar di Wiraga 
Apuletan dibedakan berdasarkan umur. Untuk putri usia TK-
kelas 3 SD diberi waktu hari Senin dari jam 16.00-17.00. Putri 
kelas 4 SD – SMP pada hari Senin jam 17.00-18.00. Putra usia 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 181

kelas 3 SD – SMP hari Selasa 16.30-17.30. Putra usia SMA – 
dewasa hari Jumat 18.30-20.00 dan putri usia SMA – dewasa 
pada hari Sabtu 16.30 – 18.00.

Gambar 5.5 Pembelajaran TKGY di Sanggar Wiraga Apuletan 
(Foto: Muhammad Fazli Taib, April 2014)

	 Pementasan sanggar dalam dua tahun terakhir ini 
antara lain meliputi keikutsertaan pada Panggung Kesenian 
Pasar Malam Sekaten bulan Januari 2014, Gelar Seni 
Pertunjukan 2013 di Taman Budaya Yogyakarta bulan Maret 
2013, Pesta Kesenian Bali bulan Juli 2012, serta Pekan Budaya 
Anak bulan Desember 2010 di Taman Budaya Yogyakarta. 
WA juga pernah diundang untuk mengisi kegiatan Dinas 
Pariwisata di Padang, Sumatera Barat.

VI. Sanggar Retno Aji Mataram

Paguyuban Seni Tari dan Karawitan Retno Aji 
Mataram (RAM) dipimpin oleh Dr. K.R.T. Sunaryadi 
Maharsiworo, S.S.T., M.Sn. telah dibina pada tahun 1983. 
Beberapa anggotanya juga merupakan kerabat Kraton seperti 
R.M. Kusmahardika, ataupun akademisi seperti Prof. Dr. Y.
Sumandiyo Hadi SST M.Hum. Pimpinan adalah pengajar

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



182 

yang sangat berorientasi pada inovasi dengan kepercayaan 
bahwa pewarisan bermakna pengembangan karena seni itu 
selalu berkembang. Meskipun demikian paradigma inovasi ini, 
walau begitu, hanya dijalankan oleh pimpinan dan guru-guru 
sanggar. Hal inilah yang membedakan lembaga nonformal 
dengan lembaga formal dimana walau keduanya melakukan 
pengembangan, tugas pengembangan di lembaga formal lebih 
luas dijalankan oleh semua tataran sementara di lembaga 
nonformal pengembangan hanya dilakukan oleh pimpinan 
atau guru.

Pelajar RAM tampak sebagai pelajar dengan tingkat 
usia paling beraneka ragam. Pelajar RAM meliputi anak 
berusia 3 tahun hingga para penari senior di atas 60 tahun. 
RAM juga bekerjasama dengan UKM seni tari dan kerawitan 
UNY yang memiliki anggota mahasiswa dari berbagai jurusan. 
Teknik belajar TKGY di RAM mengikuti metode yang umum 
digunakan di sanggar. Perbedaan terletak pada materi yang 
diajarkan. Materi yang diajarkan pada pelajar telah sangat 
termodifikasi sehingga menjadi lebih sederhana. Pimpinan 
RAM adalah seorang inovator tari yang cukup radikal 
dibandingkan inovator lainnya. Tari yang diciptakannya pada 
tahun 2004 mendapatkan tentangan dari kalangan tradisional 
karena menggabungkan aspek-aspek bedhaya dengan ajaran 
Islam dalam tema kematian. Dalam tari inovatif  ini, instrumen 
baru berupa kentongan diperkenalkan begitu juga gerakan 
baru di mana penari ketika duduk harus selalu berzikir. 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 183

Gambar 5.6 Pementasan Sanggar Retno Aji Mataram di Taman Budaya. 
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2013)

Karakteristik pimpinan yang inovatif  memungkinkan 
RAM membangun kurikulum pengajaran yang menggunakan 
tari klasik inovatif  yang lebih sederhana dan mudah dikuasai 
pelajar khususnya pelajar berusia dini. Untuk pelajar tua, 
pimpinan menggunakan tari tanpa posisi duduk. Ketika 
pelajar masih tetap sulit dalam mempelajarinya, strategi yang 
diambil ialah dengan mementaskan pelajar tersebut sehingga 
pelajar terdorong untuk belajar lebih keras dan berkonsentrasi.

Sanggar RAM telah berpartisipasi dalam banyak 
kegiatan Kraton dan pemerintah daerah. Sebagai contoh, 
tanggal 20 September 2013, RAM ikut serta dalam lakon 
Sembodro Larung di Ndalem Condronegaran, Gedong Kiwo, 
untuk memperingati hari ulang tahun kota Jogja, dan Pergelaran 
wayang wong Gaya Yogyakarta tanggal 27 Juni 2011 di Ndalem 
Mangkubumen dengan lakon Ciptaning Mintaraga. Sanggar 
juga telah mendapatkan kesempatan untuk menjadi lokasi 
pengajaran tari, karawitan, batik, dan bahasa Indonesia bagi 
27 mahasiswa peserta program beasiswa ASEAN dari negara-
negara Asia Tenggara, Fiji, Papua Nugini, dan Selandia Baru 
pada tahun 2004. Selain dari aspek inovasi, karakteristik unik 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



184 

dari pementasan yang dilakukan RAM selain dari inovasi 
tari adalah pada profesionalitas dan manajemen. Dari segi 
profesionalitas, ketika sanggar lain melakukan seleksi terhadap 
pelajar yang tampil dalam pementasan, RAM berusaha 
memasukkan semua pelajarnya untuk mengikuti pementasan. 
Bahkan bagi pelajar yang baru masuk sekalipun, RAM akan 
menyertakannya dalam pementasan.

Hal ini dilakukan karena pementasan tidak diarahkan 
untuk menunjukkan kehebatan RAM di hadapan masyarakat, 
tetapi lebih pada pengembangan penari sendiri sehingga 
lebih berkonsentrasi dan belajar dengan baik. Dalam segi 
manajemen, ketika sanggar lain memaksakan untuk ikut 
tampil di Kraton walaupun rugi secara finansial, RAM hanya 
mengikuti pementasan di Kraton jika RAM memiliki dana 
yang cukup berdasarkan standar kelayakan mereka. Seorang 
penari atau pengrawit diberi kompensasi antara Rp 25 ribu 
hingga Rp 50 ribu dalam penampilan di Kraton. Karena 
Kraton hanya memberi Rp 350 ribu dan total biaya yang harus 
dikeluarkan hampir Rp 2 juta, pengelola RAM bersikeras 
untuk memilih tidak tampil di Kraton jika tidak ada biaya. Jika 
ada pemasukan dari pementasan di tempat lain, barulah RAM 
menghadiri pementasan di Kraton.

VII. Unit Kegiatan Mahasiswa Swagayugama
Univeritas Gadjah Mada

UKM Swagayugama lahir pada tanggal 6 Maret 1968 
sebagai wadah kegiatan mahasiswa UGM yang memiliki  hobi 
seni tari dan kerawitan. Misi UKM ini adalah menggunakan 
prinsip-prinsip keaslian, kegunaan, dan kebaruan untuk 
menciptakan partisipasi luas masyarakat dalam pengembangan 
kesenian Jawa Klasik Gaya Yogyakarta Mataraman. Pendiri 
Swagayugama adalah G.B.P.H. Prabukusumo yang menjadi 
ketua tahun 1976-1979. Kegiatan berlatih tari dilakukan  
di ruang sidang, dan juga dilakukan di Ruang Kesenian 
Gelanggang UGM.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 185

Tabel berikut menunjukkan jadwal kegiatan belajar mengajar 
di Swagayugama. Dari jadwal pelatihan terlihat bahwa UKM 
ini mengalami krisis penari putra karena tidak ditemukan 
adanya jadwal khusus latihan mereka.

Tabel 5.1 Contoh Jadwal Proses Belajar dan Mengajar di UKM 
Swagayugama, Universitas Gadjah Mada

Jadwal 

Latihan

Tempat Jam Kelompok Pelatih Asisten

 Pelatih

Jumlah

Peserta

Senin Ruang 14.00 Tari Putri Kak Nisfi Kak 

Yuni

32

(Shift 1) Sidang 1 17.00

Senin (Shift 2) Ruang 

Kesenian

17.00

18.00

Tari putri Bu Ning Kak 

Sasmita

26

Jumat Ruang 16.00 Tari Putri Kak

Sasmita

Kak Yudhit 28

(Shift 1) Sidang 1 17.00

Jumat (Shift 2) Ruang 

Kesenian

17.00

18.00

Tari Putri Bu Ning Kak 

Heredita

35

Gambar 5.7 Pentas Kraton Minggu 25 Mei 2014, dari UKM 
Swagayugama (Foto: Swagayugama)

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



186 

Swagayugama memiliki keuntungan karena hidup 
dalam lingkungan salah satu universitas terbesar di Indonesia. 
Hal ini memungkinkan UKM ini ikut serta dalam berbagai 
kegiatan nasional dan internasional, baik dalam bentuk lomba 
ataupun partisipasi. UKM ini juga ikut serta dalam Pentas 
Paket Wisata Kraton. Selain itu, UKM telah melakukan 
banyak kegiatan pentas antara lain Sang Rinaja Putri di 
Taman Budaya tanggal 30 November 2011 dengan 30 pemain 
anggota UKM.

VIII. Komunitas Tari Mirota

Ketika banyak wisata datang ke Yogyakarta, baik 
wisatawan domestik maupun internasional pasti akan pergi 
ke Jalan Malioboro. Mirota Batik adalah sebuah toko batik 
terkenal di kawasan Daerah Istimewa Yogyakarta yang 
mempunyai ciri khas sendiri karena elemen kesenian yang 
penuh dengan gaya Yogyakarta yang tampak misalnya pada 
alunan musik gendhing Jawa Yogyakarta, dekorasi maupun 
hiasan di toko. Toko ini memiliki kelebihan yaitu memiliki 
panggung pertunjukan “caberat”, dan akan dimulai dengan 
tari sambutan merupakan gubahan TKGY yang digelar setiap 
Jumat dan Sabtu Malam. Pengelola Mirota Batik adalah 
Hamzah Sulaiman, lahir 7 Januari 1950. Sejak kecil ia telah 
tertarik dengan TKGY dan menjadi penari TKGY.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 187

Gambar 5.8 Pementasan Cabaret di Mirota Batik pada 11 Mei 2014 yang 
dimulai dengan Tari Sambutan yang bercirikan TKGY 

(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Mirota Batik sendiri berasal dari warisan orang tua 
bapak Hamzah yang sebelumnya berupa toko kelontong. 
Mirota merupakan akronim dari “Minuman dan Roti Tawar”. 
Hamzah mengelola Mirota sejak tahun 1976, tetapi makna 
Mirota telah berganti menjadi sebuah toko batik. Hamzah 
berupaya sungguh-sungguh dalam mengelola Mirota Batik. 
Toko ini segera didekor menyerupai Kraton sehingga atmosfer 
yang tercipta terasa seperti di Kraton. Kesungguhan Hamzah 
segera menghasilkan toko batik yang elit dan terkenal di Daerah 
Istimewa Yogyakarta. Pada Mei 2004, Mirota sempat terbakar, 
dan Kraton segera mendukung beliau secara psikologis 
sehingga Hamzah tidak merasakan keguncangan yang 
besar atas masalah tersebut. Setelah pembangunan kembali, 
Mirota Batik terdiri dari empat lantai untuk penjualan batik, 
kerajinan, dan studio foto. Di bagian depan terdapat panggung 
pertunjukan.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



188 

Penonton diminta membayar Rp 20 ke 30 ribu 
untuk menyaksikan pertunjukan, dan biaya ini digunakan 
untuk membayar penari. Selain Mirota Batik, Hamzah juga 
mendirikan House of  Raminten, sebuah restoran yang dibangun 
dengan konsep pendapa. Sebelumnya pendapa tersebut 
merupakan tempat latihan bagi Hamzah dalam menari. 
Hamzah memiliki nama panggung Raminten. Seperti para 
penari masa lalu, Hamzah tetap melekat pada karakter ini 
sehingga ia selalu menjadi Raminten. Sosok Raminten, adalah 
sosok perempuan, dan gambaran ini menunjukkan bagaimana 
toleransi masyarakat Jawa terhadap masalah lintas gender.

Gambar 5.9 Kegiatan seni di depan toko Mirota Batik bekerjasama den-
gan Kepolisian. (Foto: twicy.com, 2013)

Sungguhpun demikian, Raminten bukanlah tokoh 
TKGY. Beliau adalah tokoh ketoprak. Beliau bermain pada 
akhir pekan dan menjadi pengajar seni tari dan nembang 
di komunitasnya.144 Pengajaran seni tari dibagi menjadi 
pengajaran ketoprak dan pengajaran TKGY. Pengajaran 
dilakukan tiap Selasa kepada ibu-ibu tanpa dipungut bayaran.

144 A. Bella, S.A. Agustin,“Perancangan Biografi Visual Raminten,” dalam Jurnal 
Teknik POMITS, Volume 1(1), (2012), 1-6.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 189

BAB VI
Membaca Perjalanan Tari Klasik 
Gaya Yogyakarta di Masa Depan

Perjalanan panjang dengan segala dinamikanya telah 
membawa Tari Klasik Gaya Yogyakarta pada bentuk dan 
rupanya hari ini. Bersamaan dengan dimulainya perjalanan 
kraton Ngayogyakarta Hadiningrat pasca terjadinya perjanjian 
Giyanti pada sekitar abad ke-18 lalu, TKGY telah tumbuh 
dan berkembang sebagai identitas budaya Yogyakarta. Di 
dalam proses pewarisan, kraton sebagai pemilik TKGY 
bukanlah institusi tunggal yang menopang proses pelestarian 
dan pengembangannya. Kraton beserta abdi dalemnya berperan 
sebagai pusat pengembangan TKGY. Kraton mendapat 
dukungan dari pemerintah dan masyarakat sehingga TKGY 
dapat terjaga hingga hari ini. 

Di dalam konteks pewarisan dan pengembangan, Abdi 
dalem awalnya berperan hanya dengan sendiko dawuh (bersiap 
menjalankan titah atau perintah dari raja). Sebagaimana 
pengembangan TKGY di masa Sultan HB VI dan VII yang 
memberikan pedoman untuk mulai mengembangkannya 
keluar tembok istana. Di dalam perjalanannya, abdi dalem 
tidak hanya sekedar menjalankan perintah saja melainkan 
juga menyampaikan ide dalam pengembangan. Pada masa 
modern, abdi dalem lebih proaktif  dari pada menunggu 
perintah sultan. Mereka berkesempatan untuk menyampaikan 
idenya kepada sultan. Seperti halnya tampak pada munculnya 
inisiatif  pembentukan sanggar tari dari abdi dalem atau dari 
Kraton sendiri merupakan suatu bentuk langsung peran kedua 
pihak tersebut dalam mewariskan TKGY.

Adanya peran Kraton dan abdi dalem dalam 
pembentukan materi dan pembentukan sanggar mencermikan 
hubungan langsung antara Kraton dengan lembaga pengajaran 
tari nonformal. Walaupun demikian, hubungannya dengan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



190 

lembaga pengajaran formal, lebih renggang karena lembaga 
ini didirikan oleh pemerintah. Dalam konteks ini, sultan hanya 
bertindak sebagai kepala daerah, yaitu sebagai gubernur bagi 
provinsi DIY, baik Sultan Hamengku Bowono IX maupun 
Sultan Hamengku Bowono X. Otoritas dan ide awal tetap 
berada di pusat (Jakarta) dan berasal dari presiden dalam 
sistem politik yang ada. Tampak bahwa dalam kondisi ini pun, 
pewarisan TKGY tidak akan bermasalah karena presiden-
presiden dalam sejarah RI adalah orang Jawa dan memiliki 
asosiasi yang kuat dengan budaya Jawa. 

Adanya asosiasi negara dan Kraton dalam pelestarian 
TKGY di atas menunjukkan, walaupun dari segi bentuk lembaga 
formal dan nonformal memiliki akar yang berbeda, keduanya 
memiliki komposisi pengaruh yang kuat dari kedua belah pihak. 
Ketika lembaga formal dibentuk oleh Pemerintah, kesultanan 
berkontribusi dalam bentuk tim pengajar, penyediaan lahan 
untuk pergelaran, atau sebagai penyantun. Ketika lembaga 
nonformal dibentuk oleh kesultanan, pemerintah berkontribusi 
dalam bentuk yang sama. Akibatnya, baik sanggar maupun 
lembaga formal memiliki dua pilihan untuk eksis yaitu 
dari sisi Kraton atau dari sisi pemerintah. Sanggar Irama 
Tjitra merupakan kasus khusus di mana pembentukan awal 
berangkat dari masyarakat. Walaupun begitu, dalam kondisi 
ini pun, sanggar tersebut tidak dapat eksis jika tidak didukung 
oleh Kraton dan pemerintah. Hubungan masyarakat dengan 
Kraton terlihat dengan pemberian ijin dan lokasi serta para 
pengelola yang berasal dari kalangan istana. 

Hubungan masyarakat dengan pemerintah, demokrasi 
hanya berupa slogan dengan implementasi yang tidak 
sempurna. Hal itu terlihat dengan semangat nasionalisme 
yang menjadi latar bagi pembentukan Irama Tjitra. Pada 
akhirnya, masyarakatlah yang menjadi penentu atas berbagai 
macam dialektika yang terbentuk. Berbagai pihak seperti 
halnya Kraton, pemerintah, maupun lembaga formal 
dan nonformal akan menggantungkan eksistensinya pada 
masyarakat. Masyarakat dari berbagai latar belakang masuk 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 191

ke pemerintahan, lembaga formal, dan lembaga nonformal 
dan mengubah komposisi pihak Kraton yang ada di dalam 
tiga lembaga tersebut dan mengubah perilaku lembaga dalam 
memberikan pengajaran TKGY. Sebagai contoh, masyarakat 
yang masuk ke lembaga nonformal memiliki motif  yang 
beraneka ragam, mulai dari motif  transendental hingga 
imanen. Motif-motif  imanen jangka pendek ini mencakup 
keinginan menjadi Miss Universe, Miss Indonesia, pengibar 
bendera merah putih untuk upacara kenegaraan, mengikuti 
seleksi masuk perguruan tinggi terkemuka, atau mengolah 
jasmani.

Berdasarkan analisis itu dapat digambarkan adanya 
hubungan timbal balik antara Kraton, lembaga formal, dan 
lembaga nonformal dalam pewarisan TKGY. Setiap aktor 
saling mempengaruhi antara satu dengan yang lainnya. 
Lembaga formal mempengaruhi lembaga nonformal 
dengan menyediakan rujukan bagi mahasiswa atau pelajar 
untuk menimba ilmu lebih jauh di sanggar-sanggar. Sebagai 
akibatnya, lembaga nonformal harus menyediakan waktu 
pelajaran yang tidak bertindihan dengan waktu pelajaran 
di lembaga formal. Lembaga nonformal mempengaruhi 
Kraton dengan menyediakan promosi Kraton di berbagai 
level. Selain itu, ketika Kraton akan menyelenggarakan suatu 
pentas seni, para guru dari sanggar yang sebagian mengajar di 
Kraton akan dimintai pendapat mengenai karakter apa yang 
akan dipentaskan. Ketika keputusan telah dibuat, sanggar 
membantu kegiatan di Kraton dan Kraton, harus menggilir 
semua sanggar yang terlibat untuk pementasan di Kraton.

Lembaga nonformal mempengaruhi lembaga formal 
dengan menyediakan tenaga pengajar yang mengetahui 
langsung praktik seni tari. Selain itu, karena banyak pelajar atau 
mahasiswa yang belajar di lembaga nonformal, mereka dapat 
mempermudah guru atau dosen dalam mengajar di lembaga 
formal, dan lembaga formal dapat memanfaatkan para pelajar 
tersebut untuk keperluan sekolah dan pemerintah. Sultan 
mempengaruhi lembaga formal dengan menjadi penyantun, 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



192 

penyedia sarana, dan pemberi prestise bagi para mahasiswa. 
Sultan juga mempengaruhi lembaga nonformal karena dalam 
banyak sanggar besar, baik inisiator maupun pengelola, adalah 
kalangan aristokrat. Bahkan, sejumlah lembaga nonformal 
pada dasarnya merupakan perpanjangan tangan dari sistem 
pendidikan tari Kraton keluar dari dinding Kraton.145

	 Hal ini belum lagi dengan mempertimbangkan 
santunan, sarana, dan prestise yang diberikan Kraton pada 
sanggar- sanggar tersebut. Lembaga khusus yang mengatur 
peran lembaga nonformal dalam pementasan di Kraton 
telah dibentuk oleh pihak istana, yaitu Tepas Pariwisata 
Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat yang dipimpin K.R.T. 
Danukusumo. Dengan penyediaan fasilitas menari, lembaga 
formal dan nonformal mempertunjukkan identitas diri masing- 
masing secara berbeda agar dikenali dan juga menyumbang 
terhadap pengembangan TKGY.

Proses pewarisan TKGY faktanya tidak dilakukan oleh 
kraton secara mandiri sebagai pemilik atas produk kebudayaan 
itu. Kraton dalam hal ini perlu untuk melibatkan banyak pihak 
untuk menjaga TKGY agar tetap lestari. Masing-masing 
pihakpun dalam proses pewarisan memiliki dukungan yang 
berbeda dan melengkapi antara satu dengan yang lainnya. 
Kraton beserta abdi dalem sebagai pemilik kebudayaan 
menjadi ruang utama yang menggerakkan TKGY dalam 
proses pewarisan. Menjadi pusat rujukan bagi semua pihak 
yang menyelenggarakan TKGY. Pemerintah sebagai fasilitator 
memberikan dukungan untuk dengan menghadirkan 
kebijakan-kebijakan yang berpihak bagi pewarisan TKGY. 
Keuntungan Yogyakarta sebagai daerah istimewa dengan 
menempatkan raja sekaligus sebagai pemimpin pemerintahan 
di tingkat daerah, secara tidak langsung mempermudah 
terjadinya proses pewarisan. Di mana selain sebagai berperan 

145 M. Heni Winahyuningsih, “Urbanization and the Dialectic of Traditional 
Performing Arts in Yogyakarta” dalam Urban Research, Volume 2, (2005), 51.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 193

sebagai pemilik TKGY dan merupakan sentral pengembangan, 
raja juga berperan sebagai fasilitator dalam proses pewarisan 
di tingkat daerah. 

Pemilik dan fasilitator dalam konteks pewarisan ini 
tampak memiliki visi yang sama. Karena pemilik dan fasiitator 
itu berada dalam satu, yaitu Sultan. Pola demikian menjadi 
sebuah catatan tentang bagaimana proses pewarisan itu 
seharusnya berlangsung. Di dalam proses pewarisan TKGY, 
pemilik dan pemerintah berjalan dalam satu visi yang sama. 
Oleh karenanya proses pewarisan di era modern ini dapat 
berjalan dengan baik. Serupa halnya ketika membaca perjalanan 
TKGY di masa lalu, membaca tentang perkembangannya dari 
dalam tembok kraton menembus keluar dinding istana. Dalam 
proses itu juga menunjukkan pola serupa, di mana pada saat itu 
Sultan sebagai raja merupakan sosok pemilik TKGY sekaligus 
sebagai kepala pemerintahan. Perbedaannya adalah menyoal 
otoritas dalam hal kekuasaan, di mana saat ini Yogyakarta 
adalah bagian dari kesatuan negara Republik Indonesia. 

Perbedaan otoritas berimplikasi pada arah kebijakan. 
Jika sebelumnya Sultan memiliki kuasa penuh untuk 
menentukan seluruh arah kebijakan, saat ini Sultan lebih 
berperan sebagai kepanjangan tangan dari pemerintah 
pusat dalam menjalankan kebijakan di tingkat daerah. Oleh 
karenanya saya menyinggung dalam realitas kehidupan saat 
ini di era modern, proses pewarisan TKGY tidak menjumpai 
masalah yang cukup pelik meski faktanya Sultan sebagai kepala 
pemerintahan bertugas sebagai kepanjangan tangan dalam 
pelaksanaan kebijakan. Hal itu dikarenakan keberadaan Sosok 
presiden sebagai penentu arah kebijakan khususnya di bidang 
seni dan budaya adalah orang Jawa. Hal itu menjelaskan 
bahwa kepala negara Republik Indonesia sedikit banyak 
memahami realitas budaya Yogyakarta sebagai bagian dari 
wujud kebudayaan Jawa.

Sinergitas maupun kesatuan visi pemerintah dan pemilik 
kebudayaan dalam konteks pewarisan ini menjadi satu bentuk 
pola model yang perlu dikaji lebih mendalam. Tujuannya 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



194 

adalah menemukan formulasi yang tepat dalam proses 
pewarisan, tentu saja tidak hanya mengenai persoalan TKGY 
melainkan juga berlaku untuk wujud tari atau seni tradisi pada 
umumnya di Indonesia. Realitas ini telah dipraktikan dengan 
baik oleh Sultan di kraton Ngayogyokarto Hadiningrat, hanya 
saja belum seluruhnya disadari bagaimana pola itu terbentuk. 
Di sisi lain pola demikian belum menjadi model baku untuk 
dapat diterapkan kepada berbagai bentuk seni tradisi yang 
ada. Di dalam kerangka ini saya ingin memaknai individua tau 
kelompok yang menjadi lahirnya suatu kebudayaan sebagai 
sosok pemilik, dan pemerintah sebagai fasilitator merupakan 
sosok penguasa dalam proses pengembangan kebudayaan. 

Membaca ruang lain, keberadaan Sultan dalam 
konteks wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta merupakan 
sosok pemimpin yang telah mendapatkan tempat dalam hati 
tidak hanya bagi abdi dalemnya, melainkan juga masyarakat 
Yogyakarta pada umumnya. Sendiko dawuh seperti yang sudah 
saya singgung sebelumnya, sebenarnya tidak hanya berlaku 
bagi para abdi dalem saja. Saya menjumpai bagaimana ketaatan 
dan kecintaan masyarakat Yogyakarta kepada sosok Sultan. 
Meskipun Yogyakarta sudah menjadi bagian dari Negara 
Kesatuan Republik Indonesia, akan tetapi faktanya aroma 
monarki itu masih kental terasa. Masyarakat Yogyakarta dalam 
konteks ini menjadi bagian yang utuh dari kraton Ngayogyakarta 
Hadiningrat. Masyarakat Yogyakarta cenderung memaknai 
keberadaan Sultan sebagai sosok raja bukan sebagai gubernur 
sejauh ini. Membaca realitas ini saya kemudian membaca 
keberadaan kraton, abdi dalem, dan masyarakat Yogyakarta 
sebagai pemilik atas keberadaan TKGY di era modern ini. 
Terlebih dalam perjalanan perkembangannya, TKGY hidup 
sebagai wujud identitas masyarakat Yogyakarta. 

Secara keseluruhan kesatuan visi pemilik kebudayaan 
dan penguasa dalam memandang keberadaan TKGY ini 
menjadi satu model yang ideal untuk tetap menjaga dan 
mengembangkan dalam konteks pewarisan. Bagaimana 
pemilik dan penguasa harus bersikap dalam memandang 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 195

TKGY sebagai salah satu simpul kebudayaan. Kemajuan 
dan perkembangan zaman yang seringkali dianggap sebagai 
ancaman bagi kehidupan tradisi, akan lebih mudah untuk 
dilakukan filterisasi. Di dalam konteks ini wacana tentang 
masyarakat mengglobal tidak akan menafikkan keberadaan 
tradisi. Karakter dan identitas akan menjadi penguat bagi 
masyarakat dalam konteks interaksi antar budaya. Yogyakarta 
melalui TKGY-nya akan tetap menghadirkan kekhasan, 
kedirian, keunikan, dan outentisitasnya di tengah globalisasi. 

Sultan sebagai pemimpin Kerajaan berkepentingan 
untuk melestarikan pusaka kerajaan. Menjaga apa yang 
telah diturun-wariskan dan mengembangkannya. Menjaga 
TKGY serupa dengan mempertahankan legitimasi atas 
kekuasaan wilayah Yogyakarta. Karena TKGY tidak pernah 
dimaknai sebagai satu rangkaian komposisi gerak semata. 
Melampaui itu, TKGY menjadi symbol atas nilai hidup istana. 
Di sisi lain TKGY turut menjadi symbol eksistensi kraton 
Ngayogyakarta Hadiningrat dari masa ke masa. Di dalam 
perannya sebagai kepada daerah, Sultan juga berkepentingan 
menjaga, mewariskan, dan mengembangkan TKGY. 
Sebagai kepanjangan tangan pemerintah pusat, provinsi 
Daerah Istimewa Yogyakarta memiliki kewajiban untuk 
mendukung dan menjalankan kebijakan pemerintah pusat, 
sebagaimana program pengembangan pendidikan karakter 
yang dicanangkan dalam kurikulum pendidikan. TKGY dapat 
diletakkan sebagai sumber dalam proses pembelajaran. 

Realitas atas model pewarisan TKGY di Yogyakarta, 
setidaknya memperjelas bahwa pewarisan tidak melulu 
berbicara tentang proses transmisi. Melantunkan tongkat 
estafet gerak tari dari generasi sebelumnya kepada generasi 
berikutnya. Bukan sekedar menyoal bagaimana TKGY 
disajikan oleh generasi di era 90-an dan era 2000-an. Tidak 
juga terbatas bagaimana TKGY itu disampaikan oleh leluhur 
kepada anak-keturunannya saja. Banyak aspek yang dapat 
dibaca dan dipelajari dalam proses pewarisan kebudayaan. 
Aspek pembelajaran, aspek sosial yang mempengaruhi 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



196 

perkembangan dan pengembangan, aspek politik, dan lain 
sebagainya. Sebagaimana dinamika yang terjadi dalam 
perjalanan lahir dan berkembangnya TKGY di kraton 
Yogyakarta. TKGY di masa awal kelahirannya cukup dinamis 
dan banyak dipengaruhi oleh faktor politik. 
	 Realitas TKGY di era modernpun menjelaskan 
bagaimana ruang politik (kekuasaan) memiliki peran yang 
cukup besar dalam proses pewarisan. Keterlibatan kekuasaan 
dalam proses pewarisan tampak menjadi pintu utama 
untuk menjamin keberlangsungan TKGY. Akan sangat sulit 
dibayangkan bagaimana proses pewarisan itu dapat berjalan 
tanpa hadirnya sosok sultan baik sebagai raja ataupun sebagai 
gubernur. Akan sangat terbuka kemungkinan bahwa proses 
pewarisan dan pengembangan tidak sebaik yang terjadi seperti 
saat sekarang. Beberapa daerah lainnya mungkin mengalami 
persoalan yang cukup pelik, manakala kedua ruang itu 
abai dengan realitas nilai dalam bangunan kebudayaan. 
Misalnya di suatu daerah yang penguasa atau pemimpinnya 
tidak menyisakan sedikit ruangpun dalam dirinya untuk 
memperhatikan kesenian tradisi seperti halnya TKGY, tentu 
proses pewarisan dan pengembangan akan memiliki tantangan 
dan kendala yang cukup besar. Alih-alih lestari, dalam ruang 
yang demikian keberadaan tradisi sangat memungkinkan 
untuk terdegradasi, tersingkir, dan punah.
	 Membaca TKGY dari kacamata pembelajaran 
atau pendidikan sebagai sebuah wujud kebudayaan yang 
merepresentasi nilai hidup masyarakat, TKGY bukan hanya 
sekedar meneruskan atau mewariskan wujud gerak atau 
ragam gerak saja. TKGY merupakan wujud budaya yang 
juga mewariskan aspek filosofis di dalamnya. Mewariskan 
nilai-nilai hidup yang terekam dalam perjalanan panjang 
bentuk gerak dari masa lalu hingga saat ini. Sebuah nilai yang 
telah mengkristal mencipta ke-adiluhungan yang perlu adanya 
penghayatan untuk dapat mencirikan sosok luhur masyarakat 
Yogyakarta. Nilai yang mengkonstruk outentisitas ajaran luhur 
pendiri Yogyakarta. Nilai-nilai yang ditumbuhkan dengan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 197

sikap dan karakter masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. 
Proses pembelajaran TKGY menjadi sektor penting dalam 
perjalanan pewarisan. Jejak pewarisan Tari Klasik Gaya 
Yogyakarta pada kenyataannya tidak dapat dilepaskan 
dari adanya proses pembelajaran. Berbagai macam teknik, 
pendekatan, dan metode, diterapkan di berbagai ruang 
pembelajaran. Proses pembelajaran yang sebelumnya hanya 
terjadi di dalam tembok istana, kemudian berkembang 
seiring dengan pengembangan TKGY di luar dinding kraton. 
Keberadaan ruang pembelajaran turut menjadi penentu 
dalam pengembangan teknik, pendekatan, dan metode 
yang dimaksud. Hal itu tergantung pada orientasi dari 
berlangsungnya proses pembelajaran. Proses pembelajaran 
di dalam kraton, jelas memberikan penekanan pada unsur 
penghayatan selain unsur kemahiran. Lembaga pendidikan 
di luar kraton masing-masing menunjukkan pola yang 
berbeda sebagaimana orientasi dari penyelenggaraan proses 
pembelajaran itu sendiri. Lembaga pendidikan formal, pada 
dasarnya hanya menjalankan kebijakan yang diturunkan dari 
pemerintah pusat kepada daerah. Proses pembelajaran TKGY 
disekolah-sekolah dilaksanakan sebagai bentuk implementasi 
kurikulum. 
	 Hadirnya TKGY dalam kurikulum pendidikan 
di satuan pendidikan umum, tidak lantas kemudian 
menjadikannya berkembang pesat. Alih-alih berkembang, 
upaya demikian cenderung hanya ditujukan untuk memenuhi 
tuntutan kebijakan. Tetapi di sisi lain, hal ini memang cukup 
memberikan peran dalam proses pewarisan TKGY. Di mana 
dalam perkembangannya masyarakat atau generasi penerus 
sedikit banyak mengetahui dan memahami keberadaan wujud 
TKGY terlepas dari unsur suka atau tidak suka. Di mana siswa 
di dalam satuan pendidikan secara tidak langsung dipaksa 
untuk mengenali dan mempelajari TKGY. Proses ini dalam 
perjalanannya menjadikan satuan pendidikan formal sebagai 
sektor dukung dalam pewarisan dengan memperkenalkan 
TKGY kepada masyarakat luas secara terstruktur dan 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



198 

sistematis. Ruang ini lebih dinilai sebagai bentuk upaya untuk 
memperkenalkan dan sedikit memberi bekal kepada siswa 
terhadap keberadaan TKGY. 

TKGY diajarkan secara lebih fokus pada satuan 
pendidikan formal kesenian seperti halnya SMKN 1 
Kasihan Bantul. Masyarakat dapat mempelajari TKGY 
secara mendalam di usia muda di satuan pendidikan ini. 
Akan tetapi satuan pendidikan demikian jumlahnya cukup 
terbatas. Keterbatasan itu berimplikasi pada terbatasnya daya 
tampung siswa. Di sisi lain untuk dapat masuk ke dalam satuan 
pendidikan seperti itu, maka seseorang harus mengukur bakat 
yang dimilikinya. Saya menilai pewarisan dengan melibatkan 
keberadaan lembaga pendidikan merupakan satu langkah 
yang cukup baik. Pembelajaran TKGY dalam hal ini sudah 
semestinya tidak hanya dilakukan dengan mengajarkan 
gerak pada siswa di sekolah. Melainkan menjadi sebuah 
proses untuk mengajarkan nilai dalam proses pembentukan 
karakter. Berbagai nilai hidup masyarakat yang disematkan 
di dalam konstruksi gerak estetik kemudian dapat dipahami 
dan diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. Proses 
ini serupa dengan upaya membangun kesadaran terhadap 
ajaran-ajaran luhur yang terepresentasi pada TKGY. 

Pembelajaran di lembaga pendidikan non-formal 
berupa sanggar-sanggar yang mengajarkan TKGY berbeda 
dengan realitas pembelajaran di satuan pendidikan formal. 
Di dalam prosesnya di setiap sanggar, hal-hal yang berkaitan 
dengan tehnik dan metode pembelajaran semuanya akan sangat 
bergantung pada keberadaan sosok instruktur. Berbeda dengan 
satuan pendidikan formal yang terikat oleh aturan maupun 
turunan dari kebijakan dan kurikulum. Lembaga pendidikan 
non-formal tampak jauh lebih fleksibel yang berorientasi untuk 
mengajarkan persoalan teknis dalam menari. Pembelajaran 
nilai tidak menjadi orientasi utama. Proses pengayaan dan 
penguasaan terhadap gerak cenderung diarahkan pada 
persoalan kuantitas. Di dalam konteks pewarisan, sanggar-
sanggar berperan untuk mengajarkan bentuk TKGY kepada 
siswanya. Kedua satuan pendidikan baik formal maupun 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 199

non-formal dalam proses pewarisan TKGY memiliki orientasi 
yang berbeda. Perbedaan itu tidak kemudian menjadi proses 
pewarisan saling tumpang tindih. Keduanya menjelaskan 
tentang dua wialayah yang memiliki pola berbeda, sehingga 
tanpa disadari keduanya hadir untuk saling melengkapi dalam 
pewarisan TKGY. Proses pembelajaran TKGY di dalam tubuh 
lembaga pendidikan baik formal maupun non-formal, sangat 
tergantung pada pola dan karakteristik dari tujuan lembaga itu 
dibentuk.

Berbagai dinamika yang mewarnai perjalanan panjang 
TKGY dalam konteks pewarisan, dapat dibaca melalui 
berbagai sudut pandang. Proses pembacaan itu senantiasa 
akan melahirkan berbagai macam catatan dan wacana 
untuk terus dapat dikembangkan. Membaca TKGY dalam 
kacamata pewarisan pada akhirnya akan mengantarkan kita 
pada satu kesimpulan, bahwa proses itu pada akhirnya akan 
kembali pada masyarakat pemiliknya sebagai penentu atas 
keberlangsungannya. Dinamika panjang TKGY dari dalam 
menuju luar istana dan berkembang, merupakan proses yang 
sepenuhnya dilakukan oleh sultan dan masyarakat Yogyakarta 
dan abdi dalem sebagai satu unsur di dalamnya. 

Membaca perjalanan panjang dengan segenap 
dinamikanya pada proses pewarisan, merupakan upaya untuk 
merefleksi tentang bagaimana perjalanan TKGY di masa 
mendatang. Tulisan saya ini hanya catatan kecil, potret dari 
sebagian proses pewarisan yang berlangsung. Tentu saya tidak 
dapat meramalkan bagaimana TKGY dalam kurun satu 
decade atau satu abad mendatang akan seperti apa. Tetapi 
dengan membaca dan belajar dari perjalanan TKGY, tentu 
saja pusaka kraton Ngayogyakarta Hadiningrat ini akan dapat 
dipertahankan dan terus diwariskan pada setiap generasi 
di masa mendatang. Tentu saja dengan beberapa catatan, 
seperti halnya adanya keterlibatan kekuasaan, lahir dan 
berkembangnya ruang pembelajaran, terjalinnya sinergitas 
dari setiap unsur pendukung proses pewarisan, dan kesadaran 
masyarakat (lembaga-lembaga pendukung) dalam menopang 
perjalanan TKGY di masa mendatang.   

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



200 

DAFTAR PUSTAKA

Albiladiyah, Ilmi, dkk, Yogyakarta “City of  Philosophy”, Yogyakarta: 
Dinas Kebudayaan Daerah Istimewa Yogyakarta, 2015:94

Din, Anwar (ed.), Asas Kebudayaan dan Kesenian Melayu (Malaysia: 
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007), 159.

Rahmah Bujang dan Nor Azlin Hamidon, Kesenian Melayu (Kuala 
Lumpur: Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya 
2002), 8.

Dana, I Wayan., Y. Surojo., dan Galih Suci Manganti. Perjalanan 
Tari Di Indonesia Dari Masa Ke Masa. (Yogyakarta: Badan 
Penerbit ISI Yogyakarta, 2021), 3

Fred Wibowo, ed., Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: 
Dewan Kesenian Yogyakarta, 1981), 221-222.

Jazuli, M. 2008. Paradigma Kontekstual Pendidikan Seni. Semarang: 
Unesa University Press, 71

Soedarsono. 1972. Djawa dan Bali. Jogjakarta: Gajah Mada 
University Press, 20

Pamardi, Silvester., dkk. Karakter Dalam Tari Gaya Surakarta. 
Jurnal Gelar, Volume 12 Nomor 2, Desember 2014, 220-235

Endraswara, S. 2013. Falsafah Kepemimpinan Jawa Sepanjang 
Zaman. Yogyakarta: Narasi.

Putraningsih, Titik. Perkembangan Tari Klasik Gaya Yogyakarta Di 
Era Global. Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni Vol.5, 
No. 1, Februari 2007 : 47 - 59

Nyoman Cerita, I. Tari Kontemporer Dalam Pesta Kesenian Bali, 
Antara Eksistensi, Hegemoni dan Marginalisasi. Denpasar: 
JAPA , 2020. 1-10

Sunaryadi, ed., Jurnal Kebudayaan dan Kebenaran (Yogyakarta: Retno 
Aji Mataram Press, 2002), 12.

Suyami, Upacara Ritual di Kraton Yogyakarta Refleksi Mithology dalam 
Budaya Jawa (Yogyakarta: Kepel Press, 2008), 11. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



 201

Felicia Hughes- Freeland, Komunitas Yang Mewujud, Tradisi Tari dan 
Perubahan di Jawa. (Yogyakarta : Gadjah Mada University 
Press, 2009)

Y. Sumandiyo Hadi, 138
Rohendi, Rohidi Tjetjep, Kesenian dalam Pendekatan Kebudayaan

(Bandung: Penerbit STSI Bandung 2000), 93-94
Masunah, Juju dan Tati Narawati, Seni dan Pendidikan Seni: Sebuah 

Bunga Rampai (Bandung: Pusat Penelitian dan Pengembangan 
Pendidikan Seni Tradisional, Universitas Pendidikan 
Indonesia, 2003). 227

R.M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton
Yogyakarta 35

Laurajane Smith, Uses Of  Heritage (New York: Routledge, 2006),
R. M. Soedarsono, Seni Pertunjukan dari Perspektif  Politik, Sosial dan

Ekonomi (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2003), 
104

Arnold Hauser. The Sociology of  Art. Terj. Kenneth J. Northcott 
(Chicago dan London: The University of  Chicago Press, 
1985), 557

W.J.M. Kickert. “Managing Emergent and Complex Change: 
the Case of  Dutch Agentification,” International Review 
of  Administrative Sciences, Vol. 76, no. 3, (September 2010) 
489-515.

Prasetyawan, “Government and Multinationals: Conflict over 
Economic Resources in East Kalimantan,” Southeast Asian 
Studies, volume 43, nomor (2), (2005)1998-2003.

Blocher, J.  “Building on Custom: Land Tenure Policy and Economic 
Development in Ghana,” Yale Human Rights and Development 
Law Journal, volume 9, (2006), 173.

Karlsson, T. “Business Plans in New Ventures: an Institutional 
Perspective” (Disertasi S-3, Jonkoping University, 2005), 11.

Newhard, J. M. L. “Aspects of  Local Bronze Age Economies: 
Chipped Stone Acquisition and Production Strategies in the 
Argolid, Greece” (Disertasi S-3, University of  Cincinnati, 
2003), 1

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



202 

Kahubire, E.B. “The Delivery of  Agricultural Extension Services 
in Uganda: An Analysis from an Institutional Perspective”, 
(Disertasi S-3, University of  Oslo), 12.

Brown, C. “Is there an Institutional Theory of  Distribution?” Journal 
of  Economic Issues, volume 39, nomor (4), (2005), 13.

Tang, S. A General Theory of  Institutional Change, (London: Routledge, 
2011). 8-9.

Bowles, S.  “Is Liberal Society a Parasite on Tradition?” Philosophy 
and Public Affairs, volume 39, nomor (1), 54.

Wilde, P. de “Institutional Theory and Entry Mode: Dutch FDI in 
South-Eastern-Europe” (Tesis S-2 Universities Maastricht, 
2008), 10.

Wheelen, T. L.  & J.D. Hunger. Strategic Management and Business Policy: 
Toward Global Sustainability, 13th Edition (Boston: Pearson, 
2012), 13

Simon, ed., The Cultural Studies Reader. Edisi kedua (London: 
Routledge, 1993). 181.

McAuley, J., J Duberley, dan P Johnson. Organization Theory: Challenges 
and Perspectives. (Harlow: Prentice Hall, 2007),12-13.

Kim, H.S. “Organizational Structure and Internal Communication 
as Antecedents of  Employee-Organization Relationships 
in the Context of  Organizational Justice: A Multilevel 
Analysis”, (Disertasi S-3, Faculty of  the Graduate School of  
the University of  Maryland, College Park, 2005), 7.

Tindale, RS dan MA Hogg et al., ed., “Blackwell Handbook of  
Social Psychology: Group Processes” (United Kingdom: 
Blackwell, 2001), 2

Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning 
outside the formal curriculum,” dalam Critical Education 
Journal, 2(4), (22 Maret 2014), 7-8.

Kohly. N. “An Exploration of  School-Community Links in Enabling 
Environmental Learning through Food Growing: A Cross-
Cultural Study,” (Tesis S- 2, Rhodes University, 2010), 33; 

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 203

Rogers, A. (2004). “Looking again at non-formal and informal 
education – towards a new paradigm,” The Encyclopedia of  
Informal Education (25 Maret 2014); 

Smith, M.K. “Introducing Informal Education,” The Encyclopedia of  
Informal Education, (2011).

Mualuko, J. “Empowering out of  School Youth through Non-Formal 
Education in Kenya,” Educational Research and Review Journal, 
3(2), (2008), 56.

Narawati, Tati dan R.M. Soedarsono, Tari Sunda Dulu Kini dan Esok 
(Bandung: Pusat Penelitian dan Pengembangan Pendidikan 
Seni Tradisional, Universitas Pendidikan Indonesia, 2005), 
19.

Soedarsono, R.M. Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya 
Yogyakarta (Yogyakarta: Terawang, 2000), 48-49

Pramutomo, R. M. Etnokoreologi Nusantara (Batasan Kajian, Sistematika, 
dan Aplikasi Keilmuannya) (Surakarta: ISI Press, 2007), 1-3.

Morris, Desmond.Manwatching: A Field Guide to Human Behavior 
(Harry A. Abrams, Inc., Publisher, 1977)

G. Edward-Jones, B. Davies, S. Hussain. Ecological Economics: an
Introduction, (New Jersey: Blackwell, 2000), 440.

Y. Hamilakis, The Nation and its Ruins: Antiquity, Archaeology, and National
Imagination in Greece (Oxford: Oxford University Press, 2007), 
36.

G.L. Hagberg, ed, Art and Ethical Criticism, (New York: Blackwell,
2008), 139

D. Freeman, “Aesthetic Experience as the Transformation of
Pleasure,” The Harvard Review of  Philosophy, Volume 17, (2010), 
69; 

J. Levinson (ed.), Aesthetics and Ethics: Essays at the Intersection (Cambridge:
Cambridge University Press, 1998), 182-203; 

Lillehammer, “Values of  Art and the Ethical Question,” British 
Journal of  Aesthetics 48 (2008), 376-94.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



204 

Masunah, Juju dan Tati Narawati, Seni dan Pendidikan Seni: Sebuah 
Bunga Rampai (Bandung: Pusat Penelitian dan Pengembangan 
Pendidikan Seni Tradisional, Universitas Pendidikan 
Indonesia, 2003).19-18.

Din, Anwar. ed., Asas Kebudayaan dan Kesenian Melayu (Malaysia: 
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007), 22-23.

Lisio, C. Lu., A. De. “Specifics for Generalists: Teaching Elementary 
Physical Education,” International Electronic Journal of  Elementary 
Education, 1(3), (2009), 179.

A. Anderson, “Violent Dances in Martial Arts Films,” Jump Cut: A
Review of  Contemporary Media, 44, (2001), 15.

Y. Murdiyati, Bedhaya Purnama Jati Karya K.R.T. Sasmintadipura: Ekspresi
Seni Jagad Tari Keraton Yogyakarta (Yogyakarta: Cipta Media, 
2009), 18-19.

R.M. Soedarsono, Wayang Wong, Drama Tari Ritual Kenegaraan di Keraton 
Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 334

Robertus B, Soedarsono, Beksan Lawung Alus Kraton Yogyakarta, Laporan 
Penelitian, (Yogyakarta: ASTI Yogyakarta), 1979, 7-13

Y. Sumandiyo Hadi, Pasang Surut Tari Klasik Yogyakarta, Yogyakarta:
(Lembaga Penelitian Institus Seni Indonesia Yogyakarta, 
2007), 67

Soedarsono, R.M. Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton 
Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 
1997, 22.

Soedasono, R.M. Beberapa Faktor Penyebab Kemunduran Wayang 
Wong Gaya Yogyakarta: Satu Pengematan dari Segi Estetika Tari, 
(Yogyakarta: Sub/bagian Proyek ASTI Yogyakarta), 1979-
80, 148-149

Soerjodiningrat, P.A. Krida Beksa Wirama 1948-1953 dalam Peringatan 
Tahunan ke-35 Perkumpulan Seni Tari Kridha Beksa Wirama, 
(Jogjakarta: Kridha Beksa Wirama), 4

Wibowo, Fred. Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: 
Museum Kraton Yogyakarta,1981), 45-56.

Brongtodiningrat, K.P.H. Lelangen-Dalem Bedoyo sarta Srimpi, 
(Yogyakarta: ASTI 979), 1

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 205

Sumarsam, “Binary Division in Javanese Gamelan and Socio- 
Cosmological Order” Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM 
Study Group on Performing Arts of  Southeast Asia, (2010), 158-164

Feierman, J.R. The Biology of  Religious Behavior: The Evolutionary Origins 
of  Faith and Religion (Santa Barbara: Greenwood, 2009), 64.

Bisin, A. dan T. Verdier, “The Economics of  Cultural Transmission 
and the Dynamics of  Preferences,” Journal of  Economic Theory, 
Volume 97, (2001) 298-319; 

G. Borjas, “Ethnic capital and intergenerational income mobility,” Quart,
Journal Economic, Volume 57 (1992), 123-150; 

A. Kapteyn, T. Wansbeek, and J. Buyze, “The dynamics of  preference 
formation,” Journal Economic Behavior Organization, Volume 1 
(1980), 123-157; 

L. Iannaccone, “Religious practice: a human capital approach,”
Journal Science Study Religion,” Volume 29 (1990), 297-314; 

H. Leibenstein, Bandwagon, “Snob and Veblen effects in the theory
of  consumers’ demand,” Journal Economics, Volume 64 (1950), 
181-207.

Mason, P.H. “Modes of  Transmission: Traditional West Sumatran 
and Contemporary West Javanese Pratices of  Indigenous 
Martial Arts,” Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM Study 
Group on Performing Arts of  Southeast Asia (2010), 118; 

Sperber, D. Explaining Culture: A Naturalistic Approach (London: 
Blackwells, 1996); 

Sperber, D., Claidiere, N. “Why Modeling Cultural Evolution is still 
such a Challenge” Biological Theory 1 (1), (2006), 20-22.

Webber, M. “Identity matters: Racial-ethnic Representations among 
Adolescents Attending Multi-Ethnic High Schools,” (Disertasi 
S-3, The University of  Auckland 2011), 161;

Sussman, N.,  “The  dynamic  nature  of  cultural identity throughout 
culturaltransitions: Why home is not so sweet,” Jurnal 
Personality and Social Psychology Review, (4), (2000), 355-373.

L. Sechrest-Ehrhardt, “Understanding the Racial Identity
Development of  Multiracial Young Adults Through their Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



206 

Family, Social, and Environment Experiences,” (Disertasi 
S-3, Catholic University of  America, 2012), 9

S. M. Park, “Immigrant students’ Heritage Language and Cultural
Identity Maintenance in Multilingual and Multicultural 
Societies,” Concordia Working Papers in Applied Linguistics, Volume 
4, (2013), 42.

Arnold Hauser. The Sociology of  Art. Terj. Kenneth J. Northcott 
(Chicago and London: The University of  Chicago Press, 
1985), bab 5-6

Hall, J.R., M. J. Neitz, M. Battani, Sociology on Culture (London: 
Routledge, 2003), 105; 

Pomeranz, Kenneth, The Great Divergence: Europe, China, and the Making 
of  the Modern World Economy (Princeton, New Jersey: Princeton 
University Press 2000).

A. Giddens. Teori Strukturasi: Dasar-dasar Pembentukan Struktur Sosial
Masyarakat (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 50.

Laurajane Smith, Uses Of  Heritage (New York: Routledge, 2006), 17.
Ricklefs, M. C.  A History of  Modern Indonesia, (Bloomington: Indiana 

University Press, 1981), seperti dikutip oleh R.M. Soedarsono, 
20.

__________. Babad Ngayogyakarta Jilid I XCVIII, 36-39, (Yogyakarta: 
Museum Sanabudaya), P. B. A, 135, 401.

Lindsay,  Jenifer. Klasik, Kitsch, Kontemporer: Sebuah Studi Tentang 
Pertunjukan Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 
1991), 98.

Soedarsono, R.M. et al, Misteri Serimpi, (Yogyakarta: Tarawang Press, 
2000), 22.

Wibowo, Fred. (ed), Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: 
Dewan Kesenian Yogyakarta, 1981), 101-102.

Suryobrongto, B.P.H. Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: 
Museum Kraton Yogyakarta, 1976), 26.

Soedarsono, R.M. Wayang Wong: The State Ritual  Dance  Drama in 
The Court of  Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University 
Press), 1984, 25.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 207

Sudiro, “Pergolakan Suryengalaga di Yogyakarta” (Tesis S-2 Sekolah 
Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada, 1986).

Hadi, Y. Sumandiyo. Pasang Surut Tari Klasik Gaya Yogyakarta, 
(Yogyakarta: Lembaga Penelitian ISI Yogyakarta dan CV 
Media Pressindo, 2001), 33-34.

Pramutomo, R.M.  Tari, Seremoni, dan Politik Kolonial (II), (Surakarta: 
ISI Press Solo, 2009), 149.

Hartley, Barbara. Javanese Performances on An Indonesian Stage: Contesting 
Culture, Embracing Change. (Leiden: KITLV Press), 2008, 16

Supriyanto. “Busana Tari Bedaya Gaya Yogyakarta: Sebuah Kajian 
Estetika,” Jurnal Agem, Volume 8(1):1-7, (2009), 6.

Wardani, L.K., R.M. Soedarsono, Timbul Haryono, Djoko Suryo, 
“City Heritage of  Mataram Islamic Kingdom in Indonesia: 
Case Study of  Yogyakarta Palace,” The International Journal of  
Social Sciences, 9(1), (2013), 106.

Soedarsono, R.M. “The Role of  Gamelan Music in Dance 
Instruction: the Relation between Dance and Music,” Asia 
Pacific Society for Ethnomusicology Conference, Manila, (18-23 
February 2002).

Hadi, Y. Sumandiyo. Kontinyuitas dan Perkembangan Tari Klasik Gaya 
Yogyakarta sebagai Legitimasi Warisan Budaya Bangsa, (Institut 
Seni Indonesia: Yogyakarta 2012), 14.

Faza Novrisal. “Perlindungan Karya Cipta Seni Tari: Studi 
terhadap Konsep dan Upaya Perlindungan Hak Cipta Seni 
Tari Yogyakarta” (Tesis Sarjana S-2 Universitas Diponegoro 
2009), 167.

Soedarsono, R. M. Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di 
Keraton Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 
1997), 29.

Soedarsono, R.M. Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya 
Yogyakarta, (Yogyakarta: Terawang, 2000), 4.

Jong, P. de Josselin de. “A Study of  Javanese History as a Reaction 
to Foreign Culture,” Jurnal Bijdragen tot de Taal-, Land- en 
Volkenkunde 153, No: 1, Leiden, 112-129,(1997), 117. Bu

ku
 in

i t
id

ak
 d

ip
er

ju
al

be
lik

an
.



208 

Dradjat, Satrio Utomo. “The Rationale Behind Urban Form of  
the Javanese Inland Cities: Urban Morphology of  Shifting 
Capitals of  Islamic Mataram Kingdom and its Successors” 
(Tesis Sarjana S-2, National University of  Singapore, 2008), 
121.

Uneme, Naoko. “Searching in the Shade of  a Flower: Changes in 
Learning Processes of  Javanese Court Dance Yogyakarta 
Style,” Asian Alternatives for a Sustainable World: Transborder 
Engaggements in Knowledge Formation, API, (2008), 171

Febrianda, Lis “Rekonstruksi Regulasi Pelayanan Kependudukan 
dan Pencatatan Sipil oleh Birokrasi Pemerintahan dalam 
Perspektif  Hukum Administrasi Negara” (Disertasi S-3, 
Universitas Diponegoro, 2009), 121.

Raffles, Thomas Stamford. History of  Java, Volume 1, (John Murray, 
1830), 272-284.

Puspito, Nanang et al., Pendidikan Anti Korupsi untuk Perguruan Tinggi, 
(Jakarta: Kemedikbud, 2011),31.

Huriyah, E. M. “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Bertahannya 
para Abdi Dalem Wanita dalam Bekerja di Keraton 
Kesunanan Solo,” Politeknosains, 10(2), (2012)

Jan, Hostetler. “Bedhaya Semang: The Sacred Dance of  Yogyakarta,” 
Archipel, Volume 24, (1982), 127-142.

Chung, Richard Yung H. “Church, Culture and Arts: The Supremacy 
of  Arts in Engaging Church with Culture in the Twenty-First 
Century North American Urban Neighborhoods” (Disertasi 
S-3 Ph.D., George Fox University, 2013), 137.

Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning 
outside the formal curriculum” Journal Critical Education, 
Volume 2, nomor (4), (2010), 7-8.

Sutton, A.“Performing Arts and Cultural Politics  in South 
Sulawesi”, Bijdragen tot Taal-, Land-, en Volkenkunde, 673-679, 
(1995), 677-678.

Putraningsih, T. “Studio Tari  Gaya  Yogyakarta (Yayasan Pamulangan 
Beksa Sasminta Mardawa): Penyangga Kehidupan Tari 
Klasik Gaya Yogyakarta”, Prosiding Seminar, (2011), 26

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 209

Santos, R.P. “Transmission, Pedagogy, and Education: A Critical 
Study of  Asian Traditional Music Cultures in Post-Colonial 
and Post-Modern Times in Thailand and Indonesia”. Journal 
Asian Transformation Action, (2007), 73.

Parto, F.X.S. “Recent History of  Javanese Classical Dance: A 
Reassessment” Dance Report, (2005), 6

Salamah, “Peranan Kraton Yogyakarta terhadap Pelestarian 
Kesenian Tradisional”, Wades, 2, (2008), 4.

Quoldbach, J., E.W.Dunn, K.V. Petrides, M.Mikoljczak. Money 
Giveth, “Taketh Away: The Dual Effect of  Wealth on 
Happiness”, Psychological Science, (2010).

Hefner, R.W. “The Politics of  Popular Art: Tayuban Dance and 
Culture Change in East Java”, Southeast Asia Program Publications 
at Cornell University,No. 43 (Apr., 1987), 75-94

Syaifullah, M. “Lima Sanggar Hidupkan Wayang Wong Yogyakarta”, 
Tempo, (24 Juni 2011).

Ulung, G. Go Traditional: 100 Sanggar Seni, Artshop, Bengkel Kerajinan 
Bertradisi di Jogja dan Solo, (Jakarta: Gramedia, 2011), 56.

Supadma, “Langen Mandra Wanara Opera Tradisional yang 
Terlupakan”, Jurnal Mata Jendela, Volume 4, (2007).

Muryantoro, H. “Prof. Dr. Koesnadi Hardjasoemantri, S.H., M.L.: 
Pelestari Budaya”, Jantra, Volume 2 (3), (2007), 217

Sunaryo dan Y. Murdiyati, “Revitalisasi Tari Yogyakarta pada 
Organisasi Tari Irama Tjitra Yogyakarta,” Jurnal Mudra, 
Volume 25 (1), (2010).

Jennifer Lindsay, et al., ed., Heirs to World Culture Being Indonesian 1950- 
1965 (Leiden: KITLV Press, 2012), 191-222.

Murdiyati, Y. “Peranan Lembaga Tari Tradisi dalam 
Mempertahankan Tari Tradisi,” Jurnal Imaji, Volume 4 (2), 
(2006), 244- 249.

Bella, A., S.A. Agustin,“Perancangan Biografi Visual Raminten,” 
Jurnal Teknik POMITS, Volume 1(1), (2012), 1-6.

Winahyuningsih, M. Heni “Urbanization and the Dialectic of  
Traditional Performing Arts in Yogyakarta” Urban Research, 
Volume 2, (2005), 51.

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



210 

Index
A
abdi-dalem  58,  59,  102,  107,  111
adiluhung  6,  9,  87

B
Beksa  ix,  xii,  xv,  6,  18,  19,  29,  60,  62,  63,  77,  105,  109,  110,  111

,  117,  123,  137,  145,  158,  161,  162,  163,  167,  168,  170,  17
3,  204,  208

beksan  51,  109,  111,  148,  152,  156,  166,  169,  180
budaya  v,  vii,  viii,  ix,  x,  1,  2,  3,  4,  7,  11,  12,  15,  17,  20,  21,  23

,  26,  28,  29,  30,  31,  32,  33,  35,  36,  53,  68,  73,  74,  75,  7
6,  80,  81,  84,  86,  87,  88,  89,  90,  91,  92,  93,  94,  97,  103
,  114,  116,  117,  119,  122,  125,  126,  129,  131,  132,  133, 
138,  139,  141,  144,  153,  158,  162,  173,  176,  189,  190,  19
3,  195,  196

D
Daerah Istimewa Yogyakarta  1,  2,  31,  32,  81,  82,  84,  88,  90,  93,  14

3,  149,  186,  187,  194,  195,  200

E
etnokoreologi  iii,  29,  30,  33

G
gamelan  19,  36,  60,  63,  67,  93,  102,  104,  112,  120,  124,  128,  144

,  163,  164,  168
gaya Yogyakarta  iii,  iv,  v,  vi,  vii,  viii,  xi,  4,  6,  12,  21,  29,  30,  33,  5

0,  52,  57,  60,  65,  66,  96,  97,  98,  99,  110,  111,  112,  113,  1
14,  118,  120,  137,  148,  167,  168,  171,  172,  178,  186

gending  36,  39,  77,  136,  145
gerak  iv,  viii,  ix,  xi,  4,  7,  8,  10,  11,  32,  36,  37,  38,  39,  51,  54,  55

,  56,  67,  70,  76,  77,  78,  97,  98,  107,  126,  145,  151,  152,  1
55,  156,  161,  164,  166,  176,  195,  196,  198

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 211

I
irama  4,  10,  34,  35,  36,  38,  39,  124,  176,  180

J
Jathilan  10
Joged Mataram  119,  120,  176,  179

K
kebudayaan  viii,  ix,  2,  3,  4,  8,  15,  17,  18,  26,  30,  33,  52,  56,  57, 

87,  88,  90,  97,  111,  113,  114,  119,  173,  192,  193,  194,  195
,  196

kesenian  vii,  viii,  ix,  3,  4,  6,  7,  10,  12,  13,  14,  21,  28,  29,  33,  58
,  59,  95,  98,  101,  103,  105,  107,  111,  112,  132,  140,  158,  1
66,  169,  172,  173,  175,  184,  186,  196,  198

ketoprak  115,  117,  123,  124,  125,  126,  140,  188
kontemporer  ix,  x,  xi,  2,  5,  15,  53,  113
koreografi  114,  115,  146,  147,  148,  155
Kraton  iv,  v,  viii,  ix,  x,  xi,  xiv,  2,  4,  6,  7,  17,  18,  19,  27,  28,  29, 

30,  31,  32,  33,  35,  36,  40,  53,  54,  55,  56,  57,  59,  61,  62,  6
3,  64,  65,  66,  67,  69,  70,  71,  75,  76,  78,  81,  83,  84,  85,  86
,  87,  92,  93,  95,  96,  97,  99,  100,  102,  104,  105,  106,  109, 
110,  111,  112,  114,  115,  116,  117,  118,  119,  120,  121,  122
,  123,  124,  125,  127,  128,  129,  130,  131,  132,  133,  134,  13
5,  136,  137,  138,  139,  140,  141,  143,  144,  145,  146,  147,  1
49,  152,  153,  154,  155,  158,  159,  160,  161,  162,  167,  168, 
169,  171,  173,  174,  177,  179,  181,  183,  184,  185,  186,  187
,  189,  190,  191,  192,  200,  201,  204,  206,  209

Kraton Yogyakarta  viii,  xiv,  4,  6,  17,  19,  28,  29,  30,  33,  36,  40,  53
,  54,  57,  59,  61,  62,  63,  64,  66,  67,  75,  87,  95,  97,  100,  10
2,  104,  106,  110,  112,  116,  117,  118,  121,  124,  135,  149,  1
53,  158,  168,  171,  177,  200,  201,  204,  206,  209

M
Mahabharta  57
musik  4,  10,  12,  14,  35,  63,  77,  102,  104,  107,  135,  137,  144,  17

1,  186

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



212 

P
Pangeran  v,  xii,  6,  17,  19,  29,  53,  54,  59,  60,  104,  105,  107,  122, 

133,  167,  169,  173
penari  xi,  10,  14,  19,  28,  36,  37,  38,  39,  49,  50,  51,  52,  53,  54, 

55,  56,  57,  58,  59,  60,  62,  63,  64,  70,  71,  72,  75,  81,  84, 
86,  92,  93,  101,  102,  103,  104,  106,  107,  109,  113,  119,  1
20,  124,  127,  130,  131,  135,  136,  137,  140,  147,  149,  152
,  154,  155,  156,  161,  162,  163,  166,  167,  168,  170,  173,  1
76,  180,  182,  184,  185,  186,  188

pengrawit  14,  123,  128,  184
pertunjukan tari  x,  4,  5,  10,  13,  108,  111,  127,  143,  175

R
raja  9
Ramayana  50,  52,  57,  58,  68,  96,  104,  121,  127,  139,  159,  162,  1

69,  174

S
sanggar  v,  ix,  2,  7,  16,  27,  28,  32,  63,  76,  77,  87,  92,  123,  127,  1

28,  137,  140,  149,  150,  151,  158,  160,  161,  162,  163,  165, 
167,  170,  171,  172,  173,  174,  175,  176,  178,  180,  181,  182
,  184,  189,  190,  191,  192,  198

seni  iii,  iv,  v,  ix,  x,  xii,  1,  2,  3,  4,  5,  6,  10,  12,  13,  14,  15,  20,  21
,  23,  28,  30,  31,  32,  33,  59,  76,  84,  85,  86,  87,  91,  95,  96
,  98,  99,  100,  101,  103,  104,  108,  109,  110,  113,  122,  125, 
126,  127,  128,  130,  131,  135,  137,  138,  139,  140,  142,  143
,  144,  145,  146,  147,  152,  153,  154,  155,  156,  157,  169,  17
3,  182,  184,  188,  191,  193,  194

seniman  11,  14,  53,  60,  65,  84,  93,  95,  98,  102,  103,  107,  109,  12
1,  136,  137

seni pertunjukan  4,  14,  15,  33,  95,  96,  99,  100,  101,  108,  109,  110
,  113,  126,  140

Sultan  v,  6,  7,  17,  18,  19,  20,  29,  53,  55,  56,  57,  58,  59,  60,  61, 
62,  63,  64,  65,  95,  96,  97,  98,  99,  100,  101,  102,  103,  104
,  105,  106,  107,  108,  109,  110,  111,  112,  113,  114,  115,  12
1,  122,  128,  135,  136,  137,  138,  140,  158,  161,  167,  168,  1
70,  173,  189,  190,  191,  192,  193,  194,  195

T
tari  iii,  iv,  v,  vi,  vii,  viii,  ix,  x,  xi,  2,  3,  4,  5,  6,  7,  8,  9,  10,  11,  1

2,  13,  14,  15,  16,  17,  19,  20,  21,  27,  28,  29,  30,  31,  33,  3
4,  35,  36,  37,  39,  49,  50,  51,  52,  53,  54,  55,  56,  59,  60,  62

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



 213

,  63,  64,  65,  66,  67,  69,  70,  73,  75,  77,  82,  83,  84,  86,  93
,  95,  96,  97,  98,  99,  100,  101,  103,  104,  105,  106,  107,  108
,  109,  110,  111,  112,  113,  114,  115,  117,  118,  119,  120,  12
1,  122,  123,  124,  125,  127,  128,  130,  131,  134,  135,  136,  1
37,  138,  140,  142,  143,  144,  145,  146,  147,  148,  149,  150, 
151,  152,  153,  154,  155,  156,  157,  158,  159,  160,  161,  162
,  163,  165,  166,  167,  168,  169,  170,  171,  172,  173,  174,  17
5,  176,  177,  178,  179,  180,  182,  183,  184,  186,  188,  189,  1
91,  192,  194,  195

tari Bedhaya  19,  63,  98,  104,  114
tari klasik  iii,  iv,  v,  vi,  xi,  2,  3,  4,  5,  6,  8,  10,  11,  12,  13,  21,  29, 

30,  33,  50,  52,  65,  66,  97,  99,  110,  111,  112,  113,  114,  11
5,  117,  118,  119,  120,  121,  131,  134,  137,  143,  145,  147,  1
48,  150,  151,  155,  156,  159,  162,  167,  168,  171,  172,  180, 
183

tari kreasi  5,  8,  12,  113,  176,  178,  180
tari Serimpi  50,  64,  168
tari topeng  19,  100,  156
tari tradisi  5,  7,  10,  11,  14,  15
TKGY  xii,  xiii,  xiv,  xv,  4,  5,  7,  13,  14,  16,  17,  18,  19,  21,  23,  24

,  25,  26,  36,  37,  38,  39,  49,  50,  51,  52,  67,  68,  69,  70,  71
,  72,  73,  75,  76,  77,  78,  79,  81,  82,  83,  84,  85,  86,  87,  88
,  89,  90,  91,  92,  93,  94,  95,  97,  98,  103,  104,  105,  106,  10
8,  109,  114,  116,  120,  134,  136,  137,  138,  139,  140,  141,  1
42,  146,  147,  148,  152,  153,  155,  158,  159,  160,  170,  171, 
172,  173,  174,  176,  178,  181,  182,  186,  187,  188,  189,  190
,  191,  192,  193,  194,  195,  196,  197,  198,  199

W
wayang wong  xi,  19,  20,  28,  37,  52,  56,  57,  58,  59,  60,  61,  62,  83

,  85,  98,  100,  102,  106,  107,  109,  111,  117,  121,  122,  123, 
139,  140,  148,  152,  156,  166,  167,  173,  176,  183

wiraga  x,  36,  104,  152,  165,  169,  176,  179
wirama  x,  36,  152,  169,  176,  179
wirasa  x,  36,  37,  152,  169,  176,  179

Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.



Bu
ku

 in
i t

id
ak

 d
ip

er
ju

al
be

lik
an

.




