/11 “CHINNNN
U I':’,"*;ﬁ@.:;'“"‘\\\\k\

|

EJAK GERAK

Pewarisan Tari Klasik
Gaya Yogyakarta

MUHAMMAD FAZLI TAIB SAEARANI



JEJAK GERAK
Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta

Muhammad Fazli Taib Saearani

Penerbit:
ISI PRESS



JEJAK GERAK
Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta

Cetakan I, ISI Press Surakarta, 2024
xvi + 213 halaman; ukuran 15,5 x 23 cm

Penulis:
Muhammad Fazli Taib Saearani

Editor:
Galih Suryadmaja

Desain Cover:
Muchammad Bayu Tejo Sampurno

Layout:
Nila Aryawati

ISBN: 978-623-6469-77-4

Anggota APPTI
Nomor: 003.043.1.05.2018

Penerbit

ISI Press Surakarta

JIn. Ki Hadjar Dewantara 19, Kentingan, Jebres, Surakarta 57126
Telp. (0271) 647658; Fax. (0271) 646175; http://www.isi-ska.ac.id

All rights reserved

© 2024, Hak Cipta dilindungi Undang-undang.

Dilarang keras menterjemahkan, memfotokopi, atau memper-
banyak sebagian atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari

penulis.



PENGANTAR

Persoalan pewarisan dalam gaya seni klasik akan
selalu menjadi perbincangan yang menarik sebagai sebuah
perspektif maupun paradigma. Dalam makna perspektif maka
pewarisan gaya seni klasik akan selalu menyertakan hak asal
usul yang melahirkan gaya seni itu sendiri. Sementara itu dalam
makna paradigma, maka pewarisan gaya seni klasik akan pula
menyertakan kualifikasi teknis artistik dalam setiap periode
sejarah tertentu. Keadaan yang demikian juga hadir dalam diri
Associate Professor Dr. Muhammad Fazli Taib Saearani ketika
mencoba menyajikan sebuah fakta pewarisan dalam tari klasik
gaya Yogyakarta yang memiliki sejarah panjang era pasca
Perjanjian Giyanti 1755 hingga saat ini.

Dalam buku yang berjudul “Jejak Gerak: Pewarisan
Tari Klasik Gaya Yogyakarta”ini Associate Professor Dr. Fazli
menelusur setiap dataran sosiologis dengan penuturan yang
jernih. Sebagaimana pendekatan yang dipilih dalam penuturan
bahasan setiap dataran pewarisan yakni pendekatan sosiologi
seni dengan dipadu dengan pendekatan etnokoreologi. Dengan
membandingkan pengalaman jejak pewarisan dalam sejarah
seni tari gaya Melayu yang digelutinya di Malaysia, Associate
Professor Dr. Muhammad Fazli Taib Saearani ingin menunjukkan
kepada kita bahwa jejak tari klasik gaya Yogyakarta juga memiliki
dataran kesejarahan yang tak kalah dinamis.

Buku ini ditulis dalam Enam Bab dengan setiap
pembahasan dalam sub bab yang merinci bentangan perspektif
dan paradigma pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. Bab
awal buku ini diawali dengan penulis yang mencoba melihat
problemantika pewarisan yang terjadi dalam tari klasik gaya
Yogyakarta. Beberapa bahasan menarik diungkapkan antara
lain penulis menempatkan prolog sebuah landskap tari
gaya Yogyakarta. Bentangan problemantika pewarisan seni
tari klasik gaya Yogyakarta dipandang oleh penulis sebagai
faktor sosiologis. Oleh karena itu dalam bahasan ini penulis
ingin  mempertimbangkan kedudukan dan peran institusi



dan lembaga pendidikan tari klasik gaya Yogyakarta. Dalam
mempertimbangkan ini bahasan yang dikedepankan berkaitan
erat dengan aspek perilaku organisasional yang dijalankan
sebagai model pewarisan itu sendiri.

PadaBab dua penulismenggunakan parameter sosiologis
yang dikaitkan dengan karakter maupun bentuk tari klasik gaya
Yogyakarta. Selain mengungkapkan berbagai standar pokok
tari klasik gaya Yogyakarta penulis juga menguraikan berbagai
klasifikasi tari klasik gaya Yogyakarta menurut paradigma sosio
kultural. Dengan mengambil contoh beberapa genre tari klasik
gaya Yogyakarta tampaknya penulis ingin menelusur sebuah
pola pewarisan yang tidak bias dengan kualifikasi artistik dalam
setiap periode historis tari klasik gaya Yogyakarta. Melalui
dataran klasifikasi yang disusunnya dan upaya menghindari bias
historis dari contoh genre tari yang dipaparkan penulis dengan
cermat melihat hal ini sebagai entry point untuk menelusur jejak
gerak model pewarisan yang dikehendaki dari buku ini.

Bab Tiga buku ini menguraikan dialektika nilai dalam
pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. Tampaknya penulis sangat
pekadalammenelusurbabinisebagaikecermatanyangdilihatnya
sebagai makna paradigmatis dari sebuah model pewarisan. Dari
paparan bab ini tingkatan nilai yang dipertimbangkan sebagai
paradigma pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta dilihat dari
empat aspek yakni ; aspek pedagogis, aspek rasa, aspek imitasi,
dan aspek identitas. Melalui keempat aspek ini penulis mulai
melakukan sebuah eksplorasi pendekatan sosiologi seni dengan
model pembelajaran sebagai sebuah proses pewarisan. Hal ini
dopertebal dengan mengeksplorasi ranah-ranah strukturasi
dalam hal pengelolaan dan pengembangan, maupun keluasan
daya dukung yang terkait dengan perspektif strukturasi.

Pada bab keempat buku ini secara khusus menjelajah
ke dalam ranah pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta. Kapasitas
penulis dalam kepakaran pendidikan tari sangat jelas terlihat
dalam menguraikan perjalanan proses pewarisan tari klasik
gaya Yogyakarta. Secara menarik bahasan dalam bab ini penulis
melihat perbedaan saat pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta
ada didalam Kraton dengan yang ada di luar tembok Kraton. Ada



sebuah paparan yang secara khusus mendeskripsikan ketika di
dalam Kraton pola pewarisan itu sungguh-sungguh berkaitan
dengan cara mendidik Sultan kepada putra-putranya. Ini yang
kemudian pernah disampaikan dalam pernyataan Pangeran
Suryobrongto, bahwa seseorang dianggap under educated
jika belum pernah belajar tari klasik gaya Yogyakarta. Domain
pernyataan under educated sungguh pilihan terminologis yang
tepat jika tidak diartikan sebagai ranah akademik. Oleh karena
alasan bahwa nilai edukasinya lebih kepada edukasi budi
pekerti, edukasi nilai rasa, dan edukasi pada unsur kultural.
Penulis memberikan contoh beberapa putra Sultan Yogyakarta
yang dianggap sebagai tokoh penting dalam tari klasik gaya
Yogyakarta. Sampai pada akhirnya bahasan yang kemudian
hadir dalam bagian terakhir Bab empat penulis memberikan
urian lengkap model pewararisan dalam wilayah lembaga
pendidikan formal seperti institusi perguruan tinggi seni.

Pada bab kelima penulis melihat praktik pewarisan
dalam kehidupan pembelajaran di beberapa sanggar di
Yogyakarta. Pada dasarnya penulis sangat menyadari kehadiran
beberapa sanggar tari tersebut adalah kepanjangan tangan dari
penyebarluasan tariklasik gaya Yogyakarta diluar tembok Kraton.
Di bagian akhir tulisannya penulis menguraikan sebuah epilog
yang menarik untuk disimak. Dalam faktanya proses pewarisan
yang terjadi dalam tari klasik gaya Yogyakarta tidak sepenuhnya
dilakukan secara mandiri oleh Kraton. Dalam pandangan penulis
justru keberadaan sanggar sebagai penyangga budaya di luar
Kraton menjadi penting dikarenakan alasan pola pewarisan
yang diharapkan. Ini menjadi sebentuk paradigma pewarisan
yang sangat khas yang kadang-kadang tidak pernah disadari
oleh Kraton ketika sanggar-sanggar juga menjadi faktor penentu
dalam masa depan tari klasik gaya Yogyakarta.

Bab keenam buku ini adalah bab terakhir yang disajikan
oleh penulisnya. Dalam bagian akhir ini penulis mencoba
memantik pembaca untuk hadir dalam ruang reflektif. Menengok
kembali perjalanan panjang proses pewarisan kehidupan tari
klasik gaya Yogyakarta untuk membaca perjalanannya di masa
depan.



Pada akhirnya apa yang disajikan dalam buku ini adalah
sumbangan penting bagi para pelaku tari klasik gaya Yogyakarta.
Keberpihakan analisis yang ditunjukkan dari perspektif
penulisnya sangatdiperlukan dalam mempertimbangkan sebuah
model shared heritage atau sebuah bentuk pewarisan bersama.
Kepada sidang pembaca dipersilahkan membuka lembar demi
lembar dari isi buku ini. Tentu saja akan ada sebuah perenungan
yang selalu menuntun setiap bacaan yang hadir dari buku ini.
Demikian pengantar saya, selamat membaca.

Yogyakarta, 12 Oktober 2024
Prof. Dr. Drs RM. Pramutomo, M.Hum.

Vi



Skema Melayu dalam Melihat
Tari Gaya Yogyakarta

Saya merasa sangat terkejut dengan permintaan untuk
menulis kata pengantar pada buku berjudul “Jejak Gerak:
Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta” oleh Associate Professor
Dr. Muhammad Fazli Taib Bin Saearani. Saya mengenal penulis
saat ia melakukan penelitian di Yogyakarta sebagai bagian dari
studi doktoralnya di Program Studi Seni Pertunjukan dan Seni
Rupa, Universitas Gadjah Mada (2011-2015). Sembilan tahun
setelah disertasinya selesai, lahirlah buku ini. Saya menerima
permintaan ini dengan beberapa alasan. Salah satunya adalah
karena penulis merupakan seorang akademisi tari di Malaysia.
Kerja sama ilmiah serta kedekatan budaya antara kedua negara
mendorong dialog yang lebih terbuka. Penulis juga memberikan
alasan yang jelas dalam memilih tema buku ini, terutama
mengenai isu pewarisan dan pelestarian Tari Klasik Gaya
Yogyakarta.

Penulis buku ini mencatat adanya perbedaan signifikan
dalam keberlangsungan tari Melayu, yang dikatakan telah
menimbulkan pertanyaan mengapa sistem pelestarian kesenian
Melayu terhambat, meskipun masyarakat mendukungnya
dan adanya pendanaan. Dua hal ini—yakni sistem pelestarian
dan pewarisan dalam konteks negara serta siapa yang
terlibat dan menerima warisan budaya tersebut—menjadi
isu menarik juga bagi saya. Meskipun penulis berpendapat
bahwa tari Istana Melayu di Malaysia tidak mendapat banyak
perhatian secara praktis dari pemiliknya, ia berargumen bahwa
institusi pendidikan, kerajaan, masyarakat masih memahami,
menghargai, dan melestarikannya. Melihat fenomena ini dalam
konteks ketimpangan pola penyebaran dan pewarisan, Tari
Klasik Gaya Yogyakarta menunjukkan skema yang terstruktur,
terbantu, dan tersusun dalam kerangka budaya ke-Jawaan.
Hal inilah mengapa penulis memilih topik Tari Klasik gaya
Yogyakarta. Namun, karena saya, walaupun lebih dari dekade
dididik dan menjadi bagian civitas akademik di Institut Seni

Vii



Indonesia Yogyakarta (dan ASTI) dan menampilkan tarian
tersebut di banyak negara, namun merasa bukan “ahli” tari Jawa
maupun bagian dari Kraton Yogyakarta, maka pengantar ini
lebih menyoroti rasionalitas pemikiran penulis, pilihan metode,
dan penelusuran beberapa contoh institusi yang memperkuat
kedudukan tari kraton melalui makna estetiknya.

Dalam buku ini, penulis berargumen bahwa penyebaran
kesenian, yang merupakan bagian dari kebudayaan di
Yogyakarta pada khususnya, dan di Pulau Jawa pada umumnya,
mengikuti pola tertentu yang dapat diidentifikasi sebagai
gerak pusat budaya dari Kraton, yang kemudian menyebar ke
wilayah sekitarnya secara geografis maupun geopolitik. Penulis
membangun skema penyejarahan mata rantai penyebaran
tari kraton dengan penggolongan klasik yang didukung oleh
rakyat di sekitarnya (penekanan pada kata “rakyat” adalah
dari penulis pengantar). Pencatatan lembaga, pelaku, serta
perkembangan tema menjadi acuan utama dalam pelestarian
kesenian “klasik” gaya Yogyakarta. Penulis juga menunjukkan
bahwa perkembangan kesenian bermula dari pusat budaya
yang mengikuti pola kelas dan kasta, yang kemudian berdampak
pada penyeberan dan kehidupan estetikanya yang kemudian
menjadi panutan masyarakat, walaupun dalam kerangka feodal
(kata “feodal” adalah penekanan dari penulis pengantar).

Penulis juga menyorotinilaidariTariKlasik Gaya Yogyakarta
yang, menurut analisisnya, menjaga esensi “kemanusiaan”
(humanness). Praktik tari yang melibatkan nilai fisik dan nilairasa,
jiwa memberikan kekuatan yang memungkinkan tarian gaya
Yogya untuk diwariskan. Yang menarik untuk diperdebatkan
dalam buku ini adalah bagaimana penulis berargumen bahwa
kebakuan atau ketetapan yangtidak bisa diubah dalam tariistana
bukan karena kurangnya inovasi atau kreativitas, melainkan
berakar pada nilai-nilai filosofi yang ada di lingkungan Kraton.
Menurut saya, ini adalah salah satu analisis yang ditemukan dan
mendasari analisis rasionalitas pembakuan gaya tari dan juga
tata cara teknik tari di lingkungan Kraton Yogyakarta.

Secara lebih lanjut, penulis berargumen bahwa
kelanggengan sistem budaya kerajaan ini tentu tidak akan bisa

viii



berlangsung tanpa dukungan atau partisipasi masyarakat yang
menjunjungnya. Dalam hal ini, keterlibatan masyarakat di luar
Kraton yang menerima titah atau pemaknaan kesenian di dalam
Kraton, menurut saya, adalah salah satu poin analisis bagaimana
kelangsungan sistem kasta dari sebuah gaya estetika bisa terus
berlangsung turun-temurun. Di Yogyakarta, kontinuitas ini
terjaga karena adanya norma-norma sosial yang mempengaruhi
bagaimana nilai-nilai ditranslasikan di luar tembok Kraton.
Pengetahuan disebarkan melalui berbagai lembaga, baik formal
maupun tidak formal. Hal ini bertentangan dengan hasil analisis
saya yang menunjukkan bahwa pencitraan daerah jajahan dan
citra negara di masa sesudah kemerdekaan dan Orde Baru
menentukan skema kuasa penyebaran yang secara terstruktur
dan terlembaga dalam kebijakan negara.

Membahas tentang tarian di luar Kraton, penulis juga
menunjukkan analisis tentang perbedaan bagaimana ruang dan
tempat di Kraton mempengaruhi tarian dibandingkan dengan
tari rakyat. Menurut penulis, tari rakyat memiliki kelonggaran
baik dalam hal ruang, tata gerak, maupun ekspresi. Namun,
yang paling membedakan, menurut penulis, adalah rasa, atau
dalam bahasa Inggris the vibe—the spirit—bahwa tari rakyat
terasa lebih meriah.

Hal yang patut diapresiasi dalam buku ini, menurut saya,
adalah bagaimana penulis mampu menelusuri ruang ruang
pewarisan tari, baik dari segi teknik maupun gaya, yang tetap
berlangsung. Ini terlihat dari kesejarahan keberadaan sanggar
di luar istana yang terkait dengan keluarga Kraton seperti Irama
Tjitra, Krida Beksa Wirama, serta adanya kelas-kelas formal
di beberapa ruang seni sebagai olah usaha (sanggar), sosial
kebudayaan, bahkan organisasi mahasiswa (seperti UGM) di
luar institusi seni, dan juga ruang usaha seperti Mirota, sebagai
variasi tanda Kraton di ruang-ruang sosial dan kontemporer
di Yogyakarta. Pencatatan ini, walaupun tampak sederhana,
mampu menjadi penanda keberlangsungan, perubahan, dan
keterhubungan wacana estetika, politik, dan budaya “klasik” di
Yogyakarta. Penulis tidak banyak membahas secara mendalam
tentang diskursus apa itu “klasik” dan bagaimana budaya klasik



ini dapat dimaknai secara hermeneutic. Analisis yang mendukung
argumentasi penulis bahwa kebakuan dalam seni tari klasik
(filosofinya) menyebabkan tidak banyak terjadi perubahan, baik
dari segi inovasi epistemologis maupun dalam praktiknya yang
berpusat tentang citra kerajaan.

Namun, jika ada gap antara pelaku, penikmat, dan
pendukung (Masyarakat: rakyat) terhadap nilai atau kegunaan
ke-klasikan, tentu rakyat yang tidak berada dalam habitus Kraton
dan Klasik, atau kontek speculative value dan use value, menjadi
tari yang terpisah secara makna. Maka, pertanyaannya adalah,
bagaimana kelanggengan ini bisa berlangsung? Adakah sistem
lain yang memicunya? Karena tari Kraton yang dipentingkan
adalah makna dan nilai filosofis, tetapi dalam konteks
penggunaan sering kali lebih didasari oleh bahasa ekonomi, baik
di dalam maupun di luar Kraton, yang menjadikannya bagian
dari mata rantai seni untuk pariwisata, dan bahkan Pendidikan
seni tari di institusi atau kelembagaan tidak mengenalkan filosofi
Teknik tari terkecuali konsep konsep dasar seperti tersebutkkan:
wiraga, wirasa, wirama dan atau greget sengguh ora mingkuh
-pelaksanaan tari ini pun menjadi berjarak.

Lalu, benarkah bahwa pertunjukan tari, dari segi
jumlah atau kuantitas, dianggap mampu memberikan
sistem pewarisan dan konteks nilai yang penting, walaupun
isinya tidak tertranslasikan dan hanya kalangan tertentu
yang memahaminya? Maka, Perjalanan budaya sebagai
penanda keterikatan dengan masyarakatnya dianggap patut
dipertanyakan, karena secara teknis memang berlangsung,
tetapi tidak selalu mempertahankan kelestarian isinya.

Hal yang paling mencolok sebagai kritik dalam buku ini
adalah pandangan penulis bahwa kelahiran tari kontemporer
sebagai respons terhadap perubahan zaman, menurut
analisisnya, disebabkan oleh industrialisasi atau kehadiran
dunia modern. Namun, hal ini tidak dihubungkan dengan
estetika kebakuan yang ada dalam (Kraton-Klasik). Menurut
saya, pandangan ini kurang mampu menjelaskan adanya daya
pikir manusia tentang estetika atau nilai citra seni. Perubahan
tersebut bukan semata-mata karena industrialisasi, tetapi



juga karena perubahan pemikiran, seperti tentang kesetaraan
kelas, kesetaraan gender, atau bahkan interpretasi baru dalam
memahami teks filosofi Jawa. Misalnya, mengenai pelarangan
tubuh perempuan dalam kondisi tertentu untuk tidak tampil di
hadapan umum, yang dipercaya dalam filosofi Jawa. Jika seorang
penariingintetap menarimeskipundianggaptidak“bersih”secara
adat dan kejawaan tari dari sisi gender, maka tari kontemporer
bisa menjadi jalan penyelesaian. Begitu pula, kritik terhadap
lingkungan, sistem kuasa feodalisme, dan tatanan pemerintah
tidak bisa dilakukan melalui konotasi filosofi tari klasik kraton,
yang membutuhkan ruang translasi dan keterbukaan dalam
konteks masyarakat sekarang.

Penulis melihat gerak tari seperti peta kota tua di dalam
gelas kaca—pencitraan soal kelas dan kasta dalam memahami
konteks filosofi ditempatkan dalam kaca “terhormatkan” dari
seberang batas negara—bahwa pada kenyataanya para penari
tari klasik gaya Yogyakarta sebenarnya abdi dan bukan berasal
dari Kraton apalagi kalangan elit kerajaan. Kesenjangan kelas
dan kedudukan tidak terbahas dan dalam analisis gerak tidak
terlihat jelas dalam komposisi tarinya, kecuali dalam struktur
wayang wong, di mana peran strata kelas dicerminkan oleh
karakter tari yang dibawakan. Bahkan jika Tarian Kraton yang
klasik adalah dilakukan dan ditontonan bagi rakyat berkasta,
sedangkan bagi rakyat, hal itu hanyalah dunia mimpi yang
berjarak, bahkan bisa dilihat, dinikmati jika ada akses baik secara
ekonomi, hubungan sosial, maupun kelembagaan terus apakah
arti pelestarian?. Beberapa pertanyaan tak terjawab tersebut,
penulis mampu mengundang kesabaran kita untuk melihat
pernak-pernik estetika dan wacana penyebaran walaupun
seperti pencatatan skema dan masih membutuhkan ruang dan
mata hati untuk mengkaji. Selamat membaca.

Dari Tanah Bdote, Wilayah Pemukim Kolonial,
Minneapolis, Minnesota, Amerika Serikat.
Rachmi Diyah Larasati

Xi



YSAB
R.M

GYP
SMKI
ISI
POT
ASTI
K.PH.
KONRI
KRT
G.B.PH
TKGY
HB

DAFTAR SINGKATAN

: Yayasan Siswa Among Beksa

: Raden Mas

: Raden Ayu

: Gradika Pariwisata Yogyakarta
: Sekolah Menengah Karawitan Indonesia
: Institut Seni Indonesia

: Pusat Olah Tari

: Akademi seni Tari

: Kanjeng Pangeran Harya

: Konservatori Tari Indonesia

: Kanjeng Raden Tumenggugng
: Gusti Bendara Pangeran Harya
: Tar1 Klasik Gaya Yogyakarta

: Hamengku Buwono

Xii



DAFTAR ISI

PENGANTAR
Daftar Isi

BAB |
TARI KLASIK YOGYAKARTA DAN
PROBLEMATIKA PEWARISANNYA

I.  Membaca Landskap Tari Klasik
Gaya Yogyakarta

[l. TariKlasik dan Non Klasik

[ll. Problematika Pewarisan Tari
Klasik Yogyakarta

IV. Peran Institusi dan Lembaga
Pendidikan Dalam Proses
Pewarisan

V. TKGY Dalam Perspektif
Sosiologi Seni dan
Etnokoreologi
a. Perspektif Sosiologi Seni
b. Perspektif Etnokoreologi

BAB Il
KARAKTERISTIK DAN BENTUK
TARI KLASIK YOGYAKARTA

I.  Ruang Lingkup Tari Klasik
Gaya Yogyakarta
[I. Standar Tari Klasik Gaya
Yogyakarta
[ll. Klasifikasi Tari Klasik Gaya
Yogyakarta
a) Klasifikasi Berdasarkan
Gender
b) Klasifikasi Berdasarkan
Karakter
¢) Klasifikasi Berdasarkan
Kompleksitas
d) Klasifikasi Berdasarkan
Tema

Xiii

Vi

—_

11

17

21
21
29

34

34

37

49

49

50

51

52



V.

Bentuk Pertujukan Tari Klasik

Yogyakarta

a) Beksan Trunajaya

b) Wayang Wong

c) Tari Bedhaya dan Srimpi
Kandha

BAB IlI

DIALEKTIKA NILAI DALAM
PEWARISAN TARI KLASIK GAYA
YOGYAKARTA

V.

V.

VI.

Realitas Nilai Dalam Proses
Pewarisan

Pewarisan dan Pengembangan
TKGY

a. Aspek Pedagogis

b. Aspek Imitasi

c. Aspek Rasa

d. Aspek Identitas

Model Pembelajaran Dalam
Proses Pewarisan TKGY
Suprastruktur dan Struktur
Pengembangan TKGY

Struktur Sosial Pendukung Tari
Klasik Gaya Yogyakarta
Pengelolaan dan Arah
Pengembangan

BAB IV
PERJALANAN TKGY DALAM
PROSES PEWARISAN

Tari Klasik Di Dalam Kraton

Yogyakarta

a. Lahirnya Wayang Wong
dan Beksan Trunojoyo

b. Pasang Surut Seni
Pertunjukan Di Keraton
Ngayogyakarta

¢. Bangkitnya Kehidupan
Wayang Wong

Xiv

.............................. 53
.............................. 53
.............................. 56

.............................. 63

.............................. 67

.............................. 67
.............................. 73
.............................. 75
.............................. 78
.............................. 79
.............................. 80
.............................. 82
.............................. 86
.............................. 89

.............................. 91

.............................. 95

.............................. 95

.............................. 95



d. Dimulainya Penyebaran
TKGY Keluar Tembok
Istana

e. Perkembangan TKGY di
Luar Istana

[I. Peran Keraton dan Abdi

Dalem Proses Pewarisan

a. Peran Keraton
Ngayogyakarta
Hadiningrat Dalam Proses
Pewarisan

b. Peran Abdi Dalem

¢. Langkah Keraton Dalam
Pewarisan TKGY

[ll. Peran Institusi Pendidikan

Dalam Proses Pewarisan

a. Sekolah Menengah
Kejuruan Negeri 1 Kasihan,
Bantul

b. Jurusan Pendidikan Seni
Tari, Fakultas Bahasa dan
Seni, Universitas Negeri
Yogyakarta

C. Jurusan Tari, Fakultas
Seni Pertunjukan, ISI
Yogyakarta

BAB V

PENYANGGA KEHIDUPAN TARI
KLASIK GAYA YOGYAKARTA DI
ERA GLOBAL

[.  Sanggar Tari Yayasan
Pamulangan Beksa Sasminta
Mardawa

[I. Sanggar Tari Yayasan Siswa
Among Beksa

[ll. Sanggar Tari Paguyuban
Kesenian Surya Kencana

IV. Sanggar Tari Irama Tjitra

XV

103

108

114

114
130

137

142

143

150

154

160

161

167

171
172



V.  Sanggar Tari Wiraga Apuletan . 178
VI. Sanggar Retno Aji Mataram ... 181
VII. Unit Kegiatan Mahasiswa

Swagayugama Univeritas

GadjahMada 184
Vill.Komunitas Tari Mirota .. 186
BAB VI
PENUTUP
Membaca Perjalanan Tari Klasik
Gaya Yogyakarta Di Masa Depan . 189
DAFTAR PUSTAKA . 200
INDEX 210

XVi



BAB 1
TARI KLASIK GAYA YOGYAKARTA
DAN PROBLEMATIKA
PEWARISANNYA

I. Membaca Landskap Tari Klasik Gaya Yogyakarta

“Mangayu Hayuming Bawono” menjadi semboyan atas
keberadaan wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta. Kota yang
lazim disebut Jogja atau Ngayogyakarta oleh masyarakat
umumnya. Sebuah kota yang hidup dengan berbagai sebutan
seperti halnya kota Gudeg, Kota Pelajar, Kota Budaya, dan lain
sebagainya. Setiap sebutan tentu saja muncul karena adanya
peristiwa atau fenomena mendasar yang dapat disaksikan saat
hadir di tengah aroma nafas ramahnya warga Jogja. Sebut saja
julukannya sebagai Kota Gudeg, yang muncul oleh karena
adanya makanan khas yang begitu populer dan khas yang
bernama gudeg.

Penyebutan-penyebutan atas keberadaan kota Jogja ini
tidak pernah terlepas dari realitas yang dapat dijumpai di sana.
Hadirnya tokoh besar pendidikan di nasional di Yogyakarta Ki
Hajar Dewantoro dan juga fakta banyaknya dijumpai sekolah
ataupun perguruan tinggi yang begitu banyak. Berbagai
perguruan tinggi besar dan penting dapat dijumpai hampir
di setiap sudut kota Yogyakarta seperti halnya Universitas
Gadjah Mada, Universitas Negeri Yogyakarta, Universitas
Islam Indonesia, Universitas Muhammadiyah Yogyakarta,
dan lain sebagainya. Masyarakat dari berbagai penjuru
hadir di Yogyakarta untuk menempuh pendidikan di tingkat
perguruan tinggi.

Tidak hanya perguruan tinggi yang menawarkan
program-program unggulan di bidang sains dan teknolog:.
Beberapa perguruan tinggi yang menawarkan jalur pendidikan
atau program di bidang seni dan budaya juga hidup dan
tumbuh subur di Yogyakarta seperti halnya Institut Seni



Indonesia Yogyakarta, Politeknik Seni Yogyakarta, Sekolah
Tinggi Seni Rupa dan Desain, Akademi Komunitas Negeri
Seni dan Budaya, dan lain sebagainya. Beberapa perguruan
tinggl yang turut menopang perkembangan kehidupan
seni dan budaya di Yogyakarta. Tidak heran jika kemudian
Yogyakarta juga mendapat julukan sebagai Kota Budaya.
Meski pada dasarnya suburnya kehidupan seni dan budaya di
wilayah ini tidak dapat dilepaskan dengan keberadaan Kraton
Kasultanan Yogyakarta sebagai pusat lahir, tumbuh, dan
berkembangnya seni dan budaya.

Seperti halnya semboyan Yogyakarta yang salah
satunya dapat dimaknai dengan ‘membuat dunia menjadi
hayu (indah) dan rahayu (selamat dan lestari)', datang ke Jogja
(Yogyakarta) saya menyaksikan keindahan itu benar adanya.
Menyaksikan landscape kebudayaan yang begitu harmonis dan
dinamis. Keterjagaan seni dan budaya yang ditinggalkan leluhur
di masa lampau, bersanding dengan berbagai karya seni dan
budaya rekaan baru. Dialektika keduanya tampak terjalin
secara harmonis. Tegaknya Kraton sebagai pusat kebudayaan,
tampak kokoh menjadi konduktor orkestrasi seni dan budaya.

Sebagai seorang pelaku sekaligus pegiat tari, menjadi
hal lumrah bagi saya memiliki ketertarikan untuk melihat
bagaimana kehidupan seni tari yang ada di Yogyakarta.
Berkunjung ke Kraton, ke sanggar-sanggar seni, dan ke
sekolah, untuk mencari tahu bagaimana kehidupan dan
perkembangan seni tari yang ada di sini. Beragam entitas tari
hidup dan berkembang seperti halnya tari klasik, modern,
dan kontemporer. Banyak sisi yang dapat dilihat untuk
menghadirkan ketertarikan. Tetapi dalam waktu yang terbatas,
saya jelas tidak akan sanggup untuk memotret, mengkaji,
menelaah, dan menjelaskan berbagai fenomena itu secara
utuh dan menyeluruh.

' Albiladiyah, llmi, dkk, Yogyakarta “City of Philosophy”, Yogyakarta: Dinas
Kebudayaan Daerah Istimewa Yogyakarta, 2015:94

2



Berangkat dari pengalaman menyaksikan bagaimana
kehidupan seni tari Istana Melayu di Malaysia, yang memiliki
kemungkinan keserupaan bentuk dalam wacana perkembangan
dan penyebarannya di luar istana. Sebagaimana sejarah tari
Istana Melayu yang awalnya dimiliki oleh institusi (istana),
kemudian mengalami perubahan dari zaman ke zaman,
berkembang dan dilestarikan oleh komunitas di luar istana.
Dapat dikatakan perkembangan dalam konteks tari Melayu
lebih merujuk pada adanya kemunduran yang disebabkan oleh
adanya faktor ekonomi, politik, sosial budaya dan kurangnya
perhatian dari pihak yang berwenang untuk melestarikan
kesenian inmi di istana. Namun, demikian tidak berarti bahwa
tari Istana Melayu tidak dapat diterima atau tidak mendapat
perhatian dari masyarakat di Malaysia.

Atas kesadaran perkembangan yang demikian, hadirlah
komunitas-komunitas tari yang bertujuan melestarikan
seni tari Istana Melayu. Selain itu, pemerintah sepenuhnya
memberikan perhatian dan dukungan terhadap komunitas ini
melalui bantuan dana dan strategi mempromosikan tari Istana
tersebut agar dikenali masyarakat secara luas. Walaupun
pemerintah memberikan strategi dan dana yang cukup besar,
di dalam implementasinya upaya pelestarian dan pewarisan
tampak belum cukup optimal. Pandangan dan pengalaman
menyaksikan bagaimana proses perkembangan tari Melayu
itu kemudian mendorong saya untuk melihat bagaimana
realitas pewarisan dalam konteks perkembangan itu di ruang
kebudayaan lainnya. Terkait dengan hal itu, saya mencoba
untuk menafikkan realitas tari Melayu itu untuk dapat
melihat secara obyektif keberadaan tari istana atau kraton di
Yogyakarta. Tari yang kemudian banyak dikenali masyarakat
sebagai Tari Klasik Gaya Yogyakarta.

Melihat persoalan terkait perkembangan tari klasik
ini, merupakan upaya untuk menyusun sebuah acuan bagi
pengembangan kebudayaan. Kemunculan ciri kebudayaan
daerah setempat yang di dalamnya penuh dengan penghayatan
masyarakat tidak hanya menjadi salah satu aspek positif



pengembangan budaya Indonesia semata, tetapi juga dapat
digunakan sebagai acuan pengembangan kebudayaan di
tempat lain. Kontribusi ini merupakan sumbangan yang
positif dari Kraton Yogyakarta terhadap penyebaran nilai-
nilai tradisi dan kebudayaan dari zaman ke zaman kepada
masyarakat global.

Kraton  Ngayogyakarta  Hadiningrat  memiliki
khasanah warisan budaya yang masih kuat sebagail penjaga
kelangsungan tradisi dalam konteks seni pertunjukan dan
ritual. Hal itu yang menjadikan kraton Yogyakarta dianggap
sebagai pusat kebudayaan bagi masyarakat. D1 dalam konteks
seni pertunjukan tradisi Jawa, tari klasik tumbuh di kalangan
istana baik di istana Yogyakarta maupun Surakarta. Keduanya
sama-sama menjadi sentral kebudayaan Jawa, sehingga tidak
heran jika dalam perjalanannya muncul dua gaya dalam
perkembangan tari klasik. Kedua gaya yang dimaksud adalah
gaya Yogyakarta dan gaya Surakarta. Berlakunya perjanjian
Giyanti pada tahun 1755 yang membagi kerajaan Mataram
Islam menjadi dua bagian (Kasultanan Yogyakarta Hadiningrat
dan Kasuhunanan Surakarta Hadiningrat) menjadi titik tolak
munculnya kedua gaya tari tersebut. Tari klasik di dalam
istana masth terus dilestarikan dan dikembangkan, oleh karena
fungsinya. Di mana tari klasik digunakan sebagai sarana
upacara atau ritual, upacara peringatan, menjamu tamu, dan
lain sebagainya.

Tari Klasik Gaya Yogyakarta (TKGY) merupakan
bentuk kesenian yang lebih mengedepankan ekspresi tubuh
dalam menyajikan gerakan yang beragam dan outentik. Bentuk
dan gaya tari itu disampaikan dengan melalui keragaman
interpretasi dalam upacara ritual untuk menggambarkan
realitas atas identitas masyarakat. Gabungan tari yang
menggunakan elemen ekspresi gerak dengan pembawaan
gaya tersendiri dan sekaligus bunyi-bunyian atau alunan musik
adalah cir1 khas untuk mewujudkan sebuah pertunjukan tari.
Pertunjukan tari merupakan ekspresi jiwa yang disampaikan
melalui irama gerakan serta keindahan tari yang saling berkait



termasuk nilai kehidupan masyarakat pemiliknya.? Hal itu
menggambarkan bahwa upaya memproduksi suatu sajian
pertunjukan tari, merupakan usaha mengejawantahkan
perasaan, pemikiran dan harapan yaitu daya berkomunikasi
dengan penonton dengan tujuan agar penonton terhibur pada
pertunjukan tari yang ditampilkan.® Hal itu menstimulasi
hadirnya rasa kepuasan, kesempurnaan, kenyamanan, pada
tingkat apresiasi sehingga dapat merasakan bahwa pertunjukan
tari bisa mencapai kualitas nilai seni yang sempurna.

Dikotomi tari klasik dan non klasik dalam konteks ini
bukan ditujukan untuk membandingkan keduanya dalam hal
bentuk dan nilai yang ada di dalamnya. Hal ini merupakan
bentuk upaya untuk memberi batasan yang tegas dan jelas
dalam pembacaan terhadap TKGY dengan mendasarkan
pada kekhasan ciri dan karakteristiknya. Secara umum
sebelum muncul istilah kontemporer, berdasar pada jenisnya
tarian dibagi menjadi tiga. Ketiga klasifikasi itu meliputi tari
klasik, tari tradisi rakyat, dan tari kreasi baru.* Tari klasik
dalam konteks ini dijelaskan sebagai bentuk tari yang lahir di
lingkungan istana atau pusat pemerintahan. Di Yogyakarta
keberadaan tari klasik dalam konteks ini tidak dapat dilepaskan
dari keberadaan kraton atau istana Yogyakarta.

TKGY ternyata memiliki peran yang unik dalam
kehidupan masyarakat dengan menampilkan upaya
pengembangan manusia seutuhnya. Hal in1 didasari keyakinan
bahwa pada dasarnya manusia dapat memenuhi rasa
keindahan untuk diinterpretasikan dalam berbagai medium
seni, tidak hanya dari segi pengkajian maupun pertunjukan.

2 Periksa Siti Zainon Ismail, “Seni Gerak”, dalam Anwar Din (ed.), Asas Kebudayaan
dan Kesenian Melayu (Malaysia: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007),
159.

3 Periksa Rahmah Bujang dan Nor Azlin Hamidon, Kesenian Melayu (Kuala Lumpur:
Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya 2002), 8.

4Dana, | Wayan., Y. Surojo., dan Galih Suci Manganti. Perjalanan Tari Di Indonesia
Dari Masa Ke Masa. (Yogyakarta: Badan Penerbit ISI Yogyakarta, 2021), 3



Pengembangannya menjadi penting terhadap dasar manusia
yang mampu membudaya dalam bentuk refleksi dari jiwa
berhubungan dengan nilai-nilai dan fungsi kehidupan itu
sendiri. Pengolahan tubuh ketika menari tidak hanya bersifat
fisik, tetapi mencerminkan intuisi dan keinginan untuk
menyampaikan jiwa dari keinginan masyarakat sehingga tari
klasik gaya Yogyakarta yang tampal dari proses pewarisan,
upaya pelestarian dari generasi ke generasi.

Menelusuri  sejarah tari Jawa sampai sebelum
Kemerdekaan, diketahui ada dua tari tradisional, yakni (1)
tar1 klasik dan (2) tari rakyat. Tari klasik tumbuh di kalangan
istana Yogyakarta dan Surakarta. Tari Istana yang disebut
seni adiluhung dinikmati oleh kaum ningrat/bangsawan, dan
kemudian berkembang ke luar istana sehingga masyarakat
luas berkesempatan menikmati dan mempelajarinya. Sultan
Hamengku Buwono VII mengizinkan masyarakat luar Kraton
untuk belajar tari istana, tetapi kegiatannya dilakukan di
luar tembok Kraton. Kondisi itu pada tahun 1918 menjadi
kemudian menjadi pembuka jalan pengembangan tari melalui
institusi di luar istana dengan berdirinya organisasi tari Krida
Beksa Wirama yang dipelopori oleh dua putera Sultan, yaitu
Pangeran Tedjokusuma dan Pangeran Suryodiningrat.’

Pada masa perang kemerdekaan kegiatan kesenian
di Kraton Yogyakarta terhenti. Pada tahun 1951, untuk
mengembangkan kesenian Kraton, Sultan memindahkan
kegiatan kesenian ke Ndalem Purwadiningratan. Hal ini
dimaksudkan untuk menampung para peminat tari dan
karawitan di luar Kraton. Perkembangan berikutnya muncul
beberapa organisasi tari lainnya seperti Irama Citra (1949),
Panguyuban  Siswa Among Beksan (1952), Mardawa
Budaya (1962) dan Pemulangan Beksan Ngayogyakarta
(1976), Paguyuban Kesenian Surya Kencana (1979), dan lain
sebagainya.

°> Periksa Fred Wibowo, ed., Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta:
Dewan Kesenian Yogyakarta, 1981), 221-222.



Peralihan TKGY dari sebelumnya hanya dapat
dinikmati oleh masyarakat kalangan istana, hingga terbukanya
pemikiran Sultan Hamengku Buwono VII untuk mengizinkan
orang-orang dari luar Kraton belajar tari istana di luar
tembok Kraton merupakan bentuk strategi budaya kraton
dalam proses pelestarian dan pengembangannya. Di sisi lain
hal in1 secara tidak sadar menjadi tittk mula terjadinya proses
pewarisan dan pengembangan tari di luar istana atau kraton.
Keberadaan beberapa sanggar yang masih terjaga sampai
hari ini, memberikan gambaran akan adanya nilai fungsional
dalam keterlibatannya melestarikan dan mengembangkan
TKGY.

II. Tari Klasik dan Non Klasik

Keberagaman budaya Indonesia menjelaskan salah
satunya tentang kekayaan bentuk kesenian yang hidup dan
tumbuh di dalamnya, salah satunya adalah tari. Sebuah
konstruksi estetis dari proses menyampaikan ide, gagasan, dan
ekspresi seseorang atau sekelompok orang yang ditampilkan
melalui idiom gerak. Kekayaan budaya dalam bingkai
keberagaman itu memunculkan bermacam bentuk tari dari
yang sederhana sampai pada bentuk-bentuk yang begitu
kompleks. Karya gerak yang memiliki beragam peruntukan di
Tengah kehidupan masyarakat seperti halnya ritual, upacara,
atau semata-mata sebagai hiburan. Realitas ini telah hadir di
tengah kehidupan masyarakat Indonesia, berkembang, dan
diwariskan dari setiap generasi. Proses pewarisan yang terjadi
dalam kehidupan masyarakat Indonesia, pada kenyataannya
tidak hanya sekedar proses mentransmisikan bentuk gerak
yang telah dikonstruk sebelumnya. Pewarisan terjadi turut
menyertakan ragam nilai yang hidup dalam gerak tersusun,
sebagaimana pemahaman orang saat ini menyoal keberadaan
tari tradisi.



Tari tradist atau tradisional dijelaskan sebagai bentuk
tari yang lahir, tumbuh, berkembang dalam suatu masyarakat
yang kemudian diturunkan atau diwariskan secara terus
menerus dari generasi kegenerasi.® Bentuk tari tradisional
tentu sangat beragam, oleh karena keberadaannya terbentuk
dan berkembang sangat dipengaruhi oleh masyarakatnya
sebagaimana pemahaman kebudayaan pada umumnya.
Tari tradisi sendiri dalam perjalanannya kemudian dipilah
ke dalam beberapa klasifikasi seperti halnya tari klasik, tari
rakyat, dan tari kreasi.” Klasifikasi ini secara tidak langsung
membedakan keberadaan dua kelompok masyarakat dalam
memahami konteks lahir dan berkembangnya tari. Tari klasik
sering dipahami sebagai bentuk tari yang lahir di dalam
kehidupan masyarakat istana atau kraton. Berbeda dengan
tari rakyat yang lebih menjelaskan mengenai keberadaan
tarian yang sudah mengalami perkembangan sejak jaman
masyarakat primitif sampai sekarang dan ini berkonotasi
terhadap keberadaan masyarakat di luar dinding istana atau
kraton. Sedangkan tari kreasi merupakan bentuk gerak yang
mencoba mengembangkan bentuk-bentuk yang sudah ada
dari kedua ruang tersebut (istana dan bukan istana).

Pemilahan tari berdasar ruang hidup ini jelas bukan
tanpa sebab. Sebagaimana kebudayaan yang lahir akan
senantiasa menjadi representasi dari kehidupan masyarakat
pemiliknya. Pemahaman itu menjelaskan bahwa keberadaan
tart merupakan salah satu wujud representasi dari masyarakat
pemiliknya. Masyarakat istana yang hidup dengan berbagai
aturan ketat dalam kesehariannya terepresentasi dari bentuk
dan berbagai aturan yang melekat pada karya tarinya. Di
mana tari-tarian yang lahir di dalam tembok istana tampak
memiliki aturan baku dan ketat sebagaimana dalam kehidupan
masyarakat Indonesia dikenali dengan istilah pakem. Berbeda

6 Jazuli, M. 2008. Paradigma Kontekstual Pendidikan Seni. Semarang: Unesa
University Press, 71
7Soedarsono. 1972. Djawa dan Bali. Jogjakarta: Gajah Mada University Press, 20



dengan ragam bentuk tari rakyat, yang tidak memiliki atau
jarang sekali ditemukan adanya aturan-aturan bersifat baku.
Aturan-aturan yang ada adalah bentuk kesepakatan yang
dapat berubah dan disesuaikan dengan keinginan masyarakat.
Tari klasik merupakan bentukan tari yang lahir dan tumbuh
di tengah kehidupan masyarakat istana atau kraton. Di dalam
kehidupan masyarakat Jawa, awalnya tari istana ini dianggap
sebagai pusaka oleh karena kehadirannya merupakan bentuk
dari perbuatan dewa. Tidak heran jika kemudian muncul
aturan-aturan yang sifatnya mengikat, yang tidak lain ditujukan
untuk tetap menjadikan pusaka itu tetap hidup sebagai pusaka.?
Aturan atau berbagai kaidah dalam tari istana itu kemudian
melahirkan tehnik tari dalam implementasinya. Tidak hanya
sebatas tehnik, aturan yang dimaksud juga mendorong
munculnya unsur visual dalam tari.

Tari klasik juga sering disebut sebagai tari yang adiluhung
dengan melihat aspek sifat tarinya. Tari klasik yang lahir dan
tumbuh di dalam lingkungan kraton, pada kenyataannya
dibangun oleh karakteristik kehidupan masyarakat istana.
Hadirnya berbagai aturan, nilai, dan norma dan nilai yang
melekat dan mengikat di dalamnya sejalan dengan bagaimana
sifat tarinya. D1 dalam konteks pembacaan kraton di Jawa, jelas
tentu keberadaan sosok raja dan para abdi dalemnya tidak
dapat dilepaskan dari keyakinan masyarakat baik di dalam
maupun di luar istana. D1 mana masyarakat meyakini bahwa
sosok raja merupakan perwakilan Tuhan di muka bumi yang
berimplikasi pada pemahaman bahwa titah atau sabda raja/
pemimpin sebagai titah yang memuat suara Tuhan.? Di dalam
konteks in1 masyarkat tentu tidak memiliki keberanian untuk
merubah berbagai hal yang muncul dari dalam kraton dengan
serta-merta tanpa adanya 1jin atau perintah dari seorang raja.

8 Pamardi, Silvester., dkk.Karakter Dalam Tari Gaya Surakarta. Jurnal Gelar,
Volume 12 Nomor 2, Desember 2014, 220-235

9 Endraswara, S. 2013. Falsafah Kepemimpinan Jawa Sepanjang Zaman.
Yogyakarta: Narasi.



Realitas tari klasik di dalam tembok kraton atau istana
bukanlah wujud tidak adanya kreativitas atau perkembangan.
Kebakuan yang hadir oleh karena adanya aturan-aturan yang
membatasi pengembangan suatu bentuk tari lebih disebabkan
oleh adanya nilai filosofis yang mendalam dari setiap unsur
geraknya. Sebagaimana masyarakat pemiliknya (kraton) yang
senantiasa menyematkan berbagai nilai dan makna dalam
setiap perilaku kehidupannya. Demikian halnya dengan karya
gerak estetis yang sarat dengan nilai dan penuh makna. Oleh
karenanya menjaga bentuk dari sebuah tari serupa dengan
menjaga nilai dan makna yang terkandung di dalamnya.
Wacana ini jelas memberikan pemahaman bahwa tari klasik
tidak hanya semata-mata menggerakkan anggota tubuh
menyesuaikan irama musik iringan. Menari dalam konteks
ini juga melibatkan adanya penghayatan terhadap makna
dan nilai hidup, yang itu kemudian harus diimplementasikan
dalam kehidupan sehari-hari.

Berbeda dengan tari klasik, tari tradisi kerakyatan
merupakanbentuktarinonklasikyang cenderung dikonotasikan
sebagai bentuk karya seni yang diproduksi oleh masyarakat di
luar istana. Tari tradisi kerakyatan lahir dan tumbuh di tengah
kehidupan masyarakat yang berada di luar tembok kraton.
D1 dalam kehidupan masyarakat di sekitar kraton Yogyakarta
sendiri cukup banyak dijjumpai model-model bentuk seni
tradisi kerakyatan ini. Sebagaimana Jathilan, Lengger, Topeng
Ireng, Dolalak, dan lain sebagainya, bentuk-bentuk kesenian
tidak lagi mencirikan keberadaan seni istana.

Ketika menyaksikan pertunjukan atau sajian tari
tradisi kerakyatan, kesan yang muncul salah satunya adalah
meriah. Di dalam penyajiannya penonton dan penari tidak
memiliki batasan ruang yang jelas sebagaimana tari klasik
yang menempatkan penari pada ruang khusus. Di sist lain
tampak tidak adanya aturan baku yang mengikat penari
dalam menyajikan pertunjukan. Beberapa kesempatan
saat menyaksikan pertunjukan tari tradisi kerakyatan

ini, seringkali muncul gerakan-gerakan yang sifatnya

10



improvisasi. Bentuk-bentuk tarian ini tidak lagi mencitrakan
‘keadiluhungan’ seperti halnya tari klasik di istana. Karya tari
yang disajikanpun cukup sulit dilacak terkait siapa pencipta
tarian itu untuk pertama kalinya. Berbeda dengan tari klasik
yang dapat ditelusuri siapa pembuatnya dan sejak kapan tari
itu dimunculkan.

Meski memiliki perbedaan yang cukup mencolok
dengan bentukan tari istana, bukan berarti tari tradisi
kerakyatan tidak memiliki nilai di dalamnya. Sebagaimana
tar1 klasik, tari tradisi kerakyatan juga diwariskan dari setiap
generasi. Pewarisan yang dimaksud tidak hanya berupa
proses transfer ragam gerak pada sajian tari, melainkan juga
menyertakan beragam nilai yang hidup di dalamnya. Nilai-
nilai yang hidup dan diyakini oleh masyarakat secara kolektif
turut diajarkan baik secara langsung maupun tidak langsung di
dalam proses transfer pengetahuan. Tari jenis ini merupakan
representasi dari karakter masyarakat yang beragam,
masyarakat yang cenderung memahami nilai-nilai dengan
cara sederhana secara kolektif.

Tari kreasi baru merupakan bentuk produk tari
hasil dari proses pengembangan tari-tari yang sudah ada.
Pengembangan bentuk tari yang berakar dari tari tari klasik
maupun tari kerakyatan. Tari kreasi baru ini juga merupakan
satu bentuk model pengembangan tari tradisi. D1 mana para
seniman berproses untuk mengkonstruk ulang bentuk-bentuk
karya yang telah ada dengan memasukkan unsur-unsur atau
ide kebaruan di dalamnya.

II1. Problematika Pewarisan Tari Klasik Yogyakarta

Persoalan pewarisan tari klasik tampaknya terjadi di
berbagai daerah atau negara. Bentuk pewarisan mengacu pada
mekanisme agen transformasi budaya yang dapat dilihat dari
kondisi internal dan eksternal masyarakat serta pendukungnya
dan jiwa yang sesuai dengan jiwa generasi berikutnya. Istilah
pewarisan didukung oleh kemampuan sumber daya manusia,

11



baik dari pihak pendidik (generasi terdahulu) maupun peserta
didik (generasi penerus) sehingga membentuk generasi penerus
yang mampu memahami kesenian tersebut, serta dapat
membantu generasi penerus dalam mengapresiasi seni yang
akan diwarisinya (inkerent).

Tari istana pada era globalisasi ini pada permukaannya
terlihat hanya berfungsi sebagai pertunjukan seremonial
raja-raja, baitk resmi maupun tidak resmi, sehingga tampak
kurang memberikan efek yang positif pada eksistensi proses
pewarisannya. Kondisi demikian tampaknya juga tampak
dalam pembacaan landscape kehidupan tari di Yogyakarta.
Eksistensi tari klasik tampak memudar di berbagai daerah.
Dari segi kemajuan, perkembangan tari di setiap daerah
tampak berbeda. Banyak hal yang menjadi penyebab kondisi
demikian, beberapadiantaranyaadalah kurangnya antuisiasme
penonton baik pertunjukan untuk umum, pertunjukan di
istana, dan hiburan maupun pertunjukan dalam festival.
Menurunnya popularitas tari klasik pada akhirnya berimplikasi
pada berkurangnya akses masyarakat untuk mengenali atau
bahkan mempelajari tari klasik itu. Hal yang kedua yaitu
terlalu banyaknya bentuk tari modern dan tari kreasi baru
yang dibuat untuk pertunjukan sehingga tari klasik seringkali
kehilangan arah tujuannya. Dampak globalisasi di beberapa
ruang, memperlihatkan bagaimana bentuk pertunjukan lebih
mengarah pada perubahan yang sangat cepat dari segi struktur
tart dan musik yang digunakan. Model demikian kemudian
menjadi pyjakan dalam hal perkembangan tari. Penyebab yang
ketiga adalah terbatasnya proses pewarisan yang berlangsung
di kalangan istana.

Tari klasik gaya Yogyakarta telah menjadi identitas
yang kuat di lingkungan budaya dan masyarakat setempat.
Kekayaan tari klasik memberi dampak yang berkesan pada
perkembangan seni sampai pada daerah yang lebih luas. Setiap
daerah di Yogyakarta tidak hanya menampilkan kesenian tradisi
tari klasik, tari rakyat maupun tari yang bersifat ritual, tetapi
juga menampilkan ciri khas pada setiap daerah. Sehubungan

12



dengan itu, peneliti tertarik untuk mengetahui bagaimana
tarl terutamanya tari klasik tetap terjaga dari dahulu hingga
sekarang sehingga dapat diwarisi oleh masyarakat yang
menginginkan kesenian tersebut untuk diapresiasi.

Membaca landscape tari Yogyakarta menjelaskan
dinamika perkembangan TKGY. Banyak faktor mempengaruhi
pasang-surut kehidupan TKGY di Yogyakarta dalam konteks
proses pelestarian dan pewarisan. Pesatnya perkembangan
teknologi daninformasidi era global, tampak memberikan akses
terbukabagimasyarakatkhususnyadi Yogyakarta. Adanyaakses
terbuka dan kemudahan dalam mengakses informasi, faktanya
berimplikasi pada perubahan selera masyarakat terhadap seni
tradisi.'” Tanpa kehadiran teknologi informasi, jelas bahwa
masyarakat hanya dapat menikmati wujud pertunjukan tari di
ruang terdekat mereka. Tidak mengherankan jika kemudian
masyarakat memiliki minat terhadap TKGY, karena persoalan
akses. Apresiasi masyarakat terhadap bentuk tari lain melalui
perangkat teknologi, menjadi stimulan terjadinya perubahan
selera estetik masyarakat. Meningkatnya minat pada suatu
tarian, sejalan dengan menurunnya minat pada bentuk tari
lainnya. Meski tidak dipungkiri juga, bahwa perkembangan
teknologi juga turut membantu penyebar-luasan TKGY,
sehingga turut membangun minat masyarakat lebih luas, tidak
hanya di Yogyakarta.

Perkembangan industri  pariwisata, mendorong
masyarakat untuk mengambil bagian dalam berbagai kegiatan
untuk meningkatkan kesejahteraan. Menciptakan produk-
produk untuk tujuan keuntungan material. Cara pandang
itu mendorong masyarakat untuk menghadirkan bentuk-
bentuk seni kemasan yang murah dan dapat direplikasi.
Menghadirkan sajian seni tradisi ke dalam industri pariwisata
tentu tidak akan memberikan keuntungan finansial dan cukup
kontradiktif dengan prinsip-prinsip industri. Karena penyajian

0 Putraningsih, Titik. Perkembangan Tari Klasik Gaya Yogyakarta Di Era Global.
Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni Vol.5, No. 1, Februari 2007 : 47 - 59

13



seni tradisi dalam hal ini jelas membutuhkan biaya produksi
yang cukup besar dengan melibatkan banyak unsur dalam
pertunjukannya. Sebagai contoh menghadirkan sajian TKGY
secara lengkap (penari dan pengrawit) untuk kebutuhan
pariwisata, dinilai terlalu mahal untuk dikomersialisasi. Oleh
karenannya beberapa seniman mencoba mengkreasikan
bentuk-bentuk seni kemasan dengan menghadirkan unsur
TKGY di dalamnya. Menggantikan musik iringan dari yang
sebelumnya disajikan secara langsung, diubah menggunakan
musik hasil rekaman. Proses demikian tampak juga melahirkan
cara berfikir masyarakat, dan upaya untuk terus bereksplorasi
menciptakan bentuk-bentuk seni yang berpotensi menarik
wisatawan dan menghasilkan keuntungan. Di dalam
perjalanannya, tidak jarang bentukan tari-tari tradisi dianggap
kurang menguntungkan untuk diproduksi.

Pola untuk memenuhi tuntutan industri pariwisata
salah satunya, menjadi stimulan bagi masyarakat untuk terus
berkreasi. Menciptakan bentuk-bentuk seni pertunjukan
baru dan dituntut untuk senantiasa menghadirkan kebaruan.
Menarik minat dan ketakjuban penonton menjadi tujuan
utama. Persoalan nilai dan makna atas setiap sajian bukan
menjadi orientasi dalam penciptaan. D1 satu sisi pola demikian
tampak menguntungkan, di mana lahir dan tumbuh wujud-
wujud kesenian baru. Masyarakat dalam hal ini cenderung
lebih kreatif oleh karena adanya ‘tuntutan’ untuk terus
berproses menciptakan hal baru. Hal demikian dapat
disaksikan dari atmosfer kehidupan seni di Yogyakarta saat ini.
Berbagai seni-seni rekaan disajikan di sudut-sudut destinasi
wisata. Pertunjukan seni yang murah, atraktif, dan menghibur.

Seiring dengan perkembangan industri, gencarnya
kampanye modernisasi turut mendorong seni tradisi masuk
dalam stigmatisasi seni-seni kuno. Seni tradisi cenderung
dianggap tidak sesuai dengan perkembangan zaman.
Pandangan demikian umum dijumpai di kalangan remaja,
yang masih belum cukup memiliki pemahaman terhadap
pemaknaan modernisasi dan tradisi. Bentuk seni modern yang

14



lebih atraktif dinilai mampu mewakili dan merepresentasi
jati dir1 mereka di tengah konstruksi interaksi yang semakin
terbuka. Meskipun pada kenyataannya, pola demikian
serupa dengan upaya mengaburkan identitas dirinya sebagai
bagian dari sebuah kebudayaan. Hanyut dan larut dalam
arus modernisai dianggap sebagai sebuah proses dan upaya
bagi masyarakat untuk meleburkan diri sebagai bagian dari
komunitas global.

Memahami dampak dari industrialisasi  yang
berkonotasi modern itu, sejalan dengan latar belakang lahirnya
seni pertunjukan kontemporer di Indonesia. Hanya saja di
dalam mengawali sejarah tari kontemporer, beberapa maestro
yang tercatat telah menguasai tari-tari tradisional. Beberapa
tokoh yang dimaksud adalah Bagong Kussudiardja, Wisnu
Wardhana, dan Setiarti Kailola yang memiliki kontribusi
besar kemudian dianggap sebagai pelopor tari kontemporer di
Indonesia.'" Dengan penguasaan tari tradisi, setidaknya masih
hadir citra atau kesan tradisi dalam proses pengkaryaannya.

Memahami seni pertunjukan kontemporer, serupa
dengan perjalanan seni rupa kontemporer. Seni pertunjukan
kontemporer terlebih tari secara konseptual juga dilatar
belakangi oleh paradigma budaya modern sebagaimana
tekanan dalam konteks industrialisasi di Yogyakarta. Lahirnya
karya-karya yang kental dengan unsur-unsur artistik oleh
karena dorongan untuk menciptakan ‘suatu hal’ yang
menarik, atraktif, menghibur, dan lain sebagainya. Selain
itu model-model pertunjukan kontemporer tidak lagi terikat
dengan aturan-aturan baku sebagaimana realitas karya
pertunjukan tradisi. Karya-karya yang tidak lagi membahas
tentang nilai-nilai dasar kehidupan, melainkan dikonstruk
untuk menyuarakan isu-isu dan dinamika kehidupan sosial
masyatakat.

" Nyoman Cerita, |. Tari Kontemporer Dalam Pesta Kesenian Bali, Antara
Eksistensi, Hegemoni dan Marginalisasi. Denpasar: JAPA , 2020. 1-10

15



Wacana tentang realitas demikian di dalam konteks
pelestarian dan pewarisan tampak menghadirkan beberapa
problematika menyoal perkembangan TKGY. Pola yang
membentuk masyarakat hari ini, tampaknya tidak cukup
memberikan dukungan kepada masyarakat untuk mempelajari
TKGY secara utuh. Proses pewarisan yang umum terjadi
tidak lain adalah proses transfer pengetahuan terkait dengan
bentuk. Pemahaman tentang nilai yang hidup di dalam TKGY
cenderung diabaikan.

Secara faktual setiap orang dapat menyaksikan
perkembangan TKGY. Bahwa TKGY yang sebelumnya hanya
berkutat di dalam tembok kraton, saat ini dapat disaksikan oleh
masyarakat di berbagai sudut kota Yogyakarta. TKGY yang
sebelumnya hanya dipelajari di lingkungan istana, saat ini
turut diajarkan di berbagai lembaga atau satuan pendidikan
seperti halnya di sanggar-sanggar atau di satuan pendidikan
formal. Masyarakat dapat menyaksikan kapanpun manakala
tari itu disajikan, berbeda dengan realitas tari di dalam Istana
yang hanya dapat disaksikan di waktu-waktu tertentu. Hal in1
menjelaskan meningkatnya kuantitas atau jumlah tari dalam
konteks perkembangan, akan tetapi tidak dengan kualitasnya.
Di mana esenst tari kurang begitu diperhatikan.

16



IV. Peran Institusi dan Lembaga Pendidikan
Dalam Proses Pewarisan

Persoalan pewarisan TKGY sejatinya sudah banyak
dibahas oleh beberapa kalangan, baik dari dalam maupun luar
kraton. Didalam konteksinisayalebih tertarik untuk membahas
proses pewarisan dengan melihat dua aspek pendukungnya
yaitu institusi pendidikan dan kraton Ngayogyakarta
Hadiningrat. Memahami peran dari setiap institusi dalam
menjaga, melestarikan, dan mengembangkan TKGY hingga
saat ini. Saya sendiri berharap dapat memberikan sumbangsih
pemikiran yang bermanfaat dalam agenda pelestarian TKGY.
Selain itu, bahasan ini menjadi sebuah ruang refleksi bagi saya
sendiri untuk melihat lebih dalam tentang kebudayaan yang
saya miliki.

Secara historis kraton Ngayogyakarta Hadiningrat
merupakan bagian dari wilayah Mataram. Pada tahun 1755
kraton Ngayogyakarta didirikan oleh Pangeran Mangkubumi
yang kemudian bergelar Sultan Hamengku Buwana I.?
Kraton merupakan sebutan lain dari ke-ratu-an (kerajaan)."”
Sebuah pusat kekuasaan, pemerintahan, dan kebudayaan. D1
dalam konteks pewarisan, jelas bahwa kraton memiliki peran
yang cukup sentral untuk memelihara sebuah spirit di masa
depan. Peran kraton untuk memelihara dan mempertahankan
keagungan warisan dan tradisi dari waktu ke waktu. Pentingnya
peranan Kraton Yogyakarta untuk mengangkat fungsi
institusl istana yang tidak hanya memperlihatkan kemantapan
identitas kharisma pemerintahan yang memiliki raja, tetapi
juga merupakan pusat kebudayaan untuk melestarikan
budaya yang dimilikinya. Pelestarian budaya merupakan salah
satu tonggak dalam menjaga eksistensi kraton, termasuk di
dalamnya melestarikan tari.'

2 Djoko Suryo, “Menelusuri Identitas Kraton Yogyakarta,” dalam Sunaryadi, ed.,
Jurnal Kebudayaan dan Kebenaran (Yogyakarta: Retno Aji Mataram Press, 2002), 12.
3 Suyami, Upacara Ritual di Kraton Yogyakarta Refleksi Mithology dalam Budaya
Jawa (Yogyakarta: Kepel Press, 2008), 11.

'4 Felicia Hughes- Freeland, Komunitas Yang Mewujud, Tradisi Tari dan Perubahan
di Jawa. (Yogyakarta : Gadjah Mada University Press, 2009)

17



Kraton sebagai institusi pelestari kebudayaan, telah
melalui jalan panjang dalam melahirkan dan menumbuh-
kembangkan TKGY. Periodisasi itu pernah disusun oleh
Y. Sumandiyo (2001:31) dengan membaginya menjadi
enam masa meliputi (1) Masa Pertumbuhan- Pembentukan yaitu
Sultan Hamengku Buwana I (1749-1792); (2) Masa Suram,
yaitu Sultan Hamengku Buwana II (1792-1810) dan Sultan
Hamengku Buwana III (1812-1814); (3) Masa Pertumbuhan-
Perkembangan - Sultan Hamengku Buwana IV (1814-1822)
dan Sultan Hamengku Buwana V (1823-1855); (4) Masa
Perkembangan dan Mobilitas — Sultan Hamengku Buwana VI
(1855-1877) dan Sultan Hamengku Buwana VII (1877-1921);
(5) Masa Perkembangan Progres Sultan Hamengku Buwana VIII
(1921-1939); dan (6) Masa Pemantapan dan Perkembangan Sultan
Hamengku Buwana IX (1940-1988) dan Sultan Hamengku
Buwana X (1989 hingga sekarang). D1 tengah dinamika sosial
dan politik, kraton tetap menghadirkan perannya dalam proses
pelestarian TKGY.

Pelestarian TKGY dalam perjalanannya tidak hanya
diperankan oleh institusi kraton, melainkan juga mulai
dikembangkan oleh institusi di luar kraton pada tahun
1918. Lahirnya organisasi Krida Beksa Wirama mengawali
munculnya lembaga-lembaga pelestari TKGY, yang kemudian
ditkuti oleh lembaga lainnya seperti Yayasan Siswa Among
Beksa, Irama Citra, Yayasan Pemulangan Beksa Sasmita
Mardawa, Paguyuban Kesenian Surya Kencana dan lainnya,
serta sejenis perlembagaan pendidikan formal sepertt SMKI,
ISI Yogyakarta, Jurusan Pendidikan Tari Universitas Negeri
Yogyakarta.

Kebudayaan merupakan sistem simbol, pemberian
makna, dan model kognitif yang merupakan strategi
yang diadaptasi untuk melestarikan dan mengembangkan
kehidupan dalam menyiasati lingkungan dan sumber daya
di sekelilingnya."” Proses-proses yang merangkum simbol

> Periksa Rohendi, Rohidi Tjetjep, Kesenian dalam Pendekatan Kebudayaan
(Bandung: Penerbit STSI Bandung 2000), 93-94

18



tersebut memberikan pengetahuan bahwa proses pewarisan
berlangsung dengan mengikuti aturan tertentu sehingga
pengembangan dalam melestarikan kehidupan yang menjadi
sumber daya pewarisan itu dapat dibangun. D1 dalam bahasan
mengenal tari topeng, Juju Masunah menjelaskan bahwa
pewarisan merupakan suatu proses mengalihkan pengetahuan
dan keterampilan dari generasi yang lebih tua ke generasi yang
lebih muda dalam lingkungan keluarga.'

TKGY yang merupakan salah satu pusaka kraton dan
menjadi salah satu penjaga eksistensi kraton di dalam proses
pewarisannya tidak dapat dipisahkan dari peran kraton.
Istilah pusaka yang membawa kepada makna harta warisan
peninggalan, menjadikan institusi kraton memiliki komitmen
yang kuat dalam proses pelestariannya. Hal in1 terlihat dengan
adanya bukti sebuah kelompok organisasi penari Kraton yang
dibentuk sekitar pemerintahan Sultan Hamengku Buwana
V (1823- 1855) yang melatih penari-penari pria muda untuk
mempelajari tari puteri pada pertunjukan wayang wong dengan
membawa tari Bedhaya Semang yang keramat sekali.!”

Kepesatan pertumbuhan perkumpulan tari memberi
pengaruh yang sangat luas sehingga berimplikasi terhadap
gerakan mendemokrasikan atau memasyarakatkan tari dan
gamelan istana.25 Perkumpulan yang berpengaruh adalah
Kridha Beksa Wirama yang didirikan tahun 1918 oleh
Pangeran Suryodiningrat dan Pangeran Tejakusuma, kakak
beradik yang keduanya adalah putera Sultan Hamengku
Buwana VII. Kelebihannya di sini yaitu peranan Sultan
Hamengku Buwana VII dalam menyediakan hal-hal keuangan
dan membekali guru tari dan guru gamelan untuk membina

6 Juju Masunah, “Menegakkan Benang Basah? Pewarisan Tari Topeng di Desa
Astana Langgar Kecamatan Losari, Kabupaten Cirebon,” dalam Juju Masunah
dan Tati Narawati, Seni dan Pendidikan Seni: Sebuah Bunga Rampai (Bandung:
Pusat Penelitian dan Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Universitas
Pendidikan Indonesia, 2003). 227

7 R.M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton
Yogyakarta 35

19



sebuah wayang wong yang prestisius pada waktu itu. Cara
pandang ini kemudian menjadi acuan yang hampir mendekati
konsep pewarisan dalam pemikiran Laurajane Smith yang
menyebut,

“the duty of the present is to recewe and revere what has been passed on and

in turn pass inheritance, untouched, to_future generation” .'®

Hal itu menjelaskan bahwa  pewarisan tari itu
berlangsung di lingkungan kraton Yogyakarta berlangsung
secara estafet, dari suatu tahap ke tahap yang lain. Hal
ini dapat dilihat melalui masa pemerintahan yang jelas
memperlihatkan kraton sebagai institust terpenting dalam
melestarikan pewarisan seni dan budaya yang telah dipakai
oleh generasi dahulu, dan dapat juga digunakan oleh generasi
akan datang. Ia juga mengatakan bahwa sistem politik
merupakan faktor-faktor yang berpengaruh dalam proses
pewarisan. Sebagaimana pengaruh Belanda menaklukkan
kerajaan di Jawa Tengah, Kasultanan Yogyakarta pimpinan
Sultan Hamengku Buana VIII dan Kasunanan Surakarta oleh
Sunan Paku Buwana X berusaha mengalihkan pemasungan
politis, hukum, dan keamanan dengan pemajuan budaya
istana.' Contoh lainnya dapat dilihat dari bagaimana sultan
melakukan modifikasi intelektual seni dan budaya untuk
menangkis pengaruh luar yang masuk ke istana.

'8 Laurajane Smith, Uses Of Heritage (New York: Routledge, 2006),
" R. M. Soedarsono, Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial dan Ekonomi
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2003), 104

20



V. TKGY Dalam Perspektif Sosiologi Seni
dan Etnokoreologi

a. Perspektif Sosiologi Seni

Arnold Hauser melalui tulisannya yang berjudul
The Sociology of Art berpendapat bahwa seni sebagai produk
masyarakat termasuk kategori The art of the cultural elite yaitu
seni yang penikmatnya adalah golongan atas. Pandangan
Arnold Hauser memahami seni dari aspek sosiologi yang
membawa pemikiran tentang status kesenian elite seperti
berikut.

The Cultural Elite as the supporters of the high, strict, uncompromising art
have a tendency toward stability because they respect everything which is in
wnstitutionally secure. However, thanks to its realistic critical sense and its
consclousness historical tume, it s clearly aware of the boundaries of the validity
us transmatted and of the inevitability of the change in the composition, but it is
not come by easily.*’

Arnold Hauser berpendapat bahwa elit budaya sebagai
pendukung seni yang tinggi, dan sempurna tidak kenal
kompromi memiliki kecenderungan terhadap stabilitas karena
mempunyai penghargaan di dalam lingkungan institusi
yang aman. Namun, dengan adanya kepekaan pada realitas
secara historis tentang kesadaran rasa dengan jangka waktu
tertentu, maka batas-batas validitasi yang ditransmisikan dari
kepercayaan terhadap perubahan adalah sebuah komposisi
yang akan hadir tetapi tidak datang dengan mudah. Teori
ini turut memperjelas mengenai langkah institusi kraton
Yogyakarta memelihara keberadaan produk keseniannya,
yaitu tari klasik gaya Yogyakarta.

Di dalam pembacaan peran kraton dalam proses
pewarisan perlu kiranya memperjelas mengenai mengenai

20 Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott (Chicago dan
London: The University of Chicago Press, 1985), 557

21



konsep institusi atau pranata’’ dalam perspektif sosiologi.
Pranata adalah “aturan-aturan formal yang diciptakan dan
melayani kepentingan pihak- pihak yang memiliki kekuasaan
menawar untuk menciptakan aturan-aturan baru”.* Dari
perspektif yang lebih luas, pranata dapat diartikan sebagai
“aturan permainan dalam masyarakat, atau kendala-
kendala yang dibuat manusia untuk membentuk interaksi
manusia, yang analog dengan aturan permainan dalam
olahraga kompetitif”.** Ahli lain seperti Lin dan Nugent
mendefinisikannya sebagai berikut.

“Seperangkat aturan berperilaku yang dibuat manusia untuk

mengatur dan membentuk interaksi antarmanusia dalam upaya

membantu merecka membentuk harapan mengenai apa yang

akan orang lain lakukan sehingga tercermin dalam kemunculan
keteraturan atau norma perilaku tertentu”.

Dari definisi-definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa
pranata adalah “pola tindakan yang secar luas tersebar dan
diterima”.?* Pranata merupakan seperangkat parameter yang
mencirikan kelompok masyarakat dalam perspektif tertentu,
baik itu ekonomi, sosial, agama, atau politik.” Dalam tulisan

2 Dalam ilmu sosiologi di Indonesia, konsep institutions diterjemahkan sebagai
pranata, untuk membedakannya dengan lembaga sebagai bentuk organisasi
formal yang juga memiliki terjemahan yang sama dalam bahasa Inggris namun
digunakan dalam bidang organisasi, administrasi, dan manajemen, bukannya
sosiologi. Dalam tulisan ni, walau begitu, pranata dan lembaga dipandang
sinonim. Istilah pranata lebih diutamakan untuk membahas dari sisi teoritis
sementara lembaga dari sisi empiris. Periksa W.J.M. Kickert. “Managing Emergent
and Complex Change: the Case of Dutch Agentification,” dalam International
Review of Administrative Sciences, Vol. 76, no. 3, (September 2010) 489-515.

2 Prasetyawan, “Government and Multinationals: Conflict over Economic
Resources in East Kalimantan,” dalam Southeast Asian Studies, volume 43, nomor
(2), (2005)1998-2003.

2 ]. Blocher, “Building on Custom: Land Tenure Policy and Economic Development
in Ghana,” dalam Yale Human Rights and Development Law jJournal, volume 9,
(2006), 173.

2 T. Karlsson, “Business Plans in New Ventures: an Institutional Perspective”
(Disertasi S-3, Jonkoping University, 2005), 11.

% ). M. L. Newhard, “Aspects of Local Bronze Age Economies: Chipped Stone
Acquisition and Production Strategies in the Argolid, Greece” (Disertasi S-3,
University of Cincinnati, 2003), 1

22



ini, pranata lebih difokuskan pada konteks budaya dan
didefinisikan sebagai “seperangkat aturan yang menentukan
produksi objek budaya (TKGY) dan alokasi manfaat yang
dihasilkan dari produksi ini untuk para pelaku dalam latar
kultural.”?® Pranata dicirikan oleh tiga hal, pertama, terdapat
sejumlah orang melakukannya; kedua, ada aturan yang
memberikan repetisi, stabilitas, dan urutan terprediksi untuk
aktivitas yang dilakukan; ketiga, terdapat pandangan umum
yang menjelaskan dan membenarkan aktivitas dan aturan
yang dibuat tersebut.”

Terdapat sejumlah cara dalam mengklasifikasikan
pranata. Berdasarkan sifatnya, pranata dapat dibagi menjadi
pranata purba dan pranata orde kedua. Pranata purba
adalah masyarakat itu sendiri sementara pranata orde
kedua merujuk pada bagaimana masyarakat mengartikulasi
dan mengimplementasi dirinya sendiri. Terdapat dua jenis
pranata orde kedua yaitu pranata transhistoris dan pranata
spesifik. Pranata transhistoris mencakup pranata yang tidak
terlembagakan dan melintasi batas waktu. Contoh pranata
transhistoris adalah bahasa. Pranata spesifik adalah pranata
yang terikat konteks sosio-historis tertentu. Hal ini mencakup
misalnya pranata politik di kota, desa, kampung, dan bentuk-
bentuk organisasi masyarakat lainnya, atau pranata seni seperti
produksi dan konsumsi suatu karya seni serta karya-karya
lainnya. Berdasarkan klasifikasi ini, objek studi penelitian ini
adalah pranata orde kedua yang bersifat spesifik dalam konteks
seni yang melibatkan produksi dan konsumsi TKGY.

26 Definisi ini mirip dengan definisi pranata dalam bidang ekonomi. Periksa

E.B. Kahubire, “The Delivery of Agricultural Extension Services in Uganda: An
Analysis from an Institutional Perspective”, dalam (Disertasi S-3, University of
Oslo), 12.

27 C. Brown, “Is there an Institutional Theory of Distribution?” dalam Journal of
Economic Issues, volume 39, nomor (4), (2005), 13.

23



Efek dari adanya pranata dapat bersifat positif dalam
arti menyatukan kepentingan atau bersifat negatif dalam
arti menciptakan persaingan dan konflik. Kecenderungan
yang ada adalah efek negatif, terutama bagi pranata yang
memiliki pandangan ke depan dan jauh. Pranata seperti
ini dapat bertahan lama, dan di dalamnya agen-agen akan
saling bersaing demi kepentingan masing-masing, baik pada
masa kini dan masa datang, dan mempersulit kerjasama. Hal
ini disebabkan selain sebagai mahluk sosial, manusia juga
merupakan mahluk individual. Oleh karena itu, pranata yang
jangka panjang adalah pranata yang tidak stabil dan cenderung
pecah, tetapi dengan identitas-identitas yang tetap menyatakan
dirinya sebagai pemegang pranata yang sesungguhnya.?
Pranata ekonomi akan sangat penting karena pranata ini
mendorong individu untuk mementingkan dirinya sendiri dan
terlibat dalam kompetisi sehingga setiap pihak dalam pranata
akan bersaing dengan pihak lainnya.* Dengan kata lain,
individu dalam pranata bukanlah agen pasif. Ia dipengaruhi
oleh pranata, tetapi juga mempengaruhi pranata itu sendiri.*
Lebih jauh, berbagai pranata dapat saling mempengaruhi, dan
masing-masing beradaptast dengan lingkungan yang berubah
dengan mengimitasi keberhasilan lembaga lainnya.*!

Membahas pranata TKGY yang telah berlangsung
lama akan memperlihatkan pranata tersebut dijalankan secara
bervariasi. Varian yang dimaksud tercermin pada banyaknya
lembaga formal dan nonformal yang ikut serta dalam upaya
pewarisan TKGY. Masing-masing menyatakan dirinya sebagai
pranata TKGY. Dasar dari suatu pranata adalah aturan dan

8 S.Tang, A General Theory of Institutional Change, (London: Routledge, 2011). 8-9.
S, Bowles. “Is Liberal Society a Parasite on Tradition?” dalam Philosophy and
Public Affairs, volume 39, nomor (1), 54.

30 P. de Wilde. “Institutional Theory and Entry Mode: Dutch FDI in South-Eastern-
Europe” (Tesis S-2 Universities Maastricht, 2008), 10.

3 T. L. Wheelen &J.D. Hunger. Strategic Management and Business Policy: Toward
Global Sustainability, 13th Edition (Boston: Pearson, 2012), 13

24



untuk sebagian pranata, aturan ini berbentuk kanon.*> Kanon
adalah aturan tertulis atau aturan yang jelas. Pranata gereja
memiliki kanon berupa injil. Begitu pula, pranata TKGY
memiliki kanon yaitu aturan-aturan pokok yang disebut patokan
baku atau lebih dikenal dengan istilah pakem.

Pranata yang paling kaku dalam tulisan ini adalah
organisasi. Organisasi dapat dikatakan sebagai pranata paling
kaku karena memiliki batas-batas yang paling jelas dan aturan-
aturan yang paling jelas dalam mengatur anggotanya. Sebagian
peneliti bahkan menyamakan organisasi dengan institusi, atau
lembaga dengan pranata. Organisasi didefinisikan sebagai
“kumpulan individu yang aktivitasnya secara sadar dirancang,
dikoordinasikan, dan diarahkan oleh anggotanya sendiri
untuk mencapai suatu tujuan bersama yang jelas”.** Adanya
tujuan yang jelas membedakan organisasi dengan sistem sosial
lainnya. D1 dalam organisasi, terdapat pembagian tugas dan
fungsi lewat hirarki otoritas dan tanggung jawab. Pembagian
tugas dan fungsi ini disebut sebagai struktur organisasi.*
Struktur ini bervariasi dilihat dari sentralisasi, stratifikasi,
formalisasi, kompleksitas, dan partisipasi dalam pembuatan
keputusan. Kejelasan-kejelasan ini menunjukkan pentingnya
aspek kognitif dalam organisasi, khususnya yang dibangun
secara kolektif.*

32 G. C. Spivak. “Scattered Speculations on the Question of Cultural Studies,”
dalam Simon, ed., The Cultural Studies Reader. Edisi kedua (London: Routledge,
1993). 181.

3 ). McAuley, ] Duberley, dan P Johnson. Organization Theory: Challenges and
Perspectives. (Harlow: Prentice Hall, 2007),12-13.

34 H.S.Kim, “Organizational Structure and Internal Communication as Antecedents
of Employee-Organization Relationships in the Context of Organizational Justice:
A Multilevel Analysis”, (Disertasi S-3, Faculty of the Graduate School of the
University of Maryland, College Park, 2005), 7.

3 R. S. Tindale., H. M. Meisenhelder, A.A. Dykema-Engblade, M.A. Hogg. “Shared
Cognition in Small Groups,” dalam RS Tindale dan MA Hogg et al., ed., “Blackwell
Handbook of Social Psychology: Group Processes” (United Kingdom: Blackwell,
2001), 2

25



Organisasi kemudian dapat dinilai dari efektivitas dan
efisiensinya dalam menjalankan tugas mencapai tujuan utama.
Dalam pranata TKGY, sebagian organisasi dapat lebih efektif
dalam melestarikan TKGY, tetapi tidak efisien. Begitu juga,
sebagian organisasi dapat efisien, tetapi tidak efektif. Terdapat
pula organisasi yang dapat efisien dan tidak efektif sekaligus,
atau sebaliknya tidak efisien dan tidak efektif sama sekali. Variasi
ini mencerminkan kalau organisasi belum tentu merupakan
bentuk pranata terbaik dalam melestarikan TKGY. Walau
begitu, organisasi dapat berperan sebagai simbol, sama seperti
tanda-tanda lain dalam kebudayaan. Adanya organisasi untuk
suatu objek budaya menunjukkan kalau masyarakat dalam
budaya tersebut memandang penting objek budaya. Bahkan
seandainya organisasi tersebut tidak efektif atau efisien dalam
menjaga sebuah objek budaya, eksistensinya memungkinkan
pranata non-organisasi, seperti kegiatan sporadis masyarakat,
memiliki pengakuan lewat simbol-simbol.

Dalam tulisan ini, organisasi dibagi menjadi dua jenis
berdasarkan pada pengakuan pemerintah terhadap eksistensi
organisasl, yaitu organisasi formal dan organisasi nonformal.
Lebih jauh, karena kajian ini berkaitan dengan pendidikan
sebagal bentuk pewarisan, organisasi yang dimaksud adalah
organisasi bidang pendidikan. Pendidikan formal didefinisikan
sebagai

“sistem yang sangat terlembagakan yang dimulai dari prasekolah
hingga studi pasca sarjana, dan sering terorganisasi sebagai sebuah
sistem atas-bawah, dengan kementerian pendidikan di puncak dan
pelajar di bawah. Hampir semuanya harus berjalan dengan sebuah
kurikulum yang telah ditentukan, baik dikembangkan oleh negara
atau disetujui oleh negara, dengan tujuan dan mekanisme evaluasi
yang jelas. Setelah pelajar selesai menjalankan proses pendidikan,
pelajar mendapatkan jjazah atau gelar yang memungkinkan mereka

diterima pada level selanjutnya, atau memasuki lapangan kerja”.*

3¢ Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning outside the
formal curriculum,” dalam Critical Education Journal, 2(4), (22 Maret 2014), 7-8.

26



Karakteristik pendidikan tari secara formal diatur
oleh kurikulum dan lebih tertata lewat silabus dan rancangan
pembelajaran. Oleh karena itu, sistem pendidikan tari formal
tidak dapat dimprovisasi. Walau begitu, hal ini berarti
pendidikan tari di lembaga formal merupakan sebuah
pilihan hidup bagi seseorang sehingga semestinya individu
menjadi lebih serius dan berjangka panjang dari pada sekedar
menyalurkan hobi. Di Indonesia, pendidikan formal tidak
hanya berada di bawah Kementerian Pendidikan. Sejumlah
sekolah yang tetap dipandang sebagai institusi formal berada
dalam Kementerian Agama (misalnya Universitas Islam
Negeri) atau Kementerian Perindustrian (misalnya Sekolah
Menengah Teknologi Industri).

Pendidikan nonformal didefinisikan sebagai “setiap
aktivitas pendidikan yang terorganisasi dan sistematis yang
terjadi di luar sistem formal”.*” Pendidikan ini dapat bekerja
terpisah dari aktivitas yang lebih luas, atau menyatu sebagai
bagian penting dari aktivitas yang ditujukan untuk melayani
masyarakat.® Karakteristik pendidikan tari nonformal adalah
berbasis paket sehingga sangat terimprovisasi. Fleksibilitas
ini tergantung pada permintaan pasar dan berorientasi pada
kuantitas. Individu yang ingin mempelajari suatu tari secara
spontan dapat belajar langsung di lembaga pendidikan
nonformal yang menyediakan berbagai jenis pelajaran tari.

Dalam pendidikan tari nonformal, kuantitas lebih
diutamakan, sejalan dengan orientasi yang lebih kapitalistik.
Walau demikian, orientasi kapitalisme 1ni tidak kental
pada sanggar yang memiliki ikatan kuat dengan Kraton.

37N. Kohly. “An Exploration of School-Community Links in Enabling Environmental
Learning through Food Growing: A Cross-Cultural Study,” (Tesis S- 2, Rhodes
University, 2010), 33; Periksa juga Rogers, A. (2004). “Looking again at non-formal
and informal education - towards a new paradigm,” dalam The Encyclopedia of
Informal Education (25 Maret 2014); dan Periksa Smith, M.K. “Introducing Informal
Education,” dalam The Encyclopedia of Informal Education, (2011).

3 ). Mualuko, “Empowering out of School Youth through Non-Formal Education
in Kenya,” dalam Educational Research and Review Journal, 3(2), (2008), 56.

27



Sanggar-sanggar utama dalam tulisan ini ini  banyak
yang menggunakan orientasi sosial sebagal orientasi yang
diutamakan daripada ekonomi. Perbedaan selanjutnya adalah
bentuk sifat terhadap orientasi waktu dan cakupan. Pendidikan
nonformal lebih berorientasi pada kecakapan lewat pelatihan,
sementara lembaga formal berorientasi pada pengetahuan
lewat pendidikan. Pendidikan dan pelatthan dibedakan antara
sifatnya terhadap orientasi waktu maupun cakupannya.
Sementara pendidikan bersifat umum dan jangka panjang,
pelatihan bersifat khusus dan jangka pendek.

Perbedaan karakteristik lain terletak pada siswa. Siswa
yang memasuki pendidikan tari nonformal juga didasarkan
pada kesenangan atau hobi daripada ingin mempelajari tari
secara detail. Oleh karena itu, banyak siswa yang berasal dari
sanggar tidak meneruskan pendidikan ke perguruan tinggi.
Selain itu, siswa di sanggar cenderung dipaksakan untuk
dapat menari daripada di lembaga formal. Dalam lembaga
nonformal, kelulusan seorang siswa lebih subjektif daripada
di lembaga formal sehingga seorang pelajar yang belum ahli
sekalipun dapat menjadi ahli jika situasi memang memaksa.

Kepemilikan seni oleh institusi Kraton Yogyakarta bisa
dikategorikan sebagai kesenian yang sangat tinggi atau budaya
elite karena penari-penarinya harus berasal dari kalangan
terhormat. Misalnya yang terjadi dalam wayang wong, pangkat
tinggl hanya bisa dicapai oleh penari yang memegang peran
penting seperti tersebut di atas.*” Penari-penari penting lainnya
juga dibawakan oleh putera sultan, misalnya saja Gusti Raden
Mas Darajatun (kemudian menjadi Hamengku Buwana
IX) sering memegang peran sebagai Gatotkaca, contoh
lain Bandara Raden Mas Pelulkuliki (kemudian bergelar
Pengeran Suryaputra) memerankan tokoh Prabu Kresna, dan
sebagainya.

3 Tati Narawati dan R.M. Soedarsono, Tari Sunda Dulu Kini dan Esok (Bandung:
Pusat Penelitian dan Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Universitas
Pendidikan Indonesia, 2005), 19.

28



Perubahan yang terjadi dalam sebuah budaya elite
ini selanjutnya dikembangkan dengan tidak akan lepas dari
pengaruh internal dan eksternal untuk diwarisi. Hal 1ini
mengacu pada proses transmisi atau pewarisan tari klasik
gaya Yogyakarta, yaitu bagaimana sebuah tari mempunyai
kelas yang sangat tinggi diwariskan. Tahun 1918 dua orang
pangeran putera Sultan Hamengku Buwana VII, vyaitu
Pangeran Suryodiningrat dan Pangeran Tejakusuma, telah
mendirikan sebuah organisasi kesenian yang bernama Krida
Beksa Wirama sebagai organisasi yang melestarikan dan
mewariskan tari klasik gaya Yogyakarta.*

Pembentukan organisasi tersebut merupakan salah satu
contoh sejarah proses pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta.
Terdapat perubahan dari sebuah pembelajaran tari di Kraton
yang kemudian dialihkan untuk pengembangan ke organisasi
tari di luar lingkungan tembok Kraton. Perkembangan proses
pewarisan itu merupakan pijakan utama dalam penelitian
ini, yaitu untuk mengetahui institusi-institusi yang turut serta
dalam proses pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta yang
terjadi di Kraton Yogyakarta. Ada dua tinjauan, secara tekstual
(bentuk tari yang diwarisi) dan secara kontekstual (ditinjau dari
fenomena pewarisan itu sendiri yang terjadi dari berbagai segi).

b. Perspektif Etnokoreologi

Istilah etnokoreologi atau lebih populer istilah
koreologi telah diperkenalkan oleh Gertrude Prokosh pada
tahun 1960-an. Dalam tulisannya, Gertrude berpandangan
sebagai berikut,

Choreology recognizes the cultural setting of dance, including the cultural position
of individuals and the sexes, and pattern of social organization and economic
actwity. It can identify local styles and styles spread over larger areas, Further,

choreologists can design comparative studies to solves problems of  prehustory,
orthogenests, diffusion, and internal and acculturation changes.*

40 R.M. Soedarsono, Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya Yogyakarta
(Yogyakarta: Terawang, 2000), 48-49

4 R.M. Soedarsono, “Penegakan Etnokoreologi sebagai sebuah Disiplin” dalam R.
M. Pramutomo, Etnokoreologi Nusantara (Batasan Kajian, Sistematika, dan Aplikasi
Keilmuannya) (Surakarta: ISI Press, 2007), 1-3.

29



Gagasan etnokoreologi yang istilah pertamanya adalah
koreologi merupakan cara untuk mengenal pengaturan
budaya tari termasuk posisi budaya dalam dir1 individu,
gender, pola organisasi sosial, dan kegiatan ekonomi. Hal ini
dapat mengidentifikasi gaya lokal dan gaya yang tersebar di
daerah lainnya. Para koreolog (choreologists) dapat merancang
sebuah pola studi banding untuk memecahkan masalah
tentang prasejarah, orthogenesis (asal usul), difusi (penyebaran),
perubahan internal dan akulturasi bagi kegiatan pencatatan
tentang tari.

Pendekatan etnokoreologi jelas mempunyai kualifikasi
perspektif mengenai kebudayaan, fungsi keagamaan atau
simbolisme, atau juga kedudukannya dalam masyarakat. Hal
ini berarti bentuk-bentuk tari harus diteliti dengan pencatatan
yang menyediakan spesifikasi untuk memahami makna,
struktur, dan fungsi tari tersebut. Untuk mencermati sebuah
proses pewarisan, spesifikasi yang mendalam perlu dilakukan
di antaranya pemahaman tentang tari klasik gaya Yogyakarta
yang perlu ditelii dengan menggunakan berbagai acuan.
Data-data yang representatif untuk mengupas kedudukan tari
klasik gaya Yogyakarta dengan melihat bagaimana eksistensi
pelestarian tari di Kraton Yogyakarta dan bagaimana pula
bentuk-bentuk tari yang diwariskan merupakan fokus utama
untuk melihat hubungan kesejarahan dan budaya tari dalam
konteks pewarisan.

Ketika mengacu soal pewarisan, pasti akan diperhatikan
bentuk-bentuk atau metode pewarisan itu, dan bagaimana
pula pewarisan itu terjadi. Menurut Desmond Morris manusia
memiliki perilaku estetik (aesthetic behavior) sehingga setiap
manusia 1itu mempunyai tingkah laku dan bakat seni yang
tersendiri.** Perilaku estetik berdasarkan pada nilai estetik.
Nilai estetis adalah nilai yang berkaitan dengan keindahan.la
tidak dinilai sebagai alat untuk suatu tujuan namun sebagai

4 Desmond Morris, Manwatching: A Field Guide to Human Behavior (Harry A.
Abrams, Inc., Publisher, 1977)

30



akhir itu sendiri, dan karenanya bersifat intrinsik yang datang
dar1 kualitas objek di dalam dirinya sendiri.

Nilai estetika telah ditemukan berhubungan dengan
imajinasi bangsa di Yunani. Ia merupakan sebuah bentuk
ideologi yang mencerminkan sebuah upaya membangun
identitas kultural. Karenanya, individu menilai sebuah tari
itu indah atau tidak memiliki kaitan yang erat mengenai
ideologinya terhadap budaya yang benar dan baik.Hal ini
merupakan nilai tambah bagi pencipta karya bernilai estetik.
Bagi penikmat sendiri, nilai estetik selain datang dari budaya
juga datang dari rasa kenikmatan inheren yang muncul karena
proses menikmati, fantasi yang menyertainya, dan imajinasi
yang terbentuk. Hal ini berlaku benar bagi penikmat seni
yang bukan berasal dari Daerah Istimewa Yogyakarta dan
tidak mengenal budaya Kraton sama sekali. Pada gilirannya,
hal ini mempengaruhi nilai moral karena pengalaman estetik
merupakan bentuk perubahan kapasitas merasa nikmat.

Perilaku estetik berdasarkan pada nilai estetik. Nilai
estetis adalah nilai yang berkaitan dengan keindahan. Ia tidak
dinilai sebagai alat untuk suatu tujuan namun sebagai akhir
itu sendiri, dan karenanya bersifat intrinsik yang datang dari
kualitas objek di dalam dirinya sendiri.*® Nilai estetika telah
ditemukan berhubungan dengan imajinasi bangsa di Yunani.**
Ia merupakan sebuah bentuk ideologi yang mencerminkan
sebuah upaya membangun identitas kultural. Karenanya,
individu menilai sebuah tari itu indah atau tidak memiliki
kaitan yang erat mengenai ideologinya terhadap budaya yang
benar dan baik.

Hal ini merupakan nilai tambah bagi pencipta karya
bernilai estetik. Bagi penikmat sendiri, nilai estetik selain datang
dari budaya juga datang dari rasa kenikmatan inheren yang
muncul karena proses menikmati, fantasi yang menyertainya,

4 @. Edward-Jones, B. Davies, S. Hussain. Ecological Economics: an Introduction,
(New Jersey: Blackwell, 2000), 440.

4 Y. Hamilakis, The Nation and its Ruins: Antiquity, Archaeology, and National
Imagination in Greece (Oxford: Oxford University Press, 2007), 36.

31



dan imajinasi yang terbentuk.*® Hal ini berlaku benar bagi
penikmat seni yang bukan berasal dari Daerah Istimewa
Yogyakarta dan tidak mengenal budaya Kraton sama sekali.
Pada gilirannya, hal ini mempengaruhi nilai moral karena
pengalaman estettk merupakan bentuk perubahan kapasitas
merasa nikmat.*

Perilaku manusia dikategorikan menjadi lima terdiri
dari: (1) mborn action, (2) discovered action, (3) absorbed action, (4)
trained action, dan (5) muxed action. Kelima kategori tersebut
merupakan perilaku manusia yang bisa dicermati sumber
dari mana perilaku itu. Terdapat 66 kategori makna yang
disampaikan melalui tindakan (actions) atau gerak isyarat
(gestures) atau tanda (signal), antara lain wnsidental gestures,
expressive gestures, dan mimuc gestures. Kategori mimic gestures terdiri
dari empat kategori: (1) soctal mimicry; (2) theatrical mimicry; (3)
partial mimicry; dan (4) vacuum mumicry.

Seni merupakan “perilaku estetis” yang dimiliki
oleh setiap manusia, dan ada dua cara untuk meningkatkan
kemampuannya, yaitu lewat #ammed action (pembelajaran)
tradisional yang berlangsung di lingkungan keluarga atau
pedepokan, dan #raned action modern yang bisa dilakukan
lewat lembaga yang menawarkan pendidikan, baik pendidikan
nonformal yaitu sanggar-sanggar atau studio.”’

4 P. Livingston, “Solid Objects, Solid Objections: on Virginia Woolf and Philosophy,”
dalam G.L. Hagberg, ed, Art and Ethical Criticism, (New York: Blackwell, 2008), 139
4 D. Freeman, “Aesthetic Experience as the Transformation of Pleasure,” dalam
The Harvard Review of Philosophy, Volume 17, (2010), 69; Periksa juga, B. Gaut,
“The Ethical Criticism of Art” dalam J. Levinson (ed.), Aesthetics and Ethics: Essays at
the Intersection (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), 182-203; Periksa
juga, Lillehammer, “Values of Art and the Ethical Question,” British journal of
Aesthetics 48 (2008), 376-94.

47 R.M. Soedarsono, “Pengantar” dalam Juju Masunah dan Tati Narawati, Seni
dan Pendidikan Seni: Sebuah Bunga Rampai (Bandung: Pusat Penelitian dan
Pengembangan Pendidikan Seni Tradisional, Universitas Pendidikan Indonesia,
2003).19-18.

32



Mengacu pada pendapat Desmond Morris, bidang seni
pertunjukan bisa melibatkan latihan-latthan dalam kategori
theatrical mimicry. Ketika mengulas aspek pewarisan yang ada,
pembelajaran tari secara tradisional masuk ke dalam kategori
absorbed action, sedangkan pembelajaran tari lewat lembaga
yang menawarkan pendidikan tari formal masuk ke dalam
kategori trained action. Pendekatan etnokoreologi dalam tulisan
ini menjadi dasar dalam bahasan sub-pokok historis yang
berkaitan dengan sejarah serta perkembangan tari klasik
gaya Yogyakarta di Kraton Yogyakarta. Pendekatan ini dapat
berhubungan dengan suatu ingatan kejadian, tanggal, nama
orang, dan peninggalan kesenian yang “antik”.

Hal-hal yang berkaitan dengan pewarisan dibicarakan
dalam pendekatan kebudayaan dengan model-model
pengembangan seperti efos (atau nilai sosial), sistem sosial,
simbol, perilaku, pembahasan, pemikiran, pengetahuan, thwal
kepercayaan, adat peraturan masyarakat, kebiasaan, kesenian,
dan upaya manusia yang menciptanya.* Ciri-ciri tersebut
digunakan sebagai alat untuk mengurai ciri-ciri khas masing-
masing tentang pola-pola yang terkandung dan kekuatan
maupun kelemahan pola pewarisan tari klasik gaya Yogyakarta.
Pendekatan sub-pokok kebudayaan juga digunakan untuk
mencari jawaban jaringan nilai sosial budaya pada implikasi
estetik dari proses pewarisan itu sendiri.

4 Anwar Din, “Konsep Kebudayaan”, dalam Anwar Din ed., Asas Kebudayaan
dan Kesenian Melayu (Malaysia: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007),
22-23.

33



BAB II
KARAKTERISTIK DAN BENTUK TARI
KLASIK YOGYAKARTA

1. Ruang Lingkup Tari Klasik Gaya Yogyakarta

Bergerak dinamis mengikuti irama, merespon ruang,
dengan kepala, badan, tangan, dan kaki. Menyajikan bentuk
yangberurutan, tertata dan teratur, punindah untuk dipandang,
dinikmati, bahkan untuk dihayati. Menyampaikan sederet
makna pesan dengan bermacam rupa ekspresi menghadirkan
kesan sedih, bahagia, ironis, tragis, dan lain sebagainya. Lekuk
liuk tubuh menebar pesonanya dengan segenap keanggunan.
Segenap tubuh bergerak, melantunkan energli yang tersirat
beragam makna pesan.

Bergerak tidak hanya menjadi penanda bahwa manusia
hidup, melainkan juga penanda bahwa tubuh itu sehat. Jika
tidak lagi bergerak, maka ia disebut sebagai tubuh yang mati.
Realitas ini menjadi penanda kehidupan atas makhluk yang
disebut manusia. Manusia dalam hal ini dapat menggerakkan
seluruh tubuhnya dengan beragam cara. Ia dapat bergerak
secara pasif, menghadirkan respon atas lingkungan. Ia tidak
bergerak berdasar kehendaknya sendiri, melainkan hanya
sebatas reaksi atas pergerakan ruang sekitar. Sebagaimana
manusia bergerak mengikuti liuk gelombang lautan, mengikuti
hembusan angin, getaran, dan lain sebagainya. Di sisi lain,
manusia sanggup bergerak secara aktif. Ia bergerak dengan
mendasarkan pada kesadaran, kehendak, dan dilakukan
secara berulang sebagaimana manusia melangkah, bermain,
dan menari.

Membaca tari dari perspektif lahiriah seperti di atas,
dapat kemudian menghadirkan pemahaman dan penjelasan
bahwa tari merupakan ‘“sederetan gerakan berirama,

34



berurutan, dan berekspresi, serta biasanya disertai musik atau
hentakan”.*

Di dalam perkembangannya, definisi semacam itu
tidak hanya berlaku dan diimplementasikan oleh manusia
melainkan juga robot. Pada kenyataannya robot yang
bukan merupakan makhluk hiduppun, kini dapat bergerak
sebagaimana manusia. Bahkan kita dapat menyaksikan saat
ini, kemajuan teknologi dapat menghadirkan robot-robot yang
berberak secara dinamis dan berirama, berurutan, bahkan
berekspresi sejalan dengan sajian musik ataupun hentakan-
hentakan yang mengiringinya seperti yang sering ditemukan
dalam hiburan modern di televisi atau pusat perbelanjaan.
Sungguhpun demikian, dapat diketahui bahwa di balik tari ini
terdapat aktor manusia yang memprogram.

Aktor tersebut memiliki sebuah tujuan. Schrader
mendefinisikan tari dengan menempatkan faktor tujuan
tersebut dengan menyertakan bahwa tari dibedakan dari
bukan tari karena tari memiliki tujuan, memiliki irama yang
disengaja, memiliki urutan yang dipolakan secara budaya,
dan memiliki gerakan nonverbal tidak biasa yang memiliki
nilai di dalamnya dan bagi dirinya sendiri.”” Definisi Schrader
menempatkan unsur baru tari yaitu adanya sebuah tujuan,
yang menempatkan tari sebagai sebuah tindakan rasional
manusia. Definisi ini juga memperluas tari dari hanya ekspresi
menjadi sebuah himpunan nilai-nilai yang mencirikan adanya
manusia. Keberadaan tujuan tidak terlihat dalam definisi tari
dari perspektif Kraton. B.PA Soerjodiningrat dalam Babad lan
Mekaring Dyjoged Djarwr tahun 1934 mendefinisikan tari sebagai
berikut.

4 C. Lu., A. de Lisio, “Specifics for Generalists: Teaching Elementary Physical
Education,” dalam International Electronic Journal of Elementary Education, 1(3),
(2009), 179.

0 A. Anderson, “Violent Dances in Martial Arts Films,” dalam Jump Cut: A Review of
Contemporary Media, 44, (2001), 15.

35



“Ingkang kawastanan djoged inggih poenika ebahing sedhaya sarandhoening
badhan, kasarengan oengeling gangsa (gamelan), katata pikantoek wiramaning
gending, djumboehing pasemon kalyjan pikadjenging djoged.”

(yang disebut tari adalah gerak seluruh anggota tubuh, bersamaan
dengan bunyi/suara gamelan, ditata sesuai dengan irama gending,
kesesuaian ekspresi dengan makna tari).”!

Definisi  Soerjadiningrat tidak memberikan syarat
bahwa tari itu harus bertujuan. Namun di sisi lain, definisi
ini menempatkan sisi manusiawi secara lebih mendalam
sebagai aktor pembentuk relasi. Relasi ini terlihat dari gerakan
tubuh dengan irama dan ekspresi dengan makna. Tari tetap
memiliki makna, dan tari tetap memiliki irama, tetapi tari
yang sesungguhnya adalah gerakan tubuh yang sesuai dengan
irama dan makna tersebut.

Dari pengertian inilah lembaga formal maupun non-
formal menempatkan evaluasi tari pada aspek wiraga, wirama,
dan wirasa. Aspek ini pula yang mencirikan TKGY berbeda
dari tari lainnya. Sebagai contoh, dalam tari golek, walaupun
menggambarkan seorang penari yang gemar bersolek dan
bersenang-senang, penari dilarang untuk tersenyum. Hal ini
diharapkan memunculkan aspek wirasa, yaitu walaupun mimik
tidak berubah, seorang penonton dapat melihat senyum di
dalam diri penari.’?

Dari pembahasan di atas, dapat dilihat bahwa TKGY
pada hakikatnya adalah tari yang mengandung keselarasan
antara jasmani, nada, dan nilai. Jasmani dikontrol oleh
tubuh, nada dikontrol oleh eksternal, dan nilai bersumber
dari sesuatu yang internal dalam diri manusia. Nilai ini dapat
dikembangkan oleh budaya seperti definisi Schrader. Gerakan
dan nada mudah disesuaikan karena sebenarnya merupakan
aspek jasmaniah yang berbeda dari segi alat penginderanya.

Y. Murdiyati, Bedhaya Purnama Jati Karya K.R.T. Sasmintadipura: Ekspresi Seni
Jagad Tari Kraton Yogyakarta (Yogyakarta: Cipta Media, 2009), 18-19.
2 \Wawancara dengan Tri Nardono, April 2014

36



Nilai merupakan aspek rohaniah yang tertanam dalam
batin individu. Seseorang dapat dimungkinkan melakukan
tindakan amoral dengan menunjukkan ekspresi yang seolah
sesual dengan makna tetapi pada dasarnya tidak memahami
makna dari tarl. Apa yang ditangkap evaluator dari ekspresi
wajah seseorang yang menari dengan karakter adalah
penjiwaan maya. Seseorang tidak dapat misalnya benar-benar
menjadi Rama atau Shinta, tetapi ia hanya berperan sebagai
Rama atau Shinta. Di sini dapat dilihat bahwa tari pada
akhirnya merupakan salah satu bentuk pertunjukan akting
seperti halnya film.

Tentu dapat digali lebih dalam nilai dalam tari dan tidak
harus hanya sebagai peran tokoh tertentu seperti dalam wayang
wong atau sendratari.5 Karakter-karakter tersebut memiliki ciri
khas. Dari sini hadir istilah halus dan gagah, beserta kualitas-
kualitas lain yang menyertainya. Seorang penari halus diharap
memiliki karakter yang benar-benar halus, begitu juga penari
gagah. Hal in1 dapat dilakukan dan inilah intisari yang lebih
dalam dari makna wirasa dari tari daripada menyandingkan
individu dengan tokoh tertentu dalam tari yang ditiru.

II. Standar Tari Klasik Gaya Yogyakarta

TKGY kemudian memiliki standar yang membedakan
dirinya dengan tari lainnya dalam ketiga aspek definisi umum
tari di atas. Standar ini merupakan standar yang diwariskan
dalam pengertian suatu tari tidak dapat dikatakan TKGY jika
1a tidak mengikuti standardisast ini.

1. Standar Relasi Gerak - Nilai

Standar relasi gerak dalam TKGY disebut sebagai pathokan
baku. Ada tujuh pathokan baku sebagai berikut.™

53Y. Murdiyati, 150-152; Fred. Wibowo, 20-45

37



38

Pandengan (pandangan mata). Pandangan mata harus
mengekspresikan getar jiwa. Kualitas pandangan mata
dapat dilihat dari kondisi ketika penari tidak berekspresi
tetapi matanya mengungkapkan emosi tertentu yang dapat
diamati oleh penonton. Standarnya adalah (1) kelopak
mata terbuka (tapukan melek), (2) bola mata lurus menurut
arah hadap muka (manik jeeg), dan (3) pandangan tajam
dengan jarak lima kali tinggi tubuh (pandengan tagjam).

Gerak leher. Gerak leher dipusatkan pada persendian

kepala dengan leher di bawah telinga kanan-kiri. Ada dua

macam gerak leher.

1) Pacakgulu, yaitu menggerakkan leher dengan pandangan
tetap. Ada dua jenis pacak gulu yaitu cepat (irama seseg)
dan pelan (zrama antal);

2) Tolehan, yaitu memindahkan arah pandangan menurut
arah hadap muka dengan menggerakkan leher

Deg (sikap badan). Sikap badan TKGY dicirikan torso

tegak lurus tanpa menegangkan atau mengendorkan bahu

dengan tulang belakang yang tidak kaku tetapi tidak pula
bengkok. Sikap badan khas TKGY ditandai oleh (1) tulang
rusuk dijunjung (iga kaunus), (2) tulang punggung berdiri

(ula-ula ngadeg), (3) tulang belikat datar (enthong-enthong wrata),

(4) dada membusung (jaja mungal), (5) perut kempis (weteng

nglempet), dan (6) bahu membuka (pundhak menga).

Sikap jari dan pergelangan tangan. Untuk jari terdapat

sikap ngruj, ngithing, nyempurit, dan ngepel. Untuk pergelangan

tangan terdapat sikap nekuk tumungkul lengkung, nekuk tumenga

(berdiri), dan lurus.

Gerak tangan. Gerak tangan ada 23 variasi dalam TKGY.

Sikap kaki. Sikap kaki TKGY terdiri dari paha telentang

(pupu mlumah), lutut membuka (dhengkul megar), dan

telapak kaki melintang (dlamakan malang). Paha harus

terbuka, bahkan untuk penari putri. Hal ini memiliki
fungsi stabilitas untuk mendukung cethik. Sikap jari yang
diizinkan adalah sikap jari kaki tegak dan tegang. Sikap
ini dimungkinkan dengan menarik jari-jari kaki ke atas.

Gerakan ini memungkinkan semua otot penari menjadi

kencang dan berisi. Mendhak adalah gerakan tubuh dari

sikap berdiri dengan paha terbuka lalu merendah sampai



lutut menekuk. Mendhak yang baik memungkinkan gerak
kaki lebih hidup, besar, dan luas. Mendhak yang kurang baik
dapat berakibat pada pengecilan tubuh, lemah, konsentrasi
kurang, gerakan yang kosong, dan boros.

g Gerak kaki. Terdapat banyak variasi gerak kaki TKGY
seperti mendhak, mendhak ngleyek mapan, gedrug ngelereg mapan,
nyepak, kapang-kapang, pendhapan, mancat, trisig, ngoyog, encot,
wedhi-kengser; kicat, ombak banyu, dhodhok, sila, jengkeng, sing,
dan panggel. Variasi lebih lanjut didasarkan pada karakter:
putri, gagah, atau halus. Poros gerak pada penari terletak
pada badan, bukan lambung, dan bukan pula lutut. Hal
ini berlaku misalnya pada gerak menoleh atau gerak
merendah.

. Standar Relasi Gerak —Nada

a. Kepekaan irama gending. Penari bergerak mengikuti
irama gending dengan tekanan pada kethuk, kenong, kempul,
dan gong.

b. Kepekaan irama gerak. Penari bergerak mengikuti tempo
yang tetap dan lancar.

c. Kepekaan irama jarak. Penari bergerak mengikuti jarak
anggota tubuh yang digerakkan schingga tetap stabil
seiring berjalannya tari.

N

Berikut ditampilkan secara notasi Laban beberapa
bagian seperti posisi tangan serta pola-pola gerak berdasarkan
level dari anggota badan pada ruang para penari yang bersifat
simetris dan asimetris. Contoh-contoh ini ada standard yang
dipakai dalam menarikan TKGY

= =
_ T atevy Nerujt
- o ,a E (posisi tangan pertama)

39



7z Z Murr
% éﬂﬂ _ Taesw (variasi dari posisi
ag g Eﬁﬁj‘; =l 4 i tangan pertama)

Naithing
(posisi tangan kedua)

Nyempurit
(posisi tangan ketiga)

% W Ngepel
3 2

% (posisi tangan keempat)
34730
T Nyathok
= (memegang sampur dengan
E memutar tangan posisi pertama)
Muwrr
a (memegang sampur dengan
= L osisl tangan la)
5 1% g
Njimpat
= 1 (memegang sampur dengan
[ﬂ posisi tangan kedua)

Gambar 2.1

Kunci-kunci untuk posisi-posisi tangan dengan Notasi Laban®

4 Dikutip dari buku R.M. Soedarsono, Wayang Wong, Drama Tari Ritual Kenegaraan
di Kraton Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 334

40



yWBh

% R.M. Soedarsono, 335

|
|

Gambar 2.2
Notasi Laban Gerak Ngenceng encot nggrudha®

oT

wi P
ikm,
f

41



k=
-

AR

Gambar 2.3
Notasi Laban Gerak Impur®

% R.M. Soedarsono, 336

42



Z
7
& 3
L] ¢
b

8

L

T2

Gambar 2.4
Notasi Laban Gerak Kagok kinantang™’

57 R.M. Soedarsono, 337

43



Gambar 2.5
Notasi Laban Gerak Kambeng®®

8 R.M. Soedarsono, 338

44



Gambar 2.6
Notasi Laban Gerak Kalang kinantang™

%9 R.M. Soedarsono, 339

45



4 EBD :, @’
e 103
W e

Gambar 2.7
Notasi Laban Gerak Kagok impur®

60 R.M. Soedarsono, 340

46



Gambar 2.8
Notasi Laban Gerak Bapang®

61 R.M. Soedarsono, 341

47



9 1
6 *
5 -+
4 *

1?4 |

A

¥

&k
AVNALYS

y jEe e

Gambar 2.9
Notasi Laban Gerak Lembehan Kentrig™

62 R.M. Soedarsono, 342

48



III. Klasifikasi Tari Klasik Gaya Yogyakarta

a. Klasifikasi Berdasarkan Gender

Berdasarkan gender, menyaksikan ragam TKGY
yang hidup tumbuh dan berkembang, setidaknya kita dapat
mengelompokkannya ke dalam tiga kelompok tari, di antaranya
adalah tari putri, tari putra, dan dramatari. Pengelompokan
ini didasarkan pada jenis kelamin kelompok penyaji yang
membawakan TKGY.

Tari di masa modern diidentikkan dengan feminisme
sehingga banyak tari maupun penari berorientasi ke arah
feminitas. Hal ini teramati di berbagai negara.”” Keberadaan
tari putri sebenarnya tidak hanya hidup di balik benteng istana
saja. Jenis tari ini juga dapat dijumpai di berbagai daerah di
pulau Jawa. Tari putri tidak hanya menampilkan latar belakang
kraton dengan nuansa adi luhungnya. Tari putri bahkan
dapat dijumpai dalam kehidupan masyarakat biasa atau
sering dikenali sebagai bentuk tari rakyat. Dipertontonkan di
kalangan rakyat jelata seperti halnya ronggeng, tayub, sredek,
dan lain sebagainya. Tari-tari dengan nuansa kerakyatan
sampal pada bentuk tari persembahan yang memuat unsur
sakralitas di dalamnya.

Perbedaan antara tari putri yang hidup di tengah
masyarakat umum dan istana, terletak pada ada atau tidaknya
pakem (aturan) yang mengikat dalam proses penyajiannya. Di
balik benteng istana penari putri biasanya dipilih melalui proses
seleksi yang cukup ketat dengan memperhitungkan berbagai
aspek seperti halnya keselarasan postur, usia, latar belakang,
dan lain sebagainya seperti halnya yang terdapat pada tari
Srimpi. Aturan-aturan yang telah ditetapkan itu dijalankan
secara ketat dan tidak boleh dilanggar untuk menjaga
beragam nilai yang hidup di dalamnya. Berbeda dengan tari
putri yang tumbuh di tengah masyarakat. Meskipun terdapat
aturan dalam proses penyajiannya, akan tetapi aturan itu tidak
diberlakukan secara ketat sebagaimana entitas tari istana.

83 Periksa tinjauan dari Z. Li., “Adolescent Male Dancers” Embodied

49



Di dalam keagungan kraton Yogyakarta, Bedhaya
Semang merupakan induk dari tari putri TKGY. Di dalam
perjalanannya tariitu kemudian emudian berkembang menjadi
banyak varian seperti halnya Bedhaya Sang Amurwabhumi, bedhaya
Harjuna Wiwaha, Bedhaya Sapta, Bedhaya Sabda Ay, dan Bedhaya
Angron Sekar®*  Selain tari Bedhaya, tari Golek merupakan
tari putri yang juga memiliki banyak varian seperti tari Golek
Lambang Sari. Tari putri yang lain mencakup tari Serimpi
dengan varian Serimpt Renggawati, Serimpr Putri Cina, Serimpt
Prstol, Serimpr Padhelor:, dan Serimpt Pramugrars.

Tar1i putra adalah tari klasik gaya Yogyakarta yang
ditarikan oleh laki-laki. Tari in1 mencakup versi alus seperti
tari Topeng Panji, tari Klana halus Sri Suwela, dan tari versi
gagah. Pada dasarnya, tari halus dan tari gagah dibedakan
oleh karakter yang dibawakan penari yang diangkat dari
kisah Mahabarata, Panji, Ramayana, atau Damarwulan.
Tar1 Beksan Etheng merupakan variasi yang lebih kompleks,
yang terdiri dari 4 tari putra halus, 4 tari putra gagah, dan 4
pelawak. Dasar pola baku untuk tari putra mencakup umpus;
kambeng, kalang kinantang, dan bapang.

Dramatari ditarikan oleh putra dan putri. Wayang
wong termasuk jenis dramatari walaupun pada versi aslinya
sepenuhnya ditarikan oleh putra. Begitu pula dramatari
Gatotkaca Pergiwo Gandrung dan  Beksan Golek Menak yang
melibatkan tipe karakter putri seperti Dewi Sudarawerti dan
Dewi Siturpelaeli dan karakter putra seperti Raden Maktal
dan Prabu Dirgamaruta.

b. Klasifikasi Berdasarkan Karakter

Karakter atau gaya tampilan dalam penyajian TKGY
dalam hal ini dapat dikelompokkan ke dalam tari halus dan
tari gagah. Karakter di sini tidak lagi merujuk pada gender
penyaji lagi. Baik tari halus maupun gagah dapat disajikan
oleh penari putra maupun putri. Hal ini lebih merujuk pada

4 Periksa AT Pramono, Tari Klasik Gaya Yogyakarta. http://jogjatrip.com/
id/602/Tari-Klasik-Gaya-Yogyakarta

50



karakter tokoh yang dibawakan oleh penari dalam sajiannya,
sehingga penari menampilkan watak halus ataupun gagah.

Tari halus dalam TKGY memiliki cir1 gerak non-
agresif dan memiliki pola dan gerak yang moderat. Tari
bedhaya merupakan bentuk tari putri dengan karakteristik halus.
Adapun tari putra dengan karakteristik halus dapat dijumpai
pada sajian Arjuna, Rama, Damarwulan, Kresna, Laksmana,
dan Panji.

Tari gagah umumnya disajikan oleh putra, namun
hal itu tidak berlaku mutlak. Artinya sajian tari gagah
dalam hal ini juga dapat ditampilkan oleh penari putri.
Sesuail dengan sebutannya, tari gagah menyajikan karakter
maskulin. Keberadaan tari ini memiliki ciri gerak yang agresif
dan berwibawa seperti halnya menggambarkan sosok raja.
Beberapa contoh tari gagah yang dapat dijumpai di antaranya
adalah Menak finggo Gandrung, Klana Topeng, dan Garuda
Yaksa. Karakter gagah mencakup misalnya Bima, Rahwana,
Sewandana, Baladewa, Klana, dan Menakjingga. Tari ini
bertumpu pada kekuatan dan keindahan gerak kaki.

c. Klasifikasi Berdasarkan Kompleksitas

Berdasarkan kompleksitasnya, TKGY diklasifikasikan
ke dalam tiga kelompok di antaranya tari tunggal,
berpasangan, dan kelompok. Kompleksitas yang dimaksud
dalam pengkategorian ini didasarkan pada jumlah penyaji.
Sebagaimana penyebutannya, tari tunggal adalah bentuk
tari yang disajikan oleh satu orang penari saja. Tari ini lebih
cenderung menyajikan karakter tokoh yang dibawakan.
Beberapa contoh tari tunggal pada TKGY di antaranya adalah
tari golek untuk putri, tari Alana halus dan Klana Raja, serta Klana
Swandono untuk putra.

Tari berpasangan biasanya memuat dua tema dalam
penyajiannya, di antaranya adalah tema percintaan dan
konflik. Tari ini disajikan dengan saling berpasangan. Dalam
tema-tema percintaan, tari ini menampilkan sosok penari pria
dan wanita seperti halnya dalam sajian beksan. Tema konflik

51



biasanya mengusung cerita-cerita tentang pertarungan yang
melibatkan dua tokoh yang umumnya merupakan fragmen
dari sajian tari yang lebih besar. Tari in1 disajikan oleh pria
dengan pria, wanita dengan wanita, maupun pria dengan
wanita dengan saling berpasangan. Contoh tari berpasangan
dengan mengusung tema konflik di antaranya adalah Srikandi
versus Suradewati, Suradewati versus Sirtupelaeli, Anoman
versus Yaksadewa, Umarmaya versus Umarmadi, Srikandi
versus Bisma, Rengganis versus Widaninggar, atau Gatutkaca
versus Suteja, dan lain sebagainya. Sedangkan tari kelompok
merupakan tari yang disajikan oleh tiga orang atau lebih secara
berkelompok seperti halnya tari bedhaya, serimpr, maupun wayang
wong, Beksan Etheng, dan lain sebagainya.

d. Klasifikasi Berdasarkan Tema

Berdasar pada temanya, TKGY diklasifikasikan ke
dalam tiga bentuk tema yang umum dijumpai. Ketiga tema itu
di antaranya adalah panteon, sejarah, dan kehidupan sehari-
hari. Tema panteon (kisah dewa-dewa) merupakan salah
satu tema besar dalam tari klasik gaya Yogyakarta. Tema ini
dimainkan oleh banyak penari khususnya dalam dramatari
wayang wong. Kisah panteon yang diambil berangkat dari kisah
India yang kaya dengan kisah panteon seperti Mahabharata
dan Ramayana. Walaupun begitu, kisah ini diadaptasi dengan
gaya Jawa yang melibatkan perjalanan individual manusia
atau dewa sehingga memberikan nilai yang dapat dipegang
oleh manusia, tidak sekedar menyaksikan apa yang terjadi di
dunia para dewa (khayangan).

Lakon panteon dari India sendiri diambil karena Jawa
maupun kebudayaan lain di Indonesia tidak memiliki panteon,
terutama akibat pengaruh dari agama monoteisme yang
berkembang dalam hampir satu milenium terakhir. Selain itu,
kalaupun ada seperti pada sejumlah keyakinan tradisional di
Kalimantan, Sulawesi, dan Maluku, panteon versi Nusantara
tergolong tidak sempurna dan terpecah-pecah dengan jalur
cerita yang kurang jelas. Hal ini disebabkan fungsi panteon

52



yang lebih pada fungsi ritual daripada membangun cerita
yang koheren.

Tema historis termasuk tema yang berkembang di
kalangan istana, terutama mengenai kejadian-kejadian penting
dalam sejarah kerajaan. Kisah pertempuran Mataram dengan
Madiun misalnya, ditarikan dalam bentuk Bedhaya Madiun.
Sementara kisah hidup sultan ditarikan dalam sajian yang lebih
kontemporer. Hal in1 memungkinkan sejarawan mempelajari
sejarah kesultanan dan aspek-aspeknya lewat kajian tari.
Upaya ini penting mengingat budaya Jawa merupakan budaya
lisan yang sulit menemukan manuskrip kuno yang mendetail
tentang kejadian historis. Selain itu, kalaupun ada, manuskrip
kuno banyak yang disimpan di Belanda sebagai akibat upaya
konservasi yang dilakukan penjajah Belanda saat melakukan
kolonisasi di Indonesia.

Tema kehidupan sehari-hari merupakan tema yang
mulai berkembang dewasa ini karena meningkatnya variasi
dalam hidup sehari-hari manusia sekaligus kebebasan dalam
mengeksplorasi tema-tema baru tari. Tema kehidupan sehari-
hari terutama ada dalam tari kontemporer.

IV. Bentuk Pertujukan Tari Klasik Yogyakarta

a. Beksan Trunajaya

Beksan Trunajaya diciptakan oleh Sultan Hamengku
Buwono I pada masa pemerintahannya atau awal dari
keberadaan Kraton Yogyakarta. Ditengarai bahwa Tranujaya
adalah nama seorang pangeran Madura yang gagah berani
melawan para penjajah. Pangeran Trunajaya merupakan
menantu dari Sultan Agung. Beksan Tranujaya dimainkan
oleh penari (tepatnya: prajurit Kraton) yang bernama Korps
Nyutra seksi Trunajaya.

Suatu konsep perjuangan direprsentasikan dengan
nama pangeran Trunajaya dan ditarikan oleh seniman yang
disebut korps Nyutra seksi Trunajaya atau prajurit. Kombinasi
ini menggambarkan tujuan pelembagaan Beksan Trungaya

53



berkaitan dengan perjuangan prajurit dalam melawan
penjajah. Dengan kata lain, Beksan Trungjaya merupakan
sumber pembangkit dan penjaga semangat para prajurit dalam
berperang. Selain itu, berdasarkan Pangeran Trunajaya yang
berasal dart Madura menandai suatu persatuan geografis yang
diwujudkan dalam hubungan perkawinan atau persaudaraan
antara Madura dan Yogyakarta.

Pelembagaan Beksan Trunajaya memiliki pola komposisi
yang beragam. Terdapat dua pola komposisi berbeda yaitu
Beksan Lawung dan Beksan Madura Lawung Gagah atau Ageng
dan Lawung Halus atau ALt yang merupakan komposisi dari
Beksan Lawung Gagah.” Berdasarkan penggunaan ragam, tari
putra gagah dan Lawung Halus dilakukan oleh penari yang
menggunakan ragam tari putra halus, sedangkan Beksan
Madura dibawakan oleh penari putra gagah dan halus. Lawung
Gagah, Lawung Halus dan Beksan Madura merupakan seluruh
rangkaian yang terdapat dalam Beksan Trunajaya. Penari-penari
yang memainkan Beksan Trungjaya berjumlah 36 orang yang
terdiri dari 16 penari Lawung Gagah, 12 penari Lawung Halus
dan 8 penari Beksan Madura. Fnam belas penari dalam Lawung
Gagah berposisi menjadi dua kelompok yang saling berlawanan
atau 8 lawan 8. Setiap kelompok memiliki boto/ (pemimpin),
dan selain botoh ada penari sebagai salaotho atau penari yang
mengikuti apa yang dilakukan (gerak) dari botoh.

Tugas utama penari botoh adalah sebagal pemimpin
yang akan mengadu jago-jagonya yang diperankan oleh
penari Lawung. Penari Lawung dibagi menjadi dua; pertama
lawung jgar merupakan suatu kelompok yang terdiri dari 4
penari sebagal gambaran karakter prajurit kasar dan keras,
dan 4 penari lainnya merupakan lawung lurah memiliki karakter
lebih halus dari lawung jajar, sehingga perbedaan karakter ini
menggambarkan suatu hierarkis kepangkatan yang tinggi
dimiliki oleh para penari lawung lurah, sementara karakter

% Periksa Robertus B, Soedarsono, Beksan Lawung Alus Kraton Yogyakarta, dalam
Laporan Penelitian, (Yogyakarta: ASTI Yogyakarta), 1979, 7-13

54



kasar mewakili kekerasan prajurit yang memiliki pangkat yang
lebih rendah. Dalam pengelolaan pentas Beksan Trunajaya yang
dimainkan 16 penari tersebut dibagi menjadi dua kelompok
(kanan dan kiri), artinya seluruh komposisi disusun simetris.

Dua belas penari Lawung Halus juga disusun simetris
6 penari di kanan dan 6 penari di kiri. Penari Lawung Halus
memiliki tiga jenis karakter berbeda yang sesuai dengan
fungsinya. Karakter pertama terdiri dari 4 penari yang
termasuk pada golongan penari lawung lurah yang saling
berlawan antara 2 melawan 2 penari. Karakter kedua adalah
golongan penari lawung jajar yang juga berkelompok 2 lawan
2. Karakter ketiga merupakan penari ploncon merupakan 4
penari yang dibagi menjadi 2 kelompok berlawanan. Penari
ploncon adalah peserta yang mengiringi penari lawung dan
bertugas membawa properti dari penari lawung tersebut.

Delapan orang penari Beksan Madura atau Beksan Gendul
dibedakan menjadi dua karakter atau golongan. Setiap karakter
dibedakan menjadi dari 4 penari halus dan 4 penari gagah.
Golongan ini juga bersifat berpasangan. Akan tetapi, berbeda
dengan lawung yang berlawanan, dalam Beksan Madura penari
gagah dan halus tidak berlawanan. Hal in1 menggambarkan
bahwa ada kerjasama atau persaudaraan di dalam Beksan
Moadura, dalam gerak tari saat adanya adegan minum bersama
antara penari gagah dan halus.

Beksan  Trungjapa  sering ditampilkan saat acara
perkawinan putra-putri Sultan di Bangsal Kepatihan. Hal ini
berlangsung pada pemerintahan Sultan Hamengku Buwono
I sampai Sultan Hamengku Buwono VIIL.® Tujuan awal
penciptaan Beksan Trunajaya oleh Kraton adalah sebagai
penggugah atau penyemangat prajurit dan persatuan atau
persaudaraan. Dalam hal ini, menambahkan pendapat bahwa
tari ini juga berfungsi sebagai simbol-simbol pemyatuan
antara laki-laki dan wanita. Oleh karena itu, tari ini bisa

% Periksa Y. Sumandiyo Hadi, Pasang Surut Tari Klasik Yogyakarta, Yogyakarta:
(Lembaga Penelitian Institus Seni Indonesia Yogyakarta, 2007), 67

55



dipertunjukkan pada pesta perkawinan putra Sultan. Lebih
lengkap pendapatnya adalah sebagai berikut.

Fungsi tari itu (Beksan Trunajaya) dipentaskan dalam
upacara perkawinan Kraton, ternyata mengandung muatan
filosofi berisi suatu wejangan atau wular-ular bagi seseorang
yang akan menempuh hidup baru dari sebuah kesakralan
perkawinan. Beberapa makna simbolis yang ada dalam Beksan
Trunajaya khusunya Lawung Ageng ini, terkandung dalam jumlah
penari, gerak, lagon, iringan maupun propertinya. Jumlah penari
yang genap dan selalu berpasangan, melakukan peperangan
namun tidak ada yang kalah maupun menang, melambangkan
pasangan suami-istri yang kadang berbeda pendapat,
perselisihan, tetapt akhirnya harus diselesaikan secara baik,
serasi dan harmonis. Beksan Lawung Gagah dengan properti
lawung untuk perang sodhoran yang diarahkan ke tanah,
menunjukan bahwa tari itu semacam tari kesuburan untuk
ritus perkawinan. Juga syair-syair dalam /agon mengandung
pesan-pesan kepada suami istri untuk saling bergotong royong,
bertanggung jawab, menghormati dan mengasihi dalam
sebuah rumah tangga.®’

b. Wayang Wong

Masyarakat Indonesia khususnya yang berada di
luar Pulau Jawa lebih mengetahui pertunjukan wayang kulit
karena lebih sering ditampilkan di salah satu televisi nasional
daripada wayang wong. Tentu berbeda dengan masyarakat Jawa
atau pendukung kebudayaan tersebut, mereka memahami
bahwa ada wayang kulit dan wayang wong. Wayang kulit
merupakan pertunjukan dengan menggunakan boneka dari
kulit, sedangkan wayang wong menggunakan manusia atau
penari. Jika dicermati, perbedaan material tetapi memiliki
konsep yang sama akan menimbulkan pengaruh dari hal yang
berbeda tersebut. Dengan kata lain wayang kulit dan wayang
wong saling mempengaruhi perkembangannya.

57 Periksa Y. Sumandiyo Hadi, 68-69

56



Istilah wayang wong sebelumnya pernah tercatat pada
masa kerajaan Mataram Kuno, Majapahit atau masa kerajaan
Jawa Timur. dengan runtuhnya kerajaan Jawa timur istilah
wayang wong terus terbawa sampai ke kerajaan Jawa Tengah,
sepertl kerajaan Demak (1524-1581), kerajaan Pajang (1581-
1584) serta kerajaan Mataram Baru atau Islam (1584-1735).
Seperti yang telah penulis uraikan sebelumnya, Mataram
Islam menjadi dua Kasunan Surakarta dan Kasultanan
Ngayogyakarta Hadiningrat, yang masing-masing membentuk
atau mencari akar kebudayaan mereka masing-masing.

Dalam penelitian ini yang dimaksud dengan wayang
wong adalah wayang wong gaya Yogyakarta. Wayang wong
ini merupakan ciptaan Sultan Hamengku Buwono I, dan
pertama kali diciptakan dengan lakon Gandawerdaya atau
sebuah kreativitas yang berasal dari episode Mahabarata. Hal
ini membuktikan perwujudan wayang wong dipengaruhi oleh
kesusasteraan yang berkembang pesat pada tengah kedua abad
ke-18. Ceritanya berpijak pada kisah-kisah Jawa Kuna yang
bersumber dari wiracarita Mahabarata. Selain perkembangan
sastra latar belakang penciptaan wayang wong juga dilatari oleh
kondisi politik saat itu, yaitu ketika bangsa kolonial (penjajah
Belanda) menguasai Indonesia (Yogyakarta).*

Cerita-cerita yang dibawakan dalam wayang wong
yang besifat dramatari tersebut adalah wiracarita Mahabharta
dan merupakan perpaduan antara Mahabharta dengan
Ramayana. Dalam cerita Mahabharta, sebagian besar penari
tidak menggunakan topeng kecuali tokoh raksasa yang
mengenakannya, sedangkan dalam cerita Ramayana sebagian
besar penari menggunakan topeng untuk tokoh- tokoh kera dan
raksasa. Tradisi menggunakan topeng untuk karakter-karakter
yang bukan manusia atau bukan dewa masih berlangsung
sampai sekarang di Yogyakarta. Sultan Hamengku Buwono I
juga mementaskan wayang wong dengan lakon Gandawardaya

% Periksa R.M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton
Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 1997, 22.

57



sekitar tahun 1757, Lakon Jayasemadi, dan Endra Sampurna
(Hilangnya Arjuna).

Pelembagaan wayang wong terus berlanjut dilaksanakan
oleh generasi penerus Sultan Hamengku Buwono I. Pada masa
Sultan Hamngku Buwono II pementasan hanya dilaksanakan
hanya satu kali dengan lakon Jaya Pusaka. Masa Sultan
Hamengku Buwono III terdapat informasi melalui Babad
Ngayokyakarta yang menceritakan para abdi-dalem menarikan
wayang wong tidak hanya untuk kepentingan ritual di Bangsal
Kencana, tetapi juga untuk menghibur para pejabat asing
dengan lakon Gandawerdaya di Bangsal Sri Penganti. Selain
cerita-cerita yang berasal dari episode Ramayana, Sultan
Hamengku Buwono Il juga membawakan cerita Darmawulan.

Pada masa Sultan Hamengku Buwono IV, belum
ada catatan yang menunjukkan perkembangan lembaga
wayang wong sampal sekarang. Diasumsikan keadaan politik
dan Ekonomi pada masa Sultan Hamengku Buwono IV ini
mendapat goncangan, misalnya pemberontakan oleh Raden
Rangga tahun 1811 yang menyebabkan disitanya daerah
pesisir milik Kasultanan Yogyakarta oleh Gubernur Jenderal
Willem Daendels. Akibatnya, perhatian Sultan tertuju pada
pejuangan dan perbaikan infrastruktur politik dan ekonomi
yang terdapat di Yogyakarta daripada melangsungkan tradisi
keseniannya. Wayang wong dipentaskan kembali pada masa
Sultan Hamengku Buwono V dengan lakon Pragolamurti, Petruk
Dados Ratu, Rabinipun Angkawyaya Angsal Dewr Utari, Jayasemads,
dan Pregiwa- Pregiwati. Sekurang-kurangnya pada masa ini
wayang wong pernah dipentaskan sebanyak lima kali. Dalam
hal ini, terlihat bahwa Sultan Hamengku Buwono V memiliki
perhatian besar terhadap kesenian karena kondisi politik-
ekonomi saat itu sudah bisa dikatakan sehat kembali.

Sultan juga mengembangkan teks pertunjukan Wayang
Wong atau biasa disebut dengan Serat Randha yang telah
dimulai oleh Sultan Hamengku Buwono I terlebih dahulu.
Sultan Hamengku Bowono V mulai melatih penari-penari

58



pria muda untuk mewakili karakter yang dibawakan oleh
penari putri. Penari-penari di Kraton Yogyakarta diorganisasi
oleh abdi-dalem bedhaya kakung (hamba Sultan bedhaya pria).
Pelembagaan penari pria ini berlatar belakang kondisi di dalam
Kraton Yogyakarta pada waktu itu yang tidak membenarkan
berkumpulnya antara wanita dan pria secara akrab di depan
umum. Selain itu, para penari harus selalu dalam keadaan
bersih rohaniah karena berhubugan dengan tari tersebut
merupakan tari kenegaraan yang sakral. Pertunjukan Wayang
Wong besar- besaran pernah dilaksanakan oleh Sultan
Hamengku Buwono VI sebanyak dua kali, dengan lakon
Jayasemadi dan Pragolamurti.

Pada masa Sultan Hamengku Buwono VII, pernah
dilangsungkan dua kali pementasan wayang wong dengan lakon
Sri Suwela dan lakon Pregiwa-pregiwati. Tokoh-tokoh penting
dalam pertunjukan wayang wong itu diperankan oleh putera-
putera Sultan, saudara Sultan, dan beberapa kerabat Kraton
Yogyakarta, seperti Kanjeng Gusti Pangeran Adipati Anom
Hamengkunegara yang menarikan Gatutkaca, Pangeran
Purubaya membawakan peran Angkawijaya, Pangeran
Puger memerankan Werkudara, Pangeran Mangkukusuma
memerankan Prabu Dasalengkara, Pangeran Suryodiningrat
memerankan Irawan, Pangeran Tejakusuma memerankan
Semitra, Gusti Raden Mas Admiral memerankan Pregiwa,
Raden Mas Sulendra memerankan Pregiwati, Raden
Lurah Atmatidarsa memerankan Prabu Kresna, Kanjeng
Danudiningrat memerankan Prabu Suyudana, Raden
Mas Sugirman memerankan Larasati, dan Raden Mas
Pawiramujana memerankan Dew1 Titisari.

Pelembagaan kesenian Kraton Yogyakarta berhasil
dibawa ke luar lingkup istana dan terbentuklah beberapa
perkumpulan tari yang bergerak di luar istana untuk
memasyarakatkan atau mengembangkan seni tari di kalangan
masyarakat umum. Dua orang putera Sultan Hamengku
Buwono VII yakni Pangeran Suryodiningrat sebagai ketua

59



dan Pangeran Tejakusuma dengan tugas sebagai pimpinan

bagian tari mendirikan satu perkumpulan yang terkenal saat

itu bernama Kridha Beksa Wirama (KBW) pada tahun 1918.%

Perkumpulan Kridha Beksa Wirama ini mendapat dukungan

dari Sultan Hamengku Buwono VII dengan membantu

para guru-guru tari dan gamelan yang didatangkan dari
istana lengkap dengan pemberian sejumlah gaji atau uang.

Pengadaan gamelan tersebut, ditugaskan kepada Kanjeng

Wiraguna untuk memimpin bagian ini. Sementara itu bagian

sastra dipimpin oleh Kanjeng Jayadipura yang dikenal dengan

seniman serba bisa, dan keuangan perkumpulan ini dikelola
oleh seorang penari yang bernama Wiroguno.”

Selanjutnya pelembagaan dramatari wapang wong
dikembangkan dan diciptakan oleh Sultan Hamengku Buwono
VIII. Boleh dikatakan pada masa Sultan ini adalah masa
puncak perkembangan wayang wong gaya Yogyakarta. Banyak
pembaruan yang dilakukan oleh Sultan Hamengku Buwono
VIII terhadap wayang wong mulai dari properti pentas yang
elemen-elemennya bercorak realistis karakter, lakon yang telah
dipertunjukkan pada masa Sultan sebelumnya ditampilkan
kembali, dan busana dikembangkan mengikuti busana yang
terdapat pada wayang kulit. Ada sebelas kali pertunjukan
wayang wong yang diproduksi secara masif oleh Sultan
Hamengku Buwono VIII yakni:

a. Lakon Jayasemadi dan Lakon Sri Suwela pada bulan
September 1923 yang pertunjukanya berlangsung selama
empat hari.

b. Lakon Samba Sebit dan Lakon Mintaraga pada tahun
1926 yang pertunjukannya berlangsung selama empat hari.

% Periksa R.M. Soedasono, Beberapa Faktor Penyebab Kemunduran Wayang
Wong Gaya Yogyakarta: Satu Pengematan dari Segi Estetika Tari, (Yogyakarta:
Sub/bagian Proyek ASTI Yogyakarta), 1979-80, 148-149

70 Periksa P.A. Soerjodiningrat, Krida Beksa Wirama 1948-1953 dalam Peringatan
Tahunan ke-35 Perkumpulan Seni Tari Kridha Beksa Wirama, (Jogjakarta: Kridha
Beksa Wirama), 4

60



c. Lakon Parta Krama, Srikandhi Meguru Manah, dan lakon
Sumbadra Larung pada bulan Juli 1929 yang pertunjukan-
nya berlangsung selama satu hari.

d. Lakon Jayapusaka pada bulan Juli 1929 pertunjukannya
berlangsung selama satu hari.

e. Lakon Sumbadra Larung pada bulan Februari 1932 yang
pertunjukanya berlangsung selama satu hari.

f. Lakon Semar Boyong, Rama Nitik, dan Lakon Rama Nitis
pada bulan Juli 1933 dalam bentuk gladi resik dan pertun-
jukan ini berlangsung selama tiga hari.

g Lakon Semar Boyong, Rama Nitik, dan Rama Nitis pada
bulan Agustus 1934, dan pertunjukan ini berlangsung se-
lama tiga hari.

h. Lakon Mintaraga dipertunjukkan pada bulan Januari 1937
selama dua hari.

1. Lakon Mintaraga dipertunjukkan selama satu hari pada
bulan Januari 1938.

j- Lakon Pregiwa-pregiwati, Rabinipun Angkawijaya, dan
Rabinipun Pancawala dipertunjukkan selama tiga hari
pada bulan Maret 1939.

k. Lakon Pragolamurti dipertunjukkan selama dua hari pada
bulan Agustus 1939."

Terlihat padaragam lakon-lakon yang telah ditampilkan
tersebut bahwa ada lakon yang telah dilaksanakan oleh
Sultan- sultan terdahulu, seperti Lakon Jayasemadi, Lakon
Sri Suwela, Lakon Jayapusaka, Lakon Pregiwa-Pregiwati,
dan Lakon Pragolamurti. Selain itu, juga ada lakon yang
baru dipertunjukkan dalam wayang wong pada masa Sultan
Hamengku Buwono VIII, seperti Lakon Samba Sebit, Lakon
Mintaraga, Lakon Parta Krama, Lakon Srikandhi Meguru
Manah, Lakon Sumbadra Larung, Lakon Semar Boyong,
Lakon Rama Nitik, dan Lakon Rama Nitis.

7 Periksa Suryobrongto, “Wayang Wong Gagrag Mataram,” dalam Fred
Wibowo, Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: Museum Kraton
Yogyakarta,1981), 45-56.

61



Meletusnya Perang Dunia ke-II disinyalir sebagai salah
satu faktor pertunjukan wayang wong mengalami kemunduran
dalam hal pelaksanaannya. Peristiwa ini berlangsung pada
dekade 1940-an, tepat dengan mangkatnya Sultan Hamengku
Buwono VIII dan digantikan oleh Sultan Hamengku Buwono
IX yang berjiwa nasionalis karena pendidikan di Belanda
banyak mempertemukannya dengan putera-putera kaum
terjajah (Indonesia). Sultan Hamengku Buwono IX yang
sebelumnya bernama Gusti Raden Mas Darajatun diangkat
menjadi Sultan pada tahun 1940.

Pada masa awal pemerintahannya ini, beliau lebih
fokus pada perjuangan kemerdekaan Republik Indonesia.
Hal in1 tidak berarti bahwa beliau melupakan dirinya sebagai
seorang Sultan yang dibutuhkan dalam perjalanan atau
eksistensi Kraton Yogyakarta. Banyak bukti bahwa latihan-
latthan menari di Kraton Yogyakarta masih berlangsung
Pertunjukan wayang wong pernah dilaksanakan, tetapi durasi
pertunjukannya tidak selama pada masa Sultan sebelumnya.
Contohnya pertunjukan wayang wong dengan Lakon Perkawinan
Irawan dan Lakon Pregiwa-Pregiwati yang diselenggarakan
dari jam 9:00 sampai 16:00 WIB.

Selain dalam istana Kraton Yogyakarta, perkumpulan
Kridha Beksa Wirama semakin giat melaksanakan pertunjukan
Wayang Wong dan proses regenerasi, serta pengembangan
para penarl. Penari-penari yang biasanya dilakukan oleh kaum
pria dikembangkan menjadi terbuka bagi penari-penari kaum
wanita, khususnya penari-penari wanita untuk peran tari
puteri. Perkumpulan ini juga menggubah cerita-cerita baru
pendek yang berdurasi tiga atau empat jam, seperti Lakon-
lakon Babad Alas Mertani (Pembersihan Hutan Mertani),
Lakon Sri Tanjung, Lakon Mandarpaes, Lakon Lahirnya
Gatutkaca, Lakon Rama Gandrung (Rama Dirundung
Asmara), dan lakon lainnya.

Setelah dinyatakan bahwa Republik Indonesia telah
memproklamasikan kemerdekannya pada 17 Agustus 1945,
mulailah lahir perkumpulan-perkumpulan tari di Yogyakarta

62



dengan bentuk sanggar-sanggar dan pendidikan formal
(akademis), seperti perkumpulan Irama Citra, Paguyuban
Katolik Cipta Budaya, Bebadan Among Beksa, Siswa
Among Beksa, Mardawa Budaya, dan Pamulangan Beksa
Ngayogyakarta. Sementara itu, pendidikan formal yang
didirikan oleh Departemen Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia di Yogyakarta adalah Konservatori Tari
Indonesia tahun 1961. Sesuai dengan perkembangannya,
sekolah ini kemudian dikenal dengan Sekolah Menengah
Kerawitan Indonesia, dan Akademi Tari Indonesia tahun
1963 meleburkan diri menjadi Institut Seni Indonesia pada
tahun 1984. Kedua pendidikan formal ini berbentuk jenjang
pendidikan yang dimulai dengan tingkat pendidikan sekolah
menengah atas dan tingkat selanjutnya pendidikan tinggi.
Dua lembaga in1 menawarkan pendidikannya bagi siswa dan
mahasiswa mempelajari tentang tari-tari Jawa, musik gamelan,
pedalangan, teater, dan komposisi tari.

c. Tari Bedhaya dan Srimpi Kandha

Kraton Yogyakarta menganggap bahwa tari Bedhaya
dan Serimpi adalah pemberian nama tari dari Sultan Agung
kettka memerintah Kerajaan Mataram (1613-1646). Seperti
yang terdapat dalam Babad Mk, kedua komposisi tari
Bedhaya dan Serimpi adalah gubahan Kangjeng Ratu Kidul.
Tari Bedhaya di Kraton Yogyakarta adalah sebuah komposisi
tari kelompok puteri yang dimainkan oleh sembilan orang
penari, dan biasanya menampilkan peperangan antara dua
tokoh utama dari komposisi tari tersebut. Penggunaan penari
sebanyak sembilan orang merupakan perlambangan dari
sembilan lubang pada tubuh manusia, yaitu dua mata, dua
lubang hidung, dua lubang telinga, satu mulut, satu anus,
dan satu alat vital kelamin.

Hal ini diasosiasitkan dengan jumlah stuktur tubuh
manusia: satu hati, satu kepala, satu leher, satu dada, dua
lengan, dua tungkai, dan satu organ seks. Tari Bedhaya sering

63



dikenal sebagai Bedhaya Sanga (sembilan) dengan komposisi
yang terdiri dari nama anggota tubuh manusia; endhel
(mewakili semua nafsu yang timbul dari hati), batak (kepala
dengan akalnya), Jangga (leher), dhadha (dada), apit ngajeng
(lengan kanan), apit wingking (lengan kiri), endhel wedalan ngajeng
(tungkai kanan), endhel wedalan wingking (tungkai kiri), dan
bunti/ (alat kelamin). Jika dihitung pintu masuk utama Kraton
Yogyakarta berjumlah sembilan pula. Mencermati tanda yang
diasosiasikan melalui jumlah yang sembilan tersebut, terlihat
adanya suatu ruang antara (pintu, lubang, antara kanan dan
kirt). Hal in1 berkaitan dengan suatu hubungan yang harmonis
antara dua bagian yang berlainan, antara luar dan dalam,
antara mikrokosmos dan makrokosmos.

Sementara tari Serimpi komposisinya ditarikan oleh
empatorangpenariputeri, Serimpimerupakantariberpasangan
yang juga menggambarkan sebuah peperangan. Mengenai
pilihan dimainkan oleh empat orang penari, Brongtodiningrat
menjelaskan bahwa komposisi in1 melambangkan empat mata
angin atau empat unsur dari dunia yaitu grama (api), angin
(udara), foya (air), dan bumi (tanah).”

Tari Serimpi Kandha diproduksi kembali pada masa
pemerintahan Sultan Hamengku Buwono V. Pada masa ini
bentuk kepemimpinan memiliki wali sebagai perpanjangan
tangan Sultan Hamengku Buwono V yang diangkat menjadi
sultan pada usia yang masih belia. Tercatat beberapa wali
sebagai pembantu kepemimpinan Sri Sultan Hamengku
Buwono V yaitu sebagai berikut.

B.PH. Mangkukusuma — putra dari Sr1 Sultan HB I
B.PH. Panular — putra dari Sri Sultan HB I

B.PH. Martosono — putra dari Sri Sultan HB II
G.PH. Mangkubumi — putra dari Sri Sultan HB II
B.PH. Sutawijaya — putra dari Sri Sultan HB II
B.PH. Diponegoro — putra Sri Sultan HB III

SRR

72 Periksa K.P.H. Brongtodiningrat, Lelangen-Dalem Bedoyo sarta Srimpi,
(Yogyakarta: ASTI 979), 1

64



Kecerdasan dalam berkesenian Sultan Hamengku
Buwono V dalam mengkritisi perkawinan endogami para
elite atau priyayi di dalam lingkungan Kraton, mengajarkan
kepada seniman lainnya bahwa berkesenian tidak terinspirasi
dar1 hal-hal yang indah saja.

Gambar 2.10 Skema Silsilah Keluarga Kasultanan Ngayogyakarta
Hadiningrat (Gambar oleh: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Berdasarkan  skema  tersebut, tampak adanya
perkawinan antara bibi dan ponakan, dan juga antara paman
dan keponakan. Selain untuk menjaga kemurnian darah biru
atau kebangsawanan, hal ini1 menjadi sumber inspirasi bagi
dari Sultan Hamengkubuwono V dalam penciptaan tari.
Selain itu penghayatan pada realitas hidup yang dialami
Sultan dengan perjalanan dengan beristrikan 2 orang yang
keduanya berasal dari keturunan yang berbeda. Di mana
masing-masing merupakan keturunan sultan/ pangeran yang
merupakan trah raja dan keturunan selir. Sekarang tari klasik
gaya Yogyakarta sering dipertunjukkan secara lebih bersifat

65



profan meskipun masih terlihat suatu nilai kebesaran sejarah
Kraton Yogyakarta. Hal in1 tidak terlepas dari peran sultan-
sultan dengan Kratonnya dan lembaga-lembaga pendidikan
tari di Yogyakarta sehingga tari klasik gaya Yogyakarta masih
bertahan sampai sekarang;

66



BAB III
DIALEKTIKA PEWARISAN TARI
KLASIK GAYA YOGYAKARTA

I. Realitas Nilai Dalam Proses Pewarisan

TKGY tidak berbeda dengan bentuk tari pada
umumnya sebagai hasil cipta dan karsa manusia yang di
dalamnya menyimpan banyak makna dan nilai. Sebuah upaya
eksplorasi tubuh dalam menemukan gerak yang selaras dan
harmonis. Karya yang kemudian dapat dinikmati, dihayati,
dan dipahami sebagai sebuah rangkaian kompleksitas
makna yang terbungkus dalam gerak estetis. Menjadi sebuah
monumen perjalanan manusia dalam merepresentasikan
kembali penghayatannya terhadap realitas dalam bentuk lain.
Makna dan nilai yang hadir itu tidak kemudian terhenti,
terjaga dalam stagnasi. Ia berkembang mengikuti arus zaman,
termasuk ragam nilai yang hidup di dalamnya. Sebagaimana
bola salju yang menggelinding berubah membesar dan
semakin kompleks, seiring dengan perubahan paradigma
berfikir manusia dan lingkungannya. Korelasinya dengan
kekuasaan, menempatkan TKGY pada posisi yang lebih tinggi
daripada tari lain. Masyarakat di kalangan Kraton Yogyakarta,
menjadi bidan atas lahirnya rupa gerak estetis itu. Kreator atas
berbagai cerita di balik orkestrasi tubuh yang begitu indah.
Mereka mengembangkan TKGY menjadi cerita-cerita besar
yang dinikmati oleh masyarakat terbatas.

Seperti  halnya konstruksi benteng Kraton vyang
tidak sempurna, konstruksi TKGY juga tidak mutlak kaku
sebagai sebuah penanda relasi biner penguasa yang dikuasai.
Sumarsam misalnya, telah menekankan dalam pembacaannya
terhadap gamelan Jawa dengan mengaitkannya pada

67



keteraturan sosio-kosmologis Jawa.”® Ia juga dapat memikirkan
bahwa TKGY sebenarnya kurang lebih sama. Benar bahwa
penguasa merupakan pusat tatanan masyarakat yang dalam
masyarakat Yogyakarta digunakan model magis-religius.
Namun, hubungan yang terjadi bukanlah oposisi biner di
mana terdapat pengkotakan yang kaku antara ningrat- rakyat,
baik-jahat, sakral-profan, dan sebagainya. Oposisi biner
merupakan masalah yang sangat sederhana dan berarti dapat
dipahami sebagai sesuatu yang primitif. Oposisi ini dapat
dibawa pada berbagai sejarah kuno bangsa-bangsa. D1 Yunani
terdapat oposisi antara rasionalisme dan empirisme; di Eropa
terdapat oposisi antara peradaban dan barbar, dan di berbagai
masyarakat monoteis maupun tribal terdapat oposisi antara
baik dan jahat.

Masyarakat semestinya menyadari bahwa dunia tidak
hanya beroposisi biner, melainkan dua sist paradoks yang
saling melengkapi. Istana tidak dapat hidup tanpa rakyat dan
peradaban tidak dapat berkembang tanpa dukungan dari luar
benteng. Dalam kondisi inilah, TKGY dapat berkembang.
Istana membuka alun-alun utara untuk menjadi jembatan bagi
istana dan masyarakat. Sumarsam (2010, 159-160) memberikan
contoh slametan sebagai fitur budaya Jawa yang meniadakan
oposisi biner karena siapa pun dari strata apa pun dapat
berpartisipasi. Orang kaya atau ningrat memberikan dananya,
dan orang miskin atau rakyat memberikan tenaganya. Lalu
bersama mereka berkumpul bersama mensyukuri kelimpahan
yang ada. Lebih jauh, Sumarsam juga mencontohkan karakter
India yang mengalami Jawanisasi dalam lakon-lakon TKGY.
Berbeda dengan versi asli Ramayana dan Mahabharata yang
menekankan oposisi biner, dalam versi Jawa kedua mitologi ini
justru menekankan relasi antar manusia yang kadang-kadang

73 Sumarsam, “Binary Division in Javanese Gamelan and Socio- Cosmological
Order” dalam Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM Study Group on
Performing Arts of Southeast Asia, (2010), 158-164

68



tidak lagi melihat sekat strata sosial. Contoh lain adalah karakter
Semar dan filosofi manunggaling kawula lan gusti (menyatunya
rakyat dengan penguasa).

Seperti halnya evolusi TKGY yang awalnya telanjang
menjadi berbungkus nilai-nilai filosofis Kraton, berdasarkan
prinsip relasi biner di atas, dapat disaksikan bahwa TKGY mulai
berdifusi ke luar Kraton. Hal ini bukan suatu kemunduran,
tetapi justru sebuah konsekuensi logis dari pandangan relasi
biner masyarakat Jawa yang lebih maju daripada oposisi biner.
Dengan kata lain, TKGY sekarang sudah tidak mengenal
darah biru atau darah merah. TKGY menjadi sebuah paket
filosofis-praktis yang menyebar ke kalangan masyarakat biasa
masa kini, dan berbagai institusi masyarakat mengambil porsi
yang berbeda dan melestarikannya dengan cara yang berbeda
pula.

Jumlah TKGY terus mengalami pengembangan
seiring perkembangan zaman. Menilik aspek praktis TKGY ini
menghadirkan situasi dilematis di mana dalam perjalanannya,
proses pewarisan TKGY lebih mengutamakan aspek kuantitas
dan mengesampingkan kualitas yang disebabkan oleh begitu
banyaknya jumlah tari dimaksud. Masyarakat cenderung
berupaya untuk mempelajari dan menghafalkan banyak
gerakan tanpa dibarengi dengan upaya memahami makna
(aspek filosofisnya). Realitas itu sedikit menjelaskan bahwa
dalam nilai praktis hari ini lebih dikedepankan dan membuka
kemungkinan, bahwa di masa mendatang beragam makna
dan nilai itu akan semakin samar, diabaikan, atau bahkan
dilupakan.

Di dalam proses mengamati berbagai lembaga
pelestari TKGY, saya menangkap bahwa lembaga pendidikan
non-formal cenderung mengutamakan aspek praktis. Berbeda
dengan lembaga-lembaga pendidikan formal yang cenderung
lebih idealis untuk tetap memberikan penekanan pada aspek
filosofisnya. Hal itu berimplikasi pada jumlah tarian kemudian
yang dapat dipelajari. Di mana pada lembaga pendidikan
non-formal, seseorang dapat mempelajari lebih banyak tari

69



jika dibandingkan dengan lembaga-lembaga pendidikan
formal. Kraton sendiri sebagai sentral perkembangan TKGY
sendiri saat ini tampak lebth menekankan pada aspek praktis.
Penguasaan terhadap gerak dan penampilan seorang penari
menjadi hal krusial jika dibanding dengan penghayatannya
terhadap makna dan nilai dari setiap tari itu sendiri. Cukup
rasional kemudian jika lembaga-lembaga pendidikan
non-formal memberikan penekanan pada aspek praktis
sebagaimana yang dilakukan oleh kraton.

Realitas dalam proses pewarisan dan pengembangan
tar1 di berbagai lembaga pendidikan melahirkan kemungkinan
penari berada dalam salah satu dari tiga kondisi. Pertama,
seseorang dapat menaikan TKGY tanpa mengetahui makna
dari setiap gerak yang disajikan. Kedua, seseorang mampu
memahami makna dari setiap rupa gerak TKGY akan tetapi
tidak dapat menarikannya. Ketiga, seseorang dapat menari
sekaligus memahami makna dan nilai dari setiap sajian yang
dipresentasikan.

Di tengah globalisasi, menjalankan TKGY secara
ideal menurut saya bukanlah sebuah opsi terbaik dalam
konteks beradaptasi dengan dunia modern. Laju zaman yang
begitu pesat seolah tidak lagi memberi ruang terhadap pola
perkembangan yang cukup lambat. Saya memandang secara
realistis, bahwa dengan ‘pola ideal’ membutuhkan waktu
cukup lama untuk menguasai begitu banyak teknik sekaligus
memahami setiap sisi makna dan nilainya.

Menurut Tati Narawati (2009, 70-80), pelembagaan
TKGY ideal datang dari pembiasaan dalam kehidupan sehari-
hari secara total. Menengok ke belakang, kondisi hari ini tentu
jauh berbeda dengan kondist penari kraton zaman dulu. D1
mana zaman dulu para penari tinggal di dalam lingkungan
kraton (keputren). Berbagai makna dan nilai sebagai aplikasi nilai
filosofis mereka dapati dari kebiasaan hidup di dalam benteng
kraton. Pada masa kini, para penari TKGY putri hidup secara
terbuka di masyarakat global, dan mereka berhadapan dengan
sedikit tuntutan aplikasi filosofis, tetapi banyak terpapar oleh

70



paradigma pragmatis yang meluap dari modernitas dan
teknologi informasi.

Sebenarnya TKGY sudah dipaksakan yaitu lewat
lembaga formal. Namun, hal itu tidak pernah semendalam
Kraton karenalembaga formal tetap saja memiliki keterbatasan
seperti halnya waktu studi dan aturan-aturan non-Kraton.
Terlebih lembaga formal merupakan lembaga bebas dari
segl pergaulan dan etika, lengkap dengan para pelajar yang
berada pada tahap remaja akhir dan dewasa awal yang sedang
berjuang mencari jati dirl. Hal itu menjelaskan bahwa ruang
pendidikan formal tidak dapat menjadi tumpuan untuk
menjalankan TKGY secara ideal. Di dalam konteks ini, saya
hanya ingin mempertegas bahwa upaya mendukung TKGY
ideal tetap harus bertumpu pada Kraton sebagai ruang sentral.
Versi TKGY yang sekarang patut untuk mendapatkan
perhatian mendalam adalah TKGY yang lebih menekankan
pada aspek nilai. Hal ini harus dilakukan arena pada dasarnya
TKGY yang berbasis praktis telah mencapai titik jenuh. Ada
begitu banyak jenis TKGY, dan ada begitu banyak penari
dan lembaga non-formal yang menggaungkan TKGY.
Sementara itu, masih sedikit lembaga formal yang berupaya
mengangkat kembali nilai-nilai filosofis TKGY ke permukaan.
Hal ini merupakan alternatif, tetapi hanya bagi para penari
TKGY yang telah menguasai aspek praktis. Jika aspek filosofis
disertakan langsung dengan aspek praktis, sebagian akan
segera merasa bosan dan tidak sabar dengan kejaran tuntutan
zaman.

Di tengah gempuran globalisasi, upaya untuk
menghadirkan TKGY secara ideal dalam proses pewarisan
telah diupayakan oleh banyak lembaga, baik itu lembaga
pendidikan formal maupun non-formal. Melalui upaya itu
seorang penari diharapkan tidak hanya belajar untuk dapat
menarikan TKGY, melainkan juga dapat mempraktikkan
nilai-nilai kultural dalam kesehariannya. Hal itu cukup
dilematis, dalam proses pembelajaran dan cenderung sulit
untuk diimplementasikan. Kesulitan itu salah satunya hadir

71



oleh karena persoalan yang dialami seorang penari itu sendiri.
Di mana di dalam proses belajar, mereka cenderung lebih
berorientasi ke arah praktis terlepas dari terbatasnya kapasitas
kognitif seorang penari.

Pelestarian yang hanya menitik-beratkan pada aspek
praktis, sebenarnya cukup riskan dan beresiko terhadap
kelangsungan TKGY. Sebagaimana bangunan-bangunan
bersejarah yang hanya dipandang sebagai sebuah entitas
semata. Pada satu tittk akan mengalami kerusakan oleh banyak
faktor, seperti halnya bencana alam. Jika hal itu terjadi, jelas
keberadaan bangunan itu akan punah karena tidak lagi ada
yang memahami aspek nilai dari bangunan itu sendiri. Dalam
kondisi itu, proses rekonstruksi hanya memungkinkan untuk
membangun kembali bentuknya saja tanpa melibatkan aspek
nilai yang membalut bangunan tersebut.

Terkait dengan proses pelestarian TKGY di masa
mendatang, saya mencoba menawarkan sebuah model
pengembangan. Model tiga dimensi pengembangan dan
pewarisan TKGY yang melibatkan segenap institusi pendukung
baik itu kraton, lembaga pendidikan formal, dan lembaga
pendidikan non-formal yang mungkin dapat membantu
dalam pelestarian TKGY. Model ini memungkinkan bagi
lembaga-lembaga yang berkepentingan untuk dapat melihat
kelemahan TKGY untuk mengisinya. Sebuah model yang
dapat memfasilitasi aspek filosofis dan praktis.

72



‘ TEGY Praktis

G b

l

[euLioy-uou efequua

Lembaga Formal

TKGY Filosofis
TKGY sebagai
Semiotika

| Kraton dan Abdi dalem |

Diagram 3.1 Model Pewarisan dan Pengembangan TKGY (Diagram
oleh: Muhammad Fazli Taib, 2014)

TKGY pada hakikatnya merupakan sebuah lingkaran
konsentrik yang terdiri dari empat aspek meliputi aspek patokan
baku, aspek praktik, aspek filosofis, dan aspek terbuka. Perluasan
model ini memungkinkan untuk meletakkan lembaga tari pada
sejumlah posisi. Lembaga non-formal misalnya, diletakkan
pada aspek praktis sedangkan lembaga formal diletakkan pada
aspek praktis dengan melibatkan aspek filosofis, termasuk
juga terlibat pada aspek pengembangan. Puncak dari model
TKGY tetap diletakkan pada akar budayanya, yaitu kraton
yang mencakup keseluruhan aspek.

II. Pewarisan dan Pengembangan TKGY

Istilah pewarisan dan pengembangan dalam konteks TKGY
ini adalah dua istilah yang berkaitan dengan proses transmisi
budaya. Sebuah proses transmisi perilaku antar individu dan
generasi melalul perangkat non-DNA yang dilakukan secara
lisan maupun tulisan’. Efektivitasnya sangat dipengaruhi oleh

74 M.S.Magnusson, “Religion and Hidden Patterns in Behavior: Religion as a
Biological Phenomena,”"dalam J.R. Feierman, Chapter 4 The Biology of Religious
Behavior: The Evolutionary Origins of Faith and Religion (Santa Barbara: Greenwood,
2009), 64.

73



sejumlah faktor seperti faktor diskonto (keuntungan belajar
melalui transmisi daripada memulai dari awal), penekanan
pada pentingnya pendidikan, saling ketergantungan pola
konsumsi atau produksi agen, dan relevansi nilai etnik dan
agama dengan kehidupan masa kini.”

Menurut Sperber, proses pelestarian (preservasi)
sebagai sebuah transmisi budaya dapat berlangsung
melalui dua cara: intrasubjektif dan intersubjektif.’® Secara
intrasubjektif, proses ini ditransmisikan melalui ingatan dan
pikiran. Secara intersubjektif, proses ini ditransmisikan lewat
imitast dan komunikasi. Walaupun begitu, proses pelestarian
tidak dapat berjalan sempurna karena pada dasarnya baik
mode intrasubjektif maupun intersubjektif merupakan mode
yang terbatas. Ingatan manusia terbatas; pikirannya dapat
berubah; imitasi dapat tidak sempurna, dan komunikasi dapat
menyimpang. Akibatnya, tetap ada transformasi, walaupun
tidak diinginkan oleh para agen.

Transformasi dalam  proses pewarisan tanpa
disadari turut menjelaskan tentang proses pengembangan.
Transformasi merupakan proses konstruktif yang mengarah
pada kebaruan. Hal itu berbeda dengan makna pelestarian,

75 A. Bisin, dan T. Verdier, “The Economics of Cultural Transmission and the
Dynamics of Preferences,” dalam Journal of Economic Theory, Volume 97, (2001)
298-319; Lihat juga G. Borjas, “Ethnic capital and intergenerational income
mobility,” Quart, Journal Economic, Volume 57 (1992), 123-150; A. Kapteyn,
T. Wansbeek, and J. Buyze, “The dynamics of preference formation,” Journal
Economic Behavior Organization, Volume 1 (1980), 123-157; L. lannaccone,
“Religious practice: a human capital approach,” dalam journal Science Study
Religion,” Volume 29 (1990), 297-314; H. Leibenstein, Bandwagon, “Snob and
Veblen effects in the theory of consumers’ demand,” Quart, dalam Journal
Economics, Volume 64 (1950), 181-207.

76 P.H. Mason, “Modes of Transmission: Traditional West Sumatran and
Contemporary West Javanese Pratices of Indigenous Martial Arts,” dalam
Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM Study Group on Performing Arts
of Southeast Asia (2010), 118; Periksa juga Sperber, D. Explaining Culture: A
Naturalistic Approach (London: Blackwells, 1996); Lihat Sperber, D., Claidiere, N.
“Why Modeling Cultural Evolution is still such a Challenge” dalam Biological Theory
1(1), (2006), 20-22.

74



yang lebih menjelaskan mengenai proses menjaga stabilitas
TKGY. Sperber juga menjelaskan faktor daya retensi transmisi
intrasubjektif dan intersubjektif sebagai salah satu faktor yang
mempengaruhi transmisi budaya.

Pewarisan TKGY dapat dijelaskan secara terstruktur
berdasar atas empat aspek. Keempat aspek yang dimaksud
meliputi aspek pedagogis, aspek 1imitasi, aspek rasa, dan
identitas. Menjelaskan aspek pedagogis di sini adalah upaya
memahami proses pewarisan secara teoritis. Aspek imitasi
digunakan untuk menjelaskan mengenai bagaimana proses
pewarisan dilakukan secara praktis. D1 mana hasilnya secara
emosional dapat dijelaskan melalui aspek rasa. Aspek identitas
dalam konteks ini digunakan untuk menjelaskan mengenai
hasil kognitif dari proses yang terjadi.

a. Aspek Pedagogis

Menjelaskan aspek pedagogis dari proses pewarisan
TKGY, dapat dijumpai adanya tehnik, pendekatan, dan
metode khusus pada proses pembelajaran TKGY. Beberapa
metode yang dimaksud meliputi Isolasi dan intensifikasi,
pembelajaran lintas lembaga, pembagian kelas berdasar
kompetensi dasar dan umur, pendekatan analitik dan imitatif,
pendekatan individual dan kelompok, metode hitungan dan
dinamis, dan metode cermin dan wejedan.

Isolasi merupakan tehnik pengajaran TKGY yang
diterapkan di Kraton Yogyakarta pada masa lalu. Tehnik ini
memungkinkan para penari untuk berfokus pada pelajaran.
Model demikian mensyaratkan adanya asrama untuk
menampung peserta didik. Merujuk pada tehnik tersebut,
beberapa lembaga seperti halnya SMKN 1 Kasihan misalnya
mencoba mengembangkan tehnik intensifikasi. Tehnik ini
merupakan strategi untuk menggantikan tehnik isolasi, oleh
karena kendala ketiadaan asrama sebagai tempat untuk
menampung para penarl. Tehnik ini dilakukan dengan
mengajarkan TKGY secara intensif dengan memberikan
banyak materi tari kepada peserta didik dengan proporsi

75



praktikum lebih besar dibanding dengan teori dengan
perbandingan mencapai 60% berbanding 40%. Metode lain
yang muncul adalah adanya pembelajaran lintas lembaga.
Metode ini adalah upaya sebuah lembaga yang mendorong
peserta didiknya untuk mempelajari TKGY di lembaga di luar
institusi seperti halnya belajar ke Kraton maupun ke sanggar-
sanggar yang ada.

Didalam proses pewarisan melalui proses pembelajaran
TKGY juga sudah dapat dijumpai adanya pembagian kelas.
Pembagian kelas yang dimaksud adalah mengelompokkan
peserta didik dengan mendasarkan pada kompetensi dasar
yang dimiliki dan umur. Selain menyoroti soal bakat dari
peserta didik, lembaga penyelenggara juga tampak melihat
latar belakang budaya dari siswanya dan kompetensi dasarnya
dalam menari sebagai acuan dalam memberikan materi yang
sesual. Selain itu upaya klasifikasi itu juga dilakukan dengan
mempertimbangkan faktor umur dengan dasar pertimbangan
adanya kesetaraan kondisi fisik dan psikis dari peserta didik.

Pendekatan analitik merupakan proses pewarisan
dengan menyertakan proses internalisasi filosofis TKGY.
Pendekatan 1in1 tidak banyak dilakukan oleh lembaga
pendidikan di luar Kraton. Beberapa institusi pendidikan
tinggl yang menyelenggarakan proses pembelajaran seni,
menerapkan pendekatan ini seperti halnya ISI Yogyakarta
dan Universitas Negeri Yogyakarta (UNY). Tujuan dari proses
internalisasi filosofis TKGY itu adalah untuk memperkuat
aspek praktis melalui proses interpretasi dan penghayatan dari
ragam nilai yang hidup di dalam TKGY. Berbeda dengan
pendekatan analitik, pendekatan imitatif lebih berfokus pada
proses pembelajaaran praktis. Proses untuk mengimitasi
gerak dengan mengandalkan panca indera. Proses ini umum
dilakukan pada lembaga-lembaga pendidikan non-formal.

Pendekatan individual diimplementasikan untuk
memberikan penekanan bagl setiap peserta didik dapat
menguasai TKGY. Pendekatan ini lebih bersifat privat, dimana
seorang pengajar melakukan proses pembelajaran kepada

76



peserta didik dalam jumlah sangat terbatas. Berbeda dengan
pendekatan kelompok, yang diimplementasikan oleh karena
adanya keterbatasan tenaga pengajar. Pendekatan kelompok
adalah proses pembelajaran yang dilakukan seorang pengajar
kepada peserta didik secara berkelompok. Pendekatan ini
biasanya dapat dijumpai di lembaga-lembaga pendidikan non-
formal seperti sanggar.

Metode hitungan sebelumnya dikenal pada metode
pengajaran pendidikan jasmani pada awal abad ke-20. Metode
ini kemudian diadopsi dalam proses pembelajaran TKGY.
Metode hitungan pertama dikenalkan dalam pengajaran
TKGY oleh Krida Beksa Wirama tahun 1918. Metode ini
diimplementasikan dengan menggunakan sistem hitungan
dari satu hingga delapan. Metode ini lebih bersifat modular
dan terpotong-potong ketimbang metode dinamis. Walaupun
begitu, metode ini memungkinkan satu aspek dipelajari
dengan lebih mendalam daripada aspek lainnya sehingga
ketidakseimbangan dapat diperbaiki. Metode ini tidak
membutuhkan sumber daya terlalu besar, oleh karena dalam
pembelajaran tidak diperlukan adanya sajian musik iringan
secara langsung,

Berbeda dengan metode hitungan, metode dinamis
lebih mengandalkan pada simbol-simbol gerak ataupun
tepukan tangan. Metode ini biasanya dilakukan dengan
berpatokan pada sajian musik iringan. Di mana pengajar
senantiasa mengajarkan gerak sembari menyanyikan gending,
memutar musik iringan, dan menggunakan tepukan tangan.
Metode dinamis menuntut pelajar untuk terus bergerak,
walaupun melakukan kesalahan, hingga siklus selesai. Siklus
selesal ditandai dengan selesainya iringan musik. Metode ini
menekankan kontinuitas, dan kesalahan diperbaiki dengan
pengulangan terus-menerus sehingga tari secara keseluruhan
menjadi sempurna. Metode ini memungkinkan keselarasan
antara tari dan musik segera tercapai, dan memungkinkan
pelajar sekaligus menjadi pemusik.

77



Metode cermin adalah cara di mana pengajar
mengambil posisi berhadapan langsung dengan peserta didik.
Melalui posisi itu sosok pengajar menempatkan gerak secara
berlawanan dengan peserta didik, dan seolah-oleh pengajar
adalah cermin bagi peserta didiknya. Jika pengajar bergerak
ke kanan maka secara berhadapan peserta didik bergerak
ke arah kiri, dan sebaliknya. Wgadan atau pegangan adalah
metode di mana pengajar mengarahkan tubuh pelajar dengan
menyentuh bagian tubuh yang dipandang kurang sesuai.
Metode ini perlu karena ketika mengajar secara kelompok,
pengajar akan membelakangi pelajar sehingga pelajar tidak
selalu melihat bagian depan dari pengajar.

b. Aspek Imitasi

Imitasi merupakan metode pelestarian TKGY yang
paling efektif dalam upaya pewarisan. Hal ini disebabkan
imitasi mudah dilakukan dan tidak memberikan beban
kognitif dan fistk tambahan bagi pelajar lewat pengajaran
secara ekplisit. Tidak mengherankan kalau imitasi merupakan
metode paling tradisional dan telah digunakan di Kraton
sejak lama dan banyak pula digunakan di lembaga non-
formal. Lembaga formal seperti ISI juga banyak bertopang
pada metode imitasi untuk pengajaran, tetapi disertai dengan
penjelasan teoritis dengan porsi yang relatif kecil untuk
menambah pemahaman. Walaupun begitu, imitasi hanya
dimungkinkan untuk praktik TKGY, bukan pada filosofi
TKGY. Hal ini disebabkan keduanya memiliki mekanisme
kognitif’ dan sosial yang berbeda. Kasusnya kurang lebih sama
dengan kasus belajar mengucapkan kata-kata dengan kasus
memahami makna kata-kata.

Walaupun begitu, aspek imitasi memiliki masalah
dengan eksistensi imitator. Seseorang yang meniru tidak akan
mendapatkan derajat atau pengakuan lebih baik daripada yang
ditirukan. Di sisi lain, upaya imitasi sebenarnya membutuhkan
sumberdaya karena peniru harus menyelaraskan karakter-
karakter dirinya dengan yang ditiru, daripada menggunakan

78



sumber daya yang telah ada untuk menghasilkan karya baru.
Olehkarenaitu, TKGY tidak dapatlestari jika hanya bertopang
pada imitasi. Para imitator akan kehilangan motivasi oleh
karena tergerusnya eksistensi.

c. Aspek Rasa

Aspek rasa atau filosofis TKGY diwariskan secara
formal maupun dialektik. Pewarisan secara formal dilakukan
langsung melalui pengajaran nilai-nilai filosofis dari TKGY.
Hal ini umumnya dilakukan di lembaga pendidikan formal.
Pewarisan secara dialektik terjadi melalui dialog antara
siswa dan guru. Menariknya, pewarisan ini dilakukan justru
di lembaga-lembaga non-formal. Saya menemukan dua
fenomena pada persoalan ini. Pertama, aspek rasa tidak
diajarkan di lembaga non-formal sehingga muncul kebutuhan
di dalam diri pelajar untuk mempertanyakan masalah tersebut.
Hal ini berbeda dengan lembaga formal yang telah memiliki
kurikulum. Di mana sudah terdapat teks yang dapat menjadi
rujukan bagi peserta didik.

Keberadaan kurikulum pada lembaga pendidikan
formal di satu sisi memberikan kemudahan akses bagi peserta
didik. Akan tetapi oleh karena adanya faktor tuntutan prestasi
akademik, kemudahan akses itu tidak memberikan cukup ruang
bagi peserta didik untuk berfikir kritis. Hal itu dikarenakan
penekanan yang diterima oleh siswa dalam proses pembelajaran
lebih berorientasi pada upaya menyelesatkan studi dan
mencetak prestasi akademik. Dalam cara pandang tradisi,
berfikir kritis seringkali diasosiasikan sebagai pembangkangan
dan merupakan upaya untuk mempertanyakan otoritas
dari seorang pengajar. Realitas yang tampak dari fenomena
pembelajaran pada lembaga pendidikan formal, menjelaskan
pencapaian dari proses pembelajaran TKGY.

Di dalam proses pembelajaran, kecenderungan
yang muncul adalah upaya siswa untuk menghafal bukan
memahami aspek filosofis TKGY melaui teks yang ada. Hal itu
sebagai bentuk upaya untuk tetap dapat menjelaskan materi

79



yang diterima dari proses pembacaan teks kepada pengajar.
Berbeda dengan realitas di ruang pendidikan non-formal, di
mana siswa lebih leluasa dalam membangun dialektika dengan
guru. Di dalam konteks itu ruang pendidikan non-formal
lebih memungkinkan terjadinya pewarisan secara dialektik
menyangkut aspek-aspek filosofis.

d. Aspek Identitas

Setidaknya terdapat empat jenis identitas budaya
meliputi 1identitas substraktif, identitas additif, identitas
afirmatif, dan identitas interkultural.”” Identitas substraktif
adalah berkurangnya atau melemahnya nilai penciri dari
seorang individu. Hal itu berkebalikan dengan identitas aditif
proses peningkatan atau penguatan identitas budaya dari
seorang individu. Identitas afirmatif adalah identitas individu
yang bersifat unik dan individu merasa kalau identitas budaya
adalah dirinya sendiri, bukan kelompok mana pun. Sebaliknya
identitas interkultural melihat kalau individu memiliki identitas
yang sangat besar sehingga ia memandang dirinya sebagai
warga dunia, bukan anggota budaya tertentu. Identitas
aditif dan substraktif adalah identitas plural karena individu
memiliki setidaknya dua identitas kultural dalam satu waktu,
yang salah satunya semakin berkurang, sedangkan lainnya
terus mendominasi.

Untuk mencapai identitas kultural tertentu, individu
memerlukan lima tahapan pengembangan identitas yaitu
tahap konformitas, tahap disonansi, tahap resistensi dan
imersi, tahap introspeksi, dan tahap integrasi.”® Tahap

77 M. Webber, “ldentity matters: Racial-ethnic Representations among
Adolescents Attending Multi-Ethnic High Schools,” (Disertasi S-3, The University
of Auckland 2011), 161; Lihat juga Sussman, N., “The dynamic nature of cultural
identity throughout culturaltransitions: Why home is not so sweet,” dalam jurnal
Personality and Social Psychology Review, (4), (2000), 355-373.

78 L. Sechrest-Ehrhardt, “Understanding the Racial Identity Development
of Multiracial Young Adults Through their Family, Social, and Environment
Experiences,” (Disertasi S-3, Catholic University of America, 2012), 9

80



perkembangan ini mensyaratkan adanya krisis identitas yaitu
kondisi di mana seseorang meragukan keanggotaannya pada
sebuah masyarakat, dan pada akhirnya memutuskan untuk
melepaskan atau justru mempererat ikatan tersebut dengan
kesadaran baru. Individu dengan identitas kultural tinggi
yang ditandail dengan upaya pewarisan, cenderung memiliki
prestasi akademis tinggi daripada individu pelajar yang tidak
memiliki kesadaran pewarisan tersebut.”” TKGY sebagai
sebuah indikator identitas budaya memiliki patokan yang jelas
sehingga mudah untuk dilihat apakah individu menarikan
TKGY atau tidak. Lembaga sendiri harus tetap berpegang
pada patokan baku ini untuk dapat mengidentifikasi dirinya
sebagai bagian dari TKGY. Kehadiran lembaga-lembaga
formal dan non-formal tertentu di Kraton merupakan bukti
bahwa lembaga-lembaga tersebut memiliki identitas kultural
yang lekat dengan lembaga Kraton.

Banyak alasan personal dalam menarikan TKGY
bukanlah alasan yang berbasis pada identitas kultural, tetapi
lebih pada kepentingan individual, atau setidaknya identitas
afirmatif. Hal itu menandakan bahwa setiap individu penari
TKGY memiliki derajat identitas kultural yang berbeda.
Identitas seperti ini dapat dipandang sebagai identitas
substraktif bagi penari dari Daerah Istimewa Yogyakarta
sendiri, dan menjadi identitas aditif bagi penari TKGY
yang datang dari luar DI Yogyakarta. Harapan yang hadir
tentunya adalah kondisi ini merupakan kondisi sementara
bagi penari TKGY Yogyakarta karena masih berada dalam
tahap disonansi. Mungkin suatu saat beberapa di antaranya
akan mencapai tahap introspeksi dan integrasi, dan akhirnya
menjadi seorang penari TKGY yang menjadikan TKGY
sebagai sebuah identitas kultural bagi mereka.

79°S. M. Park, “Immigrant students' Heritage Language and Cultural Identity
Maintenance in Multilingual and Multicultural Societies,” dalam Concordia
Working Papers in Applied Linguistics, Volume 4, (2013), 42.

81



III. Model Pembelajaran Dalam Proses Pewarisan TKGY

Berbagai lembaga di Daerah Istimewa Yogyakarta
meneapkan aspek pedagogis secara bervariatif, meski
kemudian hal itu memiliki keserupaan dengan lembaga serupa
di tempat lain. Melalui paradigma berfikir itu, saya berfikir
untuk menjelaskan apa yang harus dilakukan suatu lembaga
dalam proses mencapai tujuan. Melalui proses pengamatan
yang panjang dari berbagai fenomena lembaga TKGY, saya
mencoba untuk menggali terkait dengan metode atau cara
dalam proses pewarisan itu.

Di dalam proses pembacaan, saya menilai bahwa
proses pewarisan TKGY merupakan implementasi atas
metode muxed action. Mixed action di sini tidak dapat dipandang
hanya merupakan kombinasi dari absorbed action dan trained
action, tetapl mencakup pula mborn action dan discovered action.
Pandangan ini muncul melalui proses telaah berkaitan dengan
perilaku estetis manusia yang dijelaskan oleh Morris yang
mencakup (1) imborn action, (2) discovered action, (3) absorbed action,
(4) trained action, dan (5) mixed action.

Inborn action adalah tindakan yang bersifat naluriah dan
primitive. Discovered action adalah tindakan yang dikembangkan
seiring pengenalan individu terhadap diri dan lingkungan.
Absorbed action adalah tindakan yang meniru atau menyalin
tindakan orang lain, 7Zrained action adalah tindakan yang
pertama diajarkan dan memerlukan latthan untuk dapat
dikuasai, dan Mixed action adalah kategori perbuatan yang
merupakan campuran dari tindakan-tindakan sebelumnya.

Menari pada dasarnya adalah mborn action yang
berhubungan dengan asal usul tari pada manusia. Menari
tergolong gerakan aktif manusia yang dapat memiliki fungsi
antisipatif dalam memprediksi berbagai kemungkinan yang
terjadi. Kemungkinan yang dimaksud adalah upaya dalam
mempertahankan hidup dari berbagai ancaman, maupun
berkaitan dengan peluang atau kesempatan yang ada.

82



Ancaman atau peluang yang hadir dari ruang atau lingkungan
hidup manusia.

Aspek wnborn action dalam TKGY tercermin dalam
dua hal yaitu motivasi seksual dan motivasi sosial. Inborn
action seksual dalam TKGY bersifat sangat individual tetapi
tercermin di berbagai hal seperti halnya dominasi perempuan
sebagai pelajar TKGY, hadirnya karakter gagah dan puteri
yang feminim. Inborn action sosial dalam TKGY tercermin
pada tari kelompok yang menggambarkan kekuatan kelompok
dalam menghadapi perubahan lingkungan. Walaupun
telah terlembagakan, eksistensi tari kelompok seperti wayang
wong merupakan bentuk penguatan sosial manusia secara
naluriah, karena langsung mengarah pada sifat manusia untuk
melakukan gerakan selaras demi meningkatkan efisiensi dalam
penginderaan lingkungan dan pertahanan terhadap ancaman
lingkungan.

Discovered action dalam TKGY berhubungan dengan
metode trial-error yang digunakan untuk mendorong penciptaan
TKGY. Para sultan dan empu, dan juga para pencipta
TKGY modern, melakukan pemindaian lingkungan untuk
mengembangkannya menjadi komposisi tari. Bedanya hanya
pada jangkauan dan alat pemindai. Para sultan dan empu
memindai lingkungan polittknya sedangkan para pencipta
modern memindai lingkungan sosio- kultural masyarakat.

Absorbed action dalam TKGY tercermin dalam
metode pengajaran TKGY tradisional yang bersifat imitatif.
Metode in1 sampai sekarang masih merupakan metode paling
efektif dalam upaya pewarisan TKGY. Metode ini telah lama
digunakan di Kraton, dan masih banyak digunakan, dalam
variasi tertentu, di lembaga formal maupun nonformal.

Trained action dalam TKGY tercermin dalam metode
pewarisan yang lebih modern seperti yang dikembangkan
di lembaga-lembaga pendidikan formal maupun lembaga
nonformal. Penekanan trained action lebih jelas pada lembaga
nonformal sehingga para pelajar di lembaga formal diminta
untuk mengembangkan kecakapan menarinya di lembaga
nonformal yang tersebar di provinsi DI Yogyakarta.

83



Model pendidikan tari TKGY di Daerah Istimewa
Yogyakarta menurut Smith-Autard hanya diterapkan parsial
dilembaga- lembaga yang dikaji. Aplikasi Model Midway Smith
Autard dengan dalam melihat fenomena proses pewarisan di
lembaga pendidikan formal dan non-formal dapat menjelaskan
bahwa lembaga pendidikan formal lebih ideal. Sedangkan
lembaga pendidikan non-formal masih berorientasi pada
pengetahuan, individualitas, kecakapan, dan teknik. Hal in1
merupakan gambaran dari upaya melihat beberapa indikator
seperti halnya proses dan produk, kreativitas dan pengetahuan,
imajinast dan individualitas, perasaan dan keterampilan,
subyektifitas dan obyektifitas, prinsip dan tehnik, dan metode
terbuka dan tertutup.

Dalam sosiologi seni Arnold Hauser, seni diterjemahkan
hasil dari masyarakat dan masyarakat juga merupakan hasil
dari seni.* Hubungan imbal balik ini terlihat pada kasus
TKGY di mana TKGY hadir dari budaya kalangan Kraton
lalu membentuk pandangan masyarakat Kraton mengenai
relasi biner, alih-alih oposisi biner, dalam lingkungan kekuasaan
Kesultanan Yogyakarta tersebut. Dari model penelitian ini
pun, terlihat bahwa aspek praktis dan ritual tari kemudian
berkembang menjadi tari yang dimaknai secara filosofis
yang pada gilirannya mengalir ke masyarakat dan member1
pengaruh pada masyarakat mengenai bagaimana seorang
penari TKGY seharusnya.

Seperti halnya telah diamati dalam sejarah seni lukis,
sejarah TKGY juga tidak jauh berbeda. Pada awalnya, seniman
mengarahkan seni lukis pada gambaran religius. Gambaran
religius tampaknya merupakan tanda terima kasih kepada
Tuhan yang telah memberikan keselamatan dan kelangsungan
hidup. Individu dengan status tinggi di masyarakat umumnya
berbanding lurus dengan aspek religiusitasnya.

8 Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott (Chicago dan
London: The University of Chicago Press, 1985), bab 5-6

84



Seiring berkembangnya teknologi dan kedamaian,
rasa aman tidak lagi disadari sebagai sebuah keistimewaan
dan individu mulai menekankan identitas dirinya sebagai
suatu individu mandiri dari Tuhan. Antroposentrisme ini
tercermin dalam pergeseran seni lukis yang bertema teologis
ke arah yang lebih bertema individualis seperti potret raja dan
bangsawan. Lebih ke arah yang maju di mana revolusi industri
mengambil alih dan menghilangkan banyak kelangkaan, tema
lukisan menjadi sangat liar dan menjelajah ke berbagai jenis
tema, dan kebaruan menjadi sebuah hal yang dicari.!

Seperti itu juga yang terjadi pada TKGY. Kehidupan
Kraton pada awalnya berorientasi pada hubungan religius
berbasis keselamatan. Tari Bedhaya Semang misalnya, merupakan
TKGY bertemakan ritual. Sebagaimana terepresentasi pada
fenomena wapang wong yang memiliki relasi dengan ritual
shamanistik Hinduisme. Banyak TKGY awal juga bertema
ritual yang pada gilirannya bergeser ke arah tema individualis.
Tema-tema individualis in1 mewujud dalam kewajiban bagi
setiap sultan untuk meletakkan TKGY sebagai bukti legitimasi
dirinya sebagai pewaris tahta.

Pada tahap selanjutnya, modernitas membawa pada
keanekaragaman TKGY yang ‘tidak terkendali’. Berbagai
tema muncul dan tidak lagi mesti bersandar pada ritual dan
keluarga sultan. TKGY akhirnya menyebar ke berbagai lapisan
masyarakat dan memberikan tema- tema yang menjangkau
cerita-cerita dari berbagai kawasan yang bukan lagi menjadi
kawasan ruang tradisional.

Gejala dalam evolust seni yang tampak pada TKGY,
menurut antropolog Arjun Appadurai bergerak dari sistem
kupon, sistem sumptuari, dan tiba pada sistem fashion.®

8 Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott (Chicago dan
London: The University of Chicago Press, 1985), 280-282.

82 J.R. Hall, M. J. Neitz, M. Battani, Sociology on Culture (London: Routledge, 2003),
105; Periksa juga Pomeranz, Kenneth, The Great Divergence: Europe, China, and the
Making of the Modern World Economy (Princeton, New Jersey: Princeton University
Press 2000).

85



Sistem kupon adalah sistem di mana objek budaya memiliki
kelangkaan sangat tinggi sehingga hanya dapat dikonsumsi
oleh kaum elite. Ketika ketersediaan objek ini bertambah
cepat, sistem kupon berubah menjadi sistem sumptuar, di
mana banyak orang memiliki objek budaya tersebut. Pada
puncaknya, terdapat sistem fashion, di mana objek budaya
menjadi sangat berlimpah sehingga setiap individu dapat
berganti gaya dan karakter dengan cepat sesuka hati. Proses
ini menjelaskan mengapa TKGY yang awalnya berasal dari
kalangan elite Kraton dan dinikmati secara terbatas menjadi
begitu berlimpah sekarang, dan seorang penari bahkan dapat
berganti karakter dengan cepat sesuai tuntutan tari.

IV. Suprastruktur dan Struktur Pengembangan TKGY

Membaca pola pengembangan TKGY dalam proses
pewarisan hari ini, lembaga pendidikan formal memiliki
peran yang cukup krusial. Berbeda dengan kecenderungan
yang tampak pada lembaga pendidikan non-formal, di mana
lembaga demikian lebih berorientasi pada kepentingan
identitas dan berdasar pada pesanan. Meski demikian, pada
akhirnya proses pengembangan dalam pewarisan akan sangat
bergantung pada suprastruktur yang menaunginya. D1 dalam
konteks ini adalah kepanjangan tangan dari pemerintah pusat
dalam proses pengembangan seni tradisi di berbagai level
kepemimpinan seperti Dinas Kebudayaan, Taman Budaya,
dan Dinas Pariwisata yang berada di tingkat provinsi, kabupaten
atau kota. Selain itu juga beberapa lembaga yang berada di
level nasional seperti halnya Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan, Kementerian Pariwisata dan Ekonomi Kreatif]
dan juga beberapa lembaga seperti halnya Taman Mini
Indonesia Indah (TMII) dan Taman Ismail Maruki (TIM).

Suprastruktur pada tingkat daerah dan nasional
tersebut penting untuk menjadi motivator dan penyalur sumber
daya manusia yang berhasil dikembangkan oleh lembaga
formal dan nonformal termasuk pula kreasi-kreasi TKGY

86



yang dihasilkannya. Hal in1 belum lagi memperhitungkan
lembaga swasta khususnya industri penunjang wisata seperti
hotel dan restoran atau industri perbankan. Suprastruktur
sepertl itu sebenarnya tidak terlalu besar relevansinya bagi
pengembangan TKGY jika tidak didasari fakta bahwa TKGY
merupakan seni istana yang memiliki nilai tinggi (adiluhung).

Sebagai seni istana TKGY menyimpan nilai tinggi,
pakem atau aturan baku, dan ketat, yang harus dijaga
sebagaimana keberadaannya menjadi sarana legitimasi.
TKGY kemudian ditransmisikan tidak dengan serta-merta,
melainkan melalui perpanjangan tangan Kraton, misalnya
seperti halnya melalui sanggar seni TKGY. Pengembangan
dalam hal ini tetap dilakukan, tetapi dalam batas-batas
terstandar yang telah disusun dan diatur oleh istana atau
Kraton Yogyakarta. Artinya ketika ada pihak ‘luar’ yang
berupaya untuk mengembangkan TKGY, pada akhirnya
kraton akan menjadi lembaga yang memfilter sebagai bentuk
jaminan bahwa proses pengembangan itu masih sesuai dengan
kaidah-kaidah dan nilai yang berlaku.

Struktur sosial menjelaskan mengenai tiga dimensi
yang saling berkaitan satu dengan yang lainnya dalam proses
pengembangan TKGY. Ketiga struktur yang dimaksud
meliputi struktur signifikansi, struktur dominasi, dan struktur
legitimasi.*  Struktur signifikansi adalah penanda dalam
masyarakat, hal itu seringkali berwujud objek-objek budaya
seperti halnya TKGY. Perkembangan suatu obyek kebudayaan
seperti halnya TKGY sangat tergantung pada sumber daya
yang dikuasai oleh suatu pranata politik (kekuasaan) atau
sumber daya yang dimiliki oleh pranata ekonomi, jika obyek
itu memiliki ketergantungan pada keduanya. Meski dalam
perjalanannya kedua pranata itu tidak akan terlepas dari
pranata hukum sebagai struktur legitimasi dalam masyarakat.
Kedua pranata (polittk dan ekonomi) pada akhirnya tidak
memiliki daya tanpa adanya dukungan pranata hukum.

8 A, Giddens. Teori Strukturasi: Dasar-dasar Pembentukan Struktur Sosial
Masyarakat (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 50.

87



Dari struktur pranata ini, dapat dilihat posisi TKGY beserta
lembaga-lembaga pendukung dan suprastruktur yang ada
merupakan bentuk struktur signifikansi. Di mana struktur itu
sangat berkaitan dengan struktus dominasi dan legitimasi.
Justifikasi bahwa TKGY merupakan konstruksi atas struktur
dominasi ini muncul dengan melihat realitas bagaiman ia
diangkat ke permukaan oleh pranata politik (kesultanan) dan
pranata eckonomi (swasta). Realitas ini mendasarkan pada
pandangan bahwa kesultanan bukanlah ruang pranata hukum,
melainkan politik oleh karena keberadaannya sebagai penguasa
dalam bidang budaya. Di mana kesultanan sangat bergantung
pada masyarakat dan iklim demokrasinya. Jika masyarakat
tidak lagi melihat sultan sebagai simbol kebudayaan, maka
dengan sendirinya ia kehilangan statusnya sebagai struktur
dominasi politik.

Di dalam konteks perkembangannya, TKGY sendiri
berasal darisultan, sehingga keberadaannya dapat diidentifikasi
melalui pranata politik. Sejarah panjang dan ingatan tentang
pranata hukum yang pernah dipegang oleh kesultanan
memiliki peran penting untuk menjaga agar dominasi politik
kesultanan tetap bertahan di Daerah Istimewa Yogyakarta.
Sejarah in1 menjaga TKGY tetap dikelola pada masyarakat,
dan pengelolaannya oleh kesultanan langsung merupakan
upaya menjaga agar dominasi mereka dalam budaya tetap
terjaga. Hal i kemudian didukung oleh pranata ekonomi
seperti perbankan, industri pariwisata, dan industri rakyat,
yang memiliki sumber daya untuk mengangkat TKGY lebih
tinggi lagi.

TKGY dalam perjalanannya diakui sebagai salah satu
warisan budaya Indonesia. Pranata hukum disusun untuk
menjaga dan mengelolanya melalui Dinas Kebudayaan dan
Dinas Pariwisata. Hal itu merupakan upaya untuk terus
menghadirkan keterjagaan TKGY di tengah iklim globalisasi.
Tidak hanya keterjagaan semata, bahkan langkah 1ni
ditujukan untuk menghadirkan TKGY menjadi lebih baik.
Hal ini membuat TKGY dalam iklim globalisasi ini akan tetap

88



bertahan dan justru semakin baik. Dari perspektif teori struktur,
TKGY didukung bukan saja oleh struktur dominasi, namun
juga oleh struktur legitimasi, dan inilah yang dibutuhkan suatu
objek budaya untuk dapat berkembang dan berdaya saing.
Peran setiap lembaga harus berkelanjutan secara sadar.
Setiap pthak harus mengamati dan memandang perkembangan
TKGY yangterjadi dimasyarakat. Pengawasanini harusbersifat
reflektif karena banyak pihak perlu mengetahui kemungkinan
kalau tindakannya justru berakibat pada penyimpangan dari
apa yang ia inginkan dari TKGY. Dengan cara ini, berbagai
pthak dapat mengantisipasi kemungkinan yang terjadi pada
masa depan melalui langkah-langkah adaptif yang perlu.

V. Struktur Sosial Pendukung Tari Klasik
Gaya Yogyakarta

Menurut teori strukturasi, struktur sosial mengandung
tiga dimensi yaitu struktur signifikansi, struktur dominasi,
dan struktur legitimasi.** Signifikansi adalah penanda dalam
masyarakat, dan hal itu dapat berupa objek-objek budaya
seperti. TKGY. Sebagian pranata akan memiliki otorisasi
sumber daya yang lebih besar sehingga kuat secara politik.
Sebagian lagi memiliki alokasi sumber daya yang lebih besar
dan kuat secara ekonomi. Dua jenis pranata yang dominan
dalam masyarakat ini menjadi penentu nasib objek budaya
tertentu.

Jika objek budaya tersebut tergantung pada sumber
daya yang dikuasai oleh suatu pranata politik atau sumber daya
yang dimiliki oleh suatu pranata ekonomi, maka mau tidak
mau, perkembangan objek budaya tersebut akan tergantung
pada kedua jenis pranata tersebut. Walaupun begitu, pada
puncaknya, ada sebuah aturan normatif yang mengikat bagi
pranata politik dan ekonomi dalam mengelola objek budaya.

8 A, Giddens. Teori Strukturasi: Dasar-dasar Pembentukan Struktur Sosial
Masyarakat (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 50.

89



Pranata ini disebut pranata hukum yang menjadi struktur
legitimasi dalam masyarakat. Pranata polittk dan ekonomi
tidak berdaya jika tidak didukung oleh pranata hukum.

Dari struktur pranata ini, dapat dilihat posist TKGY
dari keempat jenisnya beserta lembaga-lembaga pendukung
dan suprastruktur yang ada. Adalah jelas bahwa TKGY
dalam segala bentuk merupakan bentuk struktur signifikansi.
Sebagai signifikansi, TKGY terkait dengan dominasi dan
legitimasi. Kondisi keberadaan TKGY sebagai sebuah struktur
dominasi dilihat bagaimana pranata politik, yaitu kesultanan,
dan pranata ekonomi, yaitu masyarakat, khususnya swasta,
mengangkat TKGY ke permukaan.

Kesultanan merupakan pranata politik, bukan pranata
hukum, karena kesultanan merupakan penguasa di bidang
budaya, bukan pemerintahan. Karena berkuasa secara budaya,
kesultanan memiliki ketergantungan pada masyarakat dalam
iklim demokrasi. Jika masyarakat tidak memandang lagi sultan
sebagai pithak yang sah dalam mewakili kebudayaan Jawa, 1a
kehilangan statusnya sebagai struktur dominasi politik.

TKGY sendiri berangkat dari sultan dan TKGY dapat
diidentifikasi dengan pranata politik ini. Sejarah panjang
dan ingatan tentang pranata hukum yang pernah dipegang
oleh kesultanan memiliki peran penting untuk menjaga agar
dominasi politik kesultanan tetap bertahan di Daerah Istimewa
Yogyakarta. Sejarah ini menjaga TKGY tetap dikelola pada
masyarakat, dan pengelolaannya oleh kesultanan langsung
merupakan upaya menjaga agar dominasi mereka dalam
budaya tetap terjaga. Hal ini kemudian didukung oleh pranata
ekonomi seperti perbankan, industri pariwisata, dan industri
rakyat, yang memiliki sumber daya untuk mengangkat TKGY
lebih tinggi lagi.

Dalam level tertinggi, TKGY diakui sebagai salah satu
warisan budaya Indonesia. Pranata hukum telah dibuat untuk
memagari TKGY dan mengelolanya dengan perwakilan
Dinas Kebudayaan dan Dinas Pariwisata. Hal ini membuat
TKGY dalam iklim globalisasi ini akan tetap bertahan dan

90



justru semakin baik. Dari perspektif teori strukturasi, TKGY
didukung bukan saja oleh struktur dominasi, namun juga oleh
struktur legitimasi, dan inilah yang dibutuhkan suatu objek
budaya untuk dapat berkembang dan berdaya saing.

Peran setiap lembaga harus berkelanjutan secara sadar.
Setiap pthak harus mengamati dan memandang perkembangan
TKGY yangterjadi dimasyarakat. Pengawasanini harusbersifat
reflektif karena banyak pihak perlu mengetahui kemungkinan
kalau tindakannya justru berakibat pada penyimpangan dari
apa yang ia inginkan dari TKGY. Dengan cara ini, berbagai
pthak dapat mengantisipasi kemungkinan yang terjadi pada
masa depan melalui langkah-langkah adaptif yang perlu.

VI. Pengelolaan dan Arah Pengembangan

Pengelolaan objek budaya oleh pranata-pranata dalam
struktur masyarakat tersebut dilakukan melalui lima cara:
perkumpulan, acara sosial, interaksi tak fokus, perjumpaan, dan
rutinitas. Karena setiap bentuk interaksi memiliki kekurangan
masing-masing, penggunaan semua bentuk interaksi, sejauh
tidak bertentangan, akan saling menutupi kekurangan dan
memperkuat pewarisan. Hal ini dapat dilihat pada semua
bentuk interaksi yang terdapat dalam TKGY. Perkumpulan
ditemukan telah terbentuk secara sengaja, baik dalam bentuk
formal maupun non-formal. Begitu pula, acara sosial telah
terlihat dalam kegiatan-kegiatan lembaga formal dan non-
formal seperti pentas seni, acara penggalangan dana korban
Merapi, dan sejenisnya.

Sementara itu, bentuk interaksi juga tidak berfokus
menjadi  keseharian TKGY. Berbagai kegiatan banyak
menampilkan TKGY sebagai acara pembuka. Para peserta
kegiatan ini tidak bertujuan untuk melihat TKGY sehingga
tidak terfokus pada TKGY. Namun, paparan TKGY pada
mereka merupakan bentuk interaksi yang tidak dapat
diabaikan. Para peserta dapat tertarik dan bahkan antusias
untuk mengetahui lebih jauh dan menjadi salah satu pewaris

91



TKGY. Perjumpaan dan rutinitas merupakan bentuk interaksi
terfokus. TKGY telah menunjukkan eksistensinya pada kedua
ranah ini. Perjumpaan masyarakat dan TKGY terjadi dalam
banyak festival, lomba, dan acara-acara khusus TKGY yang
ditonton berbagai kalangan.

Rutinitas merupakan upaya meminimalisasi sumber-
sumber kecemasan tak sadar dan menjadi bentuk dominan
aktivitas sosial sehari-hari. Para pelaku rutinitas menjalankan
kegiatan ini untuk mempertahankan rasa akan kelestarian
perbuatannya. Rutinitas juga telah tercipta di lembaga-
lembaga pendidikan formal dan non-formal untuk mendidik
para penari TKGY,walaupun tidak seintensif masa lalu.
Kegiatan rutinitas merupakan ruh yang menjamin eksistensi
objek budaya dan pewarisan TKGY telah memandang
penting hal ini melalui berdirinya lembaga-lembaga formal
dan non-formal. Dari gambaran interaksi yang terjadi dalam
pengelolaan TKGY oleh pranata hukum, ekonomi, dan politik
di atas, dapat dipastikan bahwa TKGY di masa datang akan
tetap berkembang dengan baik dan dinamis.

Teknologi informasi memang berkembang luas pada
masa kini, tetapt hakikat dari interaksi yang terjadi tetap
sama. Walaupun orang menyaksikan TKGY melalui youtube,
produksi TKGY tetap dilakukan secara tradisional. Para penari
TKGY dalam video youtube adalah para penari asli, bukan
robot atau animasi. Bahkan jika memang animasi, animasi
tersebut dibuat berdasarkan realitas TKGY. Perubahan hanya
bersifat permukaan, sedangkan esensinya tetap sama. Begitu
pula, sebuah pertunjukan TKGY mungkin hanya dihadiri
oleh 20 orang, tetapi mata elektronik seperti kamera televisi
menyalurkan pertunjukan tersebut kepada jutaan orang yang
bersantai di rumah. Tentu saja, acara seperti ini harus bersaing
dengan facebook, hiburan modern, film, dan berbagai saingan
lainnya. Namun, TKGY telah beradaptasi dengan baik. Bagi
yang tidak menyukai kreasi baru, mereka dapat datang ke
Kraton, melihat DVD yang menampilkan TKGY ideal, atau
bahkan mendaftar di sanggar dan lembaga formal.

92



Wacana pewarisan muncul jika memang TKGY menghadapi
persaingan. Wacana pewarisan telah hadir dalam berbagai
latar sejarah dan selalu merujuk kondisi di mana suatu objek
budaya mengalamimasalah eksistensi di rumah sendiri.® Ketika
pada akhirnya TKGY menjadi populer dan mendominasi
di lokasinya, relevansi pewarisannya yang perlu dikaji ulang.
TKGY merupakan wacana pewarisan terotoriasasi yang terus
dihasilkan oleh Kraton sebagai pihak dominan di masyarakat
Daerah Istimewa Yogyakarta. Seiring waktu, strategi
penyebaran TKGY keluar Kraton menghasilkan TKGY yang
menjadi sebuah ingatan kolektif masyarakat untuk menyatakan
identitasnya. Pewarisan tetap mesti dilakukan, mengingat
tekanan wacana lain terus berkembang di masyarakat.

Derap globalisasi telah teratasi namun arahnya tetap
tidak pasti. Sebagai identitas Daerah Istimewa Yogyakarta,
TKGY akan terus berkembang dan semakin luas di daerah.
Walaupun begitu, sebagai identitas nasional, TKGY masih
harus bersaing dengan berbagai objek budaya yang mengalami
wacara pewarisan terotorisasi di berbagai kawasan lain di
Indonesia. Di Daerah Istimewa Yogyakarta, orang asing
datang tidak hanya belajar TKGY. Beberapa di antaranya
justru belajar tari Bali atau tari Solo. D1 Jawa Barat, wacana
pewarisan pusaka Pajajaran telah muncul ke permukaan,
begitu juga di Sumatera dan kawasan lain di Indonesia.
Dalam program Indonesia Kontemporer 2011 di London,
enam dari sebelas seniman yang tampil adalah orang asing.
Mereka berprofesi sebagai dalang, koreografer, pembatik,
penari, musisi gamelan, dan pelukis. Lebih dari itu, tidak satu
pun seniman TKGY hadir sedangkan dua seniman tari dari
kegiatan keduanya menari tari Bali, satu di antaranya belajar
tari Bali di Daerah Istimewa Yogyakarta. TKGY masih belum
dapat dilihat sebagai sebuah warisan nasional, masih belum
sebanding dengan wayang kulit, batik, tari Bali, gamelan, dan
pahatan Jepara. Oleh karena itu, masih ada ruang terbuka

8 Laurajane Smith, Uses Of Heritage (New York: Routledge, 2006), 17.

93



bagi para pelajar TKGY untuk semakin mengembangkan
TKGY ke depan untuk meraih statusnya sebagai salah satu
warisan budaya nasional Indonesia.

R.M. Dinusatomo membuat sebuah penekanan penting
dalam wawancara dengan peneliti. Menurutnya, masalah
seseorang masth mau belajar TKGY saat ini adalah masalah
seberapa intens lembaga formal dan nonformal melakukan
sosialisasi. Dengan kata lain, isu pengembangan tidak lain
adalah isu komunikasi pemasaran. Hal ini ada benarnya karena
jika hanya melihat dari perspektif pariwisata dan ekonomi,
TKGY menjadi sebuah objek bisnis dan bagaimana TKGY
dikemas dan dipromosikan menentukan laku tidaknya objek
tersebut di masyarakat. Inilah perspektif modern, perspektif
pengembangan TKGY yang adaptif terhadap laju perubahan
globalisas

94



BAB IV
PERJALANAN TKGY DALAM PROSES
PEWARISAN

I. Tari Klasik Di Dalam Kraton Yogyakarta

a. Lahirnya Wayang Wong dan Beksan Trunojoyo

Raja Louis XIV dikenal sebagai sosok raja yang
mencital dan melindungi tari Balet di Perancis. Tidak berbeda
dengan keberadaan Sultan Hamengku Buwono I (HB I) di
antara tegaknya Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat
sebagai sosok seniman besar yang mencintai dan sudi untuk
melindungi seni pertunjukan. Pasca perjanjian Giyanti 1755
berimplikasi pada lahirnya sebuah pemerintahan baru. Sebuah
kerajaan baru yang terletak di Yogyakarta dengan Sultan
sebagai pemimpinnya. Kekuasaan Mataram dibagi menjadi
dua wilayah besar yang terdiri dari Kasuhunanan Surakarta
Hadiningrat (Surakarta) dan Kasultanan Ngayogyakarta
Hadiningrat (Yogyakarta).

Lahirnya Kasultanan Yogyakarta bukan sebuah bentuk
suksesi yang menyertakan seluruh perangkat utuh Kraton
seperti halnya kesenian yang hidup di dalamnya. Persoalan
ini yang melatar-belakangi munculnya berbagai bentuk
produk kesenian dan gaya baru di tengah kemandirian Kraton
Yogyakarta. Kebutuhan Kraton dalam penyelenggaraan
berbagai upacara, prosesi, ritual, persembahan, dan lain
sebagainya sebagaimana keberadaan berbagai bentuk kesenian
yang sebelumnya hidup di Kraton Surakarta. Keberadaan
Kraton Yogyakarta yang sudah tidak lagi menjadi bagian dari
Surakarta, tampak menjadi dasar munculnya karakteristik
baru pada bentuk sajian pertunjukan yang menjadi pembeda
dan penciri bahwa karya-karya tersebut merupakan produk
yang dimiliki oleh Kraton Yogyakarta.

95



D1 dalam lahirnya Kraton Kasultanan Ngayogyakarta
Hadiningrat, Sultan HB I merupakan sosok sentral. Tidak
hanya dalam hal menjalankan pemerintahan, tetapi juga
dalam hal pengembangan seni klasik di Yogyakarta. Pada
masa pemerintahan Sultan HB I diciptakan beberapa
pertunjukan antara lain; Wayang Wong, Bedhaya Semang, Beksan
Trunajaya, Beksan Lawung Halus, Beksan Sekar Medura, dan Beksan
Guntur Segara.®® Hal itu bukt atas tingginya pengetahaun,
pemahaman, dan kecintaan Sultan HB I terhadap seni
pertunjukan khususnya tari. Di dalam Babad Prayud, G.B.PH.
Soerjobrongto mengilustrasikan dengan jelas peristiwa ketika
Sultan HB I sedang berlatth menari dengan lagu Sekar Sinom;

Jeng Sultan malih ngendika, “fulup Tirtakusumeki,

thu beksamu Medura, beksanira Mentaws, apa wis duwe sireku™, Nembah
Tirtakusuma,

L inggih putra paduka j,

Ingkang mulang leres lepatipun kilap. Jeng Sultan tindak saksana,

“Rulup miluwa mami” Tumut manjing Prabayasa, Mangalering jamban
prably,

swpayo lekasa kedhik”™, Nembang sigra beksanipun, Lagyantuk tigang gongan,
“Da wus tku nak mam,

Maksih wutuh iya beksamu Mataram* (Matarum) “Aja murukaken sira,

Ing beksa Mataram iki; Tur sembah Tirtakusuma, “putra dalem Sri Bupati,
Kados paduka meling,

Arungit beksa Mataram, (Matarum), Sultan mesem ngendika,

wwa padha lawan mami”,

Sareng mayil Sultan lan Tirtakusuma

(Sultan bersabda lagi, “Ananda Tirtakusuma, Tart Maduramu itu,
Agak kurang galak sedikit, Tari Mataram-mu,

Apakah sudah kau kuasai?, Tirtakusuma menyembah, Demikianlah
halnya putranda Baginda,

8 R.M. Soedarsono, Drama Tari Ramayana Gaya Yogyakarta, Laporan Seminar
Sendratari Ramayana Nasional, Yogyakarta: Panitia Penyelenggara Seminar,
1970, 150. Ketika Wayang Wong gaya Yogyakarta diciptakan oleh Sultan
Hamengku Buwono |, Wayang Wong gaya Surakarta diciptakan oleh Adipati
Mangku Negara | pada saat hampir bersamaan.

96



Tak tahulah, mengajarnya benar atau salah. Sultan segera berjalan,
“ikutlah aku ananda”,

Ke utara masuk Prabayaksa, “ayolah cepat sedikit”, Menyanyi lalu
segera menari, Baru berjalan tiga gongan,

“yah seperti itulah ananda,

Masih sempurna tari Mataram-mu”. “jangan kamu ajarkan

Tari Mataram ini”, Sembah Tirtakusuma,

“Putranda (Baginda Raja), Menjunjung titah paduka, Memang
pelik tari Mataram”, Sultan tersenyum berkata,

“yah demikian pula pendapat saya”,

Keluarlah Sultan dan Tirtakusuma bersama-sama).”

Syair Simom di atas menjelaskan bagaimana proses
pengembangan joged Mataram. Di mana tari klasik gaya
Yogyakarta, merupakan bentuk sajian yang berdasar pada akar
kebudayaannya di masa lalu, tidak lain adalah kebudayaan
Mataram. D1 dalam syair itu dapat juga dipahami adanya
sebuah dialektika tentang bagaimana dan kepada siapa tari
itu diwariskan. Proses ini dapat turut menjadi simpul tentang
bagaimana perhatian Sultan HB I terhadap kelangsungan dan
kelestarian tari. ‘Ruh’ budaya dari leluhur Mataram hidup
pada realitas gerak tari yang disampaikan, dan digambarkan
bagaimana peliknya tari atau joged Mataram untuk diajarkan dan
dipelajari. Peran Sultan HB I dalam perkembangan TKGY
cukup besar. Tercatat bahwa Sultan HB I telah menciptakan
sembilan TKGY, dan empat di antaranya telah menjadi pusaka
dalem.

Lahirnya TKGY di masa Sultan HB I tidak dapat
dilepaskan dari situasi dan kondisi pada saat itu. Lahirnya
TKGY turut dilatarbelakangi oleh suasana pergolakan, salah
satunya adalah usaha melawan penjajah. Oleh karenanya tari
tidak hanya dimanfaatkan untuk kegiatan upacara semata,
melainkan juga digunakan sebagai media untuk perjuangan.
Sultan HB I dalam konteksinimenuangkan gagasanataupunide

87 G.B.P.H. Soerjobrongto menerangkan ketika kepulangannya dari Misi Kesenian
Kraton Yogyakarta di Eropa Barat pada tahun 1970-an.

97



melalui konstruksi gerak estetis gaya Yogyakarta untuk tujuan
membangkitkan semangat kepahlawanan dan perjuangan
bagi prajurit kerajaan. Terlepas dari hal itu keberadaan TKGY
juga tidak pernah dapat dilepaskan dari tujuan-tujuan simbolis
dalam rangka melegitimasi kedudukan sultan baik di dalam
maupun di luar kraton. Hal itu menjelaskan bahwa suatu
karya seni lahir oleh kondisit masyarakat, kondisi sosial, kondisi
politik saat itu, dan memiliki nilai estetis-simbolis. Kondisi-kondisi
tersebut merupakan sebuah kekuatan dalam proses penciptaan
karya seni, sebagaimana bahwa pertumbuhan kesenian sama
dengan pertumbuhan manusia yang dipengaruhi oleh alam
sekitar (external factor) dan diri sendiri (mnternal factor) yang
melibatkan pengetahuan, perasaan, dan imajinasi manusia.

Upaya keras dari sultan HB I dalam perjalanannya
tidak sepenuhnya menuai jalan yang mulus. Seni senantiasa
dinamis, lahir, tumbuh, berkembang Perkembangan dalam
hal ini tidak selalu memiliki konotasi positif, di mana sebuah
entitas akan mengalami kemajuan dari bentuk atau wujud
awalnya. Perkembangan dalam hal ini menjelaskan tentang
realitas pasang surut suatu bentuk pertunjukan dalam konteks
ini adalah TKGY. Dari kesembilan karya yang diciptakan
Sultan HB I itu, pada kenyataannya tidak seluruhnya dapat
berkembang ke arah yang positif. Dari kesembilan karya
Sultan HB I itu faktanya hanya dua karya yang masih dapat
dinikmati hingga kini. Kedua TKGY yang dimaksud adalah
pertunjukan wayang wong dan Trunajaya. Karya lainnya saat
ini tengah diupayakan untuk direkonstruksi oleh kalangan
seniman dan pemerhati seni TKGY seperti halnya tari Bedhaya
Semang. Bahkan Bedhaya Semang dalam perjalanannya dianggap
sebagal sumber dari segala bentuk sajian tari puteri gaya
Yogyakarta.

Namun, dalam perkembangan yang melalui masa
yang panjang sampai sekarang tidak semua pertunjukan yang
telah diciptakan oleh Sultan Hamengku Buwono I tersebut
diselenggarakan dapat bertahan atau berkembang, yang masih
dipertunjukan sampai sekarang adalah wayang wong dan Beksan

98



Trunajaya walaupun pertunjukan tersebut pada kalangan
terbatas dan pada acara-acara khusus Kraton, misalnya saat
perayaan ulang tahun Sultan Hamengku Buwono IX atau pada
saat hari berdirinya kota Yogyakarta. Akan tetapi, karya- karya
Sultan Hamengku Bowono 1 yang tidak tampil lagi tersebut
masih dikonstruksi kembali oleh pemerhati tari klasik gaya
Yogyakarta, misalnya Bedhaya Semang yang diasumsikan sebagai
hulu atau sumber dari segala tari puteri gaya Yogyakarta.

b.Pasang SurutSeniPertunjukanDiKratonNgayogyakarta

Tampuk kepemimpinan Ngayogyakarta Hadiningrat
secara estafet dilanjutkan oleh Sultan Hamengku Buwono
IT (HB II) setelah berakhirnya pemerintahan sultan HB I.
Pemerintahan Sultan HB II berlangsung selama kurang
lebih dua dekade (1792 — 1812) yang kemudian dilanjutkan
penerusnya Sultan Hamengku Buwono III (HB III) selama dua
tahun (1812 — 1814). Meski mempimpin cukup lama, di masa
Sultan HB II kehidupan dan perkembangan seni pertunjukan
tampak surut. Situasi ini dipengaruhi oleh adanya pergolakan
politik yang mengganggu stabilitas sosial dan ekonomi kraton.

Kedekatan Sultan HB II dengan Paku Buwono
IV (PB IV) yang terendus oleh Raffles melahirkan adanya
stasat adu domba untuk menggulingkan kekuasaan. Raffles
dalam masa pendudukannya di Indonesia tidak menyukai
adanya hubungan antara kedua kerajaan (Ngayogyakarta
Hadiningrat dan Surakarta Hadiningrat). Melalui jalinan
hubungannya dengan putera mahkota (Sultan Hamengku
Buwono III), Raffles merencanakan penyerbuan terhadap
kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat. Penyerbuan terhadap
kraton berakibat pada penggulingan kekuasaan Sultan HB II.
Beliau diasingkan ke Pulau Pinang,”™ dan Raffles mengangkat
Sultan Hamengku Buwono III menjadi sultan yang baru. Di
masa-masa 1ni kondisi seni pertunjukan sedikit diabaikan,

8 Periksa M. C. Ricklefs, A History of Modern Indonesia, (Bloomington: Indiana
University Press, 1981), seperti dikutip oleh R.M. Soedarsono, 20.

99



oleh karena kraton lebih berfokus untuk memperbaiki kondisi
politik, sosial, dan ekonomi.

Geliatseni pertunjukan dapatkembali dirasakan dimasa
kepemimpinan Sultan Hamengku Buwono IV (1814 — 1823)
setelah surut selama lebih dari dua dekade di kepemimpinan
sebelumnya. Pasca penobatannya pada tahun 1814 sebagai
penerus kepemimpinan Ngayogyakarta Hadiningrat, Sultan
melangsungkan pernikahan pada tahun 1816. Berbagai seni
pertunjukan dihadirkan untuk dipertontonkan dalam rangkaian
prosesi pernikahan yang diselenggarakan seperti halnya wayang
gedhog dengan cerita Panji, wayang krucil atau boneka dengan
cerita Damarwulan, wayang jemblung atau perut besar dengan
cerita Menak, wayang kedok atau tabuh, wayang topeng, wayang
Jenggl atau tari topeng Cina dan wayang gambyong atau boneka
kayu yang berbentuk bulat ditampilkan di depan kelir atau
layar oleh seorang dalang, pada akhir pertunjukan wayang kulit
bersama wayang wong, Pertunjukan ini berlangsung di dalam
Kraton Yogyakarta.* Meski telah tampak geliatnya namun
hadirnya Belanda yang menggantikan keberadaan Inggris
di Indonesia, kembali mempengaruhi situasi politik. Belanda
yang menguasai struktur masyarakat mulai menerapkan sistem
tanam paksa. Lemahnya kekuasaan Sultan dan pengaruh
kaum priyayi atau bangsawan menstimulasi lahirnya kelas atas
baru dalam struktur masyarakat atau kaum borjuzs.

c. Bangkitnya Kehidupan Wayang Wong

Sultan Hamengku Buwono IV wafat pada tahun 1823
ketika suasana polittk di dalam istana Kraton Yogyakarta
semakin kacau karena perlakuan kolonial Belanda yang
berkuasa waktu itu. Pengangkatan putra mahkota (Sultan
Hamengku Buwono V) menjadi sultan masih berusia anak-
anak (3 tahun) memaksa untuk mencari solusi perwalian sultan
yang masih anak-anak tersebut. Malahan kondisi ini lebih

8 Periksa Babad Ngayogyakarta Jilid | XCVIll, 36-39, (Yogyakarta: Museum
Sanabudaya), P. B. A, 135, 401.

100



parah oleh gerakan-gerakan pemberontakan oleh kalangan-
kalangan bangsawan sehingga kekuasaan Sultan Hamengku
Buwono V semakin surut.

Suatu  perubahan  sosial-politik  yang  terjadi
dimanfaatkan oleh kolonial Belanda untuk dapat menguasai
seluruh Pulau Jawa. Pada tahun 1830, dapat dicatat hampir
seluruh Pulau Jawa dikuasai oleh Belanda dan membentuk
daerah koloni. Hal ini membuat pemerintahan Sultan
Hamengku Buwono V lebih berfokus menghadapi tingkah
laku kolonial Belanda dari pada mengurus perkembangan
seni tarl. Hal in1 ditengarai tidak adanya catatan kegiatan seni
pertunjukan pada sekitar tahun 1823 sampai 1830.

Meningkatnya kondusifitas kraton seiring bertambah
dewasanya Sultan Hemengku Buwono I, kraton tampak
kembali memperhatikan perkembangan seni pertunjukan.
Hal itu tidak terlepas dari adanya perwalian sultan atau
kepemimpian kolektif. Pada masa itu Wayang Wong mengalami
perkembangan pesat, dan proses pewarisan kesenian leluhur
kembali dilaksanakan oleh Sultan HB V, bahkan Sultan sendiri
dalam konteks perkembangan turut hadir sebagai sosok penari
dalam pertunjukan Wayang Wong. Menurut catatan, Sultan
sendiri turut tampil menari sebanyak lima kali dalam lakon
Pragolamurty, Petruk dadi Ratu, Rabinipun Angkawyaya, Jayasemad:
dan Pregiwa-pregivwati.”

Keterlibatan Sultan dalam pertunjukan, turut
memupuk kecintaannya terhadap kesenian sebagaimana
leluhurnya Sultan HB I yang terbentuk kesenimanannya
dengan kebiasaannya menari. Di masa kepemimpinan Sultan
HB V beberapa karya tari diciptakan di antaranya Serimpr
Kandha, dan Serimpi Renggawati.’" Pelembagaan Serimpi Kandha
mengandung tema perkawinan endogami yang biasanya
dilakukan dalam kehidupan kaum ningrat Jawa. Hal in1 dikritisi
oleh Sultan Hamengku Bowono V melalui tari tersebut. Hal

% Jenifer Lindsay, Klasik, Kitsch, Kontemporer: Sebuah Studi Tentang Pertunjukan
Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1991), 98.
9" R.M. Soedarsono, et al, Misteri Serimpi, (Yogyakarta: Tarawang Press, 2000), 22.

101



itu menjelaskan kecerdasan dan sifat kritis Sultan hamengku
Buwono V dalam berkesenian.

Selain perkembangan seniman dalam menyikapi
persoalan yang terjadi di lingkungan sekitar, terdapat juga
perkembangan pada pertunjukan wayang wong. Pada masa
Sultan Hamengku Buwono V dibuat naskah sebagai petunjuk
selama berlangsungnya pertunjukan. Naskah atau teks ini
biasanya disebut dengan Serat kandha dan Serat Pocapan®.10
Perkembangan juga terjadi pada penggunaan alat musik, yaitu
adanya pengembangan perpaduan-perpaduan alat musik tiup
diatonis ke dalam musik gamelan Jawa yang digunakan sebagai
back-sound. Sultan Hamengku Buwono V dalam konteks
perkembangan ini juga membentuk golongan penari menjadi
beberapa lembaga, di antaranya golongan Ringgit Cina, Ringgit
Encik, dan Ringgit Gupermen.”

Penggolongan penari di masa Sultan HB V dilakukan
berdasarkan pada tingkatan kemampuan penari dalam
menguasal tarinya, dan juga berdasarkan nama golongan
tersebut. Ringgit Cina (Penari Cina) merupakan golongan
penari pemula atau penari golongan ketiga. Latihan dan
pertunjukannya dilakukan di Bangsal Kemagangan yang
terletak di sebelah selatan pusat Kraton Yogyakarta. Ringgit
Encik (penari orang Arab dan India)latihan dan pertunjukannya
dilaksanakan di Bangsal Trajumas yang terletak di utara pusat
Kraton. Penari ini masuk dalam golongan kedua. Ringgit
Gupermen (Penari Pemerintah) adalah golongan penari-penari
utama. Golongan ini mengadakan latthan dan pertunjukan di
Tratag Bangsal Kencana yang terletak di dalam pusat Kraton
Yogyakarta. Adanya tingkatan penari atau pelembagaan
golongan penari- penari di Kraton, dan menunjukkan adanya
penambahan jumlah penari atau abdi-dalem. Kemudian Sultan

92 R.M. Soedarsono, 22

% @.B.P.H. Suryobrongto, Cara Berlatih Tari Klasik Gaya Yogyakarta, dalam
Fred Wibowo, (ed), Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: Dewan
Kesenian Yogyakarta, 1981), 101-102.

102



Hamengku Bowono V mengorganisasilembagakeabdidaleman
yang khusus bagi penari laki-laki yang memerankan tokoh
perempuan dalam pertunjukan (fransvetism). Lembaga 1ni
disebut dengan bedhaya kakung.

d. Dimulainya Penyebaran TKGY Keluar Tembok Istana

Pergantian tampuk kepemimpinan kraton
Ngayogyakarta Hadiningrat cukup dinamis dari masa ke
masa. Situasi pemerintahan senantiasa berdampak pada
berbagai sektor kehidupan masyarakat baik di dalam maupun
di luar istana, salah satunya adalah kehidupan seni dan
budaya. Sebagaimana TKGY yang senantiasa mengalami
pasang surut dalam lima kepemimpinan yang berbeda dari
semenjak berdirinya kraton di masa Sultan HB I. Diciptakan,
tumbuh, surut, berkembang kembali, dan seterusnya. TKGY
berkembang sebagaimana kehendak keinginan raja yang
memimpin istana.

Sultan Hamengku Buwono VI (HB VI) merupakan
sosok raja yang mencintai kesenian. Keberadaan Bedhaya Babar
Layar dan Srimpr Endra Wasesa sebagai peninggalan menjadi
bukti rasa cintanya pada kesenian. Tidak hanya meninggalkan
karya tari, masa pemerintahan Sultan HB VI juga menjadi
titik tolak perkembangan TKGY. TKGY yang sebelumnya
hidup dan tumbuh di dalam tembok kraton kemudian
berkembang menembus keluar benteng istana. Pada masa
Sultan HB VI ini, ada semacam aturan atau pedoman yang
memperbolehkan pengembangan tari di luar tembok istana.
Pedoman itu tidak semata-mata memperbolehkan seniman
untuk membawa TKGY dengan serta merta keluar istana,
melainkan memberikan rambu-rambu untuk seniman turut
berproses kreatif dalam mengembangkannya.

Sultan HB VI di  masa pemerintahannya
memperbolehkan para seniman untuk membawa TKGY keluar
tembok istana, akan tetapi mereka harus memodifikasinya

103



agar tidak sama dengan bentuk TKGY yang ada di dalam
istana. Sebagaimana kasus Jfoged Fengkeng, walaupun cerita,
kostum, iringan masith sama dengan tari di dalam istana,
tetapi bentuk gubahannya dilakukan penari dengan cara
yang berbeda. D1 dalam Jfoged jfengkeng penari menyajikannya
dengan posisi jongkok. Proses penciptaan joged jengkeng (tari
jongkok) terinspirasi dari seni membaca babad dengan sahut-
menyahut antara dua orang, dan pembacaannya dengan
lagu yang diiringi oleh gerakan-gerakan tari dan alat musik
gamelan Jawa. Banyak catatan yang menyatakan bahwa
Joged fengkeng dimobilisasi oleh Kanjeng Pangeran Harya
Purwadiningrat (menantu Sultan). Yang termasuk foged Jengkeng
antara lain langen driyan (tari bersenang-senang) dengan cerita
Damarwulan, langen asmarasupt (tari percintaan), langen wiraga
yang mengambil cerita Panji.

Upaya mobilisasi joged jengkeng ke luar tembok istana
memberikan pengaruh pada bentuk tari langen mandrawanara
(kera yang berjumlah banyak). Tari ini terdiri atas tokoh-
tokoh kera dalam kisah Ramayana. Usaha atau ide Kanjeng
Pangeran Harya Purwadiningrat disempurnakan oleh putra
Sultan Hamengku Buwono VI (pangeran) yang bernama
Mangkubumi. Pangeran inilah yang terkenal sampai sekarang
memperkasai langen mandrawanara, langen Asmarasupr dan langen
Wiraga.* Selain itu pada masa Sultan HB VI, juga tercipta
pelembagaan tari Bedhaya Gandrungmanis dan Bedhaya Kuwung-
kuwung. Beliau juga membentuk pelembagaan Serimpi Putri
Cina, Serimpt Pandhelor: dan Serimpt Renggawati. Pelembagaan
tarl Bedhaya merupakan sebuah komposisi tari putri dengan
sembilan orang penari. Tari Serimp: ditarikan oleh empat orang
penari putri, sedangkan Serimpi Renggawat: ditarikan oleh lima
orang penari putri dan bercerita.

% B.P.H. Suryobrongto, Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta: Museum Kraton
Yogyakarta, 1976), 26.

104



Perkembangan TKGY kemudian berlanjut di masa
pemerintahan Sultan Hemengku Buwono VII (HB VII).
Pada masa pemerintahan Sultan HB VII, penyebaran
tart untuk pertama kalinya tercatat dilakukan dengan
menggunakan teknologi pengabadian gambar (photo). Di
mana sebuah dokumen photo pergelaran Wayang Wong
untuk pertama kalinya ditemukan di masa Sultan HB VII
ini.” Sebagaimana pendahulunya, Sultan HB VII juga
menjadi sosok pemimpin yang mencintai kesenian. Ia
turut berperan seperti pendahulunya dalam menciptakan
beberapa pelembagaan tari, di antaranya Bedhaya Durma dan
Bedhaya Bedah Madiun. Pelembangaan ini tercipta di tengah
berlangsungnya pemberontakan-pemberontakan, dengan kata
lain suasana sosial-politik mendapat goncangan lagi. Peristiwa
pemberontakan dipimpin oleh Pangeran Suryengalaga pada
sekitar tahun 1883.% Pangeran Suryengalaga adalah salah
seorang putera Sultan Hamengku Buwono V. Dia telah
meletakkan jabatannya yang digantikan oleh adiknya (Sultan
Hamengku Buwono VI). Pemberontokan ini dimanfaatkan
oleh pihak Belanda untuk menerapkan prinsip adu-dombanya
(devide et impera) sehingga perkembangan sosial-polittk menjadi
fokus utama, dan seperti biasanya kesenian tidak banyak
mendapat tempat untuk dipertunjukkan.

Walaupun di dalam tembok Kraton pertunjukan
jarang berlangsung, di luar tembok istana terjadi penyebar
luasan tari oleh organisasi-organisasi kesenian yang dimotori
oleh putra Sultan Hamengku Buwono (Pangeran) Tejakusuma
dan Pangeran Suryodiningrat. Organisasi yang dibangun
oleh pangeran-pangeran ini bernama Kridha Beksa Wirama
(KBW) yang mendapat dukungan penuh dari Sultan dengan
membantu guru-guru tari dari Kraton, dan memberi dukungan
secara finansial.

% R.M Soedarsono, Wayang Wong: The State Ritual Dance Drama in The Court of
Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 1984, 25.

% Sudiro, “Pergolakan Suryengalaga di Yogyakarta” (Tesis S-2 Sekolah Pasca
Sarjana Universitas Gadjah Mada, 1986).

105



Pengembangan TKGY pasca pemerintahan Sultan
HB VII, kemudian dilanjutkan oleh penerusnya yaitu Sultan
Hamengku Buwono VIII (HB VIII). Sultan HB VIIIlahir pada
tanggal 3 Maret 1880., dan dinobatkan sebagai sultan tanggal
8 Februari 1921 sampai pada tanggal 22 Oktober 1939. la
meninggal dunia di rumah sakit Panti Rapih Yogyakarta. Pada
masa pemerintahannya, Sultan HB VIII banyak melakukan
rehabilitasi bangunan di kompleks Kraton Yogyakarta, seperti
Tratag Siti Hinggil, Bangsal Pagelaran yang terletak pada
bagian utara (depan), Gerbang Donopratopo, dan Masjid
Gedhe.

Di masa pemerintahan Sultan HB VIII hampir setiap
tahun diselenggarakan pertunjukan untuk upacara-upacara
di dalam istana. Tercatat selama pemerintahannya, wayang
wong tidak kurang dari 11 kali diselenggarakan dengan cerita
lengkap, megah dan besar.” Pertunjukan ini berlangsung
sampal empat hari berturut-turut dan ditkuti 300-400 orang
penari. Selama pertunjukan, Kraton terbuka bagi seluruh
kawula-dalem untuk menyaksikan secara langsung,

Menurut catatan G.B.PH. Suryobrongto, ketika
pelembagaan wayang wong sebagai upacara atau ritus sakral
di istana, banyak orang yang terlibat dalam pertunjukan ini,
seperti orang kecil (abdi- dalem), pejabat pemerintahan kolonial,
dan para bupati diluar Yogyakarta, serta sarjana Barat juga ikut
serta menyaksikan pertunjukan tersebut. Para kawula-dalem
biasanya duduk lesehan tanpa alas di halaman Kraton sekitar
Tratag Bangsal Kencana, sedangkan para pejabat dan tamu-
tamu lainnya disediakan kursi untuk tempat duduk. Seluruh
tamu dan penonton mendapat suguhan atau hidangan makan
dan minum dari Kraton.

Sultan Hamengku Buwono VIII memperhatikan
tari secara seksama sejak masa persiapan pertunjukan yang
akan ditampilkan sampai pertunjukan berakhir. Beliau

97 G.B.P.H. Suryobrongto, 46-47.

106



memerintahkan seluruh penari yang terlibat agar selalu
mempersiapkan diri sebelum tampil dan harus telah hadir di
dalam istana. Juga para penari harus diperhatikan atau tidak
ditelantarkan. Mereka diberi penginapan atau tempat istirahat
di Bangsal Kasatriyan sambil mengadakan latthan beberapa
gerak yang sifatnya praktis sebagai bentuk persiapan dan dapat
terbangun kekompakan sesama penari. Peristiwa ini disebut
sebagai fuguran atau pemusatan penari di istana.

Tidak hanya kepada abdi dalem dan rakyatnya,
Sultan HB VIII senantiasa menanamkan kecintaan pada
kesenian kepada generasi penerusnya. Sultan HB VIII selalu
mengatakan kepada putra-putrinya agar mampu menari,
seperti halnya disampaikan kepada Bandara Raden Mas
Maknulmunajati atau Pangeran Pujakusuma yang terkenal
dengan peran Angkawijaya, Raden Mas Alpasuatlamin atau
Pangeran Suryobrongto yang sering memerankan tokoh
Gatutkaca, Raden Mas Darajatun atau Sultan Hamengku
Buwono IX (HB IX) juga memainkan peran Gatutkaca.”
Jadi, penari bukan hanya para abdi-dalem saja, melainkan para
bandara atau priyayi luhur kerabat istana (adik, putra-putri
Sultan). Ada juga hal yang menarik dalam pelembagaan tari
bedhaya-serimpt pada masa ini, yaitu bahwa jenis tari putri telah
dibiasakan ditarikan oleh penari putri, dan hanya dalam wayang
wong masth berlaku transvetism (laki-laki memerankan wanita).

Sultan Hamengku Buwono VIII juga dikenal sebagai
seorang sultan yang kreatif dalam tata rupa dan musik. Hal
ini terlihat dari keikutsertaan beliau dalam mengembangkan
kostum-kostum yang digunakan oleh penari, dan didukung oleh
seniman multitalenta seperti Kanjeng Raden Tumenggung
Jayadipura dan Kanjeng Raden Tumenggung Purbaningrat
sebagail penata tari dan penata iringan tari (gendhing). Hal ini
dapat dilihat pada kostum bagian kepala dalam tari wayang

%Y. Sumandiyo Hadi, Pasang Surut Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta:
Lembaga Penelitian ISI Yogyakarta dan CV Media Pressindo, 2001), 33-34.

107



wong yang sebelumnya bercorak dhestar tepen, songkok dan udheng
gilig, lantas dikembangkan menyerupai bentuk hiasan kepala
yang digunakan dalam wayang kulit sehingga setiap karakter
atau tokoh memiliki hiasan kepala yang berbeda-beda.

e. Perkembangan TKGY di Luar Istana

Sultan Hamengku Buwono IX (HB IX) naik tahta pada
tahun 1940 yang berdekatan dengan terjadinya Perang Dunia
IT dan pendudukan Jepang di Republik Indonesia. Sultan
yang pernah mengikuti sekolah sampai ke Leiden Belanda
membangkitkan semangat kebangsaan terhadap Republik
Indonesia sehingga beliau terlibat dalam perjuangan melawan
penjajah dan sebelum kemudian menggabungkan diri
dengan pemerintahan Indonesia. Situasi di masa perjuangan
kemerdekaan berdampak pada minimnya gelaran seni
pertunjukan di kraton Yogyakarta. Gelaran seni pertunjukan
yang pernah tercatat di masa awal kepemimpinan Sultan HB
IX adalah pertunjukan tari Beksan Pethilan Bomantara melawan
Prabu ‘fayalengkara. Pertunjukan tari itu disajikan pada tanggal
25 sampai 26 Maret 1944 di Bangsal Kencana dalam rangkaian
acara perjamuan yang diperuntukkan bagi Saiko Sikikan,
seorang pejabat tinggi Militer Jepang” Sajian pertunjukan
yang digelar oleh Sultan HB IX dalam acara jamuan tersebut,
secara tidak langsung memberikan sebuah pesan tentang
semangat perlawanan atas penjajahan sebagaimana situasi
yang terjadi di Indonesia.

Minimnya gelaran pertunjukan bukan berarti Sultan
HB IX tidak memperhatikan kehidupan seni. Sultan sebagai
salah satu sosok pejuang Indonesia masth memberikan
perhatian yang cukup besar kepada seni pertunjukan. D1 sisi
lain, Sultan juga memiliki kepekaan terhadap situasi dan kondisi
bangsa saat itu. Hal itu kemudian yang melatarbelakangi
perubahan dari rupa pertunjukan tari di dalam istana. Di

% R.M. Pramutomo, Tari, Seremoni, dan Politik Kolonial (), (Surakarta: ISI Press
Solo, 2009), 149.

108



mana Sultan HB IX melakukan perubahan dengan tidak lagi
menghadirkan kebijakan untuk tidak menyelenggarakan ritual
secara bermewah-mewahan. Sultan HB IX berpendapat
bahwa penyelenggaraan pesta dengan menjamu ribuan
tamu, menyuguhkan hidangan mahal, lengkap dengan sajian
pertunjukan wayang wong dirasakan sebagai bentuk kemegahan
berbau kolonial. Perjamuan dan berbagai bentuk ritual yang
sakral kemudian tidak lagi diselenggarakan sebagaimana di
masa Sultan HB VIII melainkan dengan cara yang sederhana.

Pada dekade awal masa pemerintahan Sultan HB IX,
pelembagaan tari dikembangkan melalui pendidikan seni tari
dengan usaha mengirim guru-guru tari untuk mengembangkan
kemampuannya ke Kridha Beksa Wirama sebagai lembaga
resmi yang didukung oleh Kraton sendiri. Tidak hanya
dengan cara itu, Sultan HB IX dalam perjalanannya turut
dikenali sebagai pengembang dan pembaharu TKGY. Di masa
kepemimpinannya, sultan memberikan kebebasan penari
istana untuk mengembangkan diri melalui pelembagaan
lomba tari. Setiap penari diperbolehkan mengembangkan
kreatifitasnya dalam membuat tari walaupun berbeda dengan
yang telah ada di Kraton.

Sultan HB IX tidak ketinggalan juga menciptakan
tari Beksan Golek Menak pada tahun 1941 dari daerah Kedu
sebagai bukti kecintaannya kepada dunia seni pertunjukan.
Dalam proses penciptaannya, Sultan memerintahkan para
seniman dan penari Kraton menyelenggaakan latihan untuk
merealisasikan ide-idenya. Pelembagaan tari ciptaan Sultan
Hamengku Buwono IX yang bernama Golek Menak pertama
kali dimainkan atau dipentaskan di Tragtag Bangsal Kencana
Kraton untuk ulang tahun Sultan yang dihadiri oleh seluruh
kerabat Kraton, para bupati, dan tamu undangan pada
tahun 1943, dengan adegan beksan peperangan antara Dewi
Sudrawerti melawan Dewi Sirtupelaeli, dan Prabu Dirgamurta
melawan Raden Maktal.

109



Sultan HB IX mendirikan pelembagaan tari Bebadan
Among Beksa di rumah salah satu adik iparnya, K.PH.
Purwadiningrat pada tahun 1950. Melalui pelembagaan ini,
bentuk- bentuk ritual dan seni pertunjukan dilaksanakan
bersama-sama dengan Paheman Hari Biwada, yakni sebuah
lembaga khusus yang menyelenggarakan acara penting
Kraton Yogyakarta. Untuk pelestarian pelembagaan seni
tari Kraton, sejak tahun 1950 berbagai kegiatan yang
berhubungan dengan tari dialihkan ke luar istana Kraton,
dan bertempat di Ndalem Purwodiningrat atau tempat tinggal
salah seorang menantu Sultan Hamengku Buwono VIII yaitu
K.R.T. Purwodinigratan. Organisasi atau pelembagaan yang
dibentuk bernama Among Beksa Kraton Yogyakarta yang
berada di bawah naungan Kawedanan Hageng Punakawan
Kridahamardawa Kraton. Inisiatif Sultan Hamengku Buwono
IX menyelenggarakan seni tari klasik gaya Yogyakarta di
luar istana Kraton bermanfaat bagi masyarakat luas karena
masyarakat umum mendapat kesempatan mengikuti segala
kegiatan tari, berupa latithan-latthan sampai pada pementasan
tanpa terlibat dengan lembaga ke-abdidaleman.

Pada 1952 berdiri Yayasan Siswa Among Beksa (YSAB)
yang dipimpin oleh pangeran (adik Sultan Hamengku Buwono
IX) bernama B.PH. Yudonegoro. Yayasan Siwa Among Beksa
(SAB) merupakan sebuah paguyuban atau yayasan tari yang
digerakkan oleh siswa, dan SAB memiliki induk Bebadan
Among Beksa Kraton Yogyakarta. Gerakan paguyuban ini
bertujuan untuk memelihara, dan sekaligus mengembangkan
tari klasik gaya Yogyakarta-Mataram.

Pelembagaan tari yang dilaksanakan di luar istana
Kraton diasumsikan bahwa kegiatan pertunjukan di dalam
istana Kraton berkurang. Keadaan ini berakhir pada tahun
1973, saat Sultan Hamengku Buwono IX menggiatkan
kembali kegiatan di dalam istana Kraton di bawah naungan
Kawedanan Hageng Punakawan Kridhamardawa. Sementara
itu, Bebadan Among Beksa yang berkerjasama secara intensif
dengan Siswa Among Beksa tetap melakukan kegiatannya di

110



luar istana Kraton. Lama-kelamaan kegiatan Bebadan Among
Beksa berkurang di dalam istana sehingga organisasi ini
membubarkan diridengan sendirinya, tinggal bertahan Yayasan
Siswa Among Beksa yang telah mencatat keberadaanya secara
resmi pada tahun 1978, melalui akte hukum negara Republik
Indonesia dan bertahan sampai sekarang. Walaupun kegiatan
dilaksanakan di dalam istana, Kraton kembali terbuka untuk
masyarakat umum seperti biasanya, tanpa harus menjadi
abdi-dalem terlebih dahulu. Namun, mereka hanya mengikuti
peraturan di dalam istana Kraton yang berkaitan dengan tata
krama, seperti berpakaian yang sopan, penggunaan bahasa,
adat sopan-santun, dan lain sebagainya.

Sebagian masyarakat yang ingin mendapatkan status
ke-abdidaleman secara resmi dapat melakukan semacam magang
terlebih dahulu, dan sebagian lainnya tetap berstatus sebagai
kawula-dalem yang mengabdi sesuai dengan kemampuan.
Bagian masyarakat ini disebut dengan narakarya. Keterlibatan
narakarya yang berasal dari organisasi dan lembaga pendidikan
tari dari luar istana Kraton memberi sumbangan ragam
bentuk pengembangan kreativitas tari klasik gaya Yogyakarta.

Sementara itu, ada juga penggabungan tari klasik gaya
Yogyakarta dengan gaya Surakarta. Kegiatan pelembagaan
latthan tari secara rutin dilaksanakan di dalam istana Kraton
setiap hari Mingguyangbertempatdi Bangsal Kasatriyan. Selain
latthan, hampir setiap tahun diselenggarakan pelembagaan
pentas untuk upacara yang bersifat ritual memperingati
tingalan-dalem dengan pertunjukan wayang wong, beksan lawung,
bedhaya atau Serimpi. Sejak 1977 Kraton membuka hubungan
kerjasama dengan Kementerian Pariwisata Indonesia untuk
melaksanakan pertunjukan tari yang bersifat entertainment guna
promosi kebudayaan serta melegitimasi Yogyakarta sebagai
kota kebudayaan.

Ketika Sultan HB IX menjabat wakil presiden
Republik Indonesia pada 24 Maret 1973, beliau mengutus
misi kesenian Kraton ke negara-negara di Eropa sebagai
wakil kesenian negara Indonesia. Untuk pertama kalinya,

111



utusan tersebut membawa dua perangkat gamelan pusaka
Kraton yang biasa panggil dengan Kyai Madumurti dan Kyai
Madukusumo. Pengembangan tari klasik gaya Yogyakarta
tidak hanya diperkenalkan pada bangsa-bangsa Eropa, juga
bagi masyarakat Indonesia yang multikultur dan bangsa
Asia lainnya. Tercatat pada tahun 1978, Kraton Yogyakarta
mengikuti sebuah festival kesenian di Jakarta.

Pada tahun 1980-an, Sultan mengirim kesenian ke
kota Padang dalam rangka kerja sama antara Pemerintahan
Daerah Provinsi DI Yogyakarta dengan Pemerintah Daerah
Provinsi Sumatra Barat, dengan menampilkan tari lawung gagah,
bedhaya, Wayang Wong yang diiringl dengan gamelan pusaka
Kraton, serta Sultan Hamengku Buwono IX memberikan
sebuah kata pengantar sebagai penjelasan tentang tari klasik
gaya Yogyakarta pada masyarakat atau pengunjung di Padang.
Terakhir pada tahun 1988 saat mendekati akhir hidupnya,
Sultan mengirim kembali misi kesenian ini ke Jepang.

Sultan HB X lahir pada tanggal 2 April 1946 di
Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat, bernama B.R.M.
Herjuno Darpito, setalah dewasa beliau bergelar K.G.PH.
Mangkubumi, dan kemudian diangkat sebagai putra mahkota
bergelar KGPAA. Hamengku Negara Sudibyo Rajaputra
Nalendra ing Mataram. Pada tanggal 7 Maret 1989 B.R.M.
Herjuno Darpito dinobatkan sebagai Sultan dengan gelar
resmi Sampeyan Dalem ingkang Sinuhun Kanjeng Sri Sultan Hamengku
Buwono Senapati ing Alogo Ngabdurrokhman Sayidin  Panatagama
Khalifatullah ingkang Jumeneng Kaping Sedasa, atau dikenal dengan
nama Sultan HB X.

Melihat masa hidup Sultan Hamengku Buwono X
yang tumbuh setelah Republik Indonesia merdeka, pendidikan
secara formal dan informal turut membentuk pemahaman
demokratis Indonesia pada diri Sultan. Dia mengukuhkan
konsep “Tahta Untuk Rakyat®, di dalam pidato Fumenengan
Dalem pada 7 Maret 1989, bahwa:

“Maka jikalau boleh saya ketengahkan, Jumenengan vyang
diselenggarakan pada 7 Maret 1989, hari ini, mungkin dapat
ditangkap dan dihayati sebagai momentum peneguhan tekad:,

112



Tahta Untuk Rakyat bisa diartikan sebagai bentuk
perjuangan  kesejahteraan  bersama masyarakat atau
keberpihakan pada masyarakat, yang membuka bagi
masyarakat untuk berpendapat, mengikuti atau mengetahui
perkembangan pencarian jati dirinya, serta membuka
kesempatan bagi masyarakat melihat suatu kebenaran dan
kesalahan, persamaan pendapat maupun perbedaannya. Hal
ini berarti kebenaran pada masa Sultan Hamengku Buwono
X tidak hanya turun dari pemimpin atau sultan, tetapi dari
rakyat, oleh rakyat dan bagi rakyat, layaknya sebuah sistem
demokrasi.

Suatu proses pengambilan suatu kebijakan di luar
tradisinya akan menghasilkan  konsekuensi-konsekuensi
yang harus dihadapi, termasuk kebijakan Sultan Hamengku
Buwono X dengan konsep sang rajanya. Tanpa ada batas yang
jelas antara raja dan rakyat, maka siapa pun tidak memandang
status sosial dan kebudayaan bisa menciptakan produk-produk
kebudayaan (tari), dalam arti semua agen atau manusia dalam
kebudayaan mempunyai hak yang sama. Masyarakat umum
atau narakarya dalam pengembangan pelembagaan tari klasik
gaya Yogyakarta, seperti penari-penari dan tokoh-tokoh seni
pertunjukan di Yogyakarta. Jika dilihat masyarakat Yogyakarta
sekarang, boleh dikatakan bahwa Yogyakarta merupakan
tempat berkumpulnya berbagai macam kebudayaan yang
heterogen. Artinya, Sultan telah memikirkan upaya untuk
counter culture di tengah pergesekan dengan kebudayaan-
kebudayaan lain ataupun kebudayaan global.

Dewasa ini masyarakat mempunyai pilihan tontonan
berbagai macam tari, dari tari klasik sampai pada tari
kontemporer, dan tidak bisa dipungkiri banyaknya sarjana-
sarjana seni tari di Yogyakarta menghasilkan karya-karya yang
mudah ditonton dan mudah dimengerti oleh masyarakat luas.
Hal in1 merupakan konsekuensi terberat bagi keberlangsungan
tari klasik gaya Yogyakarta, suatu keadaan penuh kompleksitas
persoalan tari klasik di tengah-tengah tari-tari yang lain,
seperti tari modern, tari kreasi baru, dan tari kontemporer.

113



Masalahnya 1alah apakah tari klasik gaya Yogyakarta tetap
mempertahankan gaya Mataram Yogyakarta dengan ciri
yang lugas, anggun, mistis, serta militan di tengah banyaknya
pilihan masyarakat yang lebih suka akan nilai profan, dangkal,
instana ataupun karya-karya Ausch lainnya.

II. Peran Kraton dan Abdi Dalem Proses Pewarisan

a. Peran Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam
Proses Pewarisan

Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat beserta ningrat
hingga kini masih menjadi pusat bagi pewarisan tari klasik.
Walaupun begitu, peran ini, telah jauh berkurang dibandingkan
peran yang ditunjukkannya pada abad ke-19 dan 18.'" Di
dalam proses pewarisan saat ini, kraton didukung oleh adanya
fakta mengenai keberadaan keluarga dan keturunan yang
menempati posisi-posist strategis di dinas kebudayaan baik
di provinsi maupun tingkat kabupaten kota. Melalui posisi-
posisi itu kraton mendapat dukungan penuh dalam upaya
pewarisan. Beberapa dukungan yang tampak diberikan adalah
upaya rekonstruksi tari klasik.'"”’ Pengembangan TKGY juga
dilakukan melalui norma atau aturan yang mewajibkan
penciptaan koreografi baru pada tari Bedhaya dan Srimpi
ketika terjadi pengangkatan Sultan baru.

Pada saat pengangkatan Sultan HB IX dan X misalnya,
koreografi baru diciptakan. Proses penciptaan koreografi baru
pada saat itu disertai dengan pengembangan busana tari yang

% Barbara Hartley. Javanese Performances on An Indonesian Stage: Contesting
Culture, Embracing Change. (Leiden: KITLV Press), 2008, 16

91 Strategi lainnya adalah peningkatan kualitas sumber daya manusia,
peningkatan sarana dan prasarana dinas, rehabilitasi benda cagar budaya,
pengelolaan naskah kuno, penyusunan perda, dan bidang budaya, pembentukan
peneliti dari pegawai negeri bidang budaya, fasilitasi lembaga pengelola dalam
pengelolaan dan pengembangan acara, tersusunnya pedoman, kebijakan
pembangunan berbasis budaya, penyiapan sarana, dan prasarana acara bertaraf
nasional dan internasional, peningkatan SDM pengelola acara budaya di daerah,
promosi budaya, dan penyelenggaraan acara-acara nasional dan internasional.
Lihat situs Dinas Kebudayaan Provinsi Yogyakarta.

114



baru, dalam pengertian tetap pakaian versi lama tetapi dibuat
baru sehingga menjadi layak pakai dan terlihat lebih megah.'*
Adanya koreografi baru dan aksesoris yang dibangkitkan
kembali inilah terdapat fungsi pewarisan karena setiap
koreografi akan berasosiasi dengan generasi tertentu dalam
keluarga kerajaan. Setiap anggota keluarga kerajaan dalam
generasi tersebut harus berupaya mewariskan koreografi
tersebut sehingga menunjukkan identitasnya sebagai bagian
dari generasi sultan.

Meskipun demikian, pewarisan yang dilakukan Kraton
tidak dilangsungkan oleh institusi ini, tetapi dijalankan secara
tidak langsung melalui transmisi dalam berbagai asosiasi tari
amatir dan sekolah tari swasta. Hal in1 dipandang sebagai
menyebarnya pewarisan tari klasik keluar dari dinding
Kraton. Istilah dinding Kraton ini memiliki makna yang
harfiah sekaligus kultural. Secara harafiah, istana Yogyakarta
dikelilingi oleh dinding tinggi bernama baluwarti. Baluwarti
merupakan tembok persegi dengan ketebalan 3,5 meter
dan tinggi 3,5 hingga 4 meter, dengan keliling 5 km dengan
menara di keempat sudutnya. Dinding ini dibangun pada
masa Sultan Hamengku Bowono I sebagai perlindungan dan
pertahanan di saat perang.'” Semenjak itu tari berkembang
di dalam lingkungan benteng dan masyarakat hanya boleh
belajar tari rakyat seperti jaran kepang, tayuban, ketoprak,
atau slawalan.'™

Secara kultural, dinding merupakan simbol dari
peradaban di Barat. Dalam masyarakat Eropa, benteng yang
menjadi tembok sebuah kawasan seperti kota dan istana

192 Supriyanto. “Busana Tari Bedaya Gaya Yogyakarta: Sebuah Kajian Estetika,”
dalam Jurnal Agem, Volume 8(1):1-7, (2009), 6.

193 LK. Wardani, R.M. Soedarsono, Timbul Haryono, Djoko Suryo, “City Heritage of
Mataram Islamic Kingdom in Indonesia: Case Study of Yogyakarta Palace,” dalam
The International Journal of Social Sciences, 9(1), (2013), 106.

104 R.M. Soedarsono, “The Role of Gamelan Music in Dance Instruction: the
Relation between Dance and Music,” dalam Asia Pacific Society for Ethnomusicology
Conference, Manila, (18-23 February 2002).

115



merupakan pembatas antara peradaban dan non-peradaban,
antara kehidupan dan kematian, dan antara masyarakat maju
dan masyarakat barbar. Peradaban baru yang lebih unik
terisolasi di dalam benteng, dan mulai berevolusi membedakan
dirinya dari masyarakat di luar tembok secara terus-menerus
seiring dengan perkembangan waktu. Tanpa adanya aliran
keluar dari tembok, maka peradaban di dalam tembok akan
semakin terbedakan dari peradaban di luar tembok, kurang
lebih sama seperti berjalannya evolusi biologis pada pulau-
pulau terisolasi. Adanya aliran budaya keluar dari tembok
berarti ada penyebaran peradaban yang sebelumnya terisolasi
menjadi lebith memasyarakat karena dalam kondisi damai,
bagian di luar tembok hingga batas-batas tertentu adalah
kawasan yang secara administratif dan politik juga merupakan
bagian dari kawasan yang berada di dalam tembok. Dengan
katalain, penyebaran TKGY ke luaristana sama artinya dengan
penyebaran keluar peradaban yang awalnya berkembang di
dalam istana menjadi lebih luas ke kawasan-kawasan yang
kurang berkembang sehingga memberikan pengaruh tidak
saja politis, tetapi juga kultural bagi masyarakat sekitar. Hal
ini hanya mungkin terjadi jika kawasan luar berada dalam
kondisi damai sehingga, penyebaran TKGY keluar Kraton
menunjukkan perdamaian telah terjadi antara Kraton dan
masyarakat luar Kraton.

Dalam kasus Kraton Yogyakarta, benteng sebagai
lambang peradaban tidak dapat ditafsirkan secara mutlak
seperti di Barat. Kraton Yogyakarta tidak sepenuhnya dipagari
oleh dinding. Di kawasan utara terdapat bukaan benteng
yang menjadi alun-alun. Alun-alun berfungsi mengumpulkan
masyarakat dan prajurit, pelatthan prajurit, tempat upacara,
atau tempat mencari keadilan. Ukurannya cukup besar yaitu
300 x 265 meter atau memakan sekitar 5,6% dari keliling
benteng. Sebagai kawasan terbuka, struktur ini menunjukkan
kalau Kraton tidak sepenuhnya terpisah dari peradaban luar.
Cir1 ini membedakan benteng yang ada di Yogyakarta dengan

116



benteng-benteng yang ada di Eropa, atau yang dibangun
oleh bangsa Eropa. Benteng hanya membatasi peradaban
Kraton dalam derajat tertentu yang tidak semutlak di Barat.
Dari perspektif militer, hal in1 merupakan tanda kelemahan,
tetapt dari perspektif damai, hal ini merupakan tanda
kekuatan. Adanya karakter seperti ini pada istana kesultanan
Yogyakarta merupakan tanda bahwa Kraton Yogyakarta lebih
berperspektif damai daripada militer.

Tahun 1918, Kridha Beksa Wirama didirikan. Pada
tahun 1954, setidaknya ada dua institusi yang mendidik tari
sebagal perpanjangan tangan Kraton seperti Paguyuban
Katolik Cipta Budaya dan Yayasan Siswa Among Beksa. Para
pengajarnya merupakan orang-orang Kraton dan para siswa
juga merupakan anak-anak bangsawan dan sedikit anak dari
abdi dalem yang dipandang berprestasi. Walaupun demikian,
Kraton tetap menunjukkan eksistensinya sebagai pelestari
budaya, terutama pada peristiwa-peristiwa penting. Hal 1ni
ditunjukkan dengan pergelaran tari-tari suci seperti sermpi
dan bedhaya di Kraton pada saat peristiwa penting, misalnya
pernikahan anggota kerajaan atau perayaan hari besar. Selain
itu banyak perempuan desa yang mengetahui tari klasik, akan
tetapl merasa enggan untuk menarikannya. Keengganan itu
disebabkan tari klasik memiliki hubungan yang kuat dengan
sistem aristokrasi. Kepercayaan yang berkembang, di dalam
masyarakat 1alah tari tersebut merupakan tari suci dan hanya
boleh ditarikan oleh kalangan terbatas. Tari bedhaya, serimpi,
dan golek, adalah tari- tari yang tidak sembarang orang boleh
melihat dan berasosiasi dengan upacara tertentu seperti ledhak
dan jengkar Sinuwun Dalem (turunnya raja untuk bertemu rakyat
di peringgitan). Para penarinya juga tidak boleh sembarangan.
Mereka tidak boleh menarikan tari selain tari sakral, dan mereka
tidak boleh menari dalam keadaan menstruasi. Sementara itu,
dalam tari- tar1 di pedesaan, tari yang dipertontonkan adalah
tari-tari rakyat seperti ketoprak atau wayang wong, dan kalau tari
klasik, tari klasik yang dibawakan adalah tari klasik Surakarta.

117



Pada tahun 1970-an, persepsi masyarakat terhadap
tar1 klasik membuat perlombaan tari bertema tari klasik yang
dibuat untuk masyarakat mengalami sepi peminat. Menurut
penuturan nara sumber, pada dasawarsa ini terdapat sekitar
40-50 orang yang mengikuti lomba tari bergaya Surakarta di
Yogyakarta, sedangkan yang mengikuti lomba tari bergaya
Yogyakarta hanya sekitar 4 atau 5 orang. Selain itu, ketika
ditelusuri siapa peserta lomba tari bergaya Yogyakarta tersebut,
ternyata mereka memiliki hubungan kekerabatan dengan
Kraton sehingga para peserta dapat dipandang berasal dari
keluarga priyay: dan tidak ada masyarakat biasa. Perkembangan
tari dalam lingkungan Kraton kemudian dapat dibagi menjadi
tiga jenis, yaitu tari asli Kraton dan tetap merupakan tari
Kraton, tari ashi Kraton yang menjadi tari rakyat, dan tari
rakyat yang menjadi tart Kraton. Dalam versi pertama, tari
asli Kraton yang tetap menjadi tari Kraton adalah tari-tarian
sakral seperti serimpr dan bedhaya. Tari in1 dibedakan dari tari
gaya Surakarta yang bersifat lebih klasiko-romantik, dicirikan
dengan gaya yang lebih banyak mengandung ornamen, relung-
relung yang mengandung nilai estetik dan lebih kompleks,
dan cenderung lebih feminin. Tari klasik gaya Yogyakarta
bersifat klasik karena tidak banyak mengandung ornamen,
lebih sederhana, mengandung bentuk yang lurus dan kokoh
serta tegas, dan lebih maskulin.'” Walaupun begitu, tari versi
Yogyakarta memiliki keunggulan pada aturan yang ketat.
Aturan ini memberikan kesulitan tersendiri, bukan hanya dari
segl tarl, tetapl juga dari segl penggunaan Instrumen seperti
gendang.

Tar1 klasik yang dikembangkan Kraton Yogyakarta
dibatasi oleh sejumlah aturan tegas, sejalan dengan tata krama

19Y, Sumandiyo Hadi, Kontinyuitas dan Perkembangan Tari Klasik Gaya Yogyakarta
sebagai Legitimasi Warisan Budaya Bangsa, (Institut Seni Indonesia: Yogyakarta
2012), 14.

118



yang dihidupkan di Kraton,'” yang kemudian disebut sebagai
tari adi luhung. Aturan tegas yang memagari tari klasik ini
disebut prinsip Joged Mataram. Filosofi dan aturan yang ketat ini
diakui oleh Theresia memenuhi fungsi fisik sekaligus mental.
Secara fisik, individu menjadi lebih sehat karena gerakan tari
menggunakan organ tubuh dari ujung kaki hingga kepala.
Secara mental, individu menjadi lebih sosial, dalam arti
bergaul dengan sesama penari, dan sabar serta memiliki jiwa
putri “feminitas” yang tetap terjaga.

Prinsip Joged Mataram sebenarnya bersifat universal,
dan hanya dengan bahasa yang berbeda. Ia merujuk pada
pengakuan temannya dari Belitung yang juga mengajar tari
bahwa pada dasarnya keduanya menganut prinsip yang
sejenis. Kelemahan dari teori Joged Mataram adalah bersifat
lisan, walaupun telah lama dirumuskan, sehingga tidak
dapat menjadi bangunan teori yang ilmiah dengan bukt-
bukti historis yang kuat. Budaya lisan dari masyarakat Jawa
bukanlah warisan budaya tetapi sebuah upaya penjajahan
Belanda yang membatasi kemampuan individual masyarakat
di masa lalu sehingga masyarakat menjadi tidak berkembang
secara pendidikan.'"” Joged Mataram saat ini telah diaplikasikan
pada pendidikan karakter untuk prajurit Kraton dan keluarga

% Menurut penuturan Theresia Suharti, tata krama di kraton sangat ketat.
Terdapat banyak larangan seperti harus berjalan dengan cara tertentu (jongkok,
tidak boleh datang berkelompok, harus urut, berjalan di pinggir, dan duduk di
tempat tertentu).

97 Pendapat ini sejalan dengan pandangan evolusioner mengenai kebudayaan.
Dalam pandangan ini, kebudayaan melalui tahapan mulai dari budaya visual,
budaya lisan, budaya tulisan, budaya cetak, dan kembali ke budaya visual.
Pergeseran ini terjadi akibat migrasi. Sulitnya budaya Jawa berangkat dari
budaya lisan menjadi budaya tulisan dapat dipandang sebagai masalah
migrasional dimana masyarakat dari budaya tulisan tidak mentransmisikan
budaya tulisan mereka ke masyarakat budaya lisan sehingga terjadi kesenjangan
yang kemudian membangun stratifikasi antara masyarakat tulisan yang lebih
bergengsi dengan masyarakat lisan yang dipandang kurang terpelajar. Dalam
kasus Jawa, masyarakat tulisan yang bermigrasi ke Jawa adalah para penjajah
Belanda. Periksa M-T Albert, World Heritage and Cultural Diversity: What Do they
Have in Common? World Heritage and Cultural Diversity, UNESCO, 2010, 21.

119



Kraton. Hal ini merupakan sebuah kemajuan yang baik
karena dari sisi filosofis TKGY dilepaskan dari konteksnya
sendirt dan dijadikan sebuah filosofi universal yang berlaku
bagi pelatthan kemiliteran maupun sopan santun. Walaupun
begitu, hal berbeda juga dapat dirasakan dari TKGY. TKGY
di masa modern menjadi sulit dilaksanakan dengan tetap
berpegang pada para penari yang memiliki pemahaman
mendalam mengenai Joged Mataram. Hal ini disebabkan sifat
tingkat kehidupan yang semakin tinggi. Sebagai contoh,
sebuah karakter yang seharusnya dijiwai secara mendalam
oleh seseorang selama bertahun-tahun menjalani satu karakter
dapat diubah dalam waktu hanya beberapa jam.17 Para penari
TKGY masa kini dapat menari dengan beberapa karakter
sekaligus sehingga berbeda dengan di masa lalu.

Dalam proses pembelajaran tari sendiri, Kraton juga
menggunakan cara-carayangbersifat tradisional. Pembelajaran
sepenuhnya imitatif dan tidak mengandung unsur analisis.
Menurut kesaksian Theresia, ada salah seorang penari yang
bahkan tidak tahu nama tari yang akan dibawakannya, tetapi
ketika mendengarkan gamelan langsung mengetahui harus
menari bagaimana. Selain sifatnya yang langsung tanpa teori
dan analisis, pembelajaran tari di Kraton memiliki kesulitan
dalam diskrimisasi berbasis jenjang, bukan kompetensi. Para
penaridengan jenjang lebih tinggi, tidak peduli kompetensinya,
akan lebih mungkin terpilih sebagai penari kerajaan daripada
penari dengan jenjang lebih rendah walaupun memiliki
kompetensi yang baik. Pada level masyarakat, Kraton telah
menginisiasi  sebuah festival sendratari antarkabupaten.
Pada awalnya festival ini bernama festival tari klasik gaya
Yogyakarta yang diselenggarakan di kawasan kepatihan. Sejak
tahun 2009, penyelenggaraan tidak lagi di kawasan Kraton,
tetapi sudah digilir ke kabupaten-kabupaten peserta. Dinas
Kebudayaan mengelola penyelenggaraan tahunan ini. Setiap
tahun sekitar lima grup penari bertanding sesuai dengan tema
yang dibawakan.

120



Dalam konteks pewarisan berbasis hukum yaitu
Undang- Undang No 19 tahun 2002 tentang Hak Cipta, tari
klasik Yogyakarta dibagi menjadi dua, yaitu sebagai berikut.

1. Tari klasik yang tidak mengandung hak cipta, yaitu tari
yang mengandung salah satu ciri:

a) 'Tari klasik yang tidak diketahui penciptanya,

b) Tari klasik Kraton yang sudah diketahui penciptanya
tetapi penciptanya telah meninggal dunia serta telah
berlangsung hingga 50 tahun setelah 1a meninggal,

2. Tari klasik yang mengandung hak cipta, yaitu tari yang
mengandung salah satu cirt:

a) 'Tariklasik yang diketahui penciptanya dan penciptanya
masih hidup

b) Tari klasik yang diketahui penciptanya dan penciptanya
sudah meninggal tetapi belum berlangsung hingga 50
tahun

c) Tari klasitk Kraton yang penciptaannya merupakan
wujud persembahan dan pengabdian abdi dalem
terhadap sultan.

d) Tari klasik yang telah mengalami gubahan atau kreasi
atas perintah dan izin sultan yang masih baru'®

Proses pewarisan tari dalam kategori pertama akan
lebih mudah karena tari ini merupakan milik umum. Tari
dalam kategori kedua meletakkan tanggung jawab pewarisan
pada individu yang memegang hak cipta atas tari tersebut,
baik itu seniman, sultan, maupun abd: dalem.

Tari versit kedua, yaitu dramatari yang berasal dari
Kraton berupa wayang wong adalah dramatari yang pada
awalnya mementaskan lakon Mahabharata dan Ramayana.
Dramatari ini dikembangkan oleh Sultan HB I sebagai upaya
penghidupan kembali wayang wong dari zaman Majapahit'™

1% Faza Novrisal. “Perlindungan Karya Cipta Seni Tari: Studi terhadap Konsep
dan Upaya Perlindungan Hak Cipta Seni Tari Yogyakarta” (Tesis Sarjana S-2
Universitas Diponegoro 2009), 167.

99 R. M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama Tari Ritual Kenegaraan di Kraton
Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1997), 29.

121



sehingga membangun legitimasi dan garis silsilah penguasa
Jawa dari penguasa Hindu ke penguasa Islam.'""” Walaupun
dramatari ini berasal dari Kraton, tetapi pada tahun 1880-
an mengalami komersialisasi keluar Kraton. Tahun 1899,
Sultan HB VIII mempertontonkan wayang orang di depan
masyarakat dan melakukannya sebanyak 11 kali dengan biaya
yang besar.'"" Wayang wong kemudian mengalami perpindahan
tempat, daripada penyebaran (difusi), karena wayang wong
mulai diadopsi ke masyarakat. Sementara itu, pergelaran
akbar oleh Kraton justru mengalami kemerosotan. Menurut
R.M. Soedarsono, hal ini disebabkan oleh perubahan struktur
politik di kesultanan dan adanya perubahan selera estetika
masyarakat yang juga berubah. Sebagian masyarakat tetap
berupaya melestarikan wayang wong, tetapi mengalami kendala
besar. Wayang wong merupakan sebuah tari lintas disiplin seni
dan memiliki kompleksitas besar dalam pergelarannya. Pada
masa kini, wapang wong sangat diterima dalam lingkungan
masyarakat meskipun empunya berasal dari Kraton. Hal ini

10 Kesultanan Ngayogyakarta Hadiningrat pada masa awal memiliki masalah
identitas yang rumit antara peradaban Hindu dan Islam. Sementara itu banyak
simbol budaya datang dari peradaban Hindu, terdapat pula simbol-simbol
kultural dari tradisi Islam. Sebagai contoh, salah satu pusaka kerajaan adalah
Kangjeng Kyai Gundhil atau Kanjeng Kyai Antakusuma. Ini adalah nama sebuah
baju yang dibuat dari kain yang diyakini pernah dipakai Nabi Muhammad lalu
diwariskan kepada Sunan Kalijaga yang kemudian diserahkan kepada Senapati.
Periksa R.M. Soedarsono, 132. Begitu juga, bendera bernama Kangjeng Kyai
Tunggulwulung, merupakan bendera yang dipercaya dibuat dari selimut Ka'bah di
Mekkah. Bendera ini digunakan dalam perang saudara 1749-1755 oleh Pangeran
Mangkubumi dan diyakini memiliki kekuatan mengusir wabah penyakit, hingga
pada tahun 1932 dan 1948, pernah dibawa mengelilingi daerah yang terkena
wabah saat itu dan diikuti oleh ribuan orang. Kompleksitas ini semakin besar
ketika unsur animistik dan bahkan modernisasi dikemukakan. Unsur animistik
terlihat dari penamaan-penamaan pusaka yang merupakan personifikasi
seperti Kangjeng Kyai Meyek, Kangjeng Kyai Tundhung Mungsuh, atau Kanjeng
Kyai Udanarum. Selain itu, bahkan kereta kencana yang dibuat di Eropa diberi
nama manusia dan dinyatakan sebagai pusaka seperti Nyai Jimat yang dibuat
di London dan Kangjeng Kyai Garudhayeksa yang dibuat di Belanda. Lihat R.M.
Soedarsono,135.

" R.M. Soedarsono, Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya Yogyakarta,
(Yogyakarta: Terawang, 2000), 4.

122



dapat dilihat munculnya berbagai sanggar di luar Kraton yang
berupaya mementaskannya. Sungguhpun demikian, wayang
wong tetap diapresiasi Kraton sebagai bentuk dramatari klasik.
Dalam kondisi in1, masyarakat tetap memberi dukungan penuh
terhadap pergelaran wayang wong, seperti menjadi pemain,
pengrawit, dan peran yang lainnya. Sekiranya masyarakat atau
sanggar diundang oleh Kraton untuk melakukan pertunjukan
dengan lakon-lakon yang dimodifikasi seperti legenda Jawa
dan legenda Timur Tengah, masyarakat tetap memberikan
bantuan yang positif untuk acara tersebut. Latthan maupun
pertunjukan terus dilakukan secara mingguan di halaman
rumah bangsawan dengan ditonton oleh masyarakat.

Wayang wong verst Kraton memiliki ciri khusus yang
saat ini sedikit banyak mulai ditiru masyarakat. Ciri khusus
ini ditunjukkan pada pemisahan gender dan lakon yang lebih
jelas. Peran laki-laki melakukan gerakan yang mencerminkan
ketegasan dan kekuatan serta memiliki tangan yang kaku dan
tangan yang mengepal. Peran perempuan melakukan gerakan
yang mencerminkan feminisme dan kelemahlembutan
walaupun pada kenyataannya lakon ini dilakukan oleh laki-
laki. Perubahan juga ditunjukkan pada struktur pertunjukan
yang lebih modern dengan adegan yang tertata rapi, serius,
dan memiliki karakter-karakter dengan peran yang menonjol
(keras, baik, buruk, konyol, dan sebagainya).

Tar1 verst ketiga yaitu tari yang berasal dari rakyat
lalu menjadi tari Kraton adalah golek dan ketoprak. Tari
golek adalah contoh yang awalnya berasal dari ide sultan
setelah menyaksikan pertunjukan wayang Golek Menak dari
pertunjukan rakyat yang kemudian diangkat menjadi Beksa
Golek Menak atau Beksan Menak yang akhirnya menjadi bagian
dari tari Kraton. Sementara itu, ketoprak memiliki asal di
kawasan luar kota Yogyakarta pada separuh terakhir abad
ke-19. Ketoprak merupakan suatu bentuk pertunjukan
sandiwara yang berfungsi merayakan hari panen atau
perayaan rakyat lainnya. Dalam penampilannya, satu atau
dua orang akan memukul lesung, memanggil masyarakat, lalu

123



beberapa orang dari masyarakat yang datang akan bergabung
dan lainnya menari seiring irama pukulan lesung Dalam
perkembangannya, ketoprak mulai masuk ke kalangan Kraton
seperti yang diselenggarakan K.R.T. Wreksodiningrat pada
tahun 1908 dari Kraton Surakarta. Walau begitu, kalangan
Kraton melihatnya sebagai pertunjukan komersial dan lebih
mengadopsinya sebagai usaha mengambil keuntungan dari
masyarakat. Pada sisi lain, masyarakat tidak terbiasa dengan
membayar untuk menonton pertunjukan sehingga upaya ini
gagal.

Perkembangan di Kraton Yogyakarta berbeda dengan
di Surakarta. Masyarakat Kraton lebih tertarik dengan
pertunjukan ini atas dasar estetika. Tahun 1925, penari
ketoprak diundang oleh Kraton untuk melakukan berbagai
pertunjukan. Pertunjukan dilakukan di kediaman empat
putra sultan yaitu Tejakusuma, Adikusuma, Mangkukusuma,
dan Suryodiningrat. Para peserta ketoprak tidak lagi berasal
dari masyarakat biasa, tetapi juga putra-putra abd: dalem dan
putra-putra para pangeran. Ketoprak yang dikembangkan
di lingkungan Kraton tetap mempertahankan keasliannya
yang dicirikan melalui gerakan dan percakapan yang natural.
Perubahan terjadi justru pada instrumen. Lesung telah diganti
dengan instrumen yang lebih kompleks seperti gamelan
sehingga variasi suara menjadi lebih besar.

Status ketoprak tetap dipandang sebagai pertunjukan
yang rendah dibandingkan tari-tari sakral di Kraton. Atas
alasan 1ini, ketoprak tidak boleh dipertontonkan di paviliun
tart dan tidak boleh dimainkan oleh penari Kraton. Hanya
masyarakat yang boleh menarikan ketoprak dan jika dilakukan
di Kraton, ketoprak harus dipertunjukkan di ruangan samping
istana. Perkembangan ketoprak dapat dilihat melalui sejarah
terkait pertentangan ideologi di Indonesia. Pada masa kejayaan
Partai Komunis Indonesia (PKI), masyarakat didorong untuk

124



menjaga keaslian seni mereka, termasuk ketoprak.''? Upaya
ini memunculkan seni tari rakyat sebagal seni tarl yang
elite, khusus untuk kalangan masyarakat. Oleh karena itu,
para pelaku ketoprak menolak pengaruh-pengaruh dari tari
sakral atau intervensi Kraton dalam perkembangan ketoprak
dan akhirnya membuat ketoprak hingga sekarang memiliki
karakteristik yang berbeda jauh dari pertunjukan klasik di
Kraton.

Di masa Orde Baru, terjadi sintesis yang menarik.
Militer mengambil peran dalam pelestarian ketoprak dengan
membentuk kelompok Sapta Mandala pada bulan September
1971. Kelompok Sapta Mandala merupakan kerja sama seni
antara tentara, pecinta seni, dan pemerintah. Pemimpin dari
kelompok ini adalah koreografer dan budayawan yang masih
terkenal hingga sekarang, Bagong Kussudiarjo. Bagong dibantu
oleh Handung Kussudiarsono, wartawan, adik, sekaligus
peneliti terkenal. Sapta Mandala merupakan kelompok yang
sangat maju dalam pelestarian budaya. Para aktor di dalamnya
mendapatkan bantuan dari berbagai pakar sejarah, bahasa,
etika, dan pakaian Jawa, sekaligus mendapatkan pendidikan
dari dramaturgi modern. Sapta Mandala kemudian menjadi
simbol ketoprak dalam melakukan pertunjukan di televisi
dan upacara kenegaraan. Lebih lanjut, Sapta Mandala juga
memiliki kemampuan inovatif. Kelompok ini terus melakukan
eksperimen dengan teknik baru, termasuk menggunakan
naskah tertulis dan menggunakan dialog-dialog berbahasa
Indonesia. Selain Sapta Mandala, militer juga memberikan
dukungan pada kelompok Dahono Mataram.

"2 PKI menjalankan kampanye ini lewat Lembaga Kesenian Rakyat (Lekra).
Lekra mengkampanyekan agar masyarakat melawan westernisasi dan kraton
dipandang sebagai salah satu simbol westernisasi karena kaitan historis kraton
dengan Belanda. Periksa P. de Josselin de Jong. “A Study of Javanese History
as a Reaction to Foreign Culture,"dalam Jurnal Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde 153, No: 1, Leiden, 112-129,(1997), 117.

125



Pada tahun 1978, pemerintah melakukan workshop di
kabupaten Kulon Progo terkait standardisasi ketoprak. Upaya
standardisasi ini ditunjukkan dengan memberikan standar
terhadap karakter-karakter utama dari pertunjukan ketoprak.
Karakter ini ditandai dengan berbagai untuk yang ditarik
bukan saja dari sejarah Jawa, tetapi dari psikologi modern
maupun dramaturgl modern. Langkah ini memberikan satu
lagi versi ketoprak yang beredar selain versi istana dan rakyat,
yaitu ketoprak versi pemerintah. Walaupun begitu, mengingat
sifat pemerintah Orde Baru yang represif, dengan cepat
ketoprak versi pemerintah mendominasi dan menjadi versi
yang paling umum, jika tidak satu-satunya, yang ditemukan di
masyarakat.

Di masa modern, kembali pertunjukan ketoprak
berevolusi. Seiring bergantinya sistem dari otoritarian menjadi
sistem demokrasi pada akhir abad ke-20, ketoprak juga
mengadaptasi lebih jauh prinsip-prinsip dramaturgi modern.
Keaslian dapat ditunjukkan dengan penggunaan pakaian
maupun perhiasan dan gerak-gerik serta instrumen. Perbedaan
muncul dari aspek dramatisasi yang melibatkan berbagai
instrumen modern seperti kembang api, lampu sorot, dan cerita
yang lebih dramatis dan lebih tidak terduga. Jalan cerita yang
diadopst tidak hanya dari legenda Jawa dan Timur Tengah,
tetapi lebih luas lagi, mencakup legenda Cina dan Barat.39
Selain itu, penceritaan tidak lagi berfokus pada satu cerita
pendek, tetapi dijalankan secara serial, dan dipertontonkan
di stasiun televisi nasional, baik milik pemerintah maupun
swasta. Dengan kata lain, ketoprak telah berevolusi menjadi
sebuah seni pertunjukan yang tidak semata melibatkan unsur
budaya lokal Jawa, tetapi telah berubah menjadi salah satu
seni pertunjukan nasional.

Selainitu, kesungguhan juga ditunjukkan dalam tipologi
istana dan rumah yang tetap dilestarikan. Pusat dari bangunan
istana Yogyakarta adalah bangsal kencana (balai emas) dan
di bagian depan dari bangsal ini (fratag bangsal kencana)
yang memaparkan tempat salah satunya berfungsi sebagai

126



lantai tari. Rumah-rumah bangsawan selain ditandai dengan
ukiran dinding, pringgitan, dalem, dan ruang-ruangan lainnya,
terdapat juga sebuah pendapa dengan ruangan terbuka yang
luas. Pendapa dan ruang terbuka yang mengelilinginya antara
lain berfungsi sebagai tempat pertunjukan tari.'”” Pada zaman
dulu, pendapa hanya dimiliki oleh orang yang setingkat wedono
atau penewu ke atas. Tempat ini ditandai dengan ruangan yang
ditopang oleh banyak penyangga baik dari kayu, besi, maupun
beton. Sebagai tempat pementasan seni, karakteristik pendopo
yang berbentuk luas tetapi ternaungi ini membantu dalam
pertunjukan tari massal.

Periode vakumnya kegiatan pembelajaran tari di
Kraton terjadi melalui tiga periodisasi sejak tahun 1974. Masa
vakum terjadi antara tahun 1975 hingga 1980. Tahun 1980-
an, dimulai trend kettka rumah-rumah bangsawan mulai
menyajikan sendratari yang dimulai di Ndalem Pujokusuman
memulai kemudian ditkuti oleh Ndalem Purwodiningratan
tahun 1985, Ndalem Joyokusuman tahun 1988, dan Ndalem
Notoprajan tahun 1989.""* Vakum kedua terjadi antara
tahun 1980 hingga 1990 ketika terjadi penggantian pengageng
dan masalah dalam lingkungan Kraton. Vakum ketiga
terjadi pada tahun 1990 hingga Maret 2013. Selama masa
vakum ini, jika Kraton memiliki kebutuhan penari, Kraton
akan mengandalkan sanggar-sanggar yang tersebar di luar
Kraton. Kraton mengundang banyak lembaga formal dan
nonformal untuk berpentas di Kraton. Walaupun begitu, hal
ini dipandang sebagai sebuah bentuk pengabdian daripada
undangan berbayar atau bantuan terhadap sultan karena sultan

13 Satrio Utomo Dradjat, “The Rationale Behind Urban Form of the Javanese
Inland Cities: Urban Morphology of Shifting Capitals of Islamic Mataram Kingdom
and its Successors” (Tesis Sarjana S-2, National University of Singapore, 2008),
121.

4 B. Utama, “Sajian Sendratari Ramayana: Komodifikasi dan Kontekstualisasi
Seni Pertunjukan Tradisional dalam Kegiatan Pariwisata”,dalam browsur
Puslitbang Kebudayaan,(2011), 39.

127



sebagai puncak kesejahteraan tentunya absurd untuk dibantu,
dan juga bukan undangan berbayar karena masyarakat dan
sultan terikat secara hirarkis kemasyarakatan, dan tidak secara
transaksional ekonomi. Ini merupakan pengabdian karena
sanggar-sanggar pada dasarnya adalah masyarakat yang
menjadi abdi yang lebih luas dari kesultanan.

Karena Kraton tidak memberikan dana vyang
mencukupi, setiap pihak yang diundang merasa rugi secara
finansial. Kraton hanya memberikan dana sebesar Rp 300.000
per pementasan dan tahun 2014 menjadi Rp 600.000,
sedangkan biaya untuk sekali pementasan dapat mencapai Rp
1,5 hingga 2 juta. Biaya in1 mencakup konsumsi, transportasi,
dan aspek lainnya misalnya kelompok tari yang dapat
mencapal 25 hingga 40 orang. Jumlah ini cukup besar dari
standar pementasan tari biasa. Kontribusi terbesar datang
dari pengrawit (pemain gamelan) yang dapat mencapai 25
orang, tergantung instrumen yang tersedia di Kraton. Untuk
pementasan biasa, seorang pengrawit dapat menjalankan
beberapa instrumen sehingga lebih efisien. Walaupun begitu,
pementasan di Kraton mensyaratkan setiap instrumen
dipegang oleh satu orang pengrawit.

D1 sist lain, hal in1 tidak diartikan oleh sanggar atau
lembaga formal sebagai upaya yang merugikan. Walaupun
secara finansial memang merugikan, secara kultural dan
edukasi hal ini sangat menguntungkan karena memberikan
ruang bagi pelajar sanggar atau siswa/mahasiswa untuk belajar
dan melihat langsung kegiatan di sumber utama tari yang
mereka pelajari. Untuk menghidupkan kembali pendidikan
tart di Kraton, di bulan Maret 2013, terdapat program
keistimewaan bagi Kraton. Dalam program ini, setiap guru
diatur untuk setiap 35 hari sekali (salapan) mengabdi sebagai
guru seni tari di Kraton. Langkah ini menjamin agar guru di
Kraton tidak pernah kosong dan siswa yang ingin belajar akan
selalu memperoleh guru yang siap mengajar mereka. Hal ini
berbeda dari masa lalu dimana guru Kraton tidak sepenuhnya
mengabdi karena memiliki kesibukan tersendiri. Bahkan Sultan

128



sendiri merangkap sebagai gubernur DIY sehingga harus
membagi waktu antara tugasnya sebagai pemuka budaya dan
sebagai kepala daerah.

Gambar 4.1 Jadwal Tepas Pariwisata Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2014)

129

Buku ini tidak diperjualbelikan.



Gambar 4.2 Pengajaran Tari di Kraton Ngayogyakarta Hadinigrat
(Foto: Wicaksono, 2013)

b. Peran Abdi Dalem

Seperti halnya para sultan, para abdi dalem juga memandang
seni tari sebagai suatu lambang bagi sultan sendiri sekaligus
pusaka dan kekuatan dari Kraton.'” Abdi dalem, dalam
konteks tari, bukan semata sebagai penari, tetapi juga sebagai
pengurus pakaian tari abdi dalem sedahan, dan pencipta tari.
Pencipta tari dari kalangan abdi dalem disebut sebagai empu.
Empulah yang menciptakan tari-tarian klasik yang kemudian
diatasnamakan sebagai ciptaan raja. Bagi mereka, penciptaan
tari dan persembahannya kepada raja merupakan wujud dari
pengabdian, dan mereka tidak memikirkan apakah karya
tersecbut membutuhkan penghargaan khusus. Walaupun
begitu, sultan tetap memberikan penghargaan, biasanya
berupa tanah, bangunan, atau gelar kehormatan tertentu.
Semangat pengabdian abdi dalem terhadap Kraton
menunjukkan ketulusan bagi abdi dalem untuk mengembangkan

5 Naoko Uneme. “Searching in the Shade of a Flower: Changes in Learning
Processes of Javanese Court Dance Yogyakarta Style,” dalam Asian Alternatives
for a Sustainable World: Transborder Engaggements in Knowledge Formation, API,
(2008), 171

130



tar1 klasik Yogyakarta. Hubungan ini telah terbangun sangat
lama, bahkan sebelum kesultanan berdiri. Penguatan yang
terjadi juga berkaitan dengan sejumlah peristiwa historis yang
dialami kerajaan misalnya Perjanjian Giyanti, berdirinya
Republik Indonesia, desentralisasi, hingga globalisasi. Gaya-
gaya yang bersifat melemahkan kekuasaan sultan ini turut
berkontribusi pada berkembangnya simpati pada dir1 abd: dalem
dan juga masyarakat Yogyakarta dalam upaya melestarikan
seni tari klasik. Selain itu, faktor lain yang mendorong upaya ini
adalah keyakinan kalau tari merupakan lambang kesultanan
dan pengabdian kepada raja berkontribusi pada ketenteraman
dan keselamatan melalui berkah dari raja. Bagi masyarakat
yang bukan abdi dalem, berkah yang diharapkan dari kegiatan
di Kraton bukan lagi sebuah berkah yang bersifat immaterial.
Berkah ini telah mengalami rasionalisasi yang menunjukkan
hubungan sebab akibat yang jelas dan dapat diterima oleh
generasi baru. Sebagai contoh, seorang penari memang
tidak mendapatkan dana untuk melakukan pementasan di
kraton. Namun karena kraton merupakan pusat budaya dan
dikunjungi turis mancanegara dan pemerhati budaya, berkah
akan muncul dalam berbagai macam bentuk yang tidak
pernah dibayangkan sebelumnya, seperti halnya undangan
pementasan ke luar negeri. Faktor lain yang berkontribusi
adalah adanya hubungan simbiosis antara raja dan abd: dalem.

Abdi dalem dalam berbagai konteks dapat dipandang
sebagai bagian dari kerajaan dan dapat dikatakan sebagai
“keluarga sendir1”. Dalam kondisi seperti ini, hubungan
kesepakatan tidak berbentuk tertulis dan tidak tegas. Sebagai
contoh, tidak ada ikatan tertulis atau kontrak antara yayasan
dengan Kraton dengan alasan menjunjung tinggi ikatan
nonformal melalui niat baik, prinsip kekeluargaan, dan ikatan
emosional. Akibatnya, abdi dalem akan merasa malu untuk
meminta upah ketika dirinya membutuhkan sesuatu dan
berupaya tetap hidup berkecukupan dan tidak berlebihan.
Dalam kondisi ini, abdi dalem rentan mengalami eksploatasi.
Walaupun begitu, di sisi lain, abd: dalem berada dalam status

131



antara sultan dan rakyat jelata. Mereka merupakan jembatan
antara kesultanan yang “suci” dengan masyarakat yang
“rendah”.''® Sebagai perantara, abdi dalem tidak pantas memiliki
kekayaan yang lebih kecil atau status yang lebih rendah dari
rakyat jelata. Oleh karena itu, terjadi sebuah konflik internal
di dalam diri abdi dalem. Konflik internal ini memberikan
makna “pengabdian” sebagai alasan bagi transmisi budaya
yang tidak dapat diartikan langsung sebagai sebenar-benarnya
pengabdian. Hal ini sejalan dengan karakteristtk penduduk
Jawa yang telah didokumentasikan sejak lama, misalnya oleh
Raffles dalam History of Java.''” Masyarakat Jawa, adalah
masyarakat yang diidentikkan dengan sikap simpati, patuh,
sopan, segan, menjaga etika berbicara baik secara konten 1si
dan bahasa perkataan maupun objek yang diajak berbicara.

Dalam kondisi semacam 1ni, sebagian abdi dalem
dapat dinilai sangat patuh mengikut perintah sultan tanpa
ada keluhan pada arahan yang diberikan oleh sultan. Hal ini
memperlihatkan faktor simpati lebih kuat untuk abdi dalem
merasa berkontribusi terhadap melestarikan kesenian Kraton
sebagai bentuk upaya memenuhi kewajiban pekerjaan diistana
maupun sebagai pelestari tradisi budaya.''® Karakter ini, walau
begitu, merupakan artefak budaya yang semakin tergerus
seiring berkembangnya zaman. Sungguhpun demikian, hal
ini justru memberikan sebuah konsekuensi pesimistik karena
simpati mencerminkan bahwa ketika kekuasaan sultan mereka
melemah, abdi dalem tidak mengambil peran sebagai pihak yang
berusaha mengambil untung, tetapi pihak yang memberikan
sumbangan.

6 Lis Febrianda, “Rekonstruksi Regulasi Pelayanan Kependudukan dan
Pencatatan Sipil oleh Birokrasi Pemerintahan dalam Perspektif Hukum
Administrasi Negara” (Disertasi S-3, Universitas Diponegoro, 2009), 121.

"7 Thomas Stamford Raffles. History of Java, Volume 1, (John Murray, 1830),
272-284.

8 Nanang Puspito et al., Pendidikan Anti Korupsi untuk Perguruan Tinggi, (Jakarta:
Kemedikbud, 2011),31.

132



Studi kuantitatif Erniyawati pada motivasi abd: dalem
perempuan di Kraton Solo menunjukkan bahwa status sosial
adalah faktor yang berpengaruh terhadap abdi dalem untuk
bekerja di Kraton."? Menariknya faktor pengabdian dan faktor
keyakinan mendapatkan berkah justru tidak berpengaruh.
Hasil in1 menunjukkan bahwa posist abdi dalem sebagai lapisan
ketiga dalam stratifikasi sosial kesultanan sangat penting. Dua
lapisan di atasnya, sultan dan para ningrat, dan lapisan rakyat
di lapisan di bawah abdi dalem menentukan status sosial abdi
dalem di hadapan rakyat. Hal ini ditandai dengan keinginan
meningkatkan martabat, merasa terhormat, menjadi teladan,
menjaga adat istiadat dan budaya leluhur, dan membangun
pertemanan dan kekerabatan.

Kraton membagi status sosial abdi dalem menjadi
dua, Punokawan dan Kaprajan. Punokawan adalah abdi dalem
yang sepenuhnya bekerja untuk sultan, sedangkan kaprajan
merupakan abdi dalem yang bekerja untuk negara Republik
Indonesia. Dalam kondisi ini kaprgjan mendapatkan status sosial
lebih rendah dari punokawan yang bekerja penuh waktu. Walau
begitu, terdapat stratifikasi alternatif. Stratifikasi alternatif ini
tidak melihat pada status apakah abdi dalem punokawan atau
abdy dalem kaprajan. Stratifikasi ini mencakup calon abdi dalem,
Jajar, Bekel, Lurah, Penewu, Wedono, Riyo Bupati Anom, Bupati Anom,
Bupati Sepuh, Bupati Kliwon, Bupati Nayoko, dan K.PH. (Kanjeng
Pangeran Haryo). Sementara itu, untuk menjadi abdi dalem
dibutuhkan waktu magang selama 4-5 tahun sebagai calon
abdi dalem. Setelah diangkat, masa kenaikan jabatan akan
tergantung pada penilaian subjektif dari sultan, yang biasanya
didasarkan pada kedisiplinan dan kesetiaan pada Kraton.

"9 E. M. Huriyah. “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Bertahannya para Abdi
Dalem Wanita dalam Bekerja di Kraton Kesunanan Solo,” dalam Politeknosains,
10(2), (2012)

133



Indikator pengabdian yang ditemukan tidak
berpengaruh adalah tidak mengutamakan gaji, rela berkorban
untuk kepentingan Kraton, adanya kepuasan batin, panggilan
hidup, dan perasaan bangga dapat berbuat sesuatu untuk
Kraton. Hasil in1 menunjukkan bahwa pada dasarnya abd:
dalem tidak lagi melihat bahwa pengabdian adalah bagian
dari tindakannya dalam menjaga kelestarian aset Kraton,
termasuk TKGY. Gaji memang diberikan baik dari Kraton
untuk Punokawan dan dari negara untuk abdi dalem Keprajan.
Pada dasarnya, abdi dalem Reprajan sesungguhnya Pegawai
Negeri Sipil (PNS) dan bekerja pada sultan sebagai kepala
daerah, bukan sebagai pemimpin Kraton. Hal ini menjelaskan
mengapa sejumlah pejabat daerah dan bupati, walaupun
secara struktural menjadi bagian dari sistem pemerintahan
nasional, juga diangkat menjadi abdi dalem. Jumlah mereka
jauh lebih sedikit daripada abd: dalem Punokawan.

Faktor keyakinan mendapat berkah tidaklah
berpengaruh terhadap kebertahanan seorang abdi dalem.
Faktor ini ditandai dengan selamat dunia akhirat, dimudahkan
dalam segala urusan, sering mengikuti kegiatan keagamaan
dan upaya Kraton akan mendapat berkah, dan lancar
rejeki/sandang pangan. Hal in1 menunjukkan manifestasi dari
melemahnya pengaruh kesultanan dan menguatnya pengaruh
materialisme dunia modern atau sebaliknya, dan spiritualitas
agama Islam. Kedua kekuatan tersebut merupakan kekuatan
yang menandingi kekuatan sultan sebagai penguasa tradisional.
Sesungguhnya masalah keberkahan Kraton merupakan
motivasi masyarakat daripada abdi dalem. Abdi dalem telah
hidup lama di Kraton, dan tentunya mengetahui kekurangan
dan kelebihan dari hidup di Kraton, dan memiliki waktu yang
cukup untuk menilai aspek “keberkahan” dari sebuah Kraton
Jawa.

Salah seorang abdi dalem, Theresia Suharti, memberikan
kontribusi yang cukup besar dalam menghidupkan tari bedhaya
semang. 'Tar1 bedhaya semang merupakan tari klasik yang paling tua
di Kraton. Bagaimana ditarikan saat itu masth sangat misteri

134



dan ditakuti oleh bahkan kalangan istana. Bedhaya semang di
Kraton Yogyakarta, yang mirip dengan bedhaya Ketawang di
Kraton Surakarta, merupakan tari yang dipandang paling
penting dan paling suci. Keduanya diwariskan langsung dari
kerajaan Mataram sebelum kedua kesultanan terpisahkan.'®’
Mayoritas unsur yang dibutuhkan dalam tari in1 adalah sesaji
yang kemudian mendampingi semua aktivitas tari dan musik
yang mencirikan bahwa tari ini merupakan persilangan antara
seni dan ritual. Referensi mengenai bedhaya semang masih
sangat langka dan referensi tertua tampaknya adalah Serat
Babad Nitik yang berasal dari Sultan Hamengku Bowono VI
(1855-1877) yang merujuk pada kerajaan yang berkuasa 200
tahun sebelumnya. Penelitian Theresia Suharti merupakan
salah satu sumbangan literatur yang penting hingga sekarang
walaupun statusnya hanya berupa karya tulis sarjana muda
yang bersifat sangat deskriptif. Karya ini menjadi rujukan dari
banyak peneliti terkait tari bedhaya semang.

Theresia dalam perjalanannya tengah berupaya
mereaktualisast tari tersebut sehingga dapat ditarikan.
Upaya ini berlangsung lama semenjak diwacanakan tahun
1972, baru dapat terwujud pada tahun 2002. Pada masa itu,
terdapat orang Perancis yang ingin mereaktualisasi dengan
meminta izin dari Kraton. Walaupun Theresia mengizinkan
dengan alasan bahwa hal ini merupakan langkah pelestarian
yang penting karena jika tidak direaktualisasi, tari tersebut
akan hilang dan berarti Kraton juga mengalami kehilangan,
Sultan Hamengku Bowono X memutuskan untuk menolak
upaya reaktualisasi tersebut. Namun pada tahun 2002, atas
dukungan Kraton, upaya reaktualisasi dapat dilakukan,
dan kemudian dimulai dengan persiapan selama dua tahun
baik untuk upacara maupun penari. Penari terdiri dari dua
tim, yang masing-masing sembilan orang Penari harus para
perawan yang harus muda, bersih, dan suci. Oleh karena itu,

20 Hostetler Jan, “Bedhaya Semang: The Sacred Dance of Yogyakarta,” dalam
Archipel, Volume 24, (1982), 127-142.

135



Theresia menyewa dokter untuk memeriksa kemungkinan
kalau pada hari pelaksanaan, tanggal 7 Oktober 2002, akan
ada yang mengalami menstruasi.

Tar1 bedhaya semang yang dipentaskan di Bangsal
Kencana tersebut ditonton oleh banyak orang Namun,
terdapat catatan menurut pengakuan ketua pimpinan YSAB
bahwa ia tidak merasakan adanya suatu aura keagungan
dalam tari tersebut. Ia merujuk pada sebuah catatan historis
mengenai kitab catatan buatan Belanda dari masa Sultan
Hamengku Bowono VIII yang mendaftarkan standarisasi
TKGY. Dengan merujuk pada standard tersebut, ia melihat
bahwa tari bedhaya semang telah berubah dalam aspek
gending dan penari. Gending yang dinyanyikan berbeda dan
penyanyl berasal dari kedua gender, sedangkan seharusnya
hanya perempuan. Hal inilah penyebab kurangnya aura mistik
ketika 1a menyaksikan pegelaran bedhaya semang tersebut.

Tar1 bedhaya semang yang berhasil dipentaskan
berdurasi waktu 4 jam. Sebagai tari tua, durasi ini dipandang
wajar. Ketika dibawa ke dalam konteks masyarakat waktu itu,
masyarakat masih bersifat agraris. Dalam masyarakat agraris,
terdapat waktu luang yang besar setelah kegiatan menyemai
benih dan menunggu panen raya. Hal ini membuat waktu
luang tersebut dapat diist oleh hiburan yang memakan waktu
lama.70 Durasiini dipandang sulit diterima jika ada tamu sultan
yang datang berkunjung. Theresia kemudian memadatkan tari
tersebut hingga akhirnya ditemukan intinya hanya mencapai
100 menit dan ditambah intro dan outro menjadi dua jam.

Secara umum, kontribusi abdi dalem masa lalu
seluruhnya berdasarkan titah sultan. Hanya ketika sultan
memberikan perintah, seorang abdi dalem dapat memberikan
sumbangan tertentu pada Kraton. Di masa modern,
kebanyakan abdi dalem seperti Theresia, tidak menunggu
perintah (sendiko) tetapi justru mengajukan proposal pada sultan
untuk direview dan diizinkan. Abdi dalem pada masa modern
adalah tokoh-tokoh akademis dan seniman tari. Theresia
Suharti adalah abdi dalem yang diangkat tahun 1980-an

136



menggantikan ayahnya, Ki Sastra Pustaka. Sebelumnya, ia
telah berkontribusi dalam menggali dan mereaktualisasi tari
bedhaya semang. Selain itu, K.R.'T. Condrowaseso yang
menggunakan nama nasional Kuswarsantyo adalah dosen seni
tart di UNY, seniman tari, dan pengelola sanggar tari Irama
Citra yang mengambil spesialisasi tari klasik gaya Yogyakarta.
Siti Sutiyah yang juga mempunyai nama peparingan
ndalem yaitu R. Riya Dwijasasmintamurti, adalah istri
almarhum K.R.T. Sasminta Mardawa.'”! Almarhum K.R.T.
Sasminta Mardawa adalah seorang empu yang terkenal
menciptakan tari, misalnya bedhaya Amurwo Bumi, Tari Jaka
Tarub, Tari Sekartaji, Tari bedhaya Srikandi Tanding, Tari
Sumantri Ngenger, Tari bedhaya Karna Tanding, Tari Langen
Beksa Angling Dharma, Tari Lengan Beksa Bhegawad Gita,
Tari bedhaya Sekar Kedaton, bedhaya Harjunasmara, dan
Tari Sekar Pembayun, yang dipersembahkan kepada sultan.
Setelah wafatnya K.R.'T. Sasminta Mardawa, Siti Sutiyah
mengelola dan menjadi ketua pimpinan Yayasan Pamulangan
Beksa Sasminta Mardawa. Selain itu, almarhum K.R.T.
Yuwanjono Suryo Bronto adalah seorang empu sekaligus
penari dan pengelola sanggar tari Paguyuban Kesenian
Surya Kencana. Karyanya bernama bedhaya Sapto Aji
yang diciptakan bersama istrinya R. Ay. Sri Kadaryati untuk
persembahan pada Sultan Hamengku Bowono X.

c. Langkah Kraton dalam Pewarisan TKGY

Terdapat tahapan ataulangkah-langkah yang dilakukan
kraton di dalam proses pewarisan TKGY. Setidaknya ada
lima langkah yang telah dilakukan dalam menjaga kelestarian
pusaka itu. Kelima langkah itu meliputi isolasi, pemaparan,
akuisisi, pengembangan, dan umpan balik. Isolasi adalah
langkah membangun aset jangka panjang atau ekuitas merek
(brand equity) dari TKGY dengan menjaga TKGY sebagai

21 Sasminta atau Sasminto sendiri berarti tanda-tanda verbal untuk musik
(gendhing). Lihat R. M. Soedarsono, 244.

137



sebuah barang langka dengan konsumsi terbatas. Langkah
ini sejalan dengan teori sosiologi seni bahwa kaum elite akan
membatasi seni yang mereka ciptakan pada lingkungan
mereka sendiri. Istilah isolasi diturunkan dari sifat TKGY awal
sebagai karya seni elite (seni tinggl) yang mensyaratkan setiap
orang yang belajar untuk mencapai tingkat latar belakang
tertentu, baik dari segi pendidikan atau status sosial, agar
dapat mengapresiasi atau berpartisipasi dalam penciptaan
atau pembuatan karya seni.'?

TKGY dikembangkan di dalam lingkungan Kraton
dan tidak boleh dikonsumsi publik. Langkah ini memberikan
efek ganda. Pada masyarakat di dalam Kraton, rasa memiliki
menjadi sangat kuat, dan TKGY menjadi sebuah bagian dari
identitas bagi masyarakat Kraton. Pada masyarakat di luar
Kraton, rasa ingin tahu terbangun dan TKGY dipandang
sebagai sebuah lambang keningratan. Dalam masyarakat
tradisional di mana perkembangan karier atau perpindahan
kelas sosial sangat lambat dan kadang mustahil terjadi, TKGY
sebagai sebuah simbol kelas sosial menjadi sebuah objek elite
yang menjadi kebanggaan sekaligus dambaan bagi setiap
orang di luar Kraton untuk dapat melihat, mempelajari,
apalagi mementaskannya di hadapan sultan.

Pengembangan di dalam Kraton sendiri memiliki kesan
ke dunia luar yang kuat. Para empu (pencipta tari) merupakan
orang- orang dari dalam istana yang memiliki status abd: dalem.
Abdi dalem adalah individu yang menjembatani antara Kraton
dan rakyat. Berdasarkan status, mereka adalah individu
yang berada diantara status ningrat dan status jelata. Sultan
memberikan hadiah tanah, bangunan, atau gelar kehormatan
bagl para empu. Di mata masyarakat, hal in1 menunjukkan
bagaimana TKGY merupakan sebuah objek budaya yang
sangat penting sehingga seseorang dapat menjadi kaya akan

22 Richard Yung H Chung, “Church, Culture and Arts: The Supremacy of Arts in
Engaging Church with Culture in the Twenty-First Century North American Urban
Neighborhoods” (Disertasi S-3 Ph.D., George Fox University, 2013), 137.

138



seni dan budaya. Para empu mendapatkan penghormatan
dari kedua sisi: istana dan masyarakat. Hal ini menjadikan
upaya pengembangan TKGY merupakan sebuah upaya yang
ambisius yang kadang merupakan sebuah proyek penting
dalam hidup seorang abd: dalem.

Langkah kedua yang dilakukan oleh Kraton setelah
ekuitas merek (brand equily) terbangun adalah memberikan
citra TKGY ke masyarakat dalam bentuk yang paling megah.
Hal ini ditunjukkan dengan kenyataan mengapa wayang
wong merupakan dramatari yang pertama diungkapkan
ke masyarakat. Upaya pengungkapan dapat berpotensi
menurunkan derajat wayang wong tetapt memberikan potensi
pewarisan yang lebih luas. Oleh karena itu, untuk menjaga agar
derajat wayang wong tidak menurun sebagai sebuah dramatari
yang terkesan mudah ditarikan, Kraton mempopularkan
wayang wong kepada masyarakat. Wayang wong adalah dramatari
yang bersifat kolosal dan sangat kompleks. Selain memberikan
kesan bahwa Kraton merupakan sebuah lembaga yang sangat
pakar dalam aspek seni, hal ini juga memberikan keterkaitan
sejarah yang kuat, dan justru mengangkat nama sultan dan
Kraton lebih jauh di mata masyarakat.

Hal in1 dimungkinkan karena tema wapang wong adalah
panteon dari Mahabharata dan Ramayana yang kemudian
dipadukan dengan aspek lokal terkait filosofi manunggaling
kawulo gusti. Dengan kata lain, Kraton ingin memberikan
pesan bahwa wayang wong, dan TKGY adalah sebuah karya
yang megah, rumit, dan membutuhkan keseriusan, sekaligus
memiliki makna mulia, religius, tidak boleh disembarangkan,
dan membutuhkan kecakapan khusus.

Kraton sendiri terangkat lewat citra bahwa Kraton
memiliki asosiasi dengan aspek-aspek transendental, khususnya
darisegi kepercayaan kegjawen yang memiliki asosiasi kuat dengan
Hindu yang berasal dari kejayaan Majapahit, sebagai penguasa
Jawa sebelumnya. Walaupun demikian, aspek imanensi juga
ditonjolkan dengan adanya filosofi manunggaling kawulo gusti,
yang dipaparkan tidak saja lewat lakon dalam wayang wong,

139



tetapl juga dari niat baitk Sultan untuk memamerkan wayang
wong ke hadapan masyarakat luas di bagian alun-alun yang
menghubungkan Kraton dengan masyarakat.

Langkah ketiga dilakukan dengan mengambil kesenian
rakyat untuk menjadi kesenian di Kraton atau disebut sebagai
akuisisi. Setidaknya dua jenis seni pertunjukan yaitu tari golek
dan ketoprak ditransmisikan dari masyarakat ke Kraton dan
merath status sebagai bagian dari seni pertunjukan Kraton.
Langkah ini menunjukkan bahwa Kraton tidak hanya memberi
kepada masyarakat, tetapi juga menerima dari masyarakat.
Pada gilirannya, hal ini mengimplementasikan prinsip
manunggaling kawulo gusti yang semakin kuat dan membangun
ikatan kultural yang erat dan berfungsi baik dalam upaya
pewarisan TKGY. Dalam ke hadapan, Kraton dapat diterima
dengan mudah di masyarakat ketika mentransmisikan TKGY
dan masyarakat tidak lagi merasa ketakutan atau ragu untuk
mempelajari TKGY.

Setelah transaksi kultural terjadi, langkah selanjutnya
yang diambil Kraton adalah membangun lembaga pewarisan
TKGY di luar Kraton. Pembangunan lembaga ini disertai
pembentukan sanggar-sanggar pembelajaran TKGY di
luar Kraton dan diundang oleh Kraton untuk menari di
Kraton. Investasi pembangunan lembaga di keluar Kraton
memmberikan kesan kepada masyarakat dengan antusiasi
masuk dan belajar di lembaga-lembaga formal maupun
nonformal. Hal ini merupakan salah satu tujuan utama untuk
memperoleh tempat di dalam jajaran penari di Kraton.
Langkah ini1 bahkan tanpa biaya bagi Kraton karena lembaga-
lembaga tersebut rela untuk merugi secara finansial demi dapat
pentas di Kraton. Sejumlah rasionalisasi dilakukan mulai dari
upaya mendapatkan berkah hingga memberikan ruang bagi
pelajar untuk belajar dan melihat langsung kegiatan utama di
Kraton.

140



Langkah terakhir yang dilakukan oleh Kraton untuk
menjamin pewarisan TKGY adalah membuka ruang masukan
dari abdi dalem dan masyarakat untuk pengembangan TKGY
lebihjauh. Langkah inimerupakanlangkah antiklimaks dimana
Kraton secara luas membuka pintunya untuk mengembangkan
TKGY. Langkah ini jauh berbeda dari langkah pertama yang
berupa isolasi ketat terhadap TKGY. Langkah antiklimaks ini
tidak dapat dipandang sebagai langkah kemunduran, tetapi
sebagai sebuah langkah umpan balik dalam sebuah spiral yang
terus mengembang. Ekuitas merek (brand equity) yang dimiliki
TKGY sangat besar dan Kraton tidak perlu lagi mengambil
langkah pembangunannya lagi. Kraton tinggal mengambil
langkah pemertahanan dengan terus melakukan penguatan
pada tataran bawah. Hal ini dapat dianalogikan seperti
seseorang yang memanjat pohon. Ketika ia telah sampai di
puncak, langkah yang harus dilakukan adalah menjaga dirinya
agar tidak jatuh dengan membangun berbagai sistem yang
menopang hidup baik di bawah pohon (masyarakat), di pokok
pohon (abdi dalem), dan di kanopi (Kraton). TKGY telah berada
di puncak, dan langkah selanjutnya adalah memastikan agar
1a selalu berada di puncak dengan dukungan dari berbagai
lapisan secara langsung dan berkelanjutan.

Lima langkah tersebut: isolasi, pemaparan, akuisisi,
pengembangan, dan umpan balik, adalah lima langkah yang
dijalankan selama masa lebih dari 2,5 abad semenjak Kraton
Ngayogyakarta Hadiningrat didirikan. Dari lima langkah
tersebut, langkah isolasi adalah langkah yang paling lama
dengan memakan waktu hingga 1,5 abad. Walaupun begitu,
hal in1 harus diperhatikan sebagai langkah yang sejalan
dengan perkembangan zaman pada masa itu. Selama 1,5
abad tersebut, budaya masyarakat masih sangat feodal, dan
Kraton sendiri masih bergulat dalam isu identitas. TKGY
merupakan salah satu penanda identitas yang tidak berubah
sepanjang masa tersebut dan isolasi memiliki peran penting
dalam menjaga identitas tersebut.

141



III. Peran Institusi Pendidikan Dalam Proses Pewarisan

“Sistem yang sangat terlembagakan yang dimulai dari
prasekolah hingga studi pasca sarjana, sering terorganisir
sebagai sebuah sistem atas-bawah, dengan kementerian
pendidikan di puncak dan pelajar di bawah, hampir
semuanya harus berjalan dengan sebuah kurikulum yang telah
ditentukan, baik dikembangkan oleh negara atau disetujui oleh
negara, dengan tujuan dan mekanisme evaluasi yang jelas,
dan setelah pelajar selesai menjalankan proses pendidikan,
pelajar mendapatkan ijazah atau gelar yang memungkinkan
mereka diterima di level selanjutnya, atau memasuki lapangan
kerja”.!?

Pandangan di atas merupakan penjelasan dari ruang
yang dipahami sebagai pendidikan formal pada pembahasan
kali ini. Karakteristik pendidikan seni tari di dalam satuan
pendidikan formal diatur oleh kurikulum dan lebih tertata
melalui silabus dan rancangan pembelajaran. Oleh karena
itu, sistem pendidikan tari formal tidak dapat diimprovisasi.
Hal 1tu menjelaskan bahwa pendidikan tari di lembaga formal
merupakan sebuah proses panjang yang seharusnya menjadikan
setiap individu dapat mempelajarinya secara serius. Pendidikan
tari tidak sekedar hobi, melainkan bagian dari kesatuan proses
pembelajaran. Di Yogyakarta, terdapat beberapa pendidikan
formal yang aktif mengangkat TKGY. Walaupun begitu, hal ini
berarti pendidikan tari di lembaga formal merupakan sebuah
pilihan hidup bagi seseorang sehingga semestinya individu
menjadi lebih serius dan berjangka panjang daripada sekedar
menyalurkan hobi. Di Yogyakarta sendiri saya menjumpai
beberapa satuan pendidikan formal yang aktif mengangkat
TKGY beberapa di antaranya adalah,

23 Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning outside the
formal curriculum” dalam Journal Critical Education, Volume 2, nomor (4), (2010),
7-8.

142



a. Sekolah Menengah Kejuruan Negeri 1 Kasihan, Bantul

Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) adalah salah satu
alternatif dari Sekolah Menengah Atas (SMA) yang lebih
berorientasi pada pendidikan umum dan persiapan untuk
pendidikan tinggi. D1 Indonesia, per tanggal 29 Januari 2014,
terdapat 11.727 buah SMK, dan 26% di antaranya berstatus
negeri. Setiap SMK memiliki spesifikasi bidang tertentu.
Walaupun begitu, dari sekian banyak SMK, hanya ada 40 SMK
yang berspesifikasi seni. Lebih dari itu, hanya ada 12 SMK
yang memiliki program studi pendidikan tari. Hal ini sejalan
dengan gambaran nasional mengenai proporsi pelajaran tari
di sekolah umum yang memang tidak proporsional. Menurut
Direktorat Pembinaan SMK Kementerian Pendidikan, di
Provinsi Daerah Istimewa Yogyakarta, hanya ada satu SMK
yang memiliki program studi tersebut yaitu SMK Negeri 1
Kasihan.

SMK Negeri 1 Kasthan dahulu dikenal dengan nama
Konservatori Tari Indonesia (KONRI) Yogyakarta. KONRI
didirikan berdasarkan Surat Keputusan Mentri Pendidikan
Dasar dan Kebudayaan Repuplik Indonesia Nomer 48 tahun
1961. KONRI memiliki banyak staf pengajar yang merupakan
tokoh yang berasosiasi dengan Kraton,85 seperti Riyo
Koesoemobroto dan R.C. Hardjo Soebroto. Sejalan dengan
itu, banyak murid Konservatori Tari Indonesia merupakan
anak-anak dari kerabat Kraton atau abdi dalem. KONRI dalam
perjalanannya melahirkan banyak tokoh besar seni tari klasik
seperti Theresia Suharti (K.R.T. Pujaningsih) yang telah
melakukan pertunjukan tari klasik di banyak Negara, seperti
Filipina, Amerika Serikat, Jerman, Yugoslavia, dan Finlandia,
dan sempat mengajar tari Jawa di Wesleyan University.

Hal ini mengagumkan mengingat saat itu Theresia
Suharti masih belum sarjana muda. Rekruitmen ini disebabkan
ketertarikan besar universitas terhadap tari Jawa tetapi
kurangnya sumber daya dan belum adanya pengajar yang
berijazah tari dari Indonesia. KONRI lebih berorientasi pada
pengembangan. Sejumlah inovasi dihasilkan dari tari klasik,

143



baik untuk hiburan, pendidikan, maupun eksperimentasi
estetika. Pada tahun 1970-an, KONRI berlokasi sangat dekat
dengan Kraton. Tahun 1976, KONRI diubah menjadi Sekolah
Menengah Karawitan Indonesia (SMKI) Yogyakarta9l
berdasarkan SK Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI No.
0292/0/1976.

Seiring dengan perubahan tersebut, lokasi SMKI
berada semakin jauh diselatan Kraton, tetapi masih melakukan
latihan di Kraton hingga akhirnya tidak lagi melakukan latihan
di Kraton. Perubahan KONRI menjadi SMKI merupakan
perubahan yang mengandung muatan ideologis dalam dua
level. Pertama, perubahan KONRI menjadi SMKI mengubah
orientasi dari seni tari menjadi seni karawitan (musik gamelan).
Perubahan ini membuat penekanan yang diajarkan di SMKI
lebih pada seni musik dari pada seni tari. Kedua, perubahan
KONRI menjadi SMKI menunjukkan proses Jawanisasi
karena karawitan merupakan istilah Jawa sedangkan tari
merupakan istilah nasional. Oleh karena itu, KONRI tidak
hanya dididirikan di Jawa, hal ini menuai protes dari pemerhati
budaya lokal luar Jawa seperti misalnya di Sulawesi.'** Secara
tidak resmi, SMKI lebih banyak diartitkan sebagai Sekolah
Menengah Kesenian Indonesia daripada Kerawitan, hingga
pada akhirnya SMKI kemudian berganti nama menjadi SMK
Seni. SMKI Yogyakarta berganti nama menjadi SMK Negeri
1 Kasthan Bantul pada tahun 1997 berdasarkan SK Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan RI No 036/0/1997.

Program keahlian seni tari hanyalah satu dari empat
program keahlian di SMKN 1 Kasihan, selain seni karawitan,
seni pedalangan, dan seni teater. Walaupun begitu, program
ini memiliki lebith banyak kelas dibandingkan program
lainnya. Jumlah siswa seni tari pada tahun 2009 misalnya
adalah 111 orang, dari total 225 siswa. Hal in1 berarti kurang
lebih separuh dari pelajar di SMKN 1 Kasihan adalah pelajar

124 A, Sutton, “Performing Arts and Cultural Politics in South Sulawesi”, dalam
Bijdragen tot Taal-, Land-, en Volkenkunde, 673-679, (1995), 677-678.

144



program seni tari. Selain itu, dengan melihat jumlah pelajar
per kelas, tercermin bahwa jumlah peminat semakin besar
seiring bertambahnya waktu. Tahun 2007 tercatat 29 siswa
baru, tahun 2008 tercatat 38 siswa baru, dan tahun 2009
tercatat 44 siswa baru. Statusnya sebagai sekolah seni juga
memungkinkan sekolah ini menjadi satu-satunya sekolah di
Bantul yang ditetapkan sebagai Sekolah Rintisan Penerapan
Metodologi Pembelajaran Aktif.

Kritik terhadap perkembangan SMK Seni secara
umum adalah kurikulum yang masih tradisional sehingga
tidak adaptif atas perkembangan zaman. Hal ini merupakan
pertaruhan antara upaya melestarikan yang cenderung
konservatif melawan upaya modernisasi yang cenderung
kreatif. Walau begitu, tari klasik lebih cenderung ke arah
konservatif karena mengikuti aturan yang ketat dan
berubahnya tari berarti kehilangan unsur keaslian. Aturan
yang ketat ini mencakup pola lantai, struktur gending,
struktur gerak, struktur ragam, kostum, rias, dan struktur tari.
Sementara itu, kreasi dapat dibuat pada gending atau cerita,
dan gaya menceritakan. Meskipun demikian, pengembang
kurikulum tari klasik di SMK 1 Kasthan yang juga merupakan
tokoh Kraton yaitu K.R.T. Sasmintadipura mengklaim telah
mengembangkan kurikulum yang memenuhi norma tradisi
klasik, sekaligus sesuai dengan generasi modern.'®

Seperti pada SMK umumnya, guru tari bersifat
spesialisasi. Terdapat guru putri, guru putra alus, dan guru
putra gagah yang tidak boleh melintasi disiplin ilmunya. Saat
ini, tim guru praktek tari terdiri dart 21 orang Dalam satu
kelas, diajar oleh 3 hingga 5 orang. Pengajaran dilakukan
dalam bentuk teori dan praktik. Ketika teori, seorang guru
mengajarkan di depan, sedangkan guru lainnya bersama
murid melihat di belakang. Ketika praktik, jumlah siswa

25 T. Putraningsih, “Studio Tari Gaya Yogyakarta (Yayasan Pamulangan Beksa
Sasminta Mardawa): Penyangga Kehidupan Tari Klasik Gaya Yogyakarta”, dalam
Prosiding Seminar, (2011), 26

145



dibagi sesuai dengan jumlah guru dan pengajaran dilakukan
dalam kelompok kecil. Sejumlah guru di SMKN 1 Kasihan
hingga sekarang tetap berasosiasi dengan Kraton. Hampir
semua merupakan abdi dalem, yang bekerja baik secara part
time maupun full time. Hal in1 membuat para guru bukan
saja sebagal akademisi, tetapi juga sebagai praktisi. Kanjeng
Mas Tumenggung Widyowinoto misalnya, merupakan salah
seorang abdi dalem, sekaligus guru di SMK 1 Kasithan. Walau
begitu, posisinya yang berada di lembaga formal cenderung
komersial seperti SMK lainnya, dan menempatkan banyak
aspek modernitas dalam pelestarian tari di SMK 1 Kasihan.
Hal in1 misalnya terbukti pada bentuk panggung di auditorium
SMK yang berbentuk proscenium daripada pendapa.

Sementara itu pelajar baru di SMK 1 Kasithan
berasal dari berbagai tempat di Indonesia dan manca negara.
Setidaknya satu pelajar berasal dari Meksiko. Pelajar datang
dari pusat- pusat perkembangan seni tari di Indonesia seperti
Padang, Surakarta, dan dari Jakarta. Akibatnya, terjadi
pengembangan jumlah kelas dari satu kelas menjadi empat kelas
yang berkontribusi terhadap besarnya proporsi pelajar tari di
SMKN 1 Kasihan.Ketika pelajar lulus dart SMP atau tempat
lain, mereka masuk ke kelas 1 sebagai sebuah kelas percobaan.
Jika di kelas I mereka gagal, mereka dinyatakan tidak berbakat
dan dikeluarkan dari sekolah. Hal ini diberitahukan kepada
orang tua siswa sebelum mereka masuk ke sekolah agar tidak
terjadi kesalahpahaman. Alasannya adalah selain memang
belajar tari membutuhkan bakat dan tidak semua bakat
dapat dikembangkan lewat pelatihan, serta beban belajar di
kelas dua meningkat drastis. D1 kelas dua, pelajar setidaknya
menghadapi tiga mata pelajaran baru : tari Solo, tari Bali,
dan tari tunggal. Selain tiga mata pelajaran sebelumnya yaitu
TKGY, koreografi, dan olah tubuh. Jika pelajar tidak lulus di
kelas 2, dan mereka tetap dapat belajar dengan mengulang di
kelas 2 begitu pula untuk kelas 3.

Semua pelajar wajib mempelajari tari tanpa melihat
gender. Putri tetap harus mempelajari tari putra, dan begitu

146



dan berlaku juga sebaliknya. Jadwal belajar di SMKI untuk
kejuruan sent tari tersebar dari hari Senin hingga Sabtu dengan
jadwal Senin- Selasa untuk tari putri, Rabu-Kamis putra halus,
dan Jumat- Sabtu putra gagah. Mata pelajaran terdiri dari
tiga kelompok mata pelajaran yaitu tari, koreografi, dan olah
tubuh. Kelompok tari terdiri dari mata pelajaran TKGY, tari
Solo, dan tari Bali. Mata pelajaran TKGY merupakan mata
pelajaran paling intensif yang terentang dari semester 1 hingga
semester 6. Umumnya materi yang diajarkan adalah tari klasik
yang biasa digunakan di Kraton sehingga pelajar tidak perlu
belajar lagi jika Kraton memerlukan penari dart SMKN 1
Kasihan. Hal ini penting karena gubernur/sultan pernah
mengatakan kalau SMKN 1 Kasthan merupakan salah satu
pilar pelestari TKGY. Kegiatan terakhir yang dilaksanakan
langsung dari perintah Kraton untuk SMKN | Kasithan adalah
penyelenggaraan tari untuk hajatan perkawinan putri sultan.

Pada semester 1, tujuan utama adalah menguasai unsur
dan ragam, dan pada semester 2, tari tunggal. Masing-masing
mendapatkan enam tari, yaitu dua tari putri, dua tari putra
alus, dan dua tari putra gagah. Tari tunggal terus berlanjut
sebagal mata pelajaran tersendiri pada semester 3 hingga
seterusnya. Pelajaran ini meningkat berdasarkan tingkat
kesulitan. Sebagai contoh, untuk putri pelajaran di mulai dari
tari Golek Asmarandono, tari Golek Ayun-Ayun dan terakhir tari
Beksan Sekawanan. Pada semester 3, pelajaran tari dilanjutkan
dengan pelajaran tari duet. Materi yang diajarkan mencakup
tari bertema cinta dan perang. Dalam semester 4, tari yang
diajarkan adalah tari skala (kuartet). Materi yang diajarkan
mencakup sermpr untuk putri, Beksan Bugis untuk putra
alus (sebelumnya yang diajarkan adalah lawung), dan Beksan
Jemparing untuk putra gagah. Dalam tari berkelompok ini,
masalah utama yang muncul adalah susunan dan persyaratan
penari yang sering tidak terpenuhi. Sebagai contoh, untuk
menari serimpi, pelajar tidak saja harus memiliki tinggi yang
sama, tetapi juga memiliki postur yang sama.

147



Semester 5 telah memasuki tari kelompok. Hal ini
mencakup bedhaya, lawung, dan beksan Maduro. Terakhir pada
semester 6, dan pelajaran wayang wong. Mata pelajaran tari Solo
dan tari Bali diberikan di kelas dua. Mata pelajaran koreografi
tersebar pula dari semester 2 hingga semester 6 sehingga
total waktu mencakup 2,5 tahun studi minimum. Tujuan
mata pelajaran koreografi adalah menyusun gerakan dan
membuat tema untuk kemudian disusun sebagai sebuah tari.
Pada semester 2 hingga 4, pelajar diminta membuat koreografi
klasik sedangkan pada kelas 3 (semester 5 dan 6) pelajar telah
dibebaskan untuk membuat koreografi lepas. Mata pelajaran
Olah Tubuh diberikan untuk mengembangkan olah tubuh
pelajar. Dalam tingkat yang lebih lanjut, mata pelajaran ini
meminta pelajar untuk menyusun olah tubuh mereka menjadi
gerakan-gerakan tari.

Gambar 4.3 Pembelajaran TKGY SMKN 1 Kasihan, Bantul
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Uji kompetensi produktif pelajar lebih diarahkan pada
penampilan wayang orang gaya Yogyakarta klasik daripada tari
klasik karena dapat dinilai secara massal dan memungkinkan
kreativitas diperiksa. Sementara itu, dalam kegiatan belajar,
pelajar melakukan praktik kerja lapangan dengan belajar dan
melihat langsung kegiatan pembelajaran tari dan manajemen

148

Buku ini tidak diperjualbelikan.



tari di lembaga nonformal. Dalam tiga tahun terakhir ini,
kegiatan praktik semester gasal kelas 3 dilakukan di Jakarta.
Pada tahun pertama, kegiatan merupakan prakarsa sekolah
sendiri sehingga tidak memiliki sponsor dan memanfaatkan
perwakilan yang tersedia di anjungan Daerah Istimewa
Yogyakarta Taman Mini Indonesia Indah (TMII). Proposal
yang telah setahun diajukan ke Dinas Kebudayaan akhirnya
diluluskan, dan pada tahun kedua, kegiatan berhasil
mendapatkan surplus Rp 46 juta dengan pementasan di
bagian depan TMII. Tahun ketiga, sponsor datang dari swasta
dan pementasan dapat dilakukan di Taman Ismail Marzuki.
Prestast SMKN 1 Kasthan cukup membanggakan
walaupun masih harus dilihat dari kapasitasnya yang tergolong
relatif’ tanpa saingan untuk Indonesia. Semua jurusan SMKN
1, termasuk jurusan tari, telah melakukan pertunjukan di
Bangkok tahun 2009, Malaysia tahun 2008, dan Korea tahun
2007, sebagai bagian dari praktik industri. Selain itu, SMKN
1 Kasihan mendapatkan jadwal pementasan setiap tiga bulan
sekali di Kraton Yogyakarta. Koneksi yang dimiliki oleh
SMKN 1 Kasihan bukan hanya Kraton dan sanggar, tetapi
juga Hotel Jayakarta, Hotel Mutiara, RRI, radio swasta, dan
TVRIL'? Semua pelajar menerima beasiswa, yaitu 70% dari
pemerintah, sementara sisanya dari berbagai lembaga. Banyak
lulusan SMK 1 Kasithan kemudian menjadi mahasiswa di
Institut Seni Indonesia (ISI) Yogyakarta. Trend ini telah
berlangsung sejak SMK 1 Kasthan masih bernama KONRI.
Hubungan dengan lembaga nonformal juga terbentuk
erat. Hampir semua kelompok penari di Prambanan
memiliki anggota-anggota dari pelajar SMKN 1 Kasihan.
Banyak organisasi lain di Yogyakarta juga memiliki anggota-
anggota dari pelajar SMKN 1 Kasihan. Hal ini memang
didukung oleh Kepala Sekolah, yang juga pemimpin sanggar

126 R.P. Santos, “Transmission, Pedagogy, and Education: A Critical Study of Asian
Traditional Music Cultures in Post-Colonial and Post-Modern Times in Thailand
and Indonesia” dalam Journal Asian Transformation Action, (2007), 73.

149



tart Irama Tjitra. Kepala sekolah sengaja menyuruh para
pelajar untuk memasuki berbagai lembaga nonformal, dan
mencarikan lembaga yang dapat dimasuki jika ada pelajar
yang belum memiliki keanggotaan organisasi di luar. Dari
perspektif sekolah, tujuan ini adalah sebagai relasi yang dapat
dimanfaatkan jika pada kemudian hari SMKN 1 kekurangan
guru untuk mengajar. Kekurangan tenaga pengajar dapat
terjadi sebagai berikut. Pertama, jumlah pelajar yang semakin
bertambah. Kedua, sejumlah guru mengalami penurunan
kinerjanya. Masa aktif seorang guru tari adalah 10 tahun.
Setelah sepuluh tahun, mereka cenderung mengajar secara
pasif sehingga menurunkan kinerja pembelajaran. Dalam
kedua kondisi tersebut, SMKN 1 Kasithan merekrut tenaga
pengajar baru sebagai guru tidak tetap dengan gaji yang kecil.
Tenaga baru ini datang dari lulusan SMKN 1 Kasthan sendiri
yang telah lulus dari ISI, UNY, atau berasal dari sanggar-
sanggar lain yang telah dimasuki oleh pelajar dart SMKN 1
Kasihan.

b. Jurusan Pendidikan Seni Tari, Fakultas Bahasa dan
Seni, Universitas Negeri Yogyakarta

Jurusan Pendidikan Seni Tari, Fakultas Bahasa dan
Seni, Universitas Negeri Yogyakarta (UNY) dahulu merupakan
bagian dari Institut Keguruan dan Ilmu Pendidikan (IKIP)
yang hanya menyelenggarakan program diploma (D2 dan
D3) pada tahun 1980. Program sarjana baru dibuka pada
tahun 1984, dan pada tahun 1990. Karena tuntutan akreditasi
dan peningkatan mutu, IKIP dilebur menjadi universitas.
Sebagai lembaga pendidikan yang berorientasi lebih pada
aspek pedagogis daripada isi, maka mahasiswa tidak diajarkan
bagaimana menari, tetapi bagaimana mengajarkan menari.
Salah satunya misalnya dengan karakteristik menari kidal.
Bagi dosen ataupun mahasiswa di Jurusan Pendidikan Seni
Tari harus dapat menari kidal dalam pengertian menari secara
berhadapan. Hal ini berbeda dengan metode pengajaran tari
klasik di mana guru membelakangi siswa.

150



Mabhasiswa Jurusan Pendidikan Seni Tari di UNY
terdiri dari berbagai latar etnik dan latar belakang pendidikan
tarl. Untuk mengsikapi hal ini, jurusan menggunakan strategi
dengan melihat komposisi utama dalam mahasiswa baru.
Jika banyak terdapat mahasiswa yang berlatar belakang
SMKI, mahasiswa dibagi menjadi beberapa kelompok dan
setiap kelompok memiliki mahasiswa SMKI yang bertindak
sebagal panutan. Jika lebih banyak mahasiswa yang berlatar
dari luar SMKI, strategi yang diambil adalah pembelajaran
secara individual. Mahasiswa yang berlatar dari luar SMKI
umumnya datang dari latar Sekolah Pendidikan Guru (SPG)
yang walaupun sudah jarang di Indonesia, tetapt masih
banyak ada di kawasan pedalaman kabupaten. Mahasiswa
dengan latar ini harus memulai dari awal karena mereka
sama sekali tidak memiliki pendidikan dasar sebagai bekal
pengetahuan menari. Pendidikan individual memungkinkan
setiap mahasiswa dikembangkan sepenuhnya. Selain itu,
mahasiswa juga direkomendasikan untuk belajar lebih lanjut
pada sejumlah sanggar.

Komposisi etnik juga menjadi masalah bagi Jurusan
Tari Pendidikan Seni Tari UNY. Terdapat banyak mahasiswa
yang berasal dari luar Jawa seperti dari Riau dan Bangka
Belitung. Mereka diutus oleh pemerintah daerah mereka
untuk belajar tari di UNY. Strategi yang digunakan adalah
dengan memisah mahasiswa menjadi dua kelas yaitu kelas luar
Jawa dan kelas Jawa. Hal ini bertujuan demi meningkatkan
kualitas mahasiswa dari luar Jawa karena jika disatukan dapat
terjadi kesenjangan di mana mahasiswa dari luar Jawa yang
tidak memiliki pengalaman menari Jawa akan tertinggal dari
mahasiswa dari Jawa yang memiliki pengetahuan, setidaknya
dalam hal bahasa. Mata kuliah yang berorientasi pada tari
klasik Yogyakarta diajarkan dalam empat mata kuliah yang
berjenjang. Tahap pertama adalah mata kuliah teknik tari yang
mengajarkan hal- hal dasar, seperti pose gerak dan koordinasi
tangan-kaki dalam menari. Walaupun bersifat umum, analog
pada tari Jogja dapat segera ditarik yaitu dalam pola tayungan.

151



D1 sin1 mahasiswa putra belajar tayungan sedangkan mahasiswa
putri belajar tari sari tunggal. Setelah teknik dasar dikuasai,
mahasiswa diajarkan TKGY 1, TKGY 2, dan terakhir TKGY
3. Stratifikasi didasarkan pada karakteristik jumlah penari dan
interaksi antar penari. Mata kuliah TKGY 1 mengandung
tar1 individual (tari klana raga dan klana topeng untuk putra, dan
tari golek untuk putri), sedangkan TKGY 2 merupakan tari
berpasangan, dan tari TKGY 3 merupakan tari berkelompok
seperti serimpr dan bedhaya untuk putri dan lawung untuk putra,
atau beksan jemparing yang menggunakan formasi 4-4, dan
Gatotkaca sekipu.

Tari-tarian ini, merupakan tari yang dikreasikan pada
masa lalu yang dibawa ke Kraton dan kemudian diadopsi di
UNY. UNY berusaha mengembangkan tari jenis baru yang
memberikan ciri khas bagi jurusan pendidikan seni tari UNY
yang mencerminkan aspek produksi dari upaya pelestarian.
Aspek yang dievaluasi mencakup wiraga (keterampilan menari)
sebesar 30%, wirama (kepekaan musikal) sebesar 30%, wirasa
(penjiwaan terhadap karakter, peran dan tari)'* sebesar 30%,
dan presenst (kehadiran) sebesar 10%.

127 Karakter adalah isu yang penting dalam Wayang Wong dan dicirikan dengan
kualitas gerak yang rinci. Setidaknya terdapat 21 tipe karakter dalam wayang
wong, sembilan diantaranya tergolong yang utama yaitu: (1) ngenceng encot
untuk putri, (2) impur untuk putera halus rendah hati, (3) kagok kinantang
untuk putera halus aktif dan agresif, (4) kambeng untuk putera gagah rendah
hati, (5) kalang kinantang untuk putera gagah sombong,(6) kagok impur untuk
putera gagah agak rendah hati, (7) bapang untuk putera gagah sombong dan
nakal,(8) lembehan kentrig untuk murid putera yang gagah dari seorang pertapa,
dan (9) merak ngigel untuk abdi, pelawak, atau penasihat. Karakter putri halus
atau aktif-agresif tidak didasarkan pada kualitas gerak tetapi oleh tata rias, arah
pandangan muka, dan cara bicara. Periksa R.M Soedarsono, 330-332.

152



Gambar 4.4 Pembelajaran TKGY di Jurusan Pendidikan Seni Tari,
Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Yogyakarta
(Foto: Muhammad Fazli Taib, Mei 2014)

Seperti halnya lembaga formal lainnya, Program Studi
Pendidikan Seni Tari UNY turutserta dalam paket wisata tari, di
mana setiap tiga bulan, perwakilan dari program studi seni tari
melakukan pergelaran di Kesatrian Kagungan Dalem Bangsal
Srimanganti Kraton Yogyakarta. Selain itu, pada semester
genap, dua dosen dikirim untuk mendampingi mahasiswa
sebanyak 10-15 orang setiap minggu untuk berkuliah di
kesatrian. Dua bentuk ini dapat membangun kontak antara
program studi seni tari dengan Kraton Yogyakarta. Pada satu
sisi, Kraton Yogyakarta dapat melihat para penerus mereka
dari kalangan masyarakat, sedangkan pada sisi lain, mahasiswa
dapat melihat sendiri komunitas budaya yang melahirkan tari-
tari yang mereka pelajari di kampus.

Mahasiswa dari luar Jawa juga mendapatkan
kesempatan untuk berpentas di Kraton. Karena pentas di
Kraton membutuhkan banyak syarat khusus, tidak semua
mahasiswa dari luar Jawa dapat menari di Kraton. Mereka
harus mengikuti kompetisi yang ditkuti hanya oleh mahasiswa
dari luar Jawa. Dari kompetisi ini, diambil yang terbaik.
Hal ini memungkinkan transmisi Kraton lewat UNY pada
masyarakat luar Jawa karena para mahasiswa yang kembali

153



ke kampung halamannya akan bercerita dan bangga dengan
pengalamannya menari di Kraton. Jurusan Pendidikan
Seni Tari di UNY merupakan sebuah jurusan minor dalam
Fakultas Bahasa dan Seni. Untuk kegiatan pergelaran yang
membutuhkan dana besar, dana diperoleh dari subsidi silang
yang datang dari Jurusan Bahasa Inggris. Jurusan ini memiliki
jumlah mahasiswa yang besar sehingga pendapatan juga
besar. Pendapatan berlebih ini kemudian disalurkan kepada
jurusan tari untuk membantu kegiatan pergelaran. Hal ini
menghindarkan jurusan tari untuk menggunakan dana sponsor
dalam kegiatan pergelaran.

Dalam lingkungan akademis ini, tari tidak hanya
dipandang sebagai sebuah kegiatan yang memiliki manfaat
jasmaniah, tetapi juga kegiatan yang memberikan manfaat
rohaniah. Salah seorang dosen yang diwawancarai memaknai
bahwa menari adalah sarana untuk mendidik karakter
seseorang sehingga harus diajarkan sejak kecil. Setiap tahun,
jurusan juga melakukan pergelaran di auditorium yang disertai
dengan promosi yang luas ke masyarakat. Kegiatan pergelaran
seni tarl ini merupakan bagian dari program Pengabdian Pada
Masyarakat, dan memperoleh sambutan luas dari penonton,
baik dari kalangan mahasiswa UNY maupun masyarakat
umum yang tertarik. Kegiatan ini dimulai sejak tahun 2009,
dan hingga sekarang sampai pada tahap kelima.

c.Jurusan Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISI Yogyakarta

Jurusan Tari, Fakultas Seni Pertunjukan, ISI Yogyakarta
sebelumnya merupakan bagian terpisah dari lembaga ISI
Yogyakarta. Pada awalnya, Jurusan Tari ISI Yogyakarta
adalah ASTT (Akademi Seni Tari Indonesia) Yogyakarta yang
didirikan tahun 1963. ASTI memiliki banyak tenaga pengajar
yang merupakan keturunan langsung dari keluarga Kraton.
Pada tahun 1962, ASTI memiliki kaitan dengan Pusat Olah
Tari (POT) yang didirikan oleh pemerintah daerah. POT
berusaha memperjuangkan para penari untuk tampil di luar

154



negeri seperti di Philipina. Selain itu, POT juga menyiapkan
para penari untuk upacara kenegaraan, khususnya ketika
terdapat tamu negara.'” Pada tahun 1970-an, ASTI berada
di kawasan utara kota, dekat dengan Universitas Gajah Mada.
Proses ujian untuk seni tari dapat berupa karya tulis atau karya
program. Menurut Theresia Suharti, ia mengikuti dua program
untuk kelulusan sarjana yang saat itu disebut Setingkat Sarjana
Tari (S.S.T)). Ujian diselenggarakan dua tahap, yaitu tahap
program 45 menit dan program 1 "2 — 2 jam. Hal ini telah
jauh berubah karena sekarang sebuah ujian hanya memakan
waktu 20 menit. Sifat akademis ASTI membuat ASTT juga
mengembangkan berbagai jenis genre baru tari klasik sehingga
menambah kekayaan jenis tari Kraton. Misalnya, hal ini
dikembangkan dalam mata kuliah koreografi tari Jawa yang
mengajarkan konstruksi tari. Akibatnya banyak tari-tarian
bedhaya muncul dan dapat dipelajari semua pelajar. Selain itu,
ASTT juga membuka program pengajaran pada hari libur
untuk anak-anak luar ASTT.

Pada tahun 1984, ASTI melebur dengan ISI dan
menempati kampus di bagian selatan kota. Pengajaran
dilakukan mulai dari teori dan latar belakang historis, ditkuti
dengan materi hapalan gerak, dan diakhiri dengan diskusi.
Model in1 menggabungkan aspek konseptual tari dengan aspek
imitast serta kreasi lewat diskusi. Bagian koseptual, historis,
dan imitasi merupakan upaya konservasi, sedangkan diskusi
lanjutan merupakan tahap awal untuk pengembangan. Upaya
pengajaran seni tari di ISI Yogyakarta telah berubah menjadi
lebih analitik. Pada masa lalu, metode utama yang digunakan
adalah metode imitasi sedangkan sekarang telah disertakan
penjelasan-penjelasan  konseptual. Sebagai contoh, dalam
pembelajaran TKGY selalu ada teknik memegang, yaitu guru
memegang anggota tubuh murid yang salah bersikap lalu

28 ASTI juga dibangun di tempat lain seperti Denpasar (1967), Bandung (1970),
dan kota lainnya. Periksa juga F.X.S. Parto. “Recent History of Javanese Classical
Dance: A Reassessment” dalam Dance Report, (2005), 6

155



membetulkannya. Dalam pembelajaran klasik, hal in1 tidak
disertai penjelasan atau rasional mengapa sikapnya harus
demikian, bukan sebaliknya. Dalam pembelajaran modern,
upaya pembetulan ini juga disertai penjelasan rasional yang
menunjukkan aspek analisis pembelajaran.

Dalam kurikulum terbaru, yaitu kurikulum tahun 2009,
mahasiswa dibagi menjadi dua konsentrasi, yaitu pengkajian
dan pemetaan. Pengajaran tari klasik dibagi ke dalam empat
mata kuliah. Mahasiswa pemetaan wajib mempelajari dua
tahap pertama, dan boleh mengambil jika tertarik untuk tahap
ketiga dan keempat. Sementara itu, mahasiswa pengkajian
harus mempelajari keempat tahap. Tahap pertama dipelajari
di semester 1, tahap kedua pada semester 3, dan tahap ketiga
dipelajari pada semester 5. Seperti halnya pengajaran di
UNY, tahap pengajaran tari di ISI juga dibangun berdasarkan
jumlah penari. Tahap pertama adalah pengajaran dasar-dasar
menari tentang unsur-unsur gerak, dan dirangkai dengan
motif-motif pokok tari. Untuk putra, motif pokok ini adalah
halus dan gagah, sedangkan untuk putri berupa sar: tunggal.
Hal ini menunjukkan pengajaran dasar disertakan sekaligus
dengan tari bentuk sederhana yang berupa sar tunggal, klana
halus atau klana gagah, dan tari Golek Lambangsari untuk putri.
Tahap kedua berupa tari berpasangan yang mencakup tari
putri-putra, putra-putra, dan putra-putra, seperti, beksan,
serimpr, lawung, Srikandi, Bisma, dan Trionggo Pratolo Mariam.

Tahap ketiga mencakup tari kelompok dengan jumlah
yang besar dan berbentuk dramatari. Jenis tari akan tergantung
komposisi kelas. Jika mayoritas perempuan, tari kelompok yang
diajarkan adalah tari serimpr. Komposisi yang lebih seimbang
menggunakan tari bedhaya atau wayang wong. Walaupun begitu,
seringkali jumlah mahasiswa putra sedikit padahal dramatari
wayang wong standar mensyaratkan penari yang seluruhnya
putra. Hal ini membuat jurusan seni tari harus meminjam
mahasiswa dari minat utama komposisi tari. Tahap keempat
adalah tari topeng dan tari Menak. Karena tari tahap satu dan
dua wajib untuk semua kompetensi, hal in1 menjadi masalah

156



ketitka pada kenyataannya, banyak mahasiswa seni tari ISI
bukan berasal dari Jawa. Angkatan tahun 2013, terdiri dari
60 orang. Kurang dari 20 orang merupakan mahasiswa ash
Yogyakarta. Sisanya adalah mahasiswa dari luar Jawa seperti
Sumatera, termasuk mahasiswa dari Belanda.

Gaya tari Sumatera cenderung cepat dan dinamis
dengan kaki yang cenderung paralel dan tertutup sedangkan
tari Jawa cenderung lambat dan detail dengan kaki yang
terbuka (bahkan untuk perempuan) serta memiliki gerakan
ingset. Hal in1 membuat kesulitan penyesuaian yang cukup
signifikan bagi para mahasiswa dari luar Jawa tersebut. Hal in1
juga membuat dosen harus menyediakan ruang ekstra bagi para
mahasiswa yang antusias, tetapi kesulitan untuk memperoleh
pelajaran tambahan di luar jam kuliah. Walaupun bukan
asli Yogyakarta, mahasiswa dari luar Jawa cenderung lebih
serius dalam belajar, dan bertanya lebih detail, sampai pada
pertanyaan yang dosen merasa kesulitan menjelaskan. Hal in1
dapat dipandang sebagai kompensasi dari posist mereka yang
masih pemula, dan bahkan belum cukup dalam memahami
bahasa Jawa yang menjadi bahasa dalam istilah-istilah tari.
Walaupun begitu, beberapa individu memang justru memiliki
kemampuan bahasa yang jauh di atas mahasiswa yang berasal
dari Jawa sendiri sehingga mampu memahami manuskrip-
manuskrip untuk rekonstruksi tari. Dalam kondisi seperti ini,
ketika fakultas membutuhkan mahasiswa untuk mengikuti
pergelaran, hanya ada beberapa orang yang terpilih untuk
mewakili.

Denganjumlahpelajaryangbesaryangtidak terfasilitasi,
hal in1 berpotensi mengurangi semangat belajar dan merusak
prestasi lebih jauh. Untuk itu, jurusan menyediakan waktu
pementasan setiap akhir semester. Pementasan ini disambut
sangat antusias oleh para mahasiswa. Dalam pementasan
terakhir, tidak kurang dari 14 repertoar yang mewakili semua
mahasiswa tampil di panggung. Walaupun begitu, diakui oleh
dosen bahwa dari sekian banyak pementasan tersebut, hanya
ada satu atau dua repertoar yang bagus sesuai standar mereka.

157



Hubungan ISI dengan Kraton bersifat timbal balik. Di satu
sis1, Kraton merupakan anggota dewan penyantun ISI. D1 sisi
lain, Sultan Hamengku Bowono X telah mendapatkan gelar
Doktor Honoris Causa dari ISI pada tahun 2012. Dalam
kontaknya dengan Kraton, bersama dengan sanggar Siswa
Among Beksa dan Kewedanan Hageng Punokawan Kridhawa
Kraton Yogyakarta, Jurusan Seni Tari ISI Yogyakarta
melakukan pentas wayang orang dan tari setiap hari Minggu jam
09.00-13.00." Terlepas dari kegiatan reguler ini, mata kuliah
tertentu juga mensyaratkan mahasiswa langsung belajar di
Kraton.

Pembelajaran dan pementasan di Kraton dipandang
sebagai studi lapangan dan laboratorium bagi para dosen
karena mahasiswa mendapatkan atmosfer yang berbeda,
seperti etika di Kraton dan membawakan tari di depan sultan,
yang tidak diperoleh di kelas. Selain itu, Jurusan Seni Tari juga
sering diminta membawakan tari oleh pemerintah daerah,
baik provinsi atau kabupaten, maupun organisasi lainnya
seperti Bank Nasional Indonesia (BNI) dan misi kesenian ke
luar negeri. Misi kesenian ke luar negeri pernah diikuti antara
lain ke Kamboja, Thailand, Vietnam, Finlandia, dan beberapa
negara lainnya. Dalam kegiatan yang dilakukan di Kraton,
para dosen atau mahasiswa tidak mempermasalahkan uang.
Hal ini merupakan aspek penting bagi pewarisan TKGY
sebagai sebuah objek budaya. Secara psikologis, manusia
yang terpaparkan pada kepentingan ekonomi akan cenderung
individualis dan melanggar dasar-dasar kesepakatan sosial-
budaya. Penelitian menemukan bahwa individu yang terpapar
pada uang secara visual akan merasa kurang menikmati hidup
daripada individu yang tidak mempermasalahkan uang.'"’
Individu yang merasa kurang menikmati hidup ketika harus

129 Salamah, “Peranan Kraton Yogyakarta terhadap Pelestarian Kesenian
Tradisional”, dalam Wades, 2, (2008), 4.

130 J. Quoldbach, E.W.Dunn, K.V. Petrides, M.Mikoljczak. Money Giveth, “Taketh
Away: The Dual Effect of Wealth on Happiness”, dalam Psychological Science,
(2010).

158



dihadapkan pada pilihan untuk melestarikan TKGY yang tidak
menguntungkan akan memilih untuk tidak melakukannya
sehingga berdampak buruk bagi TKGY itu sendiri. Terdapat
dua skema pembiayaan pergelaran tari yaitu sabatan (sukarela)
dan payu (paket). Undangan dari Kraton dipandang sebagai
sabatan dan karenanya, tidak memperoleh bayaran semestinya.
Walaupun begitu, dalam kondisi ini, pithak fakultas selalu
memberikan dana untuk menutupi kekurangan operasional
pergelaran. Upaya ISI Yogyakarta dalam memodifikasi tari
klasik Yogyakarta berhadapan dengan karakteristik tari klasik
yang sangat ketat. Selain itu, sulit untuk memodifikasi unsur
modern dalam tari klasik. Sebagai contoh, tari Langen Mandra
Wanara adalah tari yang aslinya dipertontonkan di pendapa.
Tari ini dicirikan sebagai konsep menari secara berjongkok.'?!
Ketika ISI berupaya mengganti konsep dengan menggunakan
pentas berbentuk proscenium, konsep ini menghadapi banyak
kendala.

31 Langen Mandra Wanara adalah tari yang menceritakan tentang para monyet
dalam kisah Ramayana. Wanara sendiri berarti monyet. la diciptakan oleh KPAA
Danurejo VIl di awal abad ke-20. Periksa F.X.S. Parto, 4.

159



BAB V
PENYANGGA KEHIDUPAN TARI
KLASIK GAYA YOGYAKARTA
DI ERA GLOBAL

TKGY dalam perjalanannya tidak hanya dipelajari di
dalam istana maupun di satuan-satuan pendidikan formal di
Yogyakarta. Di dalam proses pewarisan, masyarakat tampak
juga menghadirkan perannya dalam proses pelestarian melalui
sanggar-sanggar yang ditujukan untuk memberikan akses
pembelajaran TKGY. Sebuah ruang pembelajaran yang lebih
fleksibel dan biasanya berbasis paket dengan menyesuaikan
permintaan pasar sejalan dengan orientasi kapitalistik.
Lembaga-lembaga yang demikian cenderung berorientasi
pada kuantitas dalam proses pembelajaran. Tetapi hal itu tidak
begitu nampak pada keberadaan sanggar yang memiliki ikatan
kuat dengan Kraton yang berorientasi sosial sebagai orientasi
yang diutamakan dari pada ekonomi. Berbeda dengan
lembaga-lembaga pendidikan formal, hadirnya siswa di
sanggar lebih didasarkan pada kesenangan atau hobi, dampak
ingin mempelajari tari secara detail. Oleh karena itu, banyak
siswa yang berasal dari sanggar tidak meneruskan ke perguruan
tinggi. Selain itu, siswa di sanggar cenderung dipaksa untuk
dapat menari seperti halnya siswa-siswa di lembaga formal.
Kelulusan seorang siswa di sanggar lebih subjektif daripada
di lembaga formal sehingga seorang pelajar yang belum ahli
sekalipun dapat menjadi ahli jika situasi memang memaksa.
Berikut adalah tinjauan sanggar-sanggar tari kelompok utama
penyangga TKGY di Daerah Istimewa Yogyakarta.

160



I. Sanggar Tari Yayasan Pamulangan Beksa
Sasminta Mardawa

Yayasan ini pada awalnya bernama Perkumpulan Tari
Klasik Mardawa Budaya yang berdiri tahun 1962. Walaupun
begitu, karena ide pendirian sanggar berasal dari seorang
pengageng bernama G.B.PH. Pujokusumo, sanggar ini lebih
dikenal sebagai Sekolah Tari Pujokusuman dan dipandang
sebagai kepanjangan tangan Kraton. G.B.PH. Pujokusumo
adalah saudara dari Gusti Suryobrongto dan keduanya adalah
putra dari Sultan Hamengku Bowono VIII yang berarti adik
dari Sultan Hamengku Bowono IX. G.B.PH. Pujokusumo
wafat tahun 1961 sebelum ide pembuatan sanggar terealisasi.
Ide baru terealisasi setahun kemudian oleh adik iparnya K.R.'T.
Sasminta Mardawa (Romo Sasminto) yang membangun
sanggar tersebut. Sekolah Tari Pujokusuman merupakan
sekolah tari yang dipimpin oleh Romo Sasminto, seorang
penari sekaligus guru terkenal, yang wafat pada tahun 1996.
Sekolah Tari Pujokusuman menyelenggarakan kelas tari
di wisma aristokrat setiap hari. Metode pengajaran di masa
tersebut masih tergolong kasar jika dilihat dari sudut pandang
modern. Pengajar masih menggunakan tongkat atau keris
kayu untuk mengarahkan pelajar agar dapat terarah. Hal ini
dijalani disertai dengan latihan fisik serta pengulangan yang
lama. Untuk fayungan'* saja, seorang pelajar harus belajar
selama tiga tahun dan tidak boleh belajar tari yang lain.

Kemampuan ini sejalan dengan tuntutan masa tersebut
di mana rentang hidup seseorang tidak mengalami pergeseran
profesi dalam waktu singkat. Seseorang dapat hidup dari
menari hingga usia lanjut. Di masa kini, hal tersebut dipandang

132 Tayungan adalah bentuk tari dasar dimana pelajar putra harus menguasai
gerak kaki dalam karakter apapun. Setelah tayungan dikuasai, barulah pelajar
diajarkan cara mengelola gerak tangan, leher, dan lainnya, dan berpuncak pada
koordinasi. Periksa Surojo, “Wayang Wong Langen Lestari Budoyo Donomulyo:
Sebuah Kajian Gaya Wayang Wong Pedesaan”, dalam Jurnal Joged, 3(1), (2012),
76.

161



tidak lagi relevan. Derap hidup yang cepat dan perubahan
profesi yang dapat terjadi berulang kali dalam hidup seseorang
membuat profesi penari tidak lagi mencukupi. Seorang penari
pria ketika telah berusia 40 tahun atau penari perempuan ketika
telah menikah akan segera digantikan oleh penari muda. Selain
itu, terdapat jenjang-jenjang yang terlihat dengan jelas ketika
proses belajar. Siswa dengan jenjang berbeda dikelompokkan
berdasarkan ruang. Siswa dengan jenjang tinggi berada di
pendapa, sedangkan siswa pemula harus belajar di atas pasir.
Siswa yang belum bisa naik tingkat harus tetap belajar menari
di atas pasir hingga benar-benar dapat menguasai tari. Kondisi
ini masth berlangsung setidaknya pada awal tahun 1970-an.

Latihan pada awalnya dilakukan setiap hari Minggu
dan Kamis malam. Seiring berkembangnya masyarakat,
dibuka lagi satu sanggar yaitu Yayasan Pamulangan Beksa
Ngayogyakarta, pada tahun 1976. Yayasan ini dibuka di
kawasan Kraton yaitu di Ndalem Pujokusuman, dan memiliki
aturan yang ketat. Dari perkembangan ini, Sekolah Tari
Pujokusuman kemudian memiliki dua cabang dengan pola
pengajaran yang berbeda. Sekolah Mardawa Budaya bersifat
santai sehingga lebih mirip sanggar. Sekolah ini tidak pernah
memberikan batasan umur dan tidak pernah menerima
model ujian formal. Tujuannya bukan untuk menghasilkan
profesional, tetapi untuk menyebarkan budaya dan tari klasik
yang disatukan dengan nilai-nilai spiritual Jawa. Pamulangan
Beksa Ngayogyakarta lebih mirip sistem formal dengan kelas,
kelas berulang, dan evaluasi bersama. Siswa yang telah lulus
di Pamulangan Beksa Ngayogyakarta menjadi pengajar di
Sekolah Mardawa Budaya.

Kolaborasi antara dua lembaga tersebut mampu
menghasilkan prestasi yang membanggakan. Tahun 1981,
tepatnya tanggal 4 April 1981, Mardawa Budaya bekerja
sama dengan Gradika Pariwisata Yogyakarta (GYP)
menyelenggarakan sendratari Ramayana setiap hari Rabu dan
Jumat. Pada tahun 1981 dan 1982, total kunjungan wisatawan
untuk melihat pertunjukan Mardawa Budaya mencapai 6000

162



orang per tahun, sedangkan tahun 1983 dan 1984 menjadi
10 ribu orang per tahun. Dalam tahun 1983-1984, rata-
rata setiap malam pertunjukan, Mardawa Budaya mampu
mendatangkan 120 orang turis, dan sendratari dipentaskan
pada hari Senin, Rabu, dan Jumat. Tahun 1990-an, jumlah
wisatawan menurun hingga titik dimana GYP melepas kerja
samanya, dan YPBSM mengelola sendiri. Tahun 1993,
kedua sekolah tari dilebur kembali dengan nama Yayasan
Pamulangan Beksa Sasmita Mardawa. Peleburan dimaksudkan
untuk meningkatkan efektivitas dan efisiensi. Jenis kegiatan
tetap sama hanya jadwalnya menjadi lebih padat sehingga
kegiatan berlangsung dari Senin hingga Jum’at sementara
sabtu dan minggu digunakan sebagai kegiatan keluarga ageng.
Yayasan mendapatkan dana dari berbagai sumber, mulai dari
uran pelajar, hasil penyewaan (kostum, gamelan, atau burung
Garuda), donasi dari dalam dan luar negeri, atau bantuan
barang dari pemerintah. Selain itu, lembaga juga secara aktif
mencari bantuan untuk pementasan lewat proposal. Untuk
pementasan, sering pula siswa secara individual memberikan
kontribusi dana sendiri sebagai bentuk kesadaran dan cinta
terhadap aktivitas menari. Dalam pementasan yang diundang;,
seperti resepsi pernikahan atau upacara, rata-rata seorang
penari hanya memperoleh honor sekitar Rp 150 ribu hingga
Rp 250 ribu.

Sebagai sebuah lembaga yang merupakan gabungan
antara versi formal dan versi nonformal, YPBSM memiliki
karakter campuran dari kedua model pendidikan tersebut.
D1 satu sisi, penekanan praktis diberikan seperti halnya pada
sanggar. Siswa putra hanya diajari tari putra, begitu juga siswa
putri hanya diajari tari putri. Satu kelas dapat berisi hingga 40
atau bahkan 80 siswa dengan dua orang guru. Dalam kondisi
seperti ini, untuk meningkatkan kemampuan individual
pelajar, guru menggunakan strategi matriks, yaitu melakukan
rolling belajar per baris sehingga setiap individu dapat melihat
guru yang memberikan pelajaran di depan.

163



Tingkatan pembelajar disusun berdasarkan tingkat kesulitan.
Terdapat dua tingkatan, yaitu tingkatan dasar dan tingkatan
lanjut. Tingkatan dasar dibuat berdasarkan sistem semester
selama tiga tahun (6 semester). Tingkatan lanjut dapat ditkuti
oleh siapa pun. Materi di tingkatan lanjut lebih mirip dengan
pendidikan formal dari segi isi karena selain mengandung
praktitk menari (sebagian mengulang atau sama dengan
tingkatan dasar) dan juga tahap pengertian makna menari. D1
sist lain, dalam tingkatan dasar penekanan teori juga diberikan
seiring perkembangan zaman. Banyak pengajar YPBSM berasal
dari pendidikan formal sehingga memiliki bekal pengetahuan
pedagogis. Pada masa lalu, pengajaran menggunakan iringan
gamelan yang baru dilakukan setelah enam bulan, sedangkan
dalam enam bulan pertama, pembelajaran dilakukan secara
lisan melalui hitungan gerak. Pada masa kini, pengajaran
menggunakan iringan gamelan yang telah dilakukan sejak
pertama dikombinasikan dengan pelajaran lisan. Langkah ini
merupakan langkah adaptif yang dilakukan YPBSM agar tetap
bertahan hidup dalam lingkungan sosial yang berpacu semakin
cepat. Bekal pengetahuan pedagogis guru sangat berperan
karena sistemnya yang terintegrasi dengan perkembangan
ilmu pengetahuan. Sistem pengajaran tradisional merupakan
imitasi dari apa yang dialami oleh guru tersebut saat menjadi
murid. Sementara itu, sistem pengajaran modern mengandung
komponen kritis dan adaptif yang memungkinkan para
pengajar modern menganalisis keadaan dan menyesuaikan
pola pengajaran yang ia ketahui dengan kondisi yang ada
di lapangan. Walau begitu, hal ini merupakan pertaruhan
dengan wibawa guru. Pola pengajaran di masa lalu yang keras
dan kaku membuat guru dipandang sebagai sosok yang kuat
dan berada jauh di atas pelajar. Ketika pelajar pada akhirnya
berhasil melewati itu semua dan memperoleh manfaatnya,
citra guru tersebut akan menjadi lebih tinggi sebagai sosok
yang semakin dihormati dan berwibawa.

Dalam pola modern, guru tidak banyak berperan
tetapi sistem yang mengelola tersebut yang berperan. Pacu

164



modernitas yang cepat membuat guru tidak lagi menjadi sosok
sentral bagi seorang pelajar. Seorang pelajar dalam sehari
dapat belajar di dua tempat. Pagi di sekolah atau universitas
sementara sore atau malam di sanggar, dengan guru yang
berbeda. Karenanya, apresiasi yang diberikan mungkin akan
lebih kecil akibat kuantitas yang lebih besar. Penerapan teori
dalam pengajaran di YPBSM tidak hanya dari sisi ilmiah, tetapi
juga dalam bentuk mitologis yang berhubungan dengan cerita
yang mendasari tari dan karakter- karakter dalam tari. Setiap
gerakan yang diasosiasikan dengan karakteristik individu
dijelaskan, seperti Rama, Pandawa, dan sejenisnya. Langkah
ini sebenarnya cenderung reaksioner. Dalam kelas, terdapat
kesempatan bagi pelajar untuk bertanya dan pertanyaan-
pertanyaan tersebut mendorong para guru untuk memberikan
penjelasan.

Warisan Mardawa Budaya tetap terasa karena baik
anak- anak maupun dewasa dapat masuk ke YPBSM. Untuk
anak- anak, materi dasar yang diajarkan adalah nawung sekar
untuk putri dan cantrik untuk putra. Pada level selanjutnya, putri
mendapatkan Sarkusuma sedangkan putra mendapatkan kuda-
kuda dan wiraga tunggal. Tingkat yang lebih tinggi mendapatkan
pelajaran tari klana (karakter seorang raja) halus.

Gambar 5.1 Siti Sutiyah sedang mengajar di YPBSM
(Foto oleh Ardi Teristi Hardi, dalam Media Indonesia, 17 Mei 2013).

165



Tar1t halus dan gagah dibedakan berdasarkan gerak
tubuh dan tangan serta kaki seorang penari. Pada tari gagah,
penari mengangkat kaki ke samping, sepenuhnya tegak lurus
dengan tubuh dalam sudut siku-siku terhadap lutut. Tangan
dibuat dalam posisi yang kokoh. Sementara itu, dalam tari
halus, kaki dan tangan tetap terbuka; gerakan dilakukan
secara lembut, ekspansif; kaki diangkat hanya separuh dari
tarl gagah; tangan dibuat dalam posisi yang santai, dan bahu
sedikit diturunkan ketika tangan berputar.®® Untuk tingkat
dewasa, materi lebih beragam dan lebih kompleks. Tari-
tarian yang diajarkan mencakup tari untuk putra-putri, seperti
Ranggamatayo, golek, klana halus, dan klana rgja. Level yang lebih
tinggl dapat mempelajari klana topeng halus, klana topeng gagah,
beksan halus, beksan gagah, golek Ayun-ayun, golek Lambang sar,
Lawung Jajar, Serimpr, tari beksan Wirakusuma, dan tari beksan
sekawan. Wayang wong tidak diajarkan tetapi diasumsikan dapat
dipelajari dengan mudah karena pada dasarnya tersusun dari
bentuk- bentuk tari Beksan. Tingkat paling tinggi sama dengan
tingkat yang diajarkan di lembaga formal, yaitu tari kelompok.
Tar1 kelompok in1 merupakan tari gabungan dari berbagai
tari individual dan berpasangan, seperti Klana halus Sri Suwela,
dan beksan Sri kandi Suradiwati, yang menyusun struktur wayang
wong. Yayasan kemudian mendokumentasikan tari dalam
bentuk audio visual yang kemudian dijual di toko kaset untuk
pengetahuan umum maupun sumber pengajaran bagi guru-
guru kesenian di lingkungan DIY.

Tahun 2013, YPBSM memiliki 160 murid, dan
tidak berbeda jauh dengan tahun 2011 yang memiliki 150
murid. Jumlah ini cukup menurun dibandingkan beberapa
tahun sebelumnya yang rata-rata jumlah murid meningkat
30 orang. Selain itu, murid yang aktif belajar hanya sekitar
89 orang dalam dua kelas (sebagian sore dan sebagian lagi

13 R\W. Hefner, “The Politics of Popular Art: Tayuban Dance and Culture Change
in East Java”, dalam Southeast Asia Program Publications at Cornell University, No.
43 (Apr., 1987), 75-94

166



malam hari). Dari 89 murid ini, 88% atau 78 di antaranya
adalah perempuan. Hal yang sama dapat dilihat pada tahun
2013 di mana dari 63 pelajar, 53 (84°%) di antaranya adalah
perempuan. Sisanya adalah para senior yang sewaktu-waktu
dapat melibatkan diri dalam kegiatan. Dari komposisi profesi,
terdapat heterogenitas tinggi mulai dari kalangan profesional,
mahasiswa, 1bu rumah tangga (10%), hingga pelajar (22%).
Tarif untuk mendaftar adalah Rp 50 ribu, sedangkan iuran
per bulan Rp 20 ribu. Tarif untuk panggilan menari adalah
Rp 2 juta — 5 juta.

Yayasan memiliki program pementasan rutin setiap
hari Senin dan Jumat. Tujuan dari pementasan ini selain
untuk melatih para siswa juga untuk menyambut wisatawan,
baik asing maupun dalam negeri. Kelemahan kegiatan ini
adalah para penari tidak ditkat oleh kontrak kerja secara
modern. Akibatnya, penari dapat dengan mudah berhalangan
dan terjadi pergeseran peran dhapukan secara mendadak yang
mempengaruhi kinerja tari secara umum. YPBSM juga ikut
serta dalam beberapa kegiatan berskala besar seperti pegelaran
wayang wong gaya Yogyakarta di Pendapa Mangkubumi tanggal
27-29 Juni 2011,"* dan pementasan tari klasik gaya Yogyakarta
untuk memperingati wafat K.R.'T. Sasmintadipura di Taman
Budaya Yogyakarta tanggal 26 Maret 2011. Mereka tetap
memiliki tempat untuk berlatth membawakan tari di Ndalem
Pujokusuman, tempat lahir yayasan ini.

II. Sanggar Tari Yayasan Siswa Among Beksa

Sanggar Yayasan Siswa Among Beksa (YSAB) memiliki
keunggulan karena didirikan oleh salah seorang saudara Sultan
Hamengku Bowono IX, yaitu G.B.PH. (Pangeran) Yudonegoro.
Pada awalnya, sanggar ini merupakan sebuah kursus tari
khusus untuk bagian dalam Kraton dengan nama Bebadan

3% M.Syaifullah. “Lima Sanggar Hidupkan Wayang Wong Yogyakarta”, dalam
Tempo, (24 Juni 2011).

167



Among Beksa Kraton Yogyakarta yang bertujuan melestarikan
dan mengembangkan tari klasik gaya Yogyakarta. Bebadan ini
didirikan pada tanggal 13 Mei 1952. Para guru antara lain
G.B.PH. Yudonegoro, R.M. Dinusatomo, R.A. Reksokusumo,
R.A. Kusumarihastuti, R.M. Purnomo, dan P.C. Harjosudiro.
Di antara para penari, terdapat banyak yang berasal dari
kalangan Kraton seperti R. Ay, Kuswantyasningrum, R.A.
Yuliandari, R.M. Harya Banendra, dan R.M. Kristiyadi.
Begitu pula dari kalangan ahli gamelan seperti R.M. Suyamto,
R.M. Palen Suwanda, dan R.M. Sudarmoyo.

Ekspansi ke luar Kraton tidak dapat dijalankan karena
belum mendapat izin dari sultan. Oleh karena itu, beberapa
anggota sepakat untuk mendirikan peguyuban yang berada
di luar Kraton sehingga tahun 1978, nama Bebadan Among
Beksa Kraton Yogyakarta secara resmi diubah menjadi
Yayasan Siswa Among Beksa. YSAB saat ini dipimpin oleh
R.M. Dinusatomo, anak dari Putri Sindorejo, anak dari
Sultan Hamengku Bowono VIII, juga merupakan pejabat di
lingkungan Kementerian Kebudayaan Republik Indonesia.
D1 Kraton sendiri, 1a adalah kepala Paguyuban Wayah Dalem
(asosiasi cucu sultan) Narpa Wandu Wardana.

Sejak tahun 1952 hingga tahun 1981, jangka waktu
pendidikan yang ditempuh di YSAB adalah empat tahun. Bagi
pria, tahun pertama adalah teori, tahun kedua adalah tayungan,
tahun ketiga adalah Wiraga Tunggal, dan tahun terakhir adalah
Enjeran. Teor1 yang digunakan adalah teori hitungan yang telah
dikembangkan sejak awal abad ke-20. Hal in1 memungkinkan
gamelan tidak mengiringi. Tahun 1981, pendidikan yang
awalnya membutuhkan waktu 4 diperpadat menjadi hanya
membutuhkan waktu 2 tahun karena adanya sistem semester.
Jarang ada pelajar yang gagal dalam ujian.

Waktu dua tahun ini dibagi menjadi empat semester.
Bagi putri, dalam semester pertama diajarkan tari Sarisumekar,
semester kedua tari Martoyo Restu dan Golek Sulungdhayung,
semester ketiga tari Serimpz, dan semester keempat Beksan. Untuk
putra, pada semester satu diajarkan layungan, semester dua klana

168



halus dan gagah, semester tiga Wiraga tunggal dan beksan, dan
semester empat tari klana topeng halus dan gagah. Pelaksanaan
ujlan sama seperti di perguruan tinggl yaitu menggunakan
parameter wiraga, wirasa, dan wirama. Adanya parameter ini
menunjukkan bahwa YSAB tidak hanya mengajarkan teknik,
tetapl juga penjiwaan dari tari. Saat ini, jumlah pelajar sangat
tidak seimbang antara putra dan putri. D1 kelas 1, putri terdiri
dari 74 orang sedangkan putra hanya sebanyak 4 orang. YSAB
melakukan pergelaran beberapa kali seminggu di pendapa
istana Purwodiningratan. Kegiatan pembelajaran dilakukan
di bekas rumah Pangeran Purboyo di bagian barat Kraton.
Anggota senior belajar di malam hari (19.00-22.00) setiap
hari Rabu dan Jumat sedangkan anggota lainnya belajar pada
petang (16.00-19.00) dari hari Selasa hingga Jumat.

Dibandingkan dengan YPBSM, YSAB cenderung
lebih eksklusif. Mereka menjual kaset iringan tari hanya untuk
lingkungan sendiri, sedangkan YPBSM menjualnya secara
bebas di toko kaset. Walaupun begitu, YSAB telah mulai
memproduksi CD rekaman sendratari Ramayana secara
berseri yang mulai tersedia untuk umum walaupun hanya di
satu toko, yaitu Mirota Batik. Selain produksi dan transmisi,
YSAB juga melakukan kegiatan, seperti diskusi seni dan
penerangan kesenian kepada masyarakat. Terdapat sejumlah
aspek inovatif di YSAB. Aturan lama yang mengharuskan
adanya sembahan di gawang penjawat dan masuk keluar
pendapa harus dari kanan dan kiri saja, telah dimodifikasi
menjadi tidak semua harus menggunakan sembahan dan masuk
pentas dapat dilakukan dari sudut kir1 atau kanan.

169



Gambar 5.2 Pengajaran TKGY di Yayasan Siswa Among Beksan (Foto:
Video BSI Film Dokumenter, “Gemulai Siswa Among Beksa”)

Prestasi YSAB termasuk besar, misalnya pementasan
berulang kali di luar negeri baik di Asia, Eropa, maupun
Amerika. Pementasan ini terjadi pada tahun 1971, 1973,
1974, 1993, dan 1996. Kunjungan tahun 1971 berdasarkan
perintah Sultan Hamengku Bowono IX untuk mengunjungi
lima negara di Eropa dalam waktu 56 hari. Kunjungan ini
menandai pertama kalinya tradisi di mana seseorang penari
harus mengambil satu peran yang sama sepanjang hidupnya
dilanggar. Tokoh yang sekarang menjadi kepala sanggar YSAB
sejak tahun 1952 hingga 1971 selalu memainkan tokoh halus,
tetapi pada saat itu ia pertama kali mengambil peran gagah.
Perubahan ini penting karena menandakan adanya fleksibilitas
dari sebuah aturan yang sejak lama menjadi tradisi, dan harus
dilanggar demi citra di mata internasional. Sejak itu, seorang
penari dengan peran tertentu tidak lagi harus selamanya
menjadi peran tersebut.

Kunjungan ke Amerika memberikan gambaran
bagaimana TKGY berubah selain pada peran. Perubahan ini
terdapat pada sifat tari yang dapat dikatakan “tercemar”. Tari
lawung merupakan sebuah masterpiece yang sakral. Walaupun
begitu, dalam kunjungan ke Amerika, tari tersebut dibawakan
dalam parade rakyat di kawasan pasar. Hal ini menghilangkan

170



nuansa klasik tari lawung menjadi sebuah nuansa pop. Seperti
halnya musik pop, tari lawung menjadi tari pop yang dapat
dipentaskan terus setiap hari di mana saja. Menurut pimpinan
YSAB, hal ini menghilangkan makna “warisan” dari tari
tersebut.

III. Sanggar Tari Paguyuban Kesenian Surya Kencana

Sanggar Paguyuban Kesenian Surya Kencana
(PKSK) termasuk salah satu sanggar yang mengikuti kegiatan
reguler setiap Minggu pagi di Pandapa Sri Manganti Kraton
Yogyakarta. Sanggar ini berdiri pada tanggal 29 Juni 1979
di Ndalem Suryowijayan, dan memiliki asosiasi yang kuat
pula dengan Kraton. Asosiasi ini ditunjukkan pula oleh para
pendirinya yaitu G.B.PH. Soeryobrongto dan putranya, R.M.
Ywanjono Soeryobrongto (K.R.T. Suryaningrat). Seperti
halnya tujuan pendirian lembaga formal dan nonformal
lainnya, tujuan Paguyuban Kesenian Surya Kencana adalah
memasyarakatkan tari klasik gaya Yogyakarta sehingga dapat
dinikmati masyarakat dan berkembang sesuai perkembangan
zaman. Hal ini mendorong pula Paguyuban Kesenian Surya
Kencana untuk berkreasi dalam bentuk konstum, teater, gaya
tari baru, dan cerita-cerita baru.

Gambar 5.3 Kegiatan pengajaran TKGY di Paguyuban Kesenian Surya
Kencana (Foto: Muhammad Fazli Taib, 2013).

171



Kegiatan mengajar TKGY di Paguyuban Kesenian
Surya Kencana dilakukan setiap hari Senin dan Kamis. Anak-
anak belajar pada sore hari, sedangkan dewasa belajar pada
malam hari. Peserta di Paguyuban Suryo Kencana datang
dari berbagai kalangan, termasuk pelajar dari luar negeri.
Biaya untuk belajar di sanggar ini gratis, tetapi memiliki
tarif tinggl untuk panggilan pentas yaitu Rp 5 juta — 10 juta
untuk tari biasa sedangkan Rp 15 juta — 30 juta untuk tari
kolosal."* Pembelajaran didukung oleh 25 instruktur tari yang
merupakan lulusan dari lembaga pendidikan formal. Metode
yang digunakan untuk mengajar adalah metode diskusi, teori,
dan praktik, dan jumlah siswa sebanyak 60 orang. Latihan
dilakukan di pendopo Ndalem Suryowijayan yang berukuran
8 x 12 meter.

Paguyuban Kesenian Surya Kencana juga telah
membawakan tari klasik gaya Yogyakarta ke pentas
internasional seperti ke Spanyol, Belgia, Jerman, Belanda,
dan Italia. Sebagai contoh, Paguyuban kesenian Jawa Surya
Kencana pernah melakukan perlawatan kesenian ke Eropa
barat tahun 1988-1989 dengan materi pokok langen mandra

wanara.'*°

IV. Sanggar Tari Irama Tjitra

Sanggar Irama Tjitra merupakan salah satu sanggar
yang sempat memiliki anggota dewan penasehat dari kalangan
guru besar akademisi yaitu Prof. Dr. Koesnadi Hardjasoematri
S.H., M.L.""" Beliau bukanlah orang Jawa, melainkan orang
dari Sunda, yang hanya menyumbang 1% dari populasi
DIY. Selain itu, Prof Koesnadi merupakan pakar hukum

% G. Ulung, Go Traditional: 100 Sanggar Seni, Artshop, Bengkel Kerajinan Bertradisi
di Jogja dan Solo, (Jakarta: Gramedia, 2011), 56.

1% Supadma, “Langen Mandra Wanara Opera Tradisional yang Terlupakan”,
dalam Jurnal Mata Jendela, Volume 4, (2007).

37 H. Muryantoro, “Prof. Dr. Koesnadi Hardjasoemantri, S.H., M.L.: Pelestari
Budaya”, dalam Jantra, Volume 2 (3), (2007), 217

172



lingkungan, bukan pakar kebudayaan. Keberadaannya sebagai
anggota dewan penasehat itu terkait dengan aktivitasnya yang
gencar dalam bidang pelestarian budaya.Irama Tjitra sendiri
merupakan sebuah sanggar yang tergolong tua. Irama Tjitra
berdiri pada tanggal 25 Desember 1949 sehingga nama
resminya tetap menggunakan ejaan lama yaitu Irama Tjitra.
Pengelolanya sekarang adalah Kuswarsantya M.Hum, yang
juga merupakan dosen seni tari di UNY. Tokoh- tokoh Irama
Tjitra adalah para pendirt KONRI sebagai versi formal dari
Irama Tjitra sendiri. Adanya dua tokoh akademisi di atas
menunjukkan kalau Irama Tjitra memiliki asal di luar Kraton.
Pada kenyataannya, lembaga ini merupakan hasil inisiatif para
pemuda yang peduli dengan kesenian Jawa yang mengadakan
pertemuan di Bintaran Lor 22 pada sekitar tahun 1946. Saat
itu, dibentuk lembaga pelatihan tari bernama “Pamulangan
Beksa di Pendapa Wiyatapraja™.

Lembaga ini dipimpin oleh K.R.T. Natayuda, kepala
Jawatan Pendidikan dan Kebudayaan, serta mendapat restu
dari Sultan Hamengku Bowono IX. Lembaga ini menjadi
wadah menghibur diri bagi para gerilyawan yang waktu itu
sedang berjuang mempertahankan kemerdekaan.'*® Semenjak
itu, Irama Tjitra berperan menggantikan Kridha Beksa
Wirama. Kridha Beksa Wirama merupakan sanggar tari
yang telah berdiri tahun 1918 dan dikelola oleh Pangeran
Tejokusumo.' Pada masa itu, Kridha Beksa Wirama dalam

138 Sunaryo dan Y. Murdiyati, “Revitalisasi Tari Yogyakarta pada Organisasi Tari
Irama Tjitra Yogyakarta,” dalam Jurnal Mudra, Volume 25 (1), (2010).

139 Kridha Beksa Wirama menggunakan sistem pengajaran berbasis hitungan
seperti metode Barat namun divisi kelas masih menggunakan sistem kraton,
dimana setiap penari mendapatkan karakter yang dikelola sepanjang karirnya,
tanpa mempelajari karakter lainnya. Terdapat sebuah panduan menari wayang
wong yang dikembangkan sebagai standar wayang wong yang menurut R.M.
Soedarsono, mungkin mirip dengan panduan menari balet yang dikembangkan
di Perancis tahun 1661 oleh raja Perancis, Louis XIV. Periksa lebih lanjut mengenai
pengajaran TKGY di Kridha Beksa Wirama; Periksa R.M Soedarsono, “The Role of
Gamelan Music in Dance Instruction: The Relation between Dance and Music,”
dalam Asia Pacific Society for Ethnomusicology Conference, Manila, (18-23 February
2002).

173



kondisi vakum karena perang. Tahun 1958, Irama Tjitra
dilembagakan secara resmi sebagai sebuah sanggar pengajaran
TKGY.

Karakteristik Irama Tjitra saat lahir mencerminkan
konteks masa perang kemerdekaan. Dalam masakini, semangat
persatuan adalah yang paling utama sehingga stratifikasi
yang terbentuk sebelumnya harus dihapus. Oleh karena itu,
Irama Tjitra tidak hanya mengajarkan TKGY, tetapi juga
tarl rakyat, dan sanggar ini tidak hanya mempertahankan
tradisi, tetapi juga mengembangkan penggunaan legenda-
legenda rakyat dan cerita luar Jawa sebagai dasar pergelaran,
serta cenderung menggunakan asas nasionalisme, daripada
chauvinisme." Walaupun banyak terdiri dari akademisi,
Irama Tjitrajuga banyak beranggotakan tokoh Kraton. Tokoh-
tokoh ini termasuk K.R.T. Natayuda, K.R.T. Purbowijoyo,
K.R.T. Wasesowinoto, R.M. Bagong Kussudiardja, dan
R. Soenartomo. Kuswarsantyo sendiri adalah anak dari
R. Soenartomo. Walaupun demikian, usia tua tidak selalu
menandakan kemajuan. Terdapat masa vakum yang panjang
sejak tahun 1976 hingga tahun 1996. Pada tahun 1996,
sejumlah tokoh berinisiatif mengaktifkan kembali kegiatan
latihan tari. Irama Tjitra melihat bahwa kebangkitan dirinya
yang sesungguhnya adalah pada tahun 1997 ketika dilakukan
pergelaran tari kolosal di Bangsal Kepatihan Yogyakarta.
Pergelaran ini dilakukan oleh para alumni dan generasi
penerus dalam bentuk sendratari Ramayana. Dalam event
inilah, terjadi komitmen antara alumni dan generasi muda
untuk membangkitkan Irama Tjitra.

Walaupun demikian, Irama Tjitra tidak benar-benar
berdiri kembali sebagai sebuah sanggar hingga tahun 2001.
Pada tahun 2001, Wiyogo Admodarminto, mantan Gubernur
DKI Jakarta tahun 1987-1992 dan seorang jenderal TNI,

40 Jennifer Lindsay, “Performing Indonesia Abroad” dalam Jennifer Lindsay, et
al., ed., Heirs to World Culture Being Indonesian 1950- 1965 (Leiden: KITLV Press,
2012), 191-222.

174



memberikan dukungan dana besar untuk pendirian kembali
Irama Tjitra. Beliau kemudian menjadi pelindung bagi
perkumpulan kesenian Irama Tjitra. Aliran dana ini akhirnya
berhenti ketika beliau wafat, dan akhirnya Irama Tjitra
harus mencari dana sendiri. Hal ini tercermin dalam struktur
organisasi sanggar. Selain seksi pendidikan dan pertunjukan,
juga terdapat seksi pencarian dana, yang bertugas memberikan
sumber finansial yang diperoleh dari luar sanggar.

Hingga sekarang, Irama Tjitra melakukan kegiatan
workshop tari, pertunjukan tari, dan pembelajaran tari.'*!
Siswa Irama Tjitra saat ini hampir semuanya datang dari
kalangan pelajar mulai dari SD hingga universitas. Terdapat
lima kelompok pelajar berdasarkan kurikulum Irama Tjitra:
kelompok 5-8 tahun, 9-12 tahun, 13-16 tahun, 17-24 tahun,
dan 24 tahun ke atas. Setiap kelompok terdiri dari tiga level:
level dasar (level 1), menengah (level 2), dan atas (level 3). Setiap
pelajar yang baru masuk, akan ditempatkan secara default
pada level dasar. Dari level ini, akan ada tes pendahuluan
yang kemudian memberikan posisi mereka apakah tetap di
level dasar atau naik ke level selanjutnya. Terbentuk sebuah
kontinuitas yang dapat tersusun dari level 1 di kelompok paling
bawah (5-8 tahun) hingga level 3 di kelompok paling atas (di
atas 24 tahun). Walaupun demikian, secara umum pelajar
hanya menghabiskan tiga level selama belajar di Irama Tjitra.
Jarang ada pelajar yang mencoba naik ke level 4 di atasnya.
Kegiatan mengajar secara rutin dilakukan dua minggu sekali
dan dilakukan di pendapa Wiyatapraja yang bekerja sama
dengan Dinas Pendidikan dan Kebudayaan, ditambah dengan
pelibatan anak-anak didik pada acara tertentu. Kenaikan
tingkat lebih didasarkan pada penguasaan materi daripada
sistem semester sehingga jadwal pelantikan dapat berubah-
ubah tergantung kondisi pelajar.

1Y, Murdiyati, “Peranan Lembaga Tari Tradisi dalam Mempertahankan Tari
Tradisi,” dalam Jurnal Imaji, Volume 4 (2), (2006), 244- 249.

175



Prinsip yang mendasari pengajaran dapat dikatakan
sangat sistematis dengan prinsip-prinsip mencakup joged
Mataram, wiraga-wirasa-wirama, gerak-ruang-waktu, bentuk-
teknik-isi-proyeksi, hastha sawanda,'* dan nilai-nilai etika,
kebersamaan, persatuan, solidaritas, spiritualitas, estetika,
kerukunan, kesatuan, religiusitas, dan nilai budaya lainnya.
Prinsip-prinsip in1 kemudian digunakan pada pembelajaran
dalam metode yang mencakup metode hitungan, ceramah,
analisis, cermin, imitasi, global, dan wegedan.'® Walaupun
sudah sistematis, I'T' mengakui bahwa orientasinya lebih pada
social daripada ekonomi. Hal ini membuat biaya belajar
sangat rendah dan sanggar tidak memiliki pakaian sendiri
untuk pementasan jika para pelajar ingin berpentas.

Orientasi pada pelestarian dan pengembangan tari
di Irama Tjitra kemudian menghasilkan sejumlah tari kreasi
baru seperti bedhaya Menak Rengganis Widaninggar karya Y.
Murdiyati, dan wayang wong Pergiwa-Pergiwati karya Bambang
Pudjasworo. Banyak karya baru lain dibuat oleh tokoh-tokoh
Irama Tjitra, sepertt Bambu Runcing dan Tamtama Siyaga
karya Kuswarsantya dan Wanara Kurda karya Sunaryo,
dan Y. Murdiyati terus pula menciptakan tari-tarian baru
seperti Mayang Sekar, Sekar Putri, Langen Wiraga, Serimpi
Pasanggiri, dan bedhaya Menak. Perbedaan dalam penampilan
juga dibuat. Dalam pentas wayang orang, jika sanggar lain

42 Hastha sawanda adalah prinsip penyajian tari yang berangkat dari tari gaya
Surakarta. Ada delapan prinsip Hastha Sawanda yaitu (1) pacak, yang mengacu
pada penampilan fisik penari, (2) Pancat yang merupakan gerak peralihan yang
diperhitungkan matang, (3) ulat, yaitu pandangan mata dan ekspresi yang
sesuai dengan karakter dan suasana, (4) lulut, yaitu gerak yang menyatu dan
melekat dengan penari, (5) luwes, yaitu kualitas gerak sesuai dengan bentuk dan
karakter tari, (6) wiled, yaitu variasi gerak dan pengembangan pola gerak yang
berdasarkan kemampuan, (7) wirama, yaitu hubungan pola gerak dengan irama
tari, dan (8) gendhing yaitu penguasaan iringan tari

43 Wejedan berarti menyentuh bagian tubuh yang belum baik dan indah
berdasarkan standar TKGY dengan tujuan memperbaiki sikap dan gerak
tersebut.Periksa Sunaryo dan Y. Murdiyati, “Revitalisasi Tari Yogyakarta pada
Organisasi Tari Irama Tjitra Yogyakarta,” dalam Jurnal Mudra, 25(1), (2010).

176



memasukkan raja dari sebelah kiri dan prajurit dari sebelah
kanan, Irama Tjitra memasukkan raja dari tengah belakang,
sedangkan bagian kiri menjadi tempat masuk bagi pejabat
tinggi. Bagian kanan tetap menjadi tempat masuk bagi prajurit.

Kecenderungan Irama Tjitra pada kalangan akademisi
ini juga menciptakan sebuah kekayaan literatur yang besar
terkait fakta-fakta yang didokumentasikan lembaga ini, baik
dari segi formal maupun penelitian-penelitian yang dilakukan
terhadap lembaga tersebut. Sebagai contoh, situs resmi Irama
Tjitra mendokumentasikan kegiatan rutin yang terdaftar mulai
dari pentas panggung Sekaten, pentas paket wisata di Kraton
Yogyakarta, dua kegiatan insidental, pelatthan tari, enam
partisipasi festival, sampai pada lima pentas undangan. Dalam
pelatihan tari misalnya, Irama Tjitra mendaftarkan pelatihan
tari eksternal yang mencakup pelatthan guru dan siswa SD
dan SLTP tingkat Kota Yogyakarta di Sasono Wiratama tahun
2006, Museum Sono Budoyo tahun 2007, Pendapa Taman
Siswa tahun 2008.

Gambar 5.4 Pegelaran Wayang Wong oleh Irama Tjitra di Pendapa
Mangkubumen pada 28 Juni 2011 (Foto: antara)

177



V. Sanggar Tari Wiraga Apuletan

Wiraga Apuletan didirikan pada tanggal 13 September
2001. Dalam usia yang masih belia ini, struktur organisasi
masth bersifat sederhana yaitu terdiri dari ketua, sekretaris, dan
bendahara. Seluruh pengurus dan pengajar adalah anggota
keluarga dari pimpinan sehingga sanggar ini tergolong sebagai
sebuah perusahaan keluarga. Sekretaris adalah anak kedua
pimpinan, sedangkan bendahara adalah istri dari pimpinan,
dan begitu pula para guru. Untuk tari putra, guru adalah
pimpinan sanggar, anak laki-laki pimpinan sanggar, dan
kemenakan pimpinan, sedangkan untuk putri pengajar berasal
dari anak perempuan, adik ipar, dan istri dari pimpinan.
Sanggar tari Wiraga Apuletan merupakan salah satu sanggar
yang berorientasi ganda yaitu orientasi pada TKGY dan
orientasi pada tari kreasi baru gaya Yogyakarta. Sanggar ini
tidak dipandang sebagai pelaku utama kegiatan nonformal di
Yogyakarta karena masih belum pernah mengikuti festival.
Alasannya adalah karena masih baru, juga karena WA masih
kekurangan sumber daya. WA masih belum dapat melakukan
pementasan secara mandiri dan jika dipaksa, siswa dari
sanggar lain terpaksa harus diberdayakan.

Salah satu sisi menarik WA adalah lembaga ini
memiliki proporsi pelajar putra yang relatif lebih banyak
dibandingkan sanggar-sanggar lain walaupun sumber utama
juga umum dan SMKI. Hal ini membuat beberapa individu
berbakat dari WA digunakan untuk mendukung organisasi lain
yang kekurangan baik dari segi karakter maupun kecakapan.
Keunikan lain adalah WA tidak memberikan jenjang belajar
dan tidak membatasi karakter. Seorang pelajar yang baru
masuk berpotensi untuk belajar semua karakter. Sifat tanpa
jenjang ini tampaknya berperan dalam menjaga retensi karena
berdasarkan penuturan nara sumber, WA memiliki pelajar
yang telah belajar sejak awal organisasi didirikan, yang berarti
belajar selama 12 tahun. Terdapat pula beberapa pelajar yang
telah 10 tahun belajar di WA, dan belum berhenti. Pemilik

178



dari WA adalah seorang lulusan KONRI tahun 1974 dan
ASTT yang cukup berprestasi, dan sekaligus seorang abdi dalem
dan guru tari di Kraton sehingga memiliki hubungan dengan
Kraton, walaupun tidak secara formal. Materi yang diajarkan
di Kraton juga diajarkan di WA sementara para pelajar
berbakat yang dihasilkan WA diminta untuk berlatih tari di
Kraton.

Kualitas pengajaran di WA didukung oleh kompetensi
pendiri yang juga telah berpengalaman dalam mengajar tari
sejak masa remaja. Dengan pengalaman 4 dekade mengajar
tersebut, pemimpin WA cukup mampu membawa WA
meningkatkan kualitas. Metode pengajaran yang digunakan
adalah imitasi yang kemudian diitkuti dengan weedan. aspek
triwira: wirasa, wirama, dan wiraga, diajarkan secara eksplisit,
sedangkan aspek foged Mataram hanya diajarkan secara implisit.
Argumen yang dikemukakan adalah karena pengalaman
dari pimpinan WA bahwa ia sendiri waktu belajar Joged
Mataram di SMA merasa kebingungan dan selalu salah dalam
mengimplementasikan falsafah tersebut dalam menari.

Oleh karena itu, pendekatan yang lebih baik adalah
pendekatan 1mplisit, yaitu daripada mengajarkan foged
Mataram lalu mengajarkan tari, akan lebih baik jika lebih
dahulu mengajarkan tari, dan Joged Mataram akan pada
gilirannya dipelajari secara tasit yaitu pengetahuan yang
tidak dapat disentuh secara fisik. Argumen ini mendukung
sifat dari foged Mataram yang universal. Jika Joged Mataram
mencermikan filosofis yang universal dalam menari, maka
individu tidak perlu mempelajarinya secara eksplisit. Dengan
menart, individu secara tidak langsung telah mempelajari joged
Mataram, dan upaya menjadikan joged Mataram secara eksplisit
hanyalah sebuah upaya formalisasi yang tidak memiliki
fungsi pedagogis, atau bahkan bersifat menghambat. Metode
pengajaran diawali dengan imitasi, dan dilanjutkan dengan
wejedan. Hal 1ni sejalan dengan materi yang diawali oleh tari
langsung, kemudian baru pada perbaikan dalam bentuk-bentuk
dasar. Alasan yang dikemukakan adalah untuk menghindari

179



kebosanan bagi pelajar ketika harus belajar dasar. Metode 1ni
sejalan dengan penelitian pengajaran tari yang mengutamakan
irama tari daripada penyempurnaan teknik. Penelitian yang
dilakukan di Barat tersebut ternyata diterapkan di WA dan
memberikan hasil yang positif. Walaupun secara organisasi WA
tidak memberikan kinerja yang mencolok dibanding sanggar
lainnya, secara individual para penari WA tergolong berbakat.
Mereka juga tidak merasa bosan dengan sistem pengajaran
yang diterapkan sehingga dapat ditemukan pelajar yang masth
belajar tari di WA sejak tahun pertama didirikan. Siswa yang
belajar di WA sendiri datang dari berbagai kalangan mulai dari
TK hingga Perguruan Tinggi. Sebagian di antaranya berasal
dari ISI dan SMKI.

Walaupun tidak terdapat jenjang berdasarkan
kompetensi, terdapat jenjang berdasarkan umur. Pada
kelompok anak-anak, materi yang diajarkan adalah tari klasik
yang inovatif, sedangkan untuk kelompok remaja dan dewasa
materi yang diajarkan adalah tari klasik tradisional karena
tari ini lebih kompleks. Sebagai kompensasi dari tidak adanya
latthan dasar, tari yang diajarkan di jenjang anak-anak adalah
tari kreasi baru yang sengaja dibuat dengan menekankan aspek
kesederhanaan. Tari ini termasuk tari Cantrik (hasil inovasi dari
pendiri sendiri) serta tari kuda-kuda dan tari Lawung Sekar. Untuk
dewasa dan remaja, tari yang diajarkan adalah sar: tunggal, golek,
beksan, dan serimpr untuk putri, dan tayungan, tari klana halus, klana
gagah, dan beksan untuk putra.

Fakta bahwa WA berada di kawasan perkampungan
yang jauh dari perkotaan membuat segi sosial dari WA sangat
terasa. Biaya bulanan di WA hanya sebesar Rp 7.500 dengan
biaya pendaftaran sebesar Rp 15.000. Para orang tua murid
bahkan mendesak pimpinan untuk menaikkan biaya bulanan
dan pimpinan berencana menaikkan biaya ini menjadi
Rp 10.000 pada bulan Juni 2014. Jadwal belajar di Wiraga
Apuletan dibedakan berdasarkan umur. Untuk putri usia TK-
kelas 3 SD diberi waktu hari Senin dari jam 16.00-17.00. Putri
kelas 4 SD — SMP pada hari Senin jam 17.00-18.00. Putra usia

180



kelas 3 SD — SMP hari Selasa 16.30-17.30. Putra usia SMA —
dewasa hari Jumat 18.30-20.00 dan putri usia SMA — dewasa
pada hari Sabtu 16.30 — 18.00.

Gambar 5.5 Pembelajaran TKGY di Sanggar Wiraga Apuletan
(Foto: Muhammad Fazli Taib, April 2014)

Pementasan sanggar dalam dua tahun terakhir ini
antara lain meliputi keikutsertaan pada Panggung Kesenian
Pasar Malam Sekaten bulan Januari 2014, Gelar Seni
Pertunjukan 2013 di Taman Budaya Yogyakarta bulan Maret
2013, Pesta Kesenian Bali bulan Juli 2012, serta Pekan Budaya
Anak bulan Desember 2010 di Taman Budaya Yogyakarta.
WA juga pernah diundang untuk mengisi kegiatan Dinas
Pariwisata di Padang, Sumatera Barat.

VI. Sanggar Retno Aji Mataram

Paguyuban Seni Tari dan Karawitan Retno Aji
Mataram (RAM) dipimpin oleh Dr. K.R.T. Sunaryadi
Maharsiworo, S.S.T., M.Sn. telah dibina pada tahun 1983.
Beberapa anggotanya juga merupakan kerabat Kraton seperti
R.M. Kusmahardika, ataupun akademisi seperti Prof. Dr. Y.
Sumandiyo Hadi SST M.Hum. Pimpinan adalah pengajar

181



yang sangat berorientasi pada inovasi dengan kepercayaan
bahwa pewarisan bermakna pengembangan karena seni itu
selalu berkembang. Meskipun demikian paradigma inovasi ini,
walau begitu, hanya dijalankan oleh pimpinan dan guru-guru
sanggar. Hal inilah yang membedakan lembaga nonformal
dengan lembaga formal dimana walau keduanya melakukan
pengembangan, tugas pengembangan di lembaga formal lebih
luas dijalankan oleh semua tataran sementara di lembaga
nonformal pengembangan hanya dilakukan oleh pimpinan
atau guru.

Pelajar RAM tampak sebagai pelajar dengan tingkat
usia paling beraneka ragam. Pelajar RAM meliputi anak
berusia 3 tahun hingga para penari senior di atas 60 tahun.
RAM juga bekerjasama dengan UKM seni tari dan kerawitan
UNY yang memiliki anggota mahasiswa dari berbagai jurusan.
Teknik belajar TKGY di RAM mengikuti metode yang umum
digunakan di sanggar. Perbedaan terletak pada materi yang
diajarkan. Materi yang diajarkan pada pelajar telah sangat
termodifikasi sehingga menjadi lebih sederhana. Pimpinan
RAM adalah seorang inovator tari yang cukup radikal
dibandingkan inovator lainnya. Tari yang diciptakannya pada
tahun 2004 mendapatkan tentangan dari kalangan tradisional
karena menggabungkan aspek-aspek bedhaya dengan ajaran
Islam dalam tema kematian. Dalam tari inovatif ini, instrumen
baru berupa kentongan diperkenalkan begitu juga gerakan
baru di mana penari ketika duduk harus selalu berzikir.

182



Gambar 5.6 Pementasan Sanggar Retno Aji Mataram di Taman Budaya.
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2013)

Karakteristitk pimpinan yang inovatif memungkinkan
RAM membangun kurikulum pengajaran yang menggunakan
tari klasik inovatif yang lebih sederhana dan mudah dikuasai
pelajar khususnya pelajar berusia dini. Untuk pelajar tua,
pimpinan menggunakan tari tanpa posisi duduk. Ketika
pelajar masih tetap sulit dalam mempelajarinya, strategi yang
diambil 1alah dengan mementaskan pelajar tersebut sehingga
pelajar terdorong untuk belajar lebih keras dan berkonsentrasi.

Sanggar RAM telah berpartisipasi dalam banyak
kegiatan Kraton dan pemerintah daerah. Sebagai contoh,
tanggal 20 September 2013, RAM ikut serta dalam lakon
Sembodro Larung di Ndalem Condronegaran, Gedong Kiwo,
untuk memperingati hariulang tahun kota Jogja, dan Pergelaran
wayang wong Gaya Yogyakarta tanggal 27 Juni 2011 di Ndalem
Mangkubumen dengan lakon Ciptaning Mintaraga. Sanggar
juga telah mendapatkan kesempatan untuk menjadi lokasi
pengajaran tari, karawitan, batik, dan bahasa Indonesia bagi
27 mahasiswa peserta program beasiswa ASEAN dari negara-
negara Asia Tenggara, Fiji, Papua Nugini, dan Selandia Baru
pada tahun 2004. Selain dari aspek inovasi, karakteristik unik

183



dari pementasan yang dilakukan RAM selain dari inovasi
tari adalah pada profesionalitas dan manajemen. Dari segi
profesionalitas, ketika sanggar lain melakukan seleksi terhadap
pelajar yang tampil dalam pementasan, RAM berusaha
memasukkan semua pelajarnya untuk mengikuti pementasan.
Bahkan bagi pelajar yang baru masuk sekalipun, RAM akan
menyertakannya dalam pementasan.

Hal ini dilakukan karena pementasan tidak diarahkan
untuk menunjukkan kehebatan RAM di hadapan masyarakat,
tetapt lebih pada pengembangan penari sendiri sehingga
lebih berkonsentrasi dan belajar dengan baik. Dalam segi
manajemen, ketika sanggar lain memaksakan untuk ikut
tampil di Kraton walaupun rugi secara finansial, RAM hanya
mengikuti pementasan di Kraton jika RAM memiliki dana
yang cukup berdasarkan standar kelayakan mereka. Seorang
penari atau pengrawit diberi kompensasi antara Rp 25 ribu
hingga Rp 50 ribu dalam penampilan di Kraton. Karena
Kraton hanya memberi Rp 350 ribu dan total biaya yang harus
dikeluarkan hampir Rp 2 juta, pengelola RAM bersikeras
untuk memilih tidak tampil di Kraton jika tidak ada biaya. Jika
ada pemasukan dari pementasan di tempat lain, barulah RAM
menghadiri pementasan di Kraton.

VII. Unit Kegiatan Mahasiswa Swagayugama
Univeritas Gadjah Mada

UKM Swagayugama lahir pada tanggal 6 Maret 1968
sebagai wadah kegiatan mahasiswa UGM yang memiliki hobi
seni tari dan kerawitan. Misi UKM in1 adalah menggunakan
prinsip-prinsip  keaslian, kegunaan, dan kebaruan untuk
menciptakan partisipasi luas masyarakat dalam pengembangan
kesenian Jawa Klasik Gaya Yogyakarta Mataraman. Pendiri
Swagayugama adalah G.B.PH. Prabukusumo yang menjadi
ketua tahun 1976-1979. Kegiatan berlatth tari dilakukan
di ruang sidang, dan juga dilakukan di Ruang Kesenian
Gelanggang UGM.

184



Tabel berikut menunjukkan jadwal kegiatan belajar mengajar
di Swagayugama. Dari jadwal pelatihan terlihat bahwa UKM
ini mengalami krisis penari putra karena tidak ditemukan
adanya jadwal khusus latthan mereka.

Tabel 5.1 Contoh Jadwal Proses Belajar dan Mengajar di UKM
Swagayugama, Universitas Gadjah Mada

Jadwal Tempat Jam Kelompok Pelatih Asisten Jumlah
Latihan Pelatih Peserta
Senin Ruang 14.00 Tari Putri Kak Nisfi Kak 32
Yuni
(Shift 1) Sidang 1 17.00
Senin (Shift 2) Ruang 17.00 Tari putri Bu Ning Kak 26
Kesenian 18.00 Sasmita
Jumat Ruang 16.00 Tari Putri Kak Kak Yudhit 28
Sasmita
(Shift 1) Sidang 1 17.00
Jumat (Shift 2) Ruang 17.00 Tari Putri Bu Ning Kak 35
Kesenian 18.00 Heredita

Gambar 5.7 Pentas Kraton Minggu 25 Mei 2014, dari UKM
Swagayugama (Foto: Swagayugama)

185



Swagayugama memiliki keuntungan karena hidup
dalam lingkungan salah satu universitas terbesar di Indonesia.
Hal ini memungkinkan UKM ini ikut serta dalam berbagai
kegiatan nasional dan internasional, baik dalam bentuk lomba
ataupun partisipast. UKM 1ni juga ikut serta dalam Pentas
Paket Wisata Kraton. Selain itu, UKM telah melakukan
banyak kegiatan pentas antara lain Sang Rinaja Putri di
Taman Budaya tanggal 30 November 2011 dengan 30 pemain
anggota UKM.

VIII. Komunitas Tari Mirota

Ketika banyak wisata datang ke Yogyakarta, baik
wisatawan domestik maupun internasional pasti akan pergi
ke Jalan Malioboro. Mirota Batik adalah sebuah toko batik
terkenal di kawasan Daerah Istimewa Yogyakarta yang
mempunyai ciri khas sendiri karena elemen kesenian yang
penuh dengan gaya Yogyakarta yang tampak misalnya pada
alunan musik gendhing Jawa Yogyakarta, dekorasi maupun
hiasan di toko. Toko ini memiliki kelebihan yaitu memiliki
panggung pertunjukan “caberat”, dan akan dimulai dengan
tari sambutan merupakan gubahan TKGY yang digelar setiap
Jumat dan Sabtu Malam. Pengelola Mirota Batik adalah
Hamzah Sulaiman, lahir 7 Januari 1950. Sejak kecil ia telah
tertarik dengan TKGY dan menjadi penari TKGY.

186



-
L
el
.
-
-
L
-
- -

(LTI TTTITIT]

Gambar 5.8 Pementasan Cabaret di Mirota Batik pada 11 Mei 2014 yang
dimulai dengan Tari Sambutan yang bercirikan TKGY
(Foto: Muhammad Fazli Taib, 2014)

Mirota Batik sendiri berasal dari warisan orang tua
bapak Hamzah yang sebelumnya berupa toko kelontong.
Mirota merupakan akronim dari “Minuman dan Roti Tawar”.
Hamzah mengelola Mirota sejak tahun 1976, tetapt makna
Mirota telah berganti menjadi sebuah toko batik. Hamzah
berupaya sungguh-sungguh dalam mengelola Mirota Batik.
Toko ini segera didekor menyerupai Kraton sehingga atmosfer
yang tercipta terasa seperti di Kraton. Kesungguhan Hamzah
segera menghasilkan toko batik yang elit dan terkenal di Daerah
Istimewa Yogyakarta. Pada Mei 2004, Mirota sempat terbakar,
dan Kraton segera mendukung beliau secara psikologis
sehingga Hamzah tidak merasakan keguncangan yang
besar atas masalah tersebut. Setelah pembangunan kembali,
Mirota Batik terdiri dari empat lantai untuk penjualan batik,
kerajinan, dan studio foto. Di bagian depan terdapat panggung
pertunjukan.

187



Penonton diminta membayar Rp 20 ke 30 ribu
untuk menyaksikan pertunjukan, dan biaya ini digunakan
untuk membayar penari. Selain Mirota Batik, Hamzah juga
mendirikan House of Ramainten, sebuah restoran yang dibangun
dengan konsep pendapa. Sebelumnya pendapa tersebut
merupakan tempat latthan bagi Hamzah dalam menari.
Hamzah memiliki nama panggung Raminten. Seperti para
penari masa lalu, Hamzah tetap melekat pada karakter ini
sehingga ia selalu menjadi Raminten. Sosok Raminten, adalah
sosok perempuan, dan gambaran ini menunjukkan bagaimana
toleransi masyarakat Jawa terhadap masalah lintas gender.

Gambar 5.9 Kegiatan seni di depan toko Mirota Batik bekerjasama den-
gan Kepolisian. (Foto: twicy.com, 2013)

Sungguhpun demikian, Raminten bukanlah tokoh
TKGY. Beliau adalah tokoh ketoprak. Beliau bermain pada
akhir pekan dan menjadi pengajar seni tari dan nembang
di komunitasnya.'* Pengajaran seni tari dibagi menjadi
pengajaran ketoprak dan pengajaran TKGY. Pengajaran
dilakukan tiap Selasa kepada ibu-ibu tanpa dipungut bayaran.

44 A, Bella, S.A. Agustin,“Perancangan Biografi Visual Raminten,” dalam jurnal
Teknik POMITS, Volume 1(1), (2012), 1-6.

188



BAB VI
Membaca Perjalanan Tari Klasik
Gaya Yogyakarta di Masa Depan

Perjalanan panjang dengan segala dinamikanya telah
membawa Tari Klasik Gaya Yogyakarta pada bentuk dan
rupanya hari ini. Bersamaan dengan dimulainya perjalanan
kraton Ngayogyakarta Hadiningrat pasca terjadinya perjanjian
Giyanti pada sekitar abad ke-18 lalu, TKGY telah tumbuh
dan berkembang sebagai identitas budaya Yogyakarta. Di
dalam proses pewarisan, kraton sebagai pemilik TKGY
bukanlah institusi tunggal yang menopang proses pelestarian
dan pengembangannya. Kraton beserta abd: dalemnya berperan
sebagai pusat pengembangan TKGY. Kraton mendapat
dukungan dari pemerintah dan masyarakat sehingga TKGY
dapat terjaga hingga hari ini.

D1 dalam konteks pewarisan dan pengembangan, Abdi
dalem awalnya berperan hanya dengan sendiko dawuh (bersiap
menjalankan titah atau perintah dari raja). Sebagaimana
pengembangan TKGY di masa Sultan HB VI dan VII yang
memberikan pedoman untuk mulai mengembangkannya
keluar tembok istana. Di dalam perjalanannya, abdi dalem
tidak hanya sekedar menjalankan perintah saja melainkan
juga menyampaikan ide dalam pengembangan. Pada masa
modern, abdi dalem lebih proaktif dari pada menunggu
perintah sultan. Mereka berkesempatan untuk menyampaikan
idenya kepada sultan. Seperti halnya tampak pada munculnya
inisiatif pembentukan sanggar tari dari abdi dalem atau dari
Kraton sendiri merupakan suatu bentuk langsung peran kedua
pihak tersebut dalam mewariskan TKGY.

Adanya peran Kraton dan abdi dalem dalam
pembentukan materi dan pembentukan sanggar mencermikan
hubunganlangsung antara Kraton denganlembaga pengajaran
tari nonformal. Walaupun demikian, hubungannya dengan

189



lembaga pengajaran formal, lebih renggang karena lembaga
ini didirikan oleh pemerintah. Dalam konteks ini, sultan hanya
bertindak sebagai kepala daerah, yaitu sebagai gubernur bagi
provinsi DIY, baik Sultan Hamengku Bowono IX maupun
Sultan Hamengku Bowono X. Otoritas dan ide awal tetap
berada di pusat (Jakarta) dan berasal dari presiden dalam
sistem politik yang ada. Tampak bahwa dalam kondisi ini pun,
pewarisan TKGY tidak akan bermasalah karena presiden-
presiden dalam sejarah RI adalah orang Jawa dan memiliki
asosiasl yang kuat dengan budaya Jawa.

Adanya asosiasi negara dan Kraton dalam pelestarian
TKGY diatasmenunjukkan, walaupundarisegibentuklembaga
formal dan nonformal memiliki akar yang berbeda, keduanya
memiliki komposisi pengaruh yang kuat dari kedua belah pihak.
Ketika lembaga formal dibentuk oleh Pemerintah, kesultanan
berkontribusi dalam bentuk tim pengajar, penyediaan lahan
untuk pergelaran, atau sebagai penyantun. Ketika lembaga
nonformal dibentuk oleh kesultanan, pemerintah berkontribusi
dalam bentuk yang sama. Akibatnya, baik sanggar maupun
lembaga formal memiliki dua pilithan untuk eksis yaitu
dari sist Kraton atau dari sisi pemerintah. Sanggar Irama
Tjitra merupakan kasus khusus di mana pembentukan awal
berangkat dari masyarakat. Walaupun begitu, dalam kondisi
ini pun, sanggar tersebut tidak dapat eksis jika tidak didukung
oleh Kraton dan pemerintah. Hubungan masyarakat dengan
Kraton terlihat dengan pemberian ijin dan lokasi serta para
pengelola yang berasal dari kalangan istana.

Hubungan masyarakat dengan pemerintah, demokrasi
hanya berupa slogan dengan implementasi yang tidak
sempurna. Hal itu terlihat dengan semangat nasionalisme
yang menjadi latar bagi pembentukan Irama Tjitra. Pada
akhirnya, masyarakatlah yang menjadi penentu atas berbagai
macam dialektika yang terbentuk. Berbagai pihak seperti
halnya Kraton, pemerintah, maupun lembaga formal
dan nonformal akan menggantungkan eksistensinya pada
masyarakat. Masyarakat dari berbagai latar belakang masuk

190



ke pemerintahan, lembaga formal, dan lembaga nonformal
dan mengubah komposisi pithak Kraton yang ada di dalam
tiga lembaga tersebut dan mengubah perilaku lembaga dalam
memberikan pengajaran TKGY. Sebagai contoh, masyarakat
yang masuk ke lembaga nonformal memiliki motif yang
beraneka ragam, mulai dari motif transendental hingga
imanen. Motif-motif imanen jangka pendek ini mencakup
keinginan menjadi Miss Universe, Miss Indonesia, pengibar
bendera merah putih untuk upacara kenegaraan, mengikuti
seleksi masuk perguruan tinggi terkemuka, atau mengolah
jasmani.

Berdasarkan analisis itu dapat digambarkan adanya
hubungan timbal balik antara Kraton, lembaga formal, dan
lembaga nonformal dalam pewarisan TKGY. Setiap aktor
saling mempengaruhi antara satu dengan yang lainnya.
Lembaga formal mempengaruhi lembaga nonformal
dengan menyediakan rujukan bagi mahasiswa atau pelajar
untuk menimba ilmu lebih jauh di sanggar-sanggar. Sebagai
akibatnya, lembaga nonformal harus menyediakan waktu
pelajaran yang tidak bertindihan dengan waktu pelajaran
di lembaga formal. Lembaga nonformal mempengaruhi
Kraton dengan menyediakan promosi Kraton di berbagai
level. Selain itu, ketika Kraton akan menyelenggarakan suatu
pentas seni, para guru dari sanggar yang sebagian mengajar di
Kraton akan dimintai pendapat mengenai karakter apa yang
akan dipentaskan. Ketika keputusan telah dibuat, sanggar
membantu kegiatan di Kraton dan Kraton, harus menggilir
semua sanggar yang terlibat untuk pementasan di Kraton.

Lembaga nonformal mempengaruhi lembaga formal
dengan menyediakan tenaga pengajar yang mengetahui
langsung praktik seni tari. Selain itu, karena banyak pelajar atau
mahasiswa yang belajar di lembaga nonformal, mereka dapat
mempermudah guru atau dosen dalam mengajar di lembaga
formal, dan lembaga formal dapat memanfaatkan para pelajar
tersebut untuk keperluan sekolah dan pemerintah. Sultan
mempengaruhi lembaga formal dengan menjadi penyantun,

191



penyedia sarana, dan pemberi prestise bagi para mahasiswa.
Sultan juga mempengaruhi lembaga nonformal karena dalam
banyak sanggar besar, baik inisiator maupun pengelola, adalah
kalangan aristokrat. Bahkan, sejumlah lembaga nonformal
pada dasarnya merupakan perpanjangan tangan dari sistem
pendidikan tari Kraton keluar dari dinding Kraton.'*

Hal ini belum lagi dengan mempertimbangkan
santunan, sarana, dan prestise yang diberikan Kraton pada
sanggar- sanggar tersebut. Lembaga khusus yang mengatur
peran lembaga nonformal dalam pementasan di Kraton
telah dibentuk oleh pihak istana, yaitu Tepas Pariwisata
Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat yang dipimpin K.R.'T.
Danukusumo. Dengan penyediaan fasilitas menari, lembaga
formal dan nonformal mempertunjukkan identitas diri masing-
masing secara berbeda agar dikenali dan juga menyumbang
terhadap pengembangan TKGY.

Proses pewarisan TKGY faktanya tidak dilakukan oleh
kraton secara mandiri sebagai pemilik atas produk kebudayaan
itu. Kraton dalam hal ini perlu untuk melibatkan banyak pihak
untuk menjaga TKGY agar tetap lestari. Masing-masing
pithakpun dalam proses pewarisan memiliki dukungan yang
berbeda dan melengkapi antara satu dengan yang lainnya.
Kraton beserta abdi dalem sebagai pemilik kebudayaan
menjadi ruang utama yang menggerakkan TKGY dalam
proses pewarisan. Menjadi pusat rujukan bagi semua pihak
yang menyelenggarakan TKGY. Pemerintah sebagai fasilitator
memberikan  dukungan untuk dengan menghadirkan
kebijakan-kebijakan yang berpihak bagi pewarisan TKGY.
Keuntungan Yogyakarta sebagai daerah istimewa dengan
menempatkan raja sekaligus sebagai pemimpin pemerintahan
di tingkat daerah, secara tidak langsung mempermudah
terjadinya proses pewarisan. Di mana selain sebagai berperan

5 M. Heni Winahyuningsih, “Urbanization and the Dialectic of Traditional
Performing Arts in Yogyakarta” dalam Urban Research, Volume 2, (2005), 51.

192



sebagai pemilik TKGY dan merupakan sentral pengembangan,
raja juga berperan sebagai fasilitator dalam proses pewarisan
di tingkat daerah.

Pemilik dan fasilitator dalam konteks pewarisan ini
tampak memiliki visi yang sama. Karena pemilik dan fasiitator
itu berada dalam satu, yaitu Sultan. Pola demikian menjadi
sebuah catatan tentang bagaimana proses pewarisan itu
seharusnya berlangsung. Di dalam proses pewarisan TKGY,
pemilik dan pemerintah berjalan dalam satu visi yang sama.
Oleh karenanya proses pewarisan di era modern ini dapat
berjalandenganbaik. Serupahalnyaketikamembacaperjalanan
TKGY di masa lalu, membaca tentang perkembangannya dari
dalam tembok kraton menembus keluar dinding istana. Dalam
proses itu juga menunjukkan pola serupa, di mana pada saat itu
Sultan sebagai raja merupakan sosok pemilik TKGY sekaligus
sebagai kepala pemerintahan. Perbedaannya adalah menyoal
otoritas dalam hal kekuasaan, di mana saat ini Yogyakarta
adalah bagian dari kesatuan negara Republik Indonesia.

Perbedaan otoritas berimplikasi pada arah kebijakan.
Jika sebelumnya Sultan memiliki kuasa penuh untuk
menentukan seluruh arah kebijakan, saat ini Sultan lebih
berperan sebagai kepanjangan tangan dari pemerintah
pusat dalam menjalankan kebijakan di tingkat daerah. Oleh
karenanya saya menyinggung dalam realitas kehidupan saat
ini di era modern, proses pewarisan TKGY tidak menjumpai
masalah yang cukup pelik meski faktanya Sultan sebagai kepala
pemerintahan bertugas sebagai kepanjangan tangan dalam
pelaksanaan kebijakan. Hal itu dikarenakan keberadaan Sosok
presiden sebagai penentu arah kebijakan khususnya di bidang
seni dan budaya adalah orang Jawa. Hal itu menjelaskan
bahwa kepala negara Republik Indonesia sedikit banyak
memahami realitas budaya Yogyakarta sebagai bagian dari
wujud kebudayaan Jawa.

Sinergitasmaupun kesatuan visi pemerintah dan pemilik
kebudayaan dalam konteks pewarisan ini menjadi satu bentuk
pola model yang perlu dikaji lebith mendalam. Tujuannya

193



adalah menemukan formulasi yang tepat dalam proses
pewarisan, tentu saja tidak hanya mengenai persoalan TKGY
melainkan juga berlaku untuk wujud tari atau seni tradisi pada
umumnya di Indonesia. Realitas ini telah dipraktikan dengan
baik oleh Sultan di kraton Ngayogyokarto Hadiningrat, hanya
saja belum seluruhnya disadari bagaimana pola itu terbentuk.
D1 sist lain pola demikian belum menjadi model baku untuk
dapat diterapkan kepada berbagai bentuk seni tradisi yang
ada. D1 dalam kerangka ini saya ingin memaknai individua tau
kelompok yang menjadi lahirnya suatu kebudayaan sebagai
sosok pemilik, dan pemerintah sebagai fasilitator merupakan
sosok penguasa dalam proses pengembangan kebudayaan.

Membaca ruang lain, keberadaan Sultan dalam
konteks wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta merupakan
sosok pemimpin yang telah mendapatkan tempat dalam hati
tidak hanya bagi abdi dalemnya, melainkan juga masyarakat
Yogyakarta pada umumnya. Sendiko dawuh seperti yang sudah
saya singgung sebelumnya, sebenarnya tidak hanya berlaku
bagi para abdi dalem saja. Saya menjumpai bagaimana ketaatan
dan kecintaan masyarakat Yogyakarta kepada sosok Sultan.
Meskipun Yogyakarta sudah menjadi bagian dari Negara
Kesatuan Republik Indonesia, akan tetapi faktanya aroma
monarki itu masth kental terasa. Masyarakat Yogyakarta dalam
konteksinimenjadibagianyangutuh darikraton Ngayogyakarta
Hadiningrat. Masyarakat Yogyakarta cenderung memaknai
keberadaan Sultan sebagai sosok raja bukan sebagai gubernur
sejauh 1ni. Membaca realitas in1 saya kemudian membaca
keberadaan kraton, abdi dalem, dan masyarakat Yogyakarta
sebagai pemilik atas keberadaan TKGY di era modern ini.
Terlebih dalam perjalanan perkembangannya, TKGY hidup
sebagal wujud identitas masyarakat Yogyakarta.

Secara keseluruhan kesatuan visi pemilik kebudayaan
dan penguasa dalam memandang keberadaan TKGY ini
menjadi satu model yang ideal untuk tetap menjaga dan
mengembangkan dalam konteks pewarisan. Bagaimana
pemilik dan penguasa harus bersikap dalam memandang

194



TKGY sebagai salah satu simpul kebudayaan. Kemajuan
dan perkembangan zaman yang seringkali dianggap sebagai
ancaman bagi kehidupan tradisi, akan lebih mudah untuk
dilakukan filterisasi. D1 dalam konteks ini wacana tentang
masyarakat mengglobal tidak akan menafikkan keberadaan
tradisi. Karakter dan identitas akan menjadi penguat bagi
masyarakat dalam konteks interaksi antar budaya. Yogyakarta
melalui TKGY-nya akan tetap menghadirkan kekhasan,
kedirian, keunikan, dan outentisitasnya di tengah globalisasi.
Sultan sebagai pemimpin Kerajaan berkepentingan
untuk melestarikan pusaka kerajaan. Menjaga apa yang
telah diturun-wariskan dan mengembangkannya. Menjaga
TKGY serupa dengan mempertahankan legitimasi atas
kekuasaan wilayah Yogyakarta. Karena TKGY tidak pernah
dimaknai sebagai satu rangkaian komposisi gerak semata.
Melampaui itu, TKGY menjadi symbol atas nilai hidup istana.
Di sist lain TKGY turut menjadi symbol eksistensi kraton
Ngayogyakarta Hadiningrat dari masa ke masa. D1 dalam
perannya sebagai kepada daerah, Sultan juga berkepentingan
menjaga, mewariskan, dan mengembangkan TKGY.
Sebagai kepanjangan tangan pemerintah pusat, provinsi
Daerah Istimewa Yogyakarta memiliki kewajiban untuk
mendukung dan menjalankan kebijakan pemerintah pusat,
sebagaimana program pengembangan pendidikan karakter
yang dicanangkan dalam kurikulum pendidikan. TKGY dapat
diletakkan sebagai sumber dalam proses pembelajaran.
Realitas atas model pewarisan TKGY di Yogyakarta,
setidaknya memperjelas bahwa pewarisan tidak melulu
berbicara tentang proses transmisi. Melantunkan tongkat
estafet gerak tari dari generasi sebelumnya kepada generasi
berikutnya. Bukan sekedar menyoal bagaimana TKGY
disajikan oleh generasi di era 90-an dan era 2000-an. Tidak
juga terbatas bagaimana TKGY itu disampaikan oleh leluhur
kepada anak-keturunannya saja. Banyak aspek yang dapat
dibaca dan dipelajari dalam proses pewarisan kebudayaan.
Aspek pembelajaran, aspek sosial yang mempengaruhi

195



perkembangan dan pengembangan, aspek politik, dan lain
sebagainya. Sebagaimana dinamika yang terjadi dalam
perjalanan lahir dan berkembangnya TKGY di kraton
Yogyakarta. TKGY di masa awal kelahirannya cukup dinamis
dan banyak dipengaruhi oleh faktor politik.

Realitas TKGY di era modernpun menjelaskan
bagaimana ruang politik (kekuasaan) memiliki peran yang
cukup besar dalam proses pewarisan. Keterlibatan kekuasaan
dalam proses pewarisan tampak menjadi pintu utama
untuk menjamin keberlangsungan TKGY. Akan sangat sulit
dibayangkan bagaimana proses pewarisan itu dapat berjalan
tanpa hadirnya sosok sultan baik sebagai raja ataupun sebagai
gubernur. Akan sangat terbuka kemungkinan bahwa proses
pewarisan dan pengembangan tidak sebaik yang terjadi seperti
saat sekarang. Beberapa daerah lainnya mungkin mengalami
persoalan yang cukup pelik, manakala kedua ruang itu
abai dengan realitas nilai dalam bangunan kebudayaan.
Misalnya di suatu daerah yang penguasa atau pemimpinnya
tidak menyisakan sedikit ruangpun dalam dirinya untuk
memperhatikan kesenian tradisi seperti halnya TKGY, tentu
proses pewarisan dan pengembangan akan memiliki tantangan
dan kendala yang cukup besar. Alih-alih lestari, dalam ruang
yang demikian keberadaan tradisi sangat memungkinkan
untuk terdegradasi, tersingkir, dan punah.

Membaca TKGY dari kacamata pembelajaran
atau pendidikan sebagai sebuah wujud kebudayaan yang
merepresentasi nilai hidup masyarakat, TKGY bukan hanya
sekedar meneruskan atau mewariskan wujud gerak atau
ragam gerak saja. TKGY merupakan wujud budaya yang
juga mewariskan aspek filosofis di dalamnya. Mewariskan
nilai-nilai hidup yang terekam dalam perjalanan panjang
bentuk gerak dari masa lalu hingga saat ini. Sebuah nilai yang
telah mengkristal mencipta ke-adiluhungan yang perlu adanya
penghayatan untuk dapat mencirikan sosok luhur masyarakat
Yogyakarta. Nilai yang mengkonstruk outentisitas ajaran luhur
pendiri Yogyakarta. Nilai-nilai yang ditumbuhkan dengan

196



sikap dan karakter masyarakat dalam kehidupan sehari-hari.
Proses pembelajaran TKGY menjadi sektor penting dalam
perjalanan pewarisan. Jejak pewarisan Tari Klasik Gaya
Yogyakarta pada kenyataannya tidak dapat dilepaskan
dari adanya proses pembelajaran. Berbagai macam teknik,
pendekatan, dan metode, diterapkan di berbagai ruang
pembelajaran. Proses pembelajaran yang sebelumnya hanya
terjadi di dalam tembok istana, kemudian berkembang
seiring dengan pengembangan TKGY di luar dinding kraton.
Keberadaan ruang pembelajaran turut menjadi penentu
dalam pengembangan teknik, pendekatan, dan metode
yang dimaksud. Hal itu tergantung pada orientasi dari
berlangsungnya proses pembelajaran. Proses pembelajaran
di dalam kraton, jelas memberikan penekanan pada unsur
penghayatan selain unsur kemahiran. Lembaga pendidikan
di luar kraton masing-masing menunjukkan pola yang
berbeda sebagaimana orientasi dari penyelenggaraan proses
pembelajaran itu sendiri. Lembaga pendidikan formal, pada
dasarnya hanya menjalankan kebijjakan yang diturunkan dari
pemerintah pusat kepada daerah. Proses pembelajaran TKGY
disekolah-sekolah dilaksanakan sebagai bentuk implementasi
kurikulum.

Hadirnya TKGY dalam kurikulum pendidikan
di satuan pendidikan umum, tidak lantas kemudian
menjadikannya berkembang pesat. Alih-alih berkembang,
upaya demikian cenderung hanya ditujukan untuk memenuhi
tuntutan kebijakan. Tetapi di sisi lain, hal ini memang cukup
memberikan peran dalam proses pewarisan TKGY. Di mana
dalam perkembangannya masyarakat atau generasl penerus
sedikit banyak mengetahui dan memahami keberadaan wujud
TKGY terlepas dari unsur suka atau tidak suka. D1 mana siswa
di dalam satuan pendidikan secara tidak langsung dipaksa
untuk mengenali dan mempelajari TKGY. Proses ini dalam
perjalanannya menjadikan satuan pendidikan formal sebagai
sektor dukung dalam pewarisan dengan memperkenalkan
TKGY kepada masyarakat luas secara terstruktur dan

197



sistematis. Ruang ini lebih dinilai sebagai bentuk upaya untuk
memperkenalkan dan sedikit memberi bekal kepada siswa
terhadap keberadaan TKGY.

TKGY diajarkan secara lebih fokus pada satuan
pendidikan formal kesenian seperti halnya SMKN 1
Kasthan Bantul. Masyarakat dapat mempelajari TKGY
secara mendalam di usia muda di satuan pendidikan ini.
Akan tetapi satuan pendidikan demikian jumlahnya cukup
terbatas. Keterbatasan itu berimplikasi pada terbatasnya daya
tampung siswa. D1 sisi lain untuk dapat masuk ke dalam satuan
pendidikan seperti itu, maka seseorang harus mengukur bakat
yang dimilikinya. Saya menilai pewarisan dengan melibatkan
keberadaan lembaga pendidikan merupakan satu langkah
yang cukup baik. Pembelajaran TKGY dalam hal ini sudah
semestinya tidak hanya dilakukan dengan mengajarkan
gerak pada siswa di sekolah. Melainkan menjadi sebuah
proses untuk mengajarkan nilai dalam proses pembentukan
karakter. Berbagai nilai hidup masyarakat yang disematkan
di dalam konstruksi gerak estetik kemudian dapat dipahami
dan diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. Proses
ini serupa dengan upaya membangun kesadaran terhadap
ajaran-ajaran luhur yang terepresentasi pada TKGY.

Pembelajaran di lembaga pendidikan non-formal
berupa sanggar-sanggar yang mengajarkan TKGY berbeda
dengan realitas pembelajaran di satuan pendidikan formal.
D1 dalam prosesnya di setiap sanggar, hal-hal yang berkaitan
dengan tehnik dan metode pembelajaran semuanya akan sangat
bergantung pada keberadaan sosok instruktur. Berbeda dengan
satuan pendidikan formal yang terikat oleh aturan maupun
turunan dari kebijakan dan kurikulum. Lembaga pendidikan
non-formal tampak jauh lebih fleksibel yang berorientasi untuk
mengajarkan persoalan teknis dalam menari. Pembelajaran
nilai tidak menjadi orientasi utama. Proses pengayaan dan
penguasaan terhadap gerak cenderung diarahkan pada
persoalan kuantitas. Di dalam konteks pewarisan, sanggar-
sanggar berperan untuk mengajarkan bentuk TKGY kepada
siswanya. Kedua satuan pendidikan baik formal maupun

198



non-formal dalam proses pewarisan TKGY memiliki orientasi
yang berbeda. Perbedaan itu tidak kemudian menjadi proses
pewarisan saling tumpang tindih. Keduanya menjelaskan
tentang dua wialayah yang memiliki pola berbeda, sehingga
tanpa disadari keduanya hadir untuk saling melengkapi dalam
pewarisan TKGY. Proses pembelajaran TKGY di dalam tubuh
lembaga pendidikan baik formal maupun non-formal, sangat
tergantung pada pola dan karakteristik dari tujuan lembaga itu
dibentuk.

Berbagai dinamika yang mewarnai perjalanan panjang
TKGY dalam konteks pewarisan, dapat dibaca melalui
berbagai sudut pandang Proses pembacaan itu senantiasa
akan melahirkan berbagai macam catatan dan wacana
untuk terus dapat dikembangkan. Membaca TKGY dalam
kacamata pewarisan pada akhirnya akan mengantarkan kita
pada satu kesimpulan, bahwa proses itu pada akhirnya akan
kembali pada masyarakat pemiliknya sebagai penentu atas
keberlangsungannya. Dinamika panjang TKGY dari dalam
menuju luar istana dan berkembang, merupakan proses yang
sepenuhnya dilakukan oleh sultan dan masyarakat Yogyakarta
dan abdi dalem sebagai satu unsur di dalamnya.

Membaca perjalanan panjang dengan segenap
dinamikanya pada proses pewarisan, merupakan upaya untuk
merefleksi tentang bagaimana perjalanan TKGY di masa
mendatang. Tulisan saya ini hanya catatan kecil, potret dari
sebagian proses pewarisan yang berlangsung. Tentu saya tidak
dapat meramalkan bagaimana TKGY dalam kurun satu
decade atau satu abad mendatang akan seperti apa. Tetapi
dengan membaca dan belajar dari perjalanan TKGY, tentu
saja pusaka kraton Ngayogyakarta Hadiningrat ini akan dapat
dipertahankan dan terus diwariskan pada setiap generasi
di masa mendatang. Tentu saja dengan beberapa catatan,
seperti halnya adanya keterlibatan kekuasaan, lahir dan
berkembangnya ruang pembelajaran, terjalinnya sinergitas
dari setiap unsur pendukung proses pewarisan, dan kesadaran
masyarakat (lembaga-lembaga pendukung) dalam menopang
perjalanan TKGY di masa mendatang.

199



DAFTAR PUSTAKA

Albiladiyah, Ilmi, dkk, Yogyakarta “City of Philosophy”, Yogyakarta:
Dinas Kebudayaan Daerah Istimewa Yogyakarta, 2015:94

Din, Anwar (ed.), Asas Kebudayaan dan Kesenian Melayu (Malaysia:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007), 159.

Rahmah Bujang dan Nor Azlin Hamidon, Kesenian Melayu (Kuala
Lumpur: Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya
2002), 8.

Dana, I Wayan., Y. Surojo., dan Galih Suci Manganti. Perjalanan
Tari Di Indonesia Dari Masa Ke Masa. (Yogyakarta: Badan
Penerbit ISI Yogyakarta, 2021), 3

Fred Wibowo, ed., Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta:
Dewan Kesenian Yogyakarta, 1981), 221-222.

Jazuli, M. 2008. Paradigma Kontekstual Pendidikan Seni. Semarang:
Unesa University Press, 71

Soedarsono. 1972. Djawa dan Bali. Jogjakarta: Gajah Mada
University Press, 20

Pamardi, Silvester., dkk. Karakter Dalam Tari Gaya Surakarta.
Jurnal Gelar, Volume 12 Nomor 2, Desember 2014, 220-235

Endraswara, S. 2013. Falsafah Kepemimpinan Jawa Sepanjang
Zaman. Yogyakarta: Narasi.

Putraningsih, Titik. Perkembangan Tari Klasik Gaya Yogyakarta Di
Era Global. Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni Vol.5,
No. 1, Februari 2007 : 47 - 59

Nyoman Cerita, I. Tari Kontemporer Dalam Pesta Kesenian Bali,
Antara Eksistensi, Hegemoni dan Marginalisasi. Denpasar:

JAPA | 2020. 1-10

Sunaryadi, ed., Jurnal Kebudayaan dan Kebenaran (Yogyakarta: Retno
Aji Mataram Press, 2002), 12.

Suyami, Upacara Ritual di Kraton Yogyakarta Refleksi Mithology dalam
Budaya Jawa (Yogyakarta: Kepel Press, 2008), 11.

200



Felicia Hughes- Freeland, Komunitas Yang Mewujud, Tradisi Tari dan
Perubahan di Jawa. (Yogyakarta : Gadjah Mada University
Press, 2009)

Y. Sumandiyo Hadi, 138

Rohendi, Rohidi Tjetjep, Kesenian dalam Pendekatan Kebudayaan
(Bandung: Penerbit STSI Bandung 2000), 93-94

Masunah, Juju dan Tati Narawati, Seni dan Pendidikan Seni: Sebuah
Bunga Rampai (Bandung: Pusat Penelitian dan Pengembangan
Pendidikan Seni  Tradisional, Universitas Pendidikan
Indonesia, 2003). 227

R.M. Soedarsono, Wayang Wong: Drama “lar: Ritual Kenegaraan di Kraton
Yogyakarta 35

Laurajane Smith, Uses Of Heritage (New York: Routledge, 2006),

R. M. Soedarsono, Seni Pertunjukan dar Perspektif  Politik, Sosial dan
LEkonomi (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2003),
104

Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott
(Chicago dan London: The University of Chicago Press,
1985), 557

WJ.M. Kickert. “Managing Emergent and Complex Change:
the Case of Dutch Agentification,” Inlernational Review
of Administrative Sciences, Vol. 76, no. 3, (September 2010)
489-515.

Prasetyawan, “Government and Multinationals: Conflict over
Economic Resources in East Kalimantan,” Southeast Asian

Studies, volume 43, nomor (2), (2005)1998-2003.

Blocher, J. “Building on Custom: Land Tenure Policy and Economic
Development in Ghana,” Yale Human Rights and Development
Law Journal, volume 9, (2006), 173.

Karlsson, T. “Business Plans in New Ventures: an Institutional
Perspective” (Disertast S-3, Jonkoping University, 2005), 11.

Newhard, J. M. L. “Aspects of Local Bronze Age Economies:
Chipped Stone Acquisition and Production Strategies in the
Argolid, Greece” (Disertasi S-3, University of Cincinnati,
2003), 1

201



Kahubire, E.B. “The Delivery of Agricultural Extension Services
in Uganda: An Analysis from an Institutional Perspective”,
(Disertast S-3, University of Oslo), 12.

Brown, C. “Is there an Institutional Theory of Distribution?” Journal
of Economic Issues, volume 39, nomor (4), (2005), 13.

Tang, S. A General Theory of Institutional Change, (London: Routledge,
2011). 8-9.

Bowles, S. “Is Liberal Society a Parasite on Tradition?” Philosophy
and Public Affawrs, volume 39, nomor (1), 54.

Wilde, P. de “Institutional Theory and Entry Mode: Dutch FDI in
South-Eastern-Europe” (Tesis S-2 Universities Maastricht,
2008), 10.

Wheelen, T. L. & J.D. Hunger. Strategic Management and Business Policy:
Toward Global Sustainability, 15th Edition (Boston: Pearson,
2012), 13

Simon, ed., The Cultural Studies Reader. Edisi kedua (London:
Routledge, 1993). 181.

McAuley, J., ] Duberley, dan P Johnson. Organization Theory: Challenges
and Perspectives. (Harlow: Prentice Hall, 2007),12-13.

Kim, H.S. “Organizational Structure and Internal Communication
as Antecedents of Employee-Organization Relationships
in the Context of Organizational Justice: A Multilevel
Analysis”, (Disertast S-3, Faculty of the Graduate School of
the University of Maryland, College Park, 2005), 7.

Tindale, RS dan MA Hogg et al., ed., “Blackwell Handbook of
Social Psychology: Group Processes” (United Kingdom:
Blackwell, 2001), 2

Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning
outside the formal curriculum,” dalam Critical Education
Journal, 2(4), (22 Maret 2014), 7-8.

Kohly. N. “An Exploration of School-Community Links in Enabling

Environmental Learning through Food Growing: A Cross-

Cultural Study,” (Tesis S- 2, Rhodes University, 2010), 33;

202



Rogers, A. (2004). “Looking again at non-formal and informal
education — towards a new paradigm,” The Encyclopedia of
Informal Education (25 Maret 2014);

Smith, M.K. “Introducing Informal Education,” The Encyclopedia of
Informal Education, (2011).

Mualuko, J. “Empowering out of School Youth through Non-Formal
Education in Kenya,” Educational Research and Review Journal,

3(2), (2008), 56.

Narawati, Tati dan R.M. Soedarsono, Tari Sunda Dulu Kini dan Esok
(Bandung: Pusat Penelitian dan Pengembangan Pendidikan
Seni Tradisional, Universitas Pendidikan Indonesia, 2005),
19.

Soedarsono, R.M. Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya
Yogyakarta (Yogyakarta: Terawang, 2000), 48-49

Pramutomo, R. M. Etnokoreologi Nusantara (Batasan Kajian, Sistematika,
dan Aplikast Reilmuannya) (Surakarta: ISI Press, 2007), 1-3.

Morris, Desmond.Manwatching: A Field Guide to Human Behavior
(Harry A. Abrams, Inc., Publisher, 1977)

G. Edward-Jones, B. Davies, S. Hussain. FEcological Economics: an

Introduction, (New Jersey: Blackwell, 2000), 440.

Y. Hamilakis, 7he Nation and its Ruins: Antiquity, Archaeology, and National
Imagination in Greece (Oxford: Oxford University Press, 2007),
36.

G.L. Hagberg, ed, Art and Ethical Criticism, (New York: Blackwell,
2008), 139

D. Freeman, ‘“Aesthetic Experience as the Transformation of
Pleasure,” The Harvard Review of Philosophy, Volume 17, (2010),
69;

J-Levinson (ed.), Aesthetics and Ethics: Essays at the Intersection (Cambridge:
Cambridge University Press, 1998), 182-203;

Lillechammer, “Values of Art and the Ethical Question,” British
Journal of Aesthetics 48 (2008), 376-94-.

203



Masunah, Juju dan Tati Narawati, Seni dan Pendidikan Seni: Sebuah
Bunga Rampa: (Bandung: Pusat Penelitian dan Pengembangan

Pendidikan Seni Tradisional, Universitas Pendidikan
Indonesia, 2003).19-18.

Din, Anwar. ed., Asas Rebudayaan dan Resenian Melayu (Malaysia:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia, 2007), 22-23.

Lisio, C. Lu., A. De. “Specifics for Generalists: Teaching Elementary
Physical Education,” International Electronic Journal of Elementary
Education, 1(3), (2009), 179.

A. Anderson, “Violent Dances in Martial Arts Films,” Fump Cut: A
Review of Contemporary Media, 44, (2001), 15.

Y. Murdiyati, Bedhaya Purnama Jfati Karya K R. 1. Sasmintadipura: Ekspres
Sent fagad Tari Reraton Yogyakarta (Yogyakarta: Cipta Media,
2009), 18-19.

R.M. Soedarsono, Wayang Wong, Drama ‘lari Ritual Kenegaraan di Reraton
Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), 334

Robertus B, Soedarsono, Beksan Lawung Alus Kraton Yogyakarta, Laporan
Penelitian, (Yogyakarta: ASTI Yogyakarta), 1979, 7-13

Y. Sumandiyo Hadi, Pasang Surut Tari Klasik Yogyakarta, Yogyakarta:
(Lembaga Penelitian Institus Seni Indonesia Yogyakarta,
2007), 67

Soedarsono, R.M. Wayang Wong: Drama ‘lari Ritual Kenegaraan di Kraton
Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press),
1997, 22.

Soedasono, R.M. Beberapa Faktor Penyebab Remunduran Wayang
Wong Gaya Yogyakarta: Satu Pengematan dari Segi Estetika lar,
(Yogyakarta: Sub/bagian Proyek ASTI Yogyakarta), 1979-
80, 148-149

Soerjodiningrat, PA. Krida Beksa Wirama 1948-1955 dalam Peringatan
Tahunan ke-35 Perkumpulan Seni Tari Krnidha Beksa Wirama,
(Jogjakarta: Kridha Beksa Wirama), 4

Wibowo, Ired. Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta:
Museum Kraton Yogyakarta,1981), 45-56.

Brongtodiningrat, K.PH. Lelangen-Dalem  Bedoyo  sarta — Srimpr,
(Yogyakarta: ASTT 979), 1

204



Sumarsam, “Binary Division in Javanese Gamelan and Socio-
Cosmological Order” Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM
Study Group on Performing Arts of Southeast Asia, (2010), 158-164

Feierman, J.R. T#e Biology of Religious Behavior: ‘T he Evolutionary Origins
of Faith and Religion (Santa Barbara: Greenwood, 2009), 64.

Bisin, A. dan T. Verdier, “The Economics of Cultural Transmission
and the Dynamics of Preferences,” Journal of Economic Theory,
Volume 97, (2001) 298-319;

G. Borjas, “Ethnic capital and intergenerational income mobility,” Quart,
Journal Economic, Volume 57 (1992), 123-150;

A. Kapteyn, T. Wansbeek, and J. Buyze, “The dynamics of preference
formation,” Journal Economic Behavior Organization, Volume 1
(1980), 123-157;

L. Tannaccone, “Religious practice: a human capital approach,”
Journal Science Study Religion,” Volume 29 (1990), 297-314;

H. Letbenstein, Bandwagon, “Snob and Veblen effects in the theory
of consumers’ demand,” Journal Economics, Volume 64 (1950),
181-207.

Mason, PH. “Modes of Transmission: Traditional West Sumatran
and Contemporary West Javanese Pratices of Indigenous
Martial Arts,” Proceedings 1st Symposium Singapore: ICTM Study
Group on Performing Arts of Southeast Asia (2010), 118;

Sperber, D. Explaining Culture: A Naturalistic  Approach (London:
Blackwells, 1996);

Sperber, D., Claidiere, N. “Why Modeling Cultural Evolution is still
such a Challenge” Biological Theory 1 (1), (2006), 20-22.

Webber, M. “Identity matters: Racial-ethnic Representations among
Adolescents Attending Multi-Ethnic High Schools,” (Disertasi
S-3, The University of Auckland 2011), 161;

Sussman, N., “The dynamic nature of cultural identity throughout

culturaltransitions: Why home is not so sweet,” Jurnal
Personality and Social Psychology Review, (4), (2000), 355-373.

L. Sechrest-Ehrhardt, “Understanding the Racial Identity
Development of Multiracial Young Adults Through their

205



Family, Social, and Environment Experiences,” (Disertasi
S-3, Catholic University of America, 2012), 9

S. M. Park, “Immigrant students’ Heritage Language and Cultural
Identity Maintenance in Multilingual and Multicultural
Societies,” Concordia Working Papers in Applied Linguistics, Volume
4,(2013), 42.

Arnold Hauser. The Sociology of Art. Terj. Kenneth J. Northcott
(Chicago and London: The University of Chicago Press,
1985), bab 5-6

Hall, J.R., M. J. Neitz, M. Battani, Sociology on Culture (London:
Routledge, 2003), 105;

Pomeranz, Kenneth, 7%e Great Divergence: Europe, China, and the Making

of the Modern World Economy (Princeton, New Jersey: Princeton
University Press 2000).

A. Giddens. Teor: Strukturasi: Dasar-dasar Pembentukan Struktur Sosial
Masyarakat (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 50.

Laurajane Smith, Uses Of Henitage (New York: Routledge, 2006), 17.

Ricklefs, M. C. A History of Modern Indonesia, (Bloomington: Indiana

University Press, 1981), seperti dikutip oleh R.M. Soedarsono,
20.

. Babad Ngayogyakarta Jilid I XCVIII, 36-39, (Yogyakarta:
Museum Sanabudaya), P. B. A, 135, 401.

Lindsay, Jenifer. Alasik, Ritsch, Kontemporer: Sebuah Studi Tentang
Pertunjukan Jawa (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press,
1991), 98.

Soedarsono, R.M. et al, Mister: Serimpi, (Yogyakarta: Tarawang Press,
2000), 22.

Wibowo, I'red. (ed), Mengenal Tari Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta:
Dewan Kesenian Yogyakarta, 1981), 101-102.

Suryobrongto, B.PH. Tar Klasik Gaya Yogyakarta, (Yogyakarta:
Museum Kraton Yogyakarta, 1976), 26.

Soedarsono, R.M. Wayang Wong: The State Ritual Dance Drama in
The Court of Yogyakarta, (Yogyakarta: Gadjah Mada University
Press), 1984, 25.

206



Sudiro, “Pergolakan Suryengalaga di Yogyakarta” (Tesis S-2 Sekolah
Pasca Sarjana Universitas Gadjah Mada, 1986).

Hadi, Y. Sumandiyo. Pasang Swrut Tari Klastk Gaya Yogyakarta,
(Yogyakarta: Lembaga Penelitian ISI Yogyakarta dan CV
Media Pressindo, 2001), 33-34.

Pramutomo, R.M. Tar, Seremoni, dan Politik Kolonial (I), (Surakarta:
ISI Press Solo, 2009), 149.

Hartley, Barbara. Javanese Performances on An Indonesian Stage: Contesting
Culture, Embracing Change. (Leiden: KITLV Press), 2008, 16

Supriyanto. “Busana Tari Bedaya Gaya Yogyakarta: Sebuah Kajian
Estetika,” Jurnal Agem, Volume 8(1):1-7, (2009), 6.

Wardani, L.K.; R.M. Soedarsono, Timbul Haryono, Djoko Suryo,
“City Heritage of Mataram Islamic Kingdom in Indonesia:
Case Study of Yogyakarta Palace,” The International Journal of
Social Sciences, 9(1), (2013), 106.

Soedarsono, R.M. “The Role of Gamelan Music in Dance
Instruction: the Relation between Dance and Music,” Asia
Pacific Society for Ethnomusicology Conference, Manila, (18-23
February 2002).

Hadi, Y. Sumandiyo. Rontinyuitas dan Perkembangan Tari Klasik Gaya
Yogyakarta sebagai Legitimasi Warisan Budaya Bangsa, (Institut
Seni Indonesia: Yogyakarta 2012), 14.

Faza Novrisal. “Perlindungan Karya Cipta Seni Tari: Studi
terhadap Konsep dan Upaya Perlindungan Hak Cipta Seni
Tari Yogyakarta” (Tesis Sarjana S-2 Universitas Diponegoro
2009), 167.

Soedarsono, R. M. Wapang Wong: Drama ‘lari Ritual Kenegaraan di
Keraton Yogyakarta (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press,
1997), 29.

Soedarsono, R.M. Masa Gemilang dan Memudar Wayang Wong Gaya
Yogyakarta, (Yogyakarta: Terawang, 2000), 4.

Jong, P. de Josselin de. “A Study of Javanese History as a Reaction

to Foreign Culture,” Jurnal Bidragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde 153, No: 1, Leiden, 112-129,(1997), 117.

207



Dradjat, Satrio Utomo. “The Rationale Behind Urban Form of
the Javanese Inland Cities: Urban Morphology of Shifting
Capitals of Islamic Mataram Kingdom and its Successors”
(Tesis Sarjana S-2, National University of Singapore, 2008),
121.

Uneme, Naoko. “Searching in the Shade of a Flower: Changes in
Learning Processes of Javanese Court Dance Yogyakarta
Style,” Asian Alternatives for a Sustainable World: “Iransborder
Engaggements in Knowledge Formation, API, (2008), 171

Febrianda, Lis “Rekonstruksi Regulasi Pelayanan Kependudukan
dan Pencatatan Sipil oleh Birokrasi Pemerintahan dalam
Perspektift Hukum Administrasi Negara” (Disertasi S-3,
Universitas Diponegoro, 2009), 121.

Raffles, Thomas Stamford. History of Java, Volume 1, (John Murray,
1830), 272-284.

Puspito, Nanang et al., Pendidikan Anti Korupsi untuk Perguruan Tinggi,
(Jakarta: Kemedikbud, 2011),31.

Huriyah, E. M. “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Bertahannya
para Abdi Dalem Wanita dalam Bekerja di Keraton
Kesunanan Solo,” Politeknosains, 10(2), (2012)

Jan, Hostetler. “Bedhaya Semang: The Sacred Dance of Yogyakarta,”
Archipel, Volume 24, (1982), 127-142.

Chung, Richard Yung H. “Church, Culture and Arts: The Supremacy
of Arts in Engaging Church with Culture in the Twenty-First
Century North American Urban Neighborhoods™ (Disertast
S-3 Ph.D., George Fox University, 2013), 137.

Harper, Nicole R, “Education beyond institutionalization: Learning

outside the formal curriculum” Journal Critical Education,
Volume 2, nomor (4), (2010), 7-8.

Sutton, A.“Performing Arts and Cultural Politics in South
Sulawesi”, Bydragen tot Taal-, Land-, en Volkenkunde, 673-679,
(1995), 677-678.

Putraningsih, T. “Studio Tari Gaya Yogyakarta (Yayasan Pamulangan

Beksa Sasminta Mardawa): Penyangga Kehidupan Tari
Klasik Gaya Yogyakarta”, Prosiding Seminar, (2011), 26

208



Santos, R.P. “Iransmission, Pedagogy, and Education: A Critical
Study of Asian Traditional Music Cultures in Post-Colonial
and Post-Modern Times in Thailand and Indonesia”. Journal
Asian Trangformation Action, (2007), 73.

Parto, FX.S. “Recent History of Javanese Classical Dance: A
Reassessment” Dance Report, (2005), 6

Salamah, “Peranan Kraton Yogyakarta terhadap Pelestarian
Kesenian Tradisional”, Wades, 2, (2008), 4.

Quoldbach, J., EEW.Dunn, K.V. Petrides, M.Mikoljczak. Money
Giveth, “Taketh Away: The Dual Effect of Wealth on
Happiness”, Psychological Science, (2010).

Hefner, R-W. “The Politics of Popular Art: Tayuban Dance and

Culture Change in East Java”, Southeast Asia Program Publications
at Cornell Unwersity,No. 43 (Apr., 1987), 75-94

Syaifullah, M. “Lima Sanggar Hidupkan Wayang Wong Yogyakarta”,
Tempo, (24 Juni 2011).

Ulung, G. Go Traditional: 100 Sanggar Seni, Artshop, Bengkel Kerajinan
Bertradisi di Jogia dan Solo, (Jakarta: Gramedia, 2011), 56.

Supadma, “Langen Mandra Wanara Opera Tradisional yang
Terlupakan”, Jurnal Mata Jendela, Volume 4, (2007).

Muryantoro, H. “Prof. Dr. Koesnadi Hardjasoemantri, S.H., M.L.:
Pelestari Budaya”, Jfantra, Volume 2 (3), (2007), 217

Sunaryo dan Y. Murdiyati, “Revitalisasi Tari Yogyakarta pada
Organisasi Tari Irama Tjitra Yogyakarta,” Jurnal Mudra,
Volume 25 (1), (2010).

Jennifer Lindsay, et al., ed., Heirs to World Culture Being Indonesian 1950-
1965 (Leiden: KITLV Press, 2012), 191-222.

Murdiyati, Y. “Peranan Lembaga Tari Tradisi dalam
Mempertahankan Tari Tradisi,” Furnal Imaji, Volume 4 (2),
(2006), 244- 249.

Bella, A., S.A. Agustin, Perancangan Biografi Visual Raminten,”
Jurnal ‘Teknik POMITS, Volume 1(1), (2012), 1-6.

Winahyuningsih, M. Heni “Urbanization and the Dialectic of
Traditional Performing Arts in Yogyakarta” Urban Research,
Volume 2, (2005), 51.

209



Index

A

abdi-dalem 58, 59, 102, 107, 111
adiluhung 6, 9, 87

B

Beksa ix, xii, xv, 6, 18, 19, 29, 60, 62, 63, 77, 105, 109, 110, 111
. 117, 123, 137, 145, 158, 161, 162, 163, 167, 168, 170, 17
3, 204, 208

beksan 51, 109, 111, 148, 152, 156, 166, 169, 180

budaya v, vii, viii, ix, x, 1, 2, 3, 4, 7, 11, 12, 15, 17, 20, 21, 23
, 26, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 35, 36, 53, 68, 73, 74, 75, 7
6, 80, 81, 84, 86, 87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 97, 103
, 114, 116, 117, 119, 122, 125, 126, 129, 131, 132, 133,
138, 139, 141, 144, 153, 158, 162, 173, 176, 189, 190, 19
3, 195, 196

D

Dacrah Istimewa Yogyakarta 1, 2, 31, 32, 81, 82, 84, 88, 90, 93, 14
3, 149, 186, 187, 194, 195, 200

E
etnokoreologi 1, 29, 30, 33
G

gamelan 19, 36, 60, 63, 67, 93, 102, 104, 112, 120, 124, 128, 144
, 163, 164, 168

gaya Yogyakarta iii, iv, v, vi, vii, viii, xi, 4, 6, 12, 21, 29, 30, 33, 5
0, 52, 57, 60, 65, 66, 96, 97, 98, 99, 110, 111, 112, 113, 1
14, 118, 120, 137, 148, 167, 168, 171, 172, 178, 186

gending 36, 39, 77, 136, 145

gerak v, viil, ix, xi, 4, 7, 8, 10, 11, 32, 36, 37, 38, 39, 51, 54, 55
, 56, 67, 70, 76, 77, 78, 97, 98, 107, 126, 145, 151, 152, 1
55, 156, 161, 164, 166, 176, 195, 196, 198

210



I
irama 4, 10, 34, 35, 36, 38, 39, 124, 176, 180

J

Jathilan 10
Joged Mataram 119, 120, 176, 179

K

kebudayaan vii, 1x, 2, 3, 4, 8, 15, 17, 18, 26, 30, 33, 52, 56, 57,
87, 88, 90, 97, 111, 113, 114, 119, 173, 192, 193, 194, 195
, 196

kesenian wvii, viii, ix, 3, 4, 6, 7, 10, 12, 13, 14, 21, 28, 29, 33, 58
, 59, 95, 98, 101, 103, 105, 107, 111, 112, 132, 140, 158, 1
66, 169, 172, 173, 175, 184, 186, 196, 198

ketoprak 115, 117, 123, 124, 125, 126, 140, 188

kontemporer ix, x, xi, 2, 5, 15, 53, 113

koreografi 114, 115, 146, 147, 148, 155

Kraton v, v, viii, ix, x, xi, xiv, 2, 4, 6, 7, 17, 18, 19, 27, 28, 29,
30, 31, 32, 33, 35, 36, 40, 53, 54, 55, 56, 57, 59, 61, 62, 6
3, 64, 65, 66, 67, 69, 70, 71, 75, 76, 78, 81, 83, 84, 85, 86
, 87, 92, 93, 95, 96, 97, 99, 100, 102, 104, 105, 106, 109,
110, 111, 112, 114, 115, 116, 117, 118, 119, 120, 121, 122
, 123, 124, 125, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 133, 134, 13
5, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 143, 144, 145, 146, 147, 1
49, 152, 153, 154, 155, 158, 159, 160, 161, 162, 167, 168,
169, 171, 173, 174, 177, 179, 181, 183, 184, 185, 186, 187
, 189, 190, 191, 192, 200, 201, 204, 206, 209

Kraton Yogyakarta vii, xiv, 4, 6, 17, 19, 28, 29, 30, 33, 36, 40, 53
, 54, 57, 59, 61, 62, 63, 64, 66, 67, 75, 87, 95, 97, 100, 10
2, 104, 106, 110, 112, 116, 117, 118, 121, 124, 135, 149, 1
53, 158, 168, 171, 177, 200, 201, 204, 206, 209

M

Mahabharta 57
musik 4, 10, 12, 14, 35, 63, 77, 102, 104, 107, 135, 137, 144, 17
1, 186

211



P

Pangeran v, xi1, 6, 17, 19, 29, 53, 54, 59, 60, 104, 105, 107, 122,
183, 167, 169, 173

penari xi, 10, 14, 19, 28, 36, 37, 38, 39, 49, 50, 51, 52, 53, 54,
55, 56, 57, 58, 39, 60, 62, 63, 64, 70, 71, 72, 75, 81, 84,
86, 92, 93, 101, 102, 103, 104, 106, 107, 109, 113, 119, 1
20, 124, 127, 130, 131, 135, 136, 137, 140, 147, 149, 152
, 154, 155, 156, 161, 162, 163, 166, 167, 168, 170, 173, 1
76, 180, 182, 184, 185, 186, 188

pengrawit 14, 123, 128, 184

pertunjukan tari x, 4, 5, 10, 13, 108, 111, 127, 143, 175

R

raja 9
Ramayana 50, 52, 57, 58, 68, 96, 104, 121, 127, 139, 159, 162, 1
69, 174

S

sanggar v, ix, 2, 7, 16, 27, 28, 32, 63, 76, 77, 87, 92, 123, 127, 1
98, 137, 140, 149, 150, 151, 158, 160, 161, 162, 163, 165,
167, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 176, 178, 180, 181, 182
, 184, 189, 190, 191, 192, 198

seni iif, iv, v, ix, x, xii, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 10, 12, 13, 14, 15, 20, 21
, 23, 28, 30, 31, 32, 33, 59, 76, 84, 85, 86, 87, 91, 95, 96
, 98, 99, 100, 101, 103, 104, 108, 109, 110, 113, 122, 125,
126, 127, 128, 130, 131, 135, 137, 138, 139, 140, 142, 143
, 144, 145, 146, 147, 152, 153, 154, 155, 156, 157, 169, 17
3, 182, 184, 188, 191, 193, 194

seniman 11, 14, 53, 60, 65, 84, 93, 95, 98, 102, 103, 107, 109, 12
1, 136, 137

seni pertunjukan 4, 14, 15, 33, 95, 96, 99, 100, 101, 108, 109, 110
, 113, 126, 140

Sultan v, 6, 7, 17, 18, 19, 20, 29, 53, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61,
62, 63, 64, 65, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 104
, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 115, 12
1, 122, 128, 135, 136, 137, 138, 140, 158, 161, 167, 168, 1
70, 173, 189, 190, 191, 192, 193, 194, 195

T

tari i, v, v, vi, vii, viii, 1x, x, xi, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 1
2, 18, 14, 15, 16, 17, 19, 20, 21, 27, 28, 29, 30, 31, 33, 3
4, 35, 36, 37, 39, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 59, 60, 62

212



, 63, 64, 65, 66, 67, 69, 70, 73, 75, 77, 82, 83, 84, 86, 93
, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 103, 104, 105, 106, 107, 108
, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 115, 117, 118, 119, 120, 12
1, 122, 123, 124, 125, 127, 128, 130, 131, 134, 135, 136, 1
37, 138, 140, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 148, 149, 150,
151, 152, 153, 154, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 161, 162
, 163, 165, 166, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 173, 174, 17
5, 176, 177, 178, 179, 180, 182, 183, 184, 186, 188, 189, 1
91, 192, 194, 195

tari Bedhaya 19, 63, 98, 104, 114

tari klasik 111, v, v, vi, xi, 2, 3, 4, 5, 6, 8, 10, 11, 12, 13, 21, 29,
30, 33, 50, 52, 65, 66, 97, 99, 110, 111, 112, 113, 114, 11
5, 117, 118, 119, 120, 121, 131, 134, 137, 143, 145, 147, 1
48, 150, 151, 155, 156, 159, 162, 167, 168, 171, 172, 180,
183

tari kreast 5, 8, 12, 113, 176, 178, 180

tari Serimpi 50, 64, 168

tari topeng 19, 100, 156

tari tradist 5, 7, 10, 11, 14, 15

TKGY xii, xiii, xiv, xv, 4, 5, 7, 13, 14, 16, 17, 18, 19, 21, 23, 24
, 25, 26, 36, 37, 38, 39, 49, 50, 51, 52, 67, 68, 69, 70, 71
, 712, 73, 75, 76, 77, 78, 79, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88
, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 97, 98, 103, 104, 105, 106, 10
8, 109, 114, 116, 120, 134, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 1
42, 146, 147, 148, 152, 153, 155, 158, 159, 160, 170, 171,
172, 173, 174, 176, 178, 181, 182, 186, 187, 188, 189, 190
, 191, 192, 193, 194, 195, 196, 197, 198, 199

W

wayang wong xi, 19, 20, 28, 37, 52, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 83
, 85, 98, 100, 102, 106, 107, 109, 111, 117, 121, 122, 123,
139, 140, 148, 152, 156, 166, 167, 173, 176, 183

wiraga x, 36, 104, 152, 165, 169, 176, 179

wirama x, 36, 152, 169, 176, 179

wirasa x, 36, 37, 152, 169, 176, 179

213



JEJAK GERAK

Pewarisan Tari Klasik Gaya Yogyakarta

"Jejak Gerak" mengungkapkan perjalanan panjang pewarisan
tari klasik gaya Yogyakarta (TKGY), sebuah seni adiluhung yang
berasal dari lingkungan istana Kraton Yogyakarta. Buku ini
mengeksplorasi tantangan dan peluang dalam menjaga
kelestarian seni tari di tengah perubahan zaman dan
globalisasi. Melalui pendekatan sosiologi seni dan
etnokoreologi, penulis menjelaskan bagaimana Kraton
berperan sebagai pusat kebudayaan, serta kontribusi lembaga
pendidikan dan komunitas tari dalam melestarikan warisan
budaya ini.

Dalam enam bab, buku ini membahas berbagai aspek yang
mempengaruhi perkembangan TKGY, mulai dari sejarah,
karakteristik, hingga proses pewarisan melalui lembaga formal
dan nonformal. Keberhasilan pewarisan TKGY tak hanya
bergantung pada keterampilan teknis, tetapi juga penanaman
nilai-nilai estetika dan filosofis yang terkandung dalam setiap
gerakan tari. Di era modern, TKGY menghadapi tantangan dari
industri pariwisata dan seni kontemporer, namun usaha
komunitas dan institusi tari tetap berfokus pada pelestarian
tradisi.

Dengan menggambarkan perjalanan TKGY dari dalam hingga
luar tembok istana, "Jejak Gerak" menjadi referensi penting
bagi siapa saja yang ingin memahami lebih dalam tentang
seni tari klasik Yogyakarta serta peran budaya dalam menjaga
identitas bangsa di tengah arus globalisasi.






