$ Editor:

LIPI Cahyo Pamungkas dan Yogi Setya Permana

INTOLERANSI DAN

POLITIK IDENTITAS KONTEMPORER

DI INDONESIA

iperju

Buku ini tidak d



INTOLERANSI DAN

POLITIK IDENTITAS KONTEMPORER

DI INDONESIA



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng




INTOLERANSI DAN

POLITIK IDENTITAS KONTEMPORER

DI INDONESIA

Editor:
Cahyo Pamungkas dan Yogi Setya Permana

LIPI Press



© 2020 Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI)
Pusat Penelitian Sumber Daya Regional

Katalog dalam Terbitan (KDT)
Intoleransi dan Politik Identitas Kontemporer di Indonesia/Cahyo Pamungkas dan Yogi Setya
Permana-Jakarta: LIPI Press, 2020.

xiii hlm. + 363 hlm.; 14,8 x 21 cm

ISBN 978-602-496-169-5 (cetak)
978-602-496-168-8 (e-book)

1. Intoleransi 2. Politik Identitas
3. Indonesia
306.6598
Copy editor : Tantri Dwi A.
Proofreader : Martinus Helmiawan dan Noviastuti Putri Indrasari
Penata isi : Vidia Cahyani A. dan Rahma Hilma Taslima
Desainer sampul : D.ELR. Mahelingga
Cetakan Pertama : Desember 2020
Diterbitkan oleh:

LIPI Press, anggota Ikapi
Gedung PDDI LIPI, Lantai 6
JIn. Jend. Gatot Subroto 10, Jakarta 12710
Telp.: (021) 573 3465
E-mail: press@mail lipi.go.id
Website: lipipress.lipi.go.id
LIPI Press
2 elipi_press



Daftar Isi

DAFTAR TABEL ....ocociiiiiiiiiiiiiccceee s vii
PENGANTAR PENERBIT ......ccocoiiiiiiniiiicinicecccieeeene ix
PRAKATA .o xi
BABI Intoleransi dan Radikalisme dalam Pertanyaan

BAB II

BAB III

BAB IV

BABV

BAB VI

Cahyo Pamungkas ........c.ccccceuveeuricinincininieinicineceiceineennaes 1

Spektrum Toleransi/Intoleransi: Dari Demokrasi sampai

Tribalisme Media Sosial
Hikmat Budiman........ccooeovviiiiiiiiiiiieeeee e 21

Ulama-Dayah, Politik Lokal, dan Toleransi di Aceh
Yogi Setya Permana ..o, 47

Narasi Agama dalam Pilkada Sumatra Utara 2018
Septi SAtTIan ...cueeeiceiiie e 65

Banten: di Antara Toleransi dan Intoleransi
SATUL HAKAIM 1.veveeeeeeeeeee e 103

Rohis, Persemaian Intoleransi, serta Ekosistem Pendidikan
yang Menegasikan Orientasi Humanistik: Kasus Sekolah
Menengah Atas di DKI Jakarta

Anggi Afriansyah........cooiiiiie 133



BAB VII Mobilisasi Islam dan Politik di Jawa Barat: Sebelum dan
Sesudah Rangkaian Aksi 212

Amin MUAZaKKIT ...eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et 173

BAB VIII Dinamika Intoleransi dan Toleransi di Jawa Tengah
Sri Yanuarti ... 197

BAB IX Potret Buram (In)toleransi di Yogyakarta dan Faktor-faktor
Pemicunya

BAB X Intoleransi dan Radikalisme di Jawa Timur: Studi tentang
Dinamika di NU dan Pembangunan Narasi Positif di
Grassroot NU

M. Saifullah RODMAN .eovviieeeeeee e 261

Bab XI  Perda Syariah dan Perubahan Bentuk Intoleransi di

Sulawesi Selatan

IBNU NAAZIT oottt saeeeene 299

BAB XII Catatan Refleksi atas Intoleransi di Indonesia

Yogi Setya Permana ........ccoocveieiininicnnicieene, 343
INDEKS. ... 355
DAFTAR SINGKATAN ....cocoiiiiiiicccc 351

BIOGRAFI PENULIS

vi



Daftar
Tabel

Tabel 2.1 Spektrum sikap ideologis masyarakat Indonesia terhadap
beberapa isu sosial, politik dan keagamaan (dalam %) ... 27

Tabel 4.1 Perolehan Suara Pasangan 1 dan 2 di Kabupaten/Kota .. 72
Tabel 4.2 Peta Persebaran Penganut Agama di Kabupaten/Kota di

Sumatra Utara ..o..eeeeeceeeieinecniinieneeeceneeneeseeeeeee 74
Tabel 4.3 Hasil Perolehan Suara Pilkada Sumatra Utara 2008 (jiwa
atau pemilih) ..o 82
Tabel 4.4 Hasil Perolehan Suara Pemilukada Sumatra Utara 2013
(jiwa atau pemilih) ......ccooeiiiniiiniiiiiiiis 87
Tabel 4.5 Jadwal Road Show Pengajian Ustaz Abdul Somad di
SuUmMatra ULara ..ooceeeeeeeeiieiieeieeieeeeeesee e 92
Tabel 6.1 Kegiatan-kegiatan Rohis .......cccceeviviecinciniiiniicnncn. 140
Tabel 8.1 Jumlah Pemeluk Agama di Jateng Tahun 2015............. 198
Tabel 8.2 Kasus-Kasus Intoleransi di Jateng Tahun 2012-2017... 203
Tabel 9.1 Kota Teratas dengan Skor Toleransi Tertinggi.............. 232
Tabel 9.2 Kota Teratas dengan Skor Toleransi Rendah................. 233

vii



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



Pengantar
Penerbit

Sebagai penerbit ilmiah, LIPI Press mempunyai tanggung jawab
untukterusberupayamenyediakanterbitanilmiahyangberkualitas.
Upaya tersebut merupakan salah satu perwujudan tugas LIPI Press
untuk turut serta membangun sumber daya manusia unggul dan
mencerdaskan kehidupan bangsa sebagaimana yang diamanatkan

dalam pembukaan UUD 1945.

Buku bunga rampai ini membahas mengenai berbagai perso-
alan terkait peningkatan kasus intoleransi serta radikalisme agama
dan etnis yang terjadi di Indonesia. Menguatnya konservatisme
menjadi pemicu berkembangnya fenomena intoleransi yang tak
jarang berujung pada radikalisme. Kami berharap bunga rampai
ini dapat menjadi katalis bagi para pembacanya untuk dapat
membangun kehidupan yang lebih positif dalam bingkai kein-
donesiaan di lingkungan masing-masing.

Akhir kata, kami mengucapkan terima kasih kepada semua
pihak yang telah membantu proses penerbitan buku ilmiah ini.

LIPI Press



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



Prakata

Puji syukur kami panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Kuasa
karena atas berkat dan rahmat-Nya buku bunga rampai hasil
penelitian yang berjudul /ntoleransi dan Politik Identitas Kontem-
porer di Indonesia ini dapat selesai ditulis. Buku ini merupakan
pengembangan dari hasil penelitian di bawah Program Prioritas
Nasional Bappenas 2019 yang berjudul Membangun Narasi
Positif Kebangsaan dan Keindonesiaan. Tujuan program tersebut
adalah menarasikan persoalan-persoalan yang terkait dengan
meningkatnya intoleransi dan radikalisme berbasis keagamaan
dan etnisitas yang terjadi, baik dalam dunia nyata maupun dunia
maya. Potensi konflik pada masa kontemporer yang ditandai se-
bagai masyarakat pasca-kebenaran, lebih cenderung pada perso-
alan konflik berdasarkan identitas sosial tertentu, seperti agama.
Konservatisme dalam pandangan keagamaan yang berlebihan
cenderung mengarah pada intoleransi dan pada tingkat yang
lebih tinggi menjadi radikalisme. Dalam program penelitian ini,
intoleransi dan radikalisme dalam kehidupan sehari-hari dikaji
melalui survei publik, penelitian lapangan, dan discourse network
analysis (DNA). Buku ini hanya mendeskripsikan hasil-hasil
penelitian lapangan secara kualitatif.



Dalam kesempatan ini, atas nama tim penulis, kami hatur-
kan terima kasih kepada pihak-pihak yang telah membantu
selesainya penelitian ini. Pertama, kepada para pimpinan LIPI,
terutama Deputi LIPI bidang IImu Pengetahuan Sosial dan Ke-
manusiaan, Prof. Dr. Tri Nuke Pudjiastuti, M.A. selaku pengarah
program ini. Juga kepada Kepala Pusat Penelitian Kemasyaraka-
tan dan Kebudayaan LIPI, Dr. Sri Sunarti Purwaningsih, M.A.
beserta seluruh jajarannya atas bantuannya sebagai pimpinan
satuan kerja tempat program ini dilaksanakan. Kedua, terima
kasih sebesar-besarnya kepada para narasumber seminar riset
desain, diskusi kelompok terpumpun, dan seminar akhir, yaitu
Dr. Ichsan Malik (Universitas Pertahanan), Dr. Ikhsan Ali Fauzi
(Universitas Paramadina), Dr. Hikmat Budiman (Populi Center),
Dr. NG Soemaktoyo (University of Notre Dame), Dr. Ismail
Fahmi (Drone Emprit), Dr. Aris Arif Mundayat (UGM), dan
Dr. Adlin Silla (Balitbang Kemenag). Ketiga, ribuan terima kasih
kami ucapkan kepada asisten penelitian lapangan kualitatif dan
seluruh informan di Aceh, Sumatra Utara, Banten, DKI Jakarta,
Jawa Barat, Jawa Tengah, DIY, Jawa Timur, dan Sulawesi Selatan.
Keempat, tidak lupa terima kasih yang tulus kami sampaikan ke-
pada tim administrasi dan keuangan program ini di PMB-LIP]I,
yaitu Ibu Ani Aryani, Ibu Yayah, Dwi Septi Rahayu, dan Lina
Marlina.

Kami berharap buku ini dapat memberikan kontribusi
dalam pengembangan kajian konflik kontemporer serta studi
intoleransi dan radikalisme di Indonesia. Selain itu, buku ini
diharapkan juga dapat memotret fenomena menguatnya kon-
servatisme, intoleransi, dan radikalisme sehingga para pembaca



dapat memunculkan inisiatif untuk membangun narasi positif
keindonesiaan. Buku ini tentunya masih memiliki banyak
kekurangan. Oleh karena itu, kami memohon masukan yang
konstruktif dari pembaca untuk perbaikan lebih lanjut.

Jakarta, 2 Januari 2020

Tim editor

Cahyo Pamungkas dan Yogi Setya Permana

xiii



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB |

Intoleransi dan
Radikalisme dalam
Pertanyaan

Cahyo Pamungkas
Pusat Penelitian Kewilayahan LIPI

A. Pengantar

Sejak 2015, Indonesia menghadapi fenomena yang belum pernah
terjadi pada masa-masa sebelumnya, yakni menguatnya intole-
ransi dan radikalisme agama dalam ruang-ruang sosial kehidupan
bermasyarakat sehari-hari. Hal ini ditandai dengan menguatnya
narasi-narasi negatif, baik di media massa maupun media sosial,
mengenai sentimen primordial keagamaan.

Intoleransi berbasiskan isu agama dapat dilihat dalam kasus
Tanjung Balai 29 Juli 2016, Tolikara 17 Juli 2015, dan rang-
kaian demonstrasi terhadap Basuki Tjahaya Purnama (Ahok)
atas tuduhan penodaan agama pada 2016. Ketiga peristiwa ini
menunjukkan betapa mudahnya masyarakat Indonesia menjadi
marah, melakukan aksi massa, dan bahkan melakukan perusakan
untuk persoalan yang pada mulanya berskala kecil. Fenomena
semacam ini memunculkan pertanyaan mengapa bangsa ini mu-
dah tersulut dalam konflik. Dalam kasus Tanjung Balai, protes
dari Ibu Meliana terhadap suara azan dari masjid yang letaknya
di seberang rumahnya lantas menjadi pemicu pembakaran dan
perusakan belasan wihara dan klenteng di kota tersebut. Di



Tolikara, bunyi pengeras suara dari komunitas umat Islam yang
merayakan Idulfitri melahirkan konflik antara kelompok Muslim
dan Kristen yang menyebabkan terbakarnya tempat ibadah dan
sejumlah toko. Fenomena tersebut memunculkan kekhawatiran
akan terganggunya semangat keindonesiaan dan kebangsaan
yang telah diletakkan oleh para pendiri bangsa sejak tahun 1928,
yakni Indonesia yang majemuk, modern, dan demokratis.

Berbagai survei telah dilakukan untuk mengidentifikasi
tingkat intoleransi. Sebagai contoh, Setara Institute memaparkan
bahwa pada 2017, DKI Jakarta, Banda Aceh, Bogor, Cilegon,
Depok, dan Yogyakarta termasuk sebagai kota yang relatif
intoleran (Setara Institute, 2017). Lebih lanjut, survei Wahid
Foundation dan Lembaga Survei Indonesia (LSI) pada 2016
menyebutkan bahwa sebagian responden (40%) memiliki sifat
yang intoleran terhadap non-Muslim (Wahid Fondation, 2016).
Hal ini juga diperkuat oleh temuan survei Center for Strategic
and International Studies (CSIS) pada tahun yang sama bahwa
ada kecenderungan pada sebagian besar generasi milineal (53,7%)
untuk memilih pemimpin yang seagama (CSIS, 2017).

Meningkatnya sentimen etnik dalam kehidupan bernegara
dan bermasyarakat merupakan fenomena yang umum sejak
diberlakukannya desentralisasi politik dan otonomi daerah pas-
ca-1999. Studi Roland (2001) menunjukkan bahwa dentuman
besar desentralisasi dalam praktiknya telah melahirkan para
bupati/walikota yang lebih menyerupai raja-raja kecil di wilayah-
nya masing-masing daripada penyelenggara layanan publik yang
lebih baik. Desentralisasi administratif dan otonomi daerah telah
melahirkan penguatan kembali identitas-identitas partikular
berbasis etnis dan agama, yang justru digunakan untuk memo-
bilisasi konstituen baru dalam kontestasi politik di tingkat lokal

2 Intoleransi dan Politik ...



(Nordholt & Klinken, 2008). Contoh dari fenomena ini adalah
ketegangan berbasis etnisitas yang menjurus ke arah konflik ko-
munal, seperti ketegangan antara etnik Dayak Tidung dan Bugis
di Kota Tarakan, Kalimantan Timur, pada 2010; dan antara etnik
Lampung dan Bali di Kabupaten Lampung Selatan pada 2012.
Walaupun ketegangan tersebut dapat diselesaikan secara damai,
potensi ketegangan komunal berbasis isu etnik masih terdapat di
sejumlah daerah yang jumlah penduduk pendatangnya hampir
sama dengan orang asli, seperti di Kota Jayapura, Sorong, dan

Timika.

Konflik semacam ini bukanlah sesuatu yang hanya terjadi
di negeri ini. Fenomena konflik yang sering menggunakan isu
primordial, seperti etnis dan agama, juga terjadi di Pakistan,
Myanmar, negara-negara Eropa, Timur Tengah, dan Amerika
Serikat. Kasus pembantaian etnis Rohingya pada 2017 yang
menyita perhatian dunia, misalnya, terjadi di Myanmar. Selain
itu, rasialisme dan diskriminasi berbasis agama juga menguat
di banyak negara Eropa. Persoalan ini membawa pada asumsi
bahwa persoalan konflik yang terjadi belakangan ini tidak bisa
dipisahkan dari tarikan globalisasi yang begitu pesat dan kuat.
Dalam hal ini, keberadaan media sosial sebagai alat penyebaran
informasi juga kerap memperuncing konflik, alih-alih menye-
lesaikan persoalan. Oleh karena itu, setiap upaya memahami
beragam persoalan konflik tersebut harus mempertimbangkan
pertautan antara faktor-faktor bersifat lokal dan global.

Media sosial memiliki peran meningkatkan kesadaran
kewarganegaraan, mendorong keterbukaan informasi, dan
menyediakan iklim yang kondusif bagi kehidupan berdemokrasi.
Harus diakui pula, media sosial berdampak pada terciptanya
ruang-ruang publik yang memungkinkan orang bebas menyam-

Intoleransi dan Radikalisme ... = 3



paikan pandangannya. Media sosial menjadi medium berbagai
komunitas untuk berdiskusi mengenai bagaimana menciptakan
perubahan sosial ke arah yang lebih baik. Namun, media sosial
juga berguna sebagai alat propaganda sebagian kelompok un-
tuk memengaruhi opini publik, sekaligus menciptakan suatu
fakta sosial alternatif. Semakin banyaknya media sosial maupun
media massa daring telah menggeser peran media massa cetak
konvensional yang jumlah pembacanya semakin menurun. Di
sini, media sosial menyediakan ekosistem bagi berkembangnya
masyarakat pasca-kebenaran (post-truth society), yakni saat kebe-
naran tidak lagi bersifat tunggal, dan masing-masing pelaku sosial
dapat membangun narasi masing-masing yang kadang-kadang
saling menegasikan. Hal ini diwarnai oleh munculnya ujaran
kebencian dan kabar bohong atau hoaks yang disampaikan
melalui media sosial. George (2016) menuliskan bahwa ujaran
kebencian adalah semua bentuk ujaran yang merendahkan dan
meliyankan kelompok yang dianggap berbeda. Ujaran kebencian
berkembang pesat melalui media sosial dengan mengonstruksi
narasi negatif. Pada tingkatan tertentu, banyak dan masifnya
narasi negatif yang dikonstruksi secara sistematis memunculkan
kekhawatiran hilangnya rasa kebangsaan dan kesadaran nasional
sebagai bangsa Indonesia.

Fenomena intoleransi dann radikalisme di berbagai daerah
menggambarkan adanya relasi mayoritas dan minoritas ke-
agamaan atau kelompok etnik yang masih diwarnai oleh kesen-
jangan sehingga berpotensi menciptakan konflik. Seperti kasus
di Jakarta, banyak orang merasa Jakarta atau Indonesia akan
dijadikan seperti Singapura yang dikuasai oleh etnis Tionghoa.
Di Tanjung Balai, penduduk mayoritas Melayu (Muslim) merasa
takut terhadap minoritas (Tionghoa) karena perkembangan
dan pengaruhnya di bidang ekonomi dan politik. Di Tolikara,

4 Intoleransi dan Politik ...



kelompok mayoritas asli Papua (Kristiani) merasa khawatir akan
terpinggirkan dalam akses terhadap sumber daya lokal oleh
kelompok masyarakat dari luar Papua, terutama dari kelompok
Muslim. Ketakutan atau kekhawatiran dalam berkompetisi di
ranah lokal dan global itulah yang sering memicu emosi dan
kemarahan orang. Ketakutan itu tidak mesti nyata, tetapi bisa
juga berarti sesuatu yang dibayangkan akan terjadi pada masa
yang akan datang.

Pandangan yang dominan dalam teori-teori konflik
menyebutkan faktor utama penyebab konflik sosial adalah
kontestasi antarkelompok untuk memperebutkan sumber daya,
baik material maupun simbolik. Kontestasi ini dapat diperbu-
ruk oleh kesenjangan ekonomi. Kemiskinan dan ketimpangan
di masyarakat umumnya dianggap menjadi latar belakang
kemarahan kelompok yang selama ini termarginalkan dan ber-
potensi menyulut konflik kekerasan antarkelompok masyarakat.
Namun, berbagai kasus yang terjadi belakangan ini seakan me-
ngarahkan kita kepada asumsi yang berbeda: memang ada per-
soalan ekonomi yang muncul, tetapi persoalan identitas menjadi
kerangka yang lebih besar bagi keresahan dan kemarahan sosial.
Ribuan orang yang berjalan kaki dari Ciamis dan Tasikmalaya
untuk ikut demonstrasi 212 di Monas Jakarta sepertinya tidak
berkaitan dengan isu ekonomi atau “ketidakberpihakan® Ahok
kepada orang miskin. Bintang film ternama, anggota DPR, gu-
bernur, dan pejabat yang ikut serta demo 212 tidak bisa disebut
sebagai mereka yang mengalami ketimpangan ekonomi. Secara
ckonomi, mereka adalah kelas menengah atau bahkan kelas atas.

Jika dikaitkan dengan politik, fenomena intoleransi dan
radikalisme ini dalam konteks lokal, nasional, dan global dinilai
sebagai refleksi dari fenomena global meningkatnya politik

Intoleransi dan Radikalisme ... =~ 5



identitas. Ketika dunia semakin mengglobal, banyak orang yang
mencari identitas-identitas lokal ataupun sektarian untuk menja-
di pegangan di tengah gelombang tersebut. Orang membutuhkan
perlindungan yang dianggap bisa memberi kenyamanan. Agama
adalah salah satu bentuknya karena mengajarkan kepastian akan
masa depan, di samping sebagai tempat berlabuh secara spiritual.
Bagi kelompok kelas menengah perkotaan yang tidak memiliki
latar belakang pendidikan agama yang cukup, identitas agama
dipilih sebagai yang paling strategis atau membantu dalam kon-
teks hari ini, yakni krisis dan ketidakpastian hidup di perkotaan.

B. Perubahan Karakteristik Konflik di Indonesia

Jika ditelusuri lebih jauh, terdapat pergeseran sifat dasar kon-
flik di Indonesia dari konflik kekerasan antarkelompok agama
atau etnis yang bersifat komunal menjadi konflik laten, berupa
menguatnya sentimen keagamaan. Konflik laten di sini dapat
dimaknai sebagai konflik yang tidak berwujud dalam kekerasan,
tetapi tersembunyi dalam kehidupan sehari-hari. Sebagai contoh,
penolakan terhadap pendirian tempat ibadah atau pemimpin
yang berbeda agama. Konflik komunal di negeri ini telah banyak
menjadi perhatian sarjana Barat. Konflik yang dilandasi oleh
sentimen primordial ini sesungguhnya merupakan manifestasi
dari mobilisasi sejumlah elite politik lokal sebagai respons ter-
hadap perubahan kelembagaan, implikasi reformasi 1998, dan
desentralisasi politik. Kajian Van Klinken (2007), misalnya,
mengemukakan bahwa kompetisi antarkelompok elite politik
lokal dan persaingan antarkelompok tersebut merupakan penye-
bab utama konflik Ambon 1999. Wilson (2008) mengatakan
bahwa kelompok-kelompok elite politik pada tingkat nasional
serta perubahan strukeur politik tahun 1998 merupakan penye-
bab utama konflik Maluku. Bertrand (2004) menjelaskan bahwa

6 Intoleransi dan Politik ...



perubahan politik di tingkat nasional memiliki implikasi pada
kontestasi antarelite di tingkat lokal, yang menjadi konteks dari
konflik sosial pasca-reformasi di Maluku dan Sulawesi.

Meskipun sejumlah kajian tersebut menjadi referensi utama
dalam studi konflik di Indonesia, Adam (2010) dan Gismar
(2000) mengkritik bahwa sebagian besar studi konflik belum
memusatkan perhatian pada level individu untuk mengidenti-
fikasi faktor empiris mengapa seseorang berpartisipasi dalam
tindakan intoleransi dan radikalisme. Selain itu, konflik-konflik
pasca-reformasi belum menggunakan media sosial sebagai
instrumen utama untuk melakukan framing opini publik.
Framing mereka saat itu masih menggunakan media massa kon-
vensional dan jaringan telepon genggam.

Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI) juga telah
melakukan sejumlah penelitian terhadap konflik komunal mau-
pun konflik vertikal antara tahun 2003 sampai 2008, misalnya
analisis resolusi konflik Ambon (Yanuarti dkk., 2005), konflik
Aceh (Nurhasim dkk., 2003), dan konflik Papua (Sukamto dkk.,
2004). Berbagai studi tersebut telah merekomendasikan sejumlah
kebijakan damai sebagai rekonsiliasi antara pihak yang berkon-
flik dan kerangka kerja pencegahan konflik. Menurut Budiman
(2016), berbagai studi konflik tersebut dilakukan dalam konteks
“erupsi” politik etnisitas dan agama yang datang bersama desen-
tralisasi politik dan otonomi daerah.

Konflik di berbagai daerah tersebut ditandai dengan mobili-
sasi isu agama atau etnik, dan menggunakan kekerasan yang ber-
sifat komunal. Namun, setelah tahun 2006, terdapat pergeseran
karakteristik konflik menjadi intra-agama, ditandai dengan perse-
kusi terhadap kelompok-kelompok minoritas. Persekusi terhadap
minoritas Ahmadiyah dapat dilihat dalam tulisan Budiwanti

Intoleransi dan Radikalisme ... =~ 7



(2007, 2009, 2011), Zaenuri (2009), dan Burhani (2013), se-
dangkan terhadap komunitas Syiah telah dikaji oleh Formichi
(2014) dan Humaedi (2014). Studi-studi tersebut berfokus
pada kronologi kekerasan dan perbedaan penafsiran terhadap
kitab suci, tetapi belum meneliti lebih jauh mengenai strategi
rekonsiliasi yang tepat. Sebagai contoh, disertasi Burhani (2013)
menyebutkan bahwa tindakan kekerasan terhadap Ahmadiyah
dan persekusi yang mereka alami menguatkan keyakinan teologis
akan kebenaran ajaran mereka. Disertasi Zaenuri (2009), selain
membahas kronologi konflik, juga menganalisis penyebab konflik
Ahmadiyah di Mataram, yakni bahwa para mubalig Ahmadiyah
kurang memahami kondisi sosial budaya masyarakat Lombok, di

samping metode dakwah yang digunakan Ahmadiyah terkesan
eksklusif.

Berangkat dari fenomena meningkatnya persekusi terhadap
minoritas, sifat dasar konflik, sesudah tahun 2006, lebih cen-
derung pada intoleransi dalam kehidupan beragama. Fenom-
ena seperti ini kemudian menjadi topik kajian sejumlah ahli
dalam kajian Islam. Van Bruinessen (2013), misalnya, menulis
mengenai conservative turn, yakni berkembangnya orientasi
keberagamaan Islam yang lebih dan semakin konservatif. Hal ini
ditandai dengan dikeluarkannya fatwa MUI yang mengharam-
kan liberalisme, kapitalisme, komunisme, pluralisme, dan aliran
sesat. Beberapa kajian mengenai intoleransi telah dilakukan oleh
Hadiz (2017), Mietzner dan Muhtadi (2017), serta Menchik dan
Trost (2018). Mietzner dan Muhtadi (2017) memaparkan bahwa
intoleransi keagamaan tidak berhubungan langsung dengan
identitas keagamaan, tetapi terkait dengan mobilisasi politik.
Hadiz (2017) menyebutkan bahwa kemunculan Islam politik
terkait karakrteristik demokrasi Indonesia yang tidak liberal
(illiberal democracy), dan kelompok ini muncul sebagai bagian

8 Intoleransi dan Politik ...



dari menguatnya kekuatan kapitalisme oligarki yang mengguna-
kan politik identitas. Menchik dan Trost (2018) mengatakan
bahwa masyarakat Muslim di Indonesia sebenarnya tidak lebih
toleran dari Muslim negara lain. Mereka yang lebih toleran
pada umumnya yang sudah menerima pendidikan atau tingkat
ekonomi yang lebih tinggi.

Intoleransi dan radikalisme juga berkelindan dengan
perkembangan teknologi informasi. Kajian Appadurai (1996)
dan Castells (2010) menyebutkan bahwa internet telah menjadi
ruang proyeksi dari imajinasi kolektif mengenai gagasan tertentu.
Pengamatan tersebut terlihat dengan jelas dalam ruang internet
Indonesia yang digunakan untuk persebaran berita hoaks mau-
pun ujaran kebencian etnis dan politik. Produksi hoaks dan
ujaran kebencian terjadi karena pengguna internet dan algoritma
situs, seperti Google, saling memengaruhi dan membentuk
kantong algoritma (Lim, 2017). Kantong tersebut mengarahkan
pengguna internet untuk mencari informasi berdasarkan pre-
ferensi pribadinya. Sebagai akibatnya, internet berperan sebagai
instrumen untuk menyebarkan pemikiran-pemikiran yang cen-
derung intoleran dan radikal. Dalam transformasi dari intoleransi
ke gerakan radikal, media sosial telah menjadi katalisator di mana
waktu yang dibutuhkan untuk mengubah orang awam (dari nol)
menjadi mampu melakukan tindakan kekerasan, misalnya bom
bunuh diri, dapat berlangsung kurang dari setahun—terungkap
dalam diskusi kelompok terpumpun (Focus Group Discussion/
FGD dengan Solahuddin pada 28 November 2017). Dalam
konteks demikian, intoleransi dan radikalisme yang ada di dunia
nyata (offline) tidak dapat dipisahkan dari persoalan serupa di

dunia maya (online).

Intoleransi dan Radikalisme ... =~ 9



C. Intoleransi dan Radikalisme dalam Diskursus
Ilmu Sosial

Semua tulisan dalam buku ini didasarkan pada konsep ma-
syarakat pasca-kebenaran. Semua fenomena intoleransi atau
radikalisme agama di sembilan provinsi ini akan dilihat dalam
perspektif kontestasi narasi kebenaran. Kelompok-kelompok
intoleran atau radikal melegitimasi tindakan mereka dengan na-
rasi dan seperangkat nilai tertentu yang diyakini kebenarannya.
Pasca-kebenaran merujuk pada perdebatan yang sangat panjang,
baik dalam diskursus ilmu sosial maupun filsafat. Konsep ini
bila ditelusuri lebih jauh berkaitan dengan pertanyaan filosofis
mengenai “kebenaran” itu sendiri. Vattimo (2011) mengatakan
bahwa sejak muncul dalam pemikiran Nietzsche pada awal abad
ke-12, kebenaran lebih dipahami sebagai sesuatu yang tidak
bersifat tunggal, tetapi jamak. Bagi sistem politik demokrasi,
konsep ini dapat mencegah otoritarianisme kekuasaan karena
masyarakat diminta untuk memproduksi klaim kebenarannya
sendiri melalui demokrasi modern.

Namun, dalam kenyataannya, pluralisme kebenaran meng-
giring masyarakat pada nihilisme dan melahirkan beragam
fakta alternatif yang tidak bisa lagi divalidasi. Secara sosiologis,
sebagaimana digambarkan oleh Castells (1997), yang terjadi
adalah penguatan politik identitas yang mengancam demokrasi
itu sendiri. Otoritas-otoritas lama mengalami pelumpuhan,
sedangkan otoritas-otoritas baru belum terbentuk. Jika tidak
diantisipasi, kondisi ini akan memunculkan konflik horizontal
yang dapat mengancam integrasi nasional. Salah satu fakta yang
muncul dalam konteks pasca-kebenaran adalah penyebaran
intoleransi dan radikalisme yang menemukan dasar filosofisnya.

10 Intoleransi dan Politik ...



Selain pasca-kebenaran, kajian ini memiliki tiga kata kunci,
yaitu konservatisme, intoleransi, dan radikalisme. Merujuk pada
van Bruinessen (2013), konservatisme agama merujuk pada
corak keagamaan di Indonesia yang setidaknya sejak 2006 telah
bergeser ke arah konservatif—didapatkan dari persekusi terhadap
Jemaah Ahmadiyah Indonesia di Lombok. MUI pasca-Orde Baru
telah mengeluarkan beberapa fatwa yang sering menjadi landasan
bagi sejumlah ormas keagamaan untuk melakukan persekusi dan
diskriminasi terhadap kelompok minoritas. Contoh lain adalah
tokoh-tokoh politik yang mengakomodasi ide mengenai hukum
Syariah sebagai cara untuk memenangkan suara pemilihnya.
Konservatisme merujuk pada sejumlah gerakan yang menolak
re-interpretasi modernis, liberal, atau progresif dalam pengajaran
Islam dan meyakini pentingnya doktrin-doktrin dan aturan so-
sial yang mapan (van Bruinessen, 2013, 17). Dalam konteks ini,
konservatisme dibedakan dengan fundamentalisme agama, yakni
penekanan ketat akan penafsiran agama yang tekstual.

Salah satu implikasi dari perkembangan konservatisme dan
fundamentalisme adalah radikalisme agama. Secara umum,
radikalisme agama didefinisikan sebagai “bentuk-bentuk inter-
pretasi keagamaan yang mendorong penganutnya, baik secara
aktif maupun pasif, untuk memperjuangkan penggantian sistem
politik yang berlaku di sebuah negara” (Nadzir dkk., 2017).
Radikalisme identik dengan kelompok-kelompok teror, seperti
Al-Qaidah ataupun Islamic State in Iraq and Syria (ISIS). Hal
itu dapat dipahami karena kelompok-kelompok tersebut mem-
berikan ancaman yang sangat nyata bagi negara, baik dari segi
ideologinya maupun tindakan kekerasan yang mereka lakukan.
Kelompok radikal dalam manifestasinya tidak selalu melakukan
tindakan dengan menggunakan kekerasan. Hizbut Tahrir Indo-
nesia (HTI), misalnya, tidak pernah tercatat melakukan tindakan

Intoleransi dan Radikalisme ... =~ 11



kekerasan. Meskipun demikian, tetap dapat dianggap radikal
karena secara terbuka mengadvokasi perubahan sistem politik
nasional. Dengan demikian, definisi radikalisme juga melingkupi
radikalisme, baik dengan kekerasan maupun non-kekerasan.

Selain persoalan radikalisme, perkembangan konservatisme
juga berkaitan erat dengan peningkatan intoleransi. Sebelum
bicara mengenai definisi intoleransi, penting untuk membahas
mengenai toleransi itu sendiri. Sumaktoyo dalam van Bruines-
sen (2013) menggunakan beberapa sumber terdahulu untuk
mengelaborasi konsep tersebut. Secara sederhana, toleransi
dapat dibedakan menjadi dua bentuk, yaitu toleransi politik dan
toleransi sosial. Dunn dan Singh dalam Sumaktoyo (2017)
mendefinisikan toleransi sosial sebagai sebuah orientasi umum
yang positif terhadap kelompok-kelompok di luar kelompoknya
sendiri. Toleransi politik dapat dilihat sebagai kesediaan seseorang
untuk menghargai hak-hak politik dan sosial dari kelompok yang
tidak ia setujui. Berdasarkan pemaparan tersebut, dalam kajian
ini, intoleransi dapat dilihat sebagai orientasi negatif penolakan
seseorang terhadap hak-hak politik dan sosial dari kelompok
yang ia tidak setujui. Karakteristik semacam ini dapat ditemukan
dalam kelompok radikal, meskipun pembedaan tetap penting
sebab kelompok radikal memiliki kekhususan dalam upaya
penggantian ideologi. Dalam praktiknya, intoleransi juga dapat
dibedakan berdasarkan manifestasi tindakannya, yaitu intoleransi
kekerasan dan intoleransi non-kekerasan.

Intoleransi kekerasan dapat dilihat dari penggunaan kekeras-
an seseorang atau kelompok, baik dalam bentuk kata maupun
perbuatan fisik, terhadap kelompok yang ia tidak setujui. Dalam
konteks ini, kekerasan dalam bentuk fisik dapat mudah dilihat
karena objeknya cukup jelas. Sebaliknya, kekerasan dalam bentuk

12 Intoleransi dan Politik ...



kata atau yang kerap disebut sebagai ujaran kebencian (bate speech)
lebih sulit untuk dijelaskan. Apa yang membedakan antara ujaran
kebencian dan penistaan agama? Keduanya banyak digunakan
untuk menggambarkan upaya permusuhan pada ajaran, teks,
atau agama tertentu. George (2016) secara tegas menyebutkan
bahwa keduanya harus dibedakan sebab akan berpengaruh terh-
adap upaya pengelolaan kebijakan terkait dua hal itu. Penistaan
agama di berbagai belahan dunia kerap muncul didasarkan pada
rasa ketersinggungan individu atau kelompok pada tindakan atau
pernyataan yang diyakini menghina ajaran agama mereka, baik
itu teks, tokoh, maupun konsep agama mereka. Persoalannya,
karena ajaran agama relatif bersifat abstrak, pengaduan penistaan
agama rentan digunakan untuk mendukung kepentingan politik.
Sebaliknya, ujaran kebencian tidak dapat dilihat hanya dari rasa
ketersinggungan, tetapi dari adanya ancaman objektif terhadap
keselamatan kelompok ataupun individu yang muncul dalam
ujaran tersebut. Dalam hal ini, ujaran kebencian dapat didefinisi-
kan sebagai bentuk-bentuk ujaran, baik di dunia nyata maupun
maya, yang secara sistematis memicu diskriminasi dan tindakan
yang mampu mencelakai kelompok yang tidak disetujui.

Buku ini bersumber dari tinjauan pustaka dan penelitian
lapangan. Tinjauan literatur dilakukan terhadap studi-studi yang
telah ada, baik yang dilakukan oleh LIPI maupun di luar LIPI.
Selain itu, dilakukan juga tinjauan literatur terhadap hasil-hasil
penelitian intoleransi yang bersifat kontemporer untuk kasus
Indonesia. Penelitian lapangan terdiri atas wawancara dan obser-
vasi di sembilan provinsi yang termasuk dalam kategori provinsi
paling intoleran di Indonesia dalam lima tahun (2012-2017).
Sumber data yang digunakan adalah indeks intoleransi hasil pe-
nelitian Setara Institute, Wahid Foundation, dan Komnas HAM.
Meskipun tahun yang digunakan tidak seragam antara ketiga

Intoleransi dan Radikalisme ... = 13



lembaga tersebut, terdapat kecenderungan bahwa dalam lima
tahun terakhir terdapat sembilan provinsi yang termasuk daerah
paling tidak toleran. Provinsi tersebut adalah Jawa Barat, DKI
Jakarta, Jawa Tengah, DI Aceh, Jawa Timur, Sumatra Utara, Su-
lawesi Selatan, Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY), dan Banten.
Informan yang diwawancarai adalah mereka yang dipandang
memiliki cukup informasi tentang intoleransi dan radikalisme
yang ditunjukkan oleh (i) minimal lima tahun menjadi pengajar
atau narasumber tentang persoalan radikalisme dan intoleransi
(dosen atau peneliti), (ii) lembaga swadaya masyarakat yang
bergerak pada isu-isu yang terkait dengan persoalan intoleransi
dan radikalisme (NGO), serta (iii) mereka yang memiliki pen-
garuh dalam pembuatan kebijakan yang terkait dengan intol-
eransi dan radikalisme, seperti pejabat pemerintah daerah dan
pimpinan ormas keagamaan.

D. Sistematika Penulisan

Buku bunga rampai ini terdiri dari 12 bab. Bab pertama merupa-
kan catatan pengantar dari persoalan intoleransi dan radikalisme
di Indonesia secara umum, baik hasil penelitian sebelumnya mau-
pun tinjauan literatur. Bab kedua akan memaparkan definisi dari
toleransi. Toleransi dapat memilki banyak pengertian, tergantung
dari sudut pandang yang digunakan untuk memaknainya. Oleh
karena itu, pada bab ini akan dijelaskan toleransi seperti apa yang
telah berkembang dan dimaknai masyrakat Indonesia, dengan
rentang waktu sejak masa demokrasi sampai era media digital.
Bab ketiga menarasikan perkembangan intoleransi di Nanggore
Aceh Darussalam pasca-MoU Helsinki. Dalam bab ini ditemu-
kan fenomena bahwa otoritas ulama meluas ke dalam kehidupan
bermasyarakat dan bernegara. Bab keempat mendeskripsikan
penggunaan politik identitas dalam Pilkada Sumatra Utara tahun

14 Intoleransi dan Politik ...



2018 saat preferensi agama dan etnisitas menjadi determinan
dalam menentukan pilihan politiknya. Bab kelima menjelaskan
mengenai intoleransi di Provinsi Banten yang ditandai dengan
sulitnya kelompok minoritas untuk mendirikan tempat ibadah.
Bab keenam menarasikan fenomena intoleransi di DKI Jakarta
terutama pada sekolah menengah umum tingkat lanjut dengan
fokus pada seksi kerohanian Islam (Rohis). Rohis diduga menjadi
salah satu tempat menyuarakan aspirasi intoleran, di samping
sebagai wadah mengekspresikan identitas bagi siswa didik.

Bab ketujuh menuliskan mengenai akar gerakan radikal di
Jawa Barat yang merupakan bekas daerah pemberontakan DI/TTI.
Meskipun gerakan tersebut dilumpuhkan, para pendukungnya
bermetamorfosis ke dalam gerakan politik dan memperjuang-
kan gagasan Indonesia bersyariah. Bab kedelapan memaparkan
mengenai intoleransi di Provinsi Jawa Tengah, terutama di Kota
Surakarta dan juga relasi-relasi antarkelompok umat beragama di
sejumlah tempat. Bab kesembilan menuliskan mengenai perkem-
bangan intoleransi dan radikalisme agama di Provinsi DIY pada
periode 2014-2018 yang terjadi di sejumlah kabupaten. Juga
terkait dengan peran kelompok-kelompok sosial-budaya dalam
menjadikan toleransi sebagai basis narasi positif bagi kehidupan
bermasyarakat. Bab kesepuluh menceritakan perkembangan in-
toleransi di Provinsi Jawa Timur yang ditandai dengan masuknya
paham-paham keagamaan konservatif ke dalam beberapa bagian
dari organisasi Nadhlatul Ulama. Bab kesebelas menarasikan
mengenai jaringan intoleransi di Provinsi Sulawesi Selatan beserta
dinamikanya pasca-reformasi 1998. Bab keduasebelas memapar-
kan catatan penutup dan refleksi atas keseluruhan bab.

Intoleransi dan Radikalisme ... =~ 15



Daftar Pustaka

Adam, J. (2010). How ordinary folk became involved in the Ambonese
conflict: Understanding private opportunities during communal
violence. Bijdragen tot de Taal, Land, en Volvenkunde, 166(1), 25—
48.

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of global-
ization (7" edition). Minneapolis: University of Minnesota Press.
doi: 10.1017/CB0O9781107415324.004.

Bertrand, J. (2004). Nationalism and ethnic conflict in Indonesia. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Budiman, H. (2016). Multikulturalisme dan kisah lima kota. Makalah
disampaikan pada diskusi terbatas Global Village, 21 November
2016 di Puslit Kemasyarakatan dan Kebudayaan LIPI.

Budiwanti, E. (2011). Jama’ah Ahmadiyah and the ulama edicts. Stra-
tegic Review, 1(2), 36-43.

Budiwanti, E. (2007). Jemaat Ahmadiyah dan resistensi sosial di Lom-
bok. Jurnal Harmoni, 6 (23, Juli-September), 36-61.

Budiwanti, E. (2009). Pluralism collapses: A study on the Jama’ah Ah-
madiyah Indonesia and its persecution. Working Paper Series. No.
117. National University Singapore: Asia Research Institute.

Burhani, N. (2013). When Muslims are not Muslims: The Ahmadiyya
community and the discourse on heresy in Indonesia. University of
California, Santa Barbara.

Center for Strategic and International Studies. (2017, 2 November).
Ada apa dengan milenial? Orientasi sosial, ekonomi dan politik.
Diakses pada 30 November 2018 dari https://www.csis.or.id/
uploaded_file/event/ada_apa_dengan_milenial  paparan_sur-
vei_nasional_csis_mengenai_orientasi_ekonomi__sosial_dan_
politik_generasi_milenial_indonesia__notulen.pdf.

Castells, M. (1997). The rise of the network society: The power of identity
(vol. 2). West Sussex: Blackwell Publishing.

Castells, M. (2010). 7he rise of network society. West Sussex: Blackwell.

16 Intoleransi dan Politik ...



Elisabeth, A. (Ed.). (2004). Pemetaan peran dan kepentingan para aktor
dalam konflik di Papua. Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia,
Riset Kompetitif Pengembangan Iptek, Subprogram Otonomi
Daerah, Konflik, dan Daya Saing,.

Formichi, C. (2014). Violence, sectarianism, and the politics of reli-
gion: Articulations of anti- Shiz discourses in Indonesia. /ndone-
sia, 98, 1-27.

George, C. (2016). Hate spin: The manufacture of religious offense and its
threat to democracy. Cambridge, Mass.: MIT Press.

Gismar, A.M. (2000). Memahami konflik di Maluku: Suatu perspektif
psikologi sosial. Jurnal Psikologi Sosial, 8(7), 44-50.

Hefner, R'W. (2000). Civil Islam: Islam and democratization in Indone-
sia. Princeton: Princeton University Press.

Hadiz, V. (2017, Oktober 20). Behind Indonesia’s illiberal turn. New-
mandala. Diakses pada 30 November 2018 dari http://www.new-
mandala.org/indonesia-illiberal/

Humaedi, A. (2014). Kerusuhan Sampang: Kontestasi aliran keagamaan
dalam wajah kebudayaan Madura. Harmoni, 13(2),117-133.
Liddle, W. (1996). The Islamic turn in Indonesia: A political explana-

tion. 7he Journal of Asian Studies, 55(3), 613—634.

Lim, M. (2005) Islamic radicalism and anti-Americanism in Indonesia:
The role of the internet, policy studies. Washington: East-West Cen-
ter Washington. Diakses pada 30 November 2018 dari https://
www.eastwestcenter.org/system/tdf/private/PS018.pdf2file=18&-
type=node&id=32076.

Lim, M. (2017). Freedom to hate: Social media, algorithmic enclaves,
and the rise of tribal nationalism in Indonesia. Critical Asian Stud-
ies, 49(3), 411-427. doi: 10.1080/14672715.2017.1341188.

Menchik, J., & Trost, K. (2018). Indonesian Muslims in comparative
perspective. Dalam R.W. Hefner (Ed.), Routledge handbook of con-
temporary Indonesia. New York: Routledge.

Intoleransi dan Radikalisme ... = 17



Mietzner, M., & Muhtadi, B. (2017). AhoK’s satisfied non-voters: An
anatomy. New Mandala. Diakses pada 30 November 2018 dari
http://www.newmandala.org/ahoks-satisfied-non-voters-anatomy.

Mujani, S., & Liddle, R.W. (2004). Indonesia approaching election:
Politics, Islam and public opinion. Journal of Democracy, 15(1),
109-123.

Nadzir, 1., Permana, S.P, Satriani, S., Usman, & Wahyudi. (2017).
Strategi antisipasi radikalisme dan intoleransi agama di Indonesia.
Kertas Kebijakan Kedeputian IPSK-LIPI.

Nurhasim, M. (2003). Konflik Aceh: Analisis atas sebab-sebab konflik,
aktor konflik, kepentingan, dan upaya penyelesaian. Lembaga llmu
Pengetahuan Indonesia, Proyek Pengembangan Riset Unggulan/
Kompetitif LIPI/Program Isu.

Nurhasim M., Patji, A. R, Alihar, ., & Lamijo. (2003). Konflik Aceh,
analisis atas sebab-sebab konflik, aktor konflik, kepentingan dan
upaya penyelesaian. Jakarta: Proyek Pengembangan Riset Ung-
gulan LIPL.

Nordholt, H.S., & Klinken, G. (2008). Renegotiating boundaries: Local
politics in post-Suharto Indonesia. Leiden: KITLV Press.

Roland, G. (2001). Ten years after ... transition and economics. /MF
economic review, 48 (suppl 1). https://doi.org/10.2307/4621689

Setara Institute. (2017). Indeks kota-kota toleran 2017, ringkasan ek-
sekutif laporan Setara Institute 16 November 2017. Diakses pada
30 November 2018 dari http://setara-institute.org/indeks-ko-
ta-toleran-tahun-2017/.

Sukamto, A. E., Widjojo, M. S., Cahyadu, R., & Blegur, S. (2004). Pe-
metaan peran dan kepentingan para aktor dalam konflik di Papua.
Jakarta: Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia, Riset Kompetitif
Pengembangan Iptek, Sub Program Otonomi Daerah, Konflik,
dan Daya Saing.

18 Intoleransi dan Politik ...



Sumaktoyo, N.G. (2017). Penelitian empiris mengenai toleransi di
Indonesia: Menuju praktik terbaik. Dalam I. Ali-Fauzi, Z.A. Ba-
gir & 1. Rafsadi (Eds.), Kebebasan, roleransi, dan terorisme: Riset
dan kebijakan agama di Indonesia (hlm. 159-192). Jakarta: PSAD
Yayasan Paramadina.

Vattimo, G. (2011). A farewell to truth. New York: Columbia Univer-
sity Press.

Van Bruinessen, M. (Ed.). (2013). Contemporary developments in Indo-
nesian Islam: Explaining the” conservative turn”. Institute of South-
east Asian Studies.

Van Klinken, G. (2007). Communal violence and democratization in
Indonesia: Small town wars (Vol. 6). Routledge.

Wahid Foundation. (2016). Hasil survei nasional 2016 Wahid Foun-
dation-LSI, dipublikasikan tahun 2017. Diakses pada 3 Januari
2020 dari htep://wahidfoundation.org/index.php/publication/de-
tail/Hasil-Survey-Nasional-2016-Wahid-Foundation-LSI.

Wilson, C. (2008). Ethno-religious violence in Indonesia: From soil to
God. Routledge.

Yanuarti, S., Marieta, J.R., Tryatmoko, M.W., & Indonesia, L.I.P.
(2005). Konflik di Maluku ¢ Maluku Utara: Strategi penyelesaian
konflik jangka panjang. Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia.

Zaenuri, L.A. (2009). Konflik jemaat Ahmadiyah dengan masyarakar
non-Ahmadiyah: Studi Kasus di Lombok, Nusa Tenggara Barat
(Disertasi doktoral, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah,
Jakarta).

Intoleransi dan Radikalisme ... =~ 19



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB II

Spektrum Toleransi/
Intoleransi: Dari
Demokrasi sampai
Tribalisme Media
Sosial

Hikmat Budiman
Populi Center

A. Pengantar

Paling tidak sejak satu dekade belakangan ini, meskipun pun-
cak-puncaknya berlangsung mulai tahun 2014, isu intoleransi
mulai banyak dibicarakan dalam berbagai lingkar perbincangan
para akademisi, dari kalangan aktivis pluralisme dan hak asasi
manusia (HAM), aparat keamanan, organisasi-organisasi masa
(ormas) berbasis agama, sampai para politisi. Tidak hanya
dibicarakan, tetapi intoleransi juga dianggap sebagai salah satu
ancaman besar bagi masyarakat Indonesia saat ini. Hal yang lebih
mengkhawatirkan, tindakan-tindakan intoleran itu bukan hanya
muncul dalam bentuk ujaran-ujaran kebencian, melainkan juga
banyak yang berbentuk aksi-aksi kekerasan. Ketika dunia se-
makin menjadi terbuka oleh teknologi penyebarluasan data dan
informasi, sejumlah besar orang ternyata malah memilih tinggal
di gua yang gelap dan pengap yang dikuasai oleh bentuk-bentuk
disinformasi dan purbasangka negatif terhadap sesamanya. Mere-
ka sibuk dengan kebenciannya sendiri dan berhalusinasi bahwa

21



dunia akan menjadi lebih baik kalau seluruh manusia seperti
mereka. Di Amerika Serikat, rasisme masuk ke dalam politik
dengan cara yang menghibur. Ta diwakili oleh karakter yang
terlampau menggelikan untuk dianggap serius, seperti Donald
Trump. Di Indonesia, intoleransi dan rasisme menghambur ke
dalam politik demokrasi dan memberi sedikit unsur kejutan ka-
rena diwakili oleh karakter-karakter yang semula dianggap terlalu
santun untuk melakukannya.

Meskipun bentuk-bentuk intoleransi dapat muncul dalam
berbagai ranah kehidupan sosial, yang paling banyak dibicarakan
dan paling mengganggu dalam kehidupan masyarakat Indonesia
saat ini adalah bentuk-bentuk intoleransi dalam ajang kehidupan
beragama dan berkeyakinan yang manifestasinya dapat pula ter-
jadi pada hal-hal di luarnya. Dalam banyak kasus, mereka yang
tidak toleran terhadap beberapa aspek kehidupan sosial di luar
aktivitas keagamaan, seperti bentuk-bentuk ekspresi seni tertentu,
diskusi dan penerbitan buku kajian pemikiran kiri, atau advokasi
hak-hak perempuan atau kelompok lesbian, gay, biseksual, dan
transeksual (LGBT), juga sering berasal dari kelompok-kelom-
pok massa yang berafiliasi pada organisasi massa keagamaan ter-
tentu. Pada masyarakat dengan obsesi integrasi segala urusan ke
dalam agama atau sebaliknya, intervensi agama ke dalam seluruh
urusan dalam kehidupan sosial yang cukup kuat—seperti terjadi
pada beberapa kalangan di Indonesia belakangan ini—agama
dan kelompok agama pasti akan menjadi salah satu titik pusat
perhatian setiap diskusi politik.

Ada dua pokok bahasan yang didiskusikan dalam buku ini.
Pertama, diskusi singkat tentang problematik toleransi dan intol-
eransi, baik dalam konsep maupun dalam bentuk praktik-praktik
hidup sehari-hari. Kedua, menempatkan diskusi tentang toleran-

22 Intoleransi dan Politik ...



si/intoleransi ke dalam upaya-upaya untuk mencari penjelas dan
penyebab-penyebabnya.

A. Spektrum

Toleransi adalah istilah yang sangat sering dipakai, tetapi defi-
nisinya cenderung tidak selalu sama (lihat Cohen, 2004). Dalam
pemahaman sehari-hari, toleransi merujuk pada kesanggupan
seseorang atau sesuatu untuk menerima beban dari adanya perbe-
daan. Toleransi seseorang atau sekelompok orang menunjukkan
ambang batas penerimaannya atas perbedaan dari orang atau
kelompok lain. Batasan umum toleransi adalah bahwa seorang
individu dapat dikatakan bersikap toleran pada sebuah tindakan
ketika ia tidak menyukainya atau menurutnya tindakan tersebut
salah, punya kemampuan untuk mencegahnya kalau dia mau,
tetapi dia tidak melakukannya (Cohen, 2004).

Untuk memudahkan diskusi, saya mencoba memahami to-
leransi dan intoleransi seperti ketika kita memahami reaksi tubuh
biologis kita yang berbeda-beda terhadap bermacam-macam
penyebab alergi (alergen). Reaksi terhadap alergen yang sama juga
berbeda pada masing-masing individu, baik penyebab (alergen)
maupun jenis-jenis respons alergik sangat bervariasi pada level
individu ataupun antarsatu individu dengan yang lainnya. Ada
orang yang alergi terhadap debu, tetapi tidak terhadap serangga.
Sebaliknya, ada yang sangat alergi terhadap serangga, tetapi sa-
ngat toleran terhadap kondisi lingkungan berdebu.

Dalam konteks relasi dan interaksi sosial antarkelompok,
toleransi bersifat dinamis bahkan cenderung membentuk sebuah
lingkaran antara inklusi dan eksklusi. Dengan kalimat yang
berbeda, dapat dikatakan bahwa toleransi adalah spektrum yang
merentang dari jarak sosial yang paling jauh sampai yang paling

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 23



intim dengan seseorang. Dalam tradisi ilmu sosial behavioralistik,
dikenal sebuah skala yang biasa digunakan untuk mengukur jarak
sosial (social distance), yang dipelopori oleh Emory S. Bogardus
pada dekade 1930-an, dan secara luas dikenal dengan sebutan
Skala Bogardus. Konsep dasarnya adalah bahwa semakin curiga
seseorang terhadap suatu kelompok, semakin kecil kemung-
kinan orang tersebut akan berinteraksi dengan anggota-anggota
kelompok yang dicurigainya itu. Teknik ini biasa dipakai untuk
mempelajari relasi-relasi etnis, kelas sosial, dan nilai-nilai sosial
secara umum'.

Dengan demikian, toleransi dan intoleransi dapat dipahami
sebagai reaksi tubuh sosial kita terhadap sesuatu yang berbeda,
tidak biasa, yang mengganggu, asing, mencemaskan, bahkan
mengancam. Seperti reaksi alergik pada tubuh biologis, reaksi
kita terhadap hal-hal tertentu dalam kehidupan sosial juga ber-
beda-beda pada masing-masing orang atau kelompok. Ada orang
atau kelompok orang yang sangat mudah tersinggung soal agama,
tetapi sama sekali tidak pernah ada masalah dengan praktik-prak-
tik politisasi agama dalam pemilihan umum; ada orang dan/atau
kelompok orang yang sangat sensitif terhadap bias gender, tetapi

1 Skala Bogardus dipakai untuk mengukur tingkat keramahtamahan, intimitas,
ketidakpedulian, atau permusuhan responden terhadap relasi-relasi sosial
tertentu. Caranya adalah dengan meminta mereka memberikan persetujuan atau
ketidaksetujuan kepada serangkaian pernyataan tentang kelompok-kelompok
tertentu. Skala Bogardus menjelaskan hubungan-hubungan yang mungkin terjadi
antara responden dan seorang anggota kelompok kultural tertentu (misalnya,
pasangan hidup, teman, tetangga, rekan kerja, warga negara, pengunjung ke negeri
kita). Pertanyaan-pertanyaannya dapat dikelompokkan ke dalam terminologi
inklusi dan eksklusi. Untuk kategori inklusi pertanyaannya dapat berupa dapatkah
Anda menerima si Fulan sebagai pasangan hidup Anda? Sementara itu, untuk
kategori eksklusi pertanyaannya seperti “apakah menurut Anda orang keturunan
Arab dan Cina harus keluar dari Indonesia?” Skala Bogardus didasari asumsi
bahwa atribut-atribut yang diukur tersebut bisa diurut sebagai sebuah rentang
(continuum) jarak sosial, dari mulai eksklusi oleh negara sampai inklusi ke dalam
kekerabatan terdekat sebagai pasangan hidup melalui pernikahan.

24 Intoleransi dan Politik ...



tidak terlalu terganggu dengan persoalan keyakinan/agama, dan
seterusnya. Memberi label “intoleran” kepada kelompok tertentu
cukup problematis secara konseptual dan membingungkan secara
sosial. Tidak ada orang/kelompok orang yang bisa memonopoli
sikap toleran dan intoleran sepenuhnya. Secara keseluruhan,
dalam kehidupan sosial, kita bersama-sama berbagi sikap toleran
dan intoleran terhadap hal-hal yang berbeda-beda. Meskipun
demikian, sangat bisa dipahami bahwa, paling tidak untuk ke-
butuhan analisis dalam buku ini, identifikasi tindakan intoleran
dengan kelompok-kelompok sosial tertentu memang tidak bisa
dihindari. Indonesia sedang memasuki sebuah era ketika bebe-
rapa kelompok yang sangat vokal agama begitu keras menuntut
diperhatikan dan menganggap perkara agama paling penting
dalam kehidupan sosial. Seloroh baru-baru ini bahwa “hanya di
Indonesia Tuhan dilibatkan dalam perkara yang seharusnya bisa
diselesaikan oleh Pak RT” secara padat menggambarkan situasi
tersebut.

Survei Populi Center di Jakarta pada November 2019 mem-
perlihatkan bahwa penyikapan masyarakat Indonesia terhadap
berbagai isu yang merentang dari terorisme, kebebasan akses pada
media sosial, aborsi, pendidikan seks, orientasi seksual, sampai
pendidikan agama, tidak pernah menunjukkan gambaran yang
relatif konsisten pada setiap persoalan. Dalam survei tersebut,
Populi Center mengandaikan sebuah garis kontinuum antara
sikap/ideologi liberal dengan nilai 1 di titik ujung yang satu, dan
sikap/ideologi konservatif dengan nilai 10 di titik ujung yang
lain. Tim survei Populi kemudian membuat beberapa pasangan
pernyataan yang berlawanan yang diasumsikan merupakan
manifestasi dari nilai-nilai liberal dan konservatif tersebut, dan
meminta responden memberikan persetujuan mereka dengan
memilih nilai yang merentang dari 1 sampai 10 dalam garis

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 25



kontinuum tadi. Pilihan nilai 1 berarti sangat setuju dengan
pernyataan pertama (liberal) dan sangat tidak setuju dengan
pernyataan kedua. Sebaliknya pilihan nilai 10 berarti sangat
setuju dengan pernyataan kedua (konservatif) dan sangat tidak
setuju dengan pernyataan pertama. Titik-titik dalam kontinuum
yang bernilai dari 2 sampai 9 memperlihatkan gradasi preferensi
persetujuan responden di antara sikap liberal dan konservatif.

Hasilnya, jawaban responden terbukti tidaklah hanya
mengumpul pada dua titik ujung 1 dan 10 dan tidak pula
berkumpul memusat di pilihan pada angka 5, melainkan secara
keseluruhan cenderung membentuk sebuah spektrum. Pada
tabel tersebut juga dapat dilihat bahwa responden dapat berpin-
dah dari kecenderungan liberal ke konservatif bergantung pada
isu apa yang mereka hadapi. Dalam hal terorisme, kebebasan
akses media sosial, dan pendidikan seks, responden cenderung
bersikap liberal. Namun, dalam isu aborsi, perilaku seksual, dan
pendidikan agama, mereka lebih cenderung bersikap konservatif.
Data tersebut menunjukkan bahwa sikap setiap individu tidaklah
selalu bersifat konstan dan konsisten dalam segala persoalan.
Seseorang dapat bersikap sangat liberal dalam isu-isu hak asasi
manusia, misalnya, tetapi berubah sangat konservatif dalam hal
persetujuannya terhadap praktik poligami, yang boleh jadi me-
rupakan hal yang biasa terjadi di lingkungan tempat ia tumbuh.

26 Intoleransi dan Politik ...



(610T 12quuasoN] ) 11ud)) 1ndog ‘NlejA] BISAUOPU 12UIQEY] UBNIIUB[D[-BISE] UBRIULIDWA] [BUOISEN] IAING :12qUINg

‘1pequd qemef

‘esSueq |eJow uep ewede 8un38ue) ueyedniow ewege

edelusw yejepe ese3au sedny euasey 8'sz ¥‘zT 9IT 6V €V '8 87 9v LYV €6 euaJey |ewJoy ueyipipuad
|ewuoy ueyipipuad wnnyny wejep wn|nyLINY wejep ueynsewp
uexpnsewip sniey ewese ueyipipuad np4ad yepn ewede ueyipipuad

‘eJedau Y0 Jnielp njuad yepn

‘esedau yajo Suede|ip snuey e33ulyss ueA 3ueuso denas ey yejepe

86T STT S6 0% 8's v'vI T's 9 v v

uee|ISNsaY ew.Iou-ew.ou Je3guejpw |ensy 2504313y Neje [ensyasow
SuedwiAusw 3ueA [ensyas nye|luad -0y 1349das |ensyas IselusliQ
‘N1 $y9s uenyeladuad uexpuyesd ‘uenediad

-Wwiaw yniun exyaJaw Suosopusaw we|ep LIp ueyjijepuadusw
ueye nJisnf euauey [ulp eisn yelss es|q yeue Jede julp yefas uey
ueyJefelp njaad sepu syas ueyipipuad -Jefelp snJey syas ueyIpipuad

S'6 69 S'8 0v S'S 9'€T 8S ¥'8 9L 6T

eje3au yajo Suese|ip snuey ‘eJedau yajo Inyjelp sniey SueA

SueA e ueyepul yejepe Isioqy EE L NpIAIpUI ey uededniaw Isioqy

‘eseSau newuoylp sniey ‘|eisos

SueA npiaipul deas yey yejepe jels 99 99 /6 ‘9 TS 88 €V 6 06 6T  uequualey eselusw jwap |eisos
-0S ejpaw ueyeund3uaw ueseqaqga) e|paw Jpjojquiaw yajoq esedaN
‘Ingedlp npJad yepn ‘Ingedlp snuey s11049) ueesed

s|J049) ueeseSouediemay ey uep v L€ 9SG TS ¥'9 T6 19 66 TTI ¥'€e -sueiema) yey e33uiyss eseiq
ese|q Jen| uejeyelay uexnq awslI0I3) Jen| uejleyelay yejepe awsloid)
CNVVIVANY3Id OT 6 8 L 9 S v € [4 T T NVVLIVANY3d

(% weep)

ueewegdedy uep ynijod qersos nst ederaqaq depeyia eisouopuy 1esjeredsewr sidojoapr desyis wnnxads 1°7 [2qer,

27

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ...



Data dalam Tabel 2.1 memang tidak eksplisit memperli-
hatkan sikap toleran dan intoleran dalam konteks relasi-relasi
antarumat beragama yang menjadi diskusi pokok dalam buku
ini, tetapi dengan itu saya ingin menunjukkan bahwa sikap
orang atau kelompok orang tidak selamanya bisa secara konsist-
en masuk ke dalam satu kategori tertentu. Orang yang sering
dianggap sangat toleran dalam konteks kehidupan beragama dan
berkeyakinan, bisa saja sangat reaktif dan emosional ketika tokoh
agama yang sangat dihormatinya dianggap tidak dihargai oleh
orang lain dalam sebuah persidangan pidana. Orang-orang yang
berusaha mempromosikan anti-demokrasi—seperti kelompok
Hizbut Tahrir Indonesia (HTT)—bahkan sangat bersemangat
mendukung kebebasan berserikat, berkumpul, dan menyatakan
pendapat yang khas dalam demokrasi. Dengan demikian, seseo-
rang atau sekumpulan kiai bisa saja mengalami pergeseran ke arah
konservatisme dalam beberapa aspek kehidupan dan pemahaman
religiusnya, tetapi pada saat yang sama, dalam hal-hal lain, ia bisa
sama liberalnya dengan para anggota kelompok Islam liberal. Ini
juga membantu menjelaskan mengapa sebagian pelaku penye-
baran hoaks belakangan ini justru berlatar belakang pendidikan
tinggi. Orang bisa mempromosikan toleransi, kebinekaan, dan
kesatuan dalam orasi sekaligus menjadi pelindung dan didu-
kung oleh kelompok-kelompok vigilante dalam memenangkan
kontestasi supremasi politik daerah. Tentu saja ada banyak pen-
jelasan untuk hal-hal semacam itu, tetapi tulisan ini tidak akan
mendiskusikannya lebih jauh.

B. Tentang Batas

Kita bisa mendiskusikan apakah toleransi adalah soal adanya ba-
tas penerimaan atau justru sebaliknya, yakni tidak adanya batas
penerimaan seorang individu atau kelompok terhadap berbagai

28 Intoleransi dan Politik ...



hal yang terjadi dalam sebuah lingkungan yang heterogen. Yang
pertama mengandaikan toleransi dan intoleransi sebagai sesuatu
yang alamiah dan terberi sifatnya sehingga tidak perlu dipersoal-
kan dan bisa dianggap sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari
masyarakat. Yang kedua mengandaikan toleransi sebagai keha-
rusan sosiologis (sociological necessity) bagi individu-individu
atau kelompok-kelompok ketika berinteraksi dengan orang atau
kelompok orang yang memiliki latar belakang agama, budaya,
preferensi seksual, makanan, etiket pergaulan, tata krama sosial,
dan hal-hal sejenis itu yang berbeda bahkan mungkin bertolak
belakang.

Pada titik ekstremnya, pengandaian toleransi sebagai batas
yang sangat tegas bisa melahirkan orang atau kelompok orang
yang bukan hanya sangat mudah tersinggung ketika apa yang di-
yakininya sebagai kawasan di dalam batas yang tidak bisa dilam-
paui itu sengaja atau tidak sengaja dipersoalkan oleh pihak lain,
melainkan juga secara terbuka menyatakan penolakan bahkan
tuntutan untuk menghukum bahkan mengenyahkan segala hal
yang telanjur dipersepsikan berbeda, negatif, mengancam, dan
dikhawatirkan mengganggu kehidupan sosial yang lebih besar.
Lebih dari itu, sebagian dari mereka bahkan sering menjadi kaum
vigilante dan mengambil alih otoritas pemerintah dan negara
dalam melakukan tindakan-tindakan kekerasan terhadap orang
atau kelompok orang yang perbedaannya tidak dapat diterima.
Boleh jadi inilah orang dan/atau kelompok orang yang dimaksud
dengan ungkapan “kaum sumbu pendek” oleh tim penulis buku
bunga rampai ini.

Namun, mengandaikan toleransi tidak berbatas pada
titik ekstremnya dapat melahirkan orang atau kelompok yang
berprinsip anything goes seperti dalam diskusi-diskusi tentang

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 29



post-modernisme beberapa dekade yang lalu, atau penekanan
pada beda sebagai sesuatu yang esensial dan tidak dapat dikom-
promikan dalam kondisi apa pun, dan cenderung melakukan
reifikasi kelompok dan identitas. Perbedaan bukan hanya harus
dihormati, melainkan juga harus diutamakan. Dalam diskusi
filsafat politik di Amerika Utara, kecenderungan seperti ini mun-
cul pada lingkaran diskusi tentang multikulturalisme. Pada level
teoretis, beberapa pemikiran dalam diskusi multikulturalisme
dan post-modernisme berbagi bersama penolakan terhadap
konsensus dan keumuman-keumuman (commonalities) yang di-
anggap sebagai akal bulus kelas dominan untuk tetap mendomi-
nasi relasi-relasi sosial. Tentu saja tidak semua aliran pemikiran
multikulturalisme seperti itu, tetapi saya dengan sengaja memang
mengambil titik yang paling ekstrem dari gagasan utama multi-
kulturalisme agar dari sana gradasi dan perkembangan pemikiran

tersebut lebih mudah dipahami.

Saya tidak akan berpanjang lebar mendiskusikan perkem-
bangan diskusi tentang multikulturalisme, baik sebagai sebuah
cabang teori sosial maupun sebagai produk kebijakan politik. Na-
mun, saya ingin menggarisbawahi bahwa kalau kita membayang-
kan sebuah garis kontinuum antara toleransi di satu sisi ujung
dan intoleransi di sisi ujung yang lain, dua pemahaman baik yang
mengandaikan toleransi sebagai batas(-batas) yang sulit, bahkan
dalam banyak kasus mustahil dilampaui, maupun pengandaian
tentang toleransi sebagai penerimaan tanpa mengandaikan adan-
ya batas, keduanya memiliki risiko buruk yang sama bagi ke-
hidupan kolektif sebuah bangsa. Pada ajang perbincangan seperti
itu, baik toleransi maupun intoleransi, sama-sama memiliki versi
ekstremnya sendiri. Kalau intoleransi sering dianggap berjarak
sangat dekat dengan radikalisme, hal yang sama pada dasarnya
juga berlaku bagi toleransi. Dalam versi radikalnya, keduanya

30 Intoleransi dan Politik ...



sama-sama menggugat fundamen formatif sebuah kehidupan
kolektif yang lebih besar. Di satu sisi, radikalisme yang muncul
dari intoleransi (agama) berpretensi menggantikan landasan ke-
hidupan sehari-hari warga dan dasar-dasar kehidupan berbangsa
dan bernegara dengan pandangan atau visi tentang dunia versi
mereka sendiri. Di sisi lain, radikalisme yang bersumbu pada
toleransi tanpa batas menggugat segala bentuk kesepakatan dan
keumuman dalam kehidupan kolektif yang meliputi berbagai
ragam dan beda karena dianggap merupakan upaya melanggeng-
kan dominasi kelompok dominan. Tidak terlalu mengherankan
jika mereka juga cenderung antinomianistik, menolak norma
dan institusi yang sudah mapan sehingga pada akhirnya akan
menggugat kesepakatan-kesepakatan politik dan historis di atas
apa sebuah negara-bangsa didirikan.

Beberapa pengkaji sosial menjelaskan kecenderungan makin
menguatnya intoleransi tersebut dari banyak perspektif. Sebagian
melihat itu karena pemahaman agama yang terlampau skriptu-
ralis, yakni hanya mendasarkan pemahaman kehidupan beragama
di atas postulat-postulat kitab dan ajaran-ajaran tekstual belaka.
Ada pula yang melihat hal tersebut sebagai bukti dari menguat-
nya kecenderungan pergeseran ke arah konservatisme di kalangan
para pemeluk agama. Di luar itu, dalam sebuah diskusi di Jakarta
baru-baru ini, Ketua Satgas Nusantara yang juga merupakan
Kepala Kepolisian Daerah (Kapolda) Jakarta, Irjen Gatot Eddy
Purnomo, mengidentifikasi tiga penyebab utama menguatnya
sikap intoleran di Indonesia. Pertama, globalisasi dalam kaitan-
nya dengan—apa yang disebut Purnomo—terkikisnya nilai
ketimuran. Kedua, demokrasi yang iklimnya kurang ideal karena
didominasi oleh kelas bawah (low class). Kelas masyarakat ini
dianggap cenderung menginginkan perubahan yang cepat, kritis,
tetapi sayangnya tidak rasional. Ketiga, perkembangan media

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 31



sosial menyebabkan paham-paham radikal dan intoleran dapat
disebarluaskan secara sangat cepat dan menjangkau kalangan

yang sangat luas (Nugraheni, 2019).

Keterangan Purnomo cukup menarik karena ia tidak melulu
berpijak pada perspektif kepentingan keamanan. Pada poin
pertama kita bisa melihat bagaimana kepolisian Indonesia pada
akhir dekade kedua abad ke-21 masih menempatkan konsep nisbi
tentang ketimuran sebagai “korban globalisasi” dalam pengertian
bahwa yang terakhir telah mengikis watak dan sikap toleran yang
sudah menjadi karakter orang Indonesia. Tentu saja ada masalah
besar dalam pernyataan seperti itu, yakni pengandaian bahwa
toleransi merupakan karakter konstitutif orang-orang timur
yang tidak bisa ditemukan pada orang-orang non-timur. Padahal
toleransi dan intoleransi tidak mengenal batas ruang geografis.
Kalau soal “ketimuran” itu bisa diabaikan, globalisasi dapat di-
pandang sebagai salah satu faktor yang ikut mendorong semakin
menguatnya sikap-sikap intoleran hanya ketika ia diperlakukan
dalam konteks reaksi balik terhadapnya, terutama terhadap
tendensi-tendensi homogenisasi peradaban manusia. Multikul-
turalisme sebagai gagasan konseptual dan advokasi sosial dapat
kita tempatkan ke dalam bagian dari respons tersebut, meskipun
tentu saja tidak bisa dianggap sebagai penyebab langsung sema-
kin menguatnya sikap-sikap intoleran dalam berbagai kelompok
masyarakat.

Penyebab kedua dari menguatnya intoleransi yang disebut
oleh Purnomo sangat penting untuk diperhatikan karena
langsung berurusan dengan praktik-praktik demokrasi dan soal
kelas sosial. Tentu saja butuh kajian yang lebih mendalam apakah
klaim dominannya kelas bawah dalam demokrasi kita tersebut
cukup akurat atau tidak. Namun, di balik itu kita bisa melihat

32 Intoleransi dan Politik ...



satu hal yang menarik bahwa pada satu titik tertentu, demokrasi
yang secara inheren didasarkan pada toleransi ternyata justru
dapat menjadi salah satu pendorong menguatnya intoleransi.
Kebebasan menyatakan pendapat, berserikat, berekspresi, dan
bentuk-bentuk kebebasan lain yang umumnya dipahami sebagai
karakter konstitutif dari sebuah demos, ternyata dapat juga
mendorong terjadinya praktik-praktik yang justru mengancam
semua bentuk kebebasan tersebut.

Ada beberapa kemungkinan yang bisa dilihat dari ke-
cenderungan seperti itu. Pertama, tidak ada otoritas yang
secara imparsial dapat menjaga agar manifestasi prinsip-prinsip
demokrasi tersebut tidak menjadi ancaman, terutama bagi
kelompok-kelompok yang tidak dominan. Demokrasi mungkin
tidak akan pernah dapat menghapus relasi dominan-nondomi-
nan sepenuhnya, tetapi paling tidak demokrasi dapat menjamin
bahwa yang dominan tidak bisa bertindak sesukanya dan yang
non-dominan bisa tetap merasa aman. Kedua, akibat dari yang
pertama, telah terjadi pembiaran terhadap praktik-prakeik in-
toleransi oleh institusi atau otoritas yang seharusnya dapat dan
memang memiliki kewenangan untuk mencegahnya. Ketiga,
ada kemungkinan bahwa praktik dan kelompok-kelompok yang
bertindak intoleran tersebut justru mendapatkan dukungan dari
aktor-aktor dalam lingkaran pusat kekuasaan negara sechingga
tindakan intoleran menjadi semacam state-sponsored intolerance.
Keempat, ada persoalan ekonomi politik dalam sebagian besar
kasus intoleransi yang muncul pada era rezim demokrasi liberal
saat ini.

Penyebab intoleransi ketiga yang diidentifikasi Purnomo
adalah perkembangan media sosial. Ini seperti salah satu buah
dari perjanjian antara Dr. Faust dan Mephistopheles dalam karya

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 33



Wolfgang von Goethe. Goethe menggambarkan kesepakatan
antara Faust dan iblis Mephistopheles telah melahirkan inven-
si-invensi teknologi yang justru mengancam kemanusiaan kita.
Perkembangan media sosial pada dasarnya cukup mirip dengan
kisah-kisah globalisasi pada umumnya. Teknologi (media) mem-
buka luas kesempatan orang di seluruh dunia untuk saling berin-
teraksi, tetapi kemudian memilah-milah orang dari seluruh dunia
tersebut ke dalam lingkaran-lingkaran pergaulan berdasarkan
kesamaan kepentingan masing-masing. Dengan mendiskusikan
media sosial sebagai salah satu faktor dalam kecenderungan men-
guatnya intoleransi, pada dasarnya kita sedang mendiskusikan
evolusi kapitalisme saat ini. Saya akan mendiskusikan persoalan
ini pada sub-bagian berikutnya.

C. Kampung Global dan Media Sosial

Ketika Anda mencari alamat rumah seorang sahabat di Jakarta,
apakah Anda bertanya kepada orang-orang yang Anda temui di
sepanjang rute yang Anda lewati, ataukah Anda lebih mungkin
dan merasa lebih percaya kepada Google Map? Kalau Anda
ingin tahu hal-hal tertentu, apakah Anda masih bertanya kepada
teman di kantor, atau meminta Siri, Alexa, atau Google Assistant
untuk mencarikan jawabannya di internet, atau bertanya ke
beberapa WhatsApp Group (WAG) atau kelompok percakapan
Telegram yang Anda ikuti? Untuk melihat cara penggunaan
sebuah perkakas, atau untuk mengetahui penyebab kerusakan
pada kendaraan, apakah Anda masih membaca buku manual
atau bertanya kepada teknisi di bengkel, atau lebih sering men-
cari jawabannya dari video-video di YouTube? Itu semua adalah
bentuk-bentuk teknologi yang sangat berguna bagi hidup kita
kini, tetapi pada saat yang sama juga terus-menerus mereduksi
hidup kita menjadi rentetan pertukaran-pertukaran komoditas.

34  Intoleransi dan Politik ...



Kapitalisme cetak telah mendorong lahirnya nasionalisme
dan menumbuhkan negara-negara bangsa sampai paruh keempat
abad ke-20. Pertumbuhan nasionalisme adalah proses detribali-
sasi melalui produksi dan distribusi berbagai macam bacaan yang
dicetak dan disebarluaskan, yang kemudian menghasilkan apa
yang oleh Gabriel Tarde disebut shared-texts di antara banyak
orang dalam kurun waktu yang cukup lama, menumbuhkan apa
yang oleh Anderson disebut imagined communities. Kapitalisme
digital bergerak sebaliknya, mendorong masyarakat-masyarakat
manusia mengalami apa yang oleh McLuhan (1994) pada dekade
1960-an disebut retribalisasi, kembali kepada bentuk-bentuk
tribal sehingga dunia pada dasarnya merupakan sebuah kampung
global (global village) yang dihuni oleh kelompok-kelompok
tribal tersebut.

Kolonialisme dan literasi mengakibatkan disintegrasi pada
masyarakat-masyarakat tribal dan melahirkan trauma bagi
mereka. Kapitalisme cetak kemudian mendorongnya menjadi
bangsa-bangsa dengan bahasa nasionalnya masing-masing,
sekaligus meruntuhkan pretensi Kristendom yang menjadikan
bahasa Latin sebagai bahasa untuk seluruh dunia. Tidak lagi
mengandalkan komunitas untuk menyampaikan informasi atau
tradisi budaya, tradisi tulis memungkinkan informasi dikonsumsi
secara soliter. Pihak kapitalisme digital justru mengintegrasikan
masyarakat-masyarakat di dunia ke dalam sebuah kampung
dengan batas-batas yang sangat cair seperti batas antarkelom-
pok tribal. Tradisi mengumpulkan makanan (food gathering),
menurut McLuhan, menemukan bentuk mutakhirnya pada ke-
biasaan manusia saat ini mengumpulkan informasi (information
gathering). McLuhan percaya bahwa teknologi media elektronik
akan mengintegrasikan masyarakat-masyarakat manusia sechingga

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 35



kehidupan modern akan menjadi semakin saling bergantung,
toleran, dan terbuka.

Batas antarkelompok tribal pada era media digital bukanlah
tapal-tapal yang ditancapkan di tanah sebagai pembatas teritori
masing-masing kelompok, melainkan gelembung-gelembung
yang dihasilkan oleh cara kerja komputasi digital yang secara
transparan tanpa campur tangan pengguna akan menghasilkan
pengelompokan sosial yang baru. Untuk sementara Anda
bisa membayangkan kelompok-kelompok percakapan seperti
WhatsApp Group (WAG) yang mungkin Anda sudah bergabung
itu sebagai kelompok-kelompok tribal digital. Facebook dan
Google, misalnya, menggunakan algoritma yang selalu mencoba
menebak apa yang ingin kita lihat atau kita ketahui selama berada
dalam jaringan internet. Berdasarkan data aktivitas-aktivitas Anda
sebelumnya, seperti memberi “like” pada postingan seseorang,
jaringan pertemanan Anda, informasi yang paling sering Anda
cari, dua raksasa teknologi ini secara ajeg terus mengarahkan
apa yang harus Anda lihat disesuaikan dengan siapa Anda, apa
yang Anda suka, dan sedang di mana Anda berada. Dua atau tiga
orang individu bisa berasal dari sebuah keluarga yang sama, teta-
pi digital footprint mereka yang ditangkap oleh sistem algoritma
perusahaan-perusahaan tersebut dapat menghasilkan identifikasi
yang sangat berbeda bahkan bertolak belakang. Saya dan kakak
kandung saya, misalnya, kalau memasukkan satu kata kunci
yang sama pada mesin pencari Google akan menampilkan hasil
yang berbeda. Google, Facebook, dan Twitter tahu lebih banyak
tentang kakak kandung saya daripada yang saya tahu tentang dia.
Pada era teknologi media digital, keanggotaan sebuah kelompok
tribal tidak berdasarkan darah atau keturunan, tetapi berdasar-
kan hasil-hasil pengolahan data algoritma tentang kebiasaan
seseorang di internet dan di media sosial.

36 Intoleransi dan Politik ...



Pilihan-pilihan personal dan riwayat pengalaman dalam
menggunakan mesin pencari telah menciptakan sebuah gelembung
saringan (fzlter bubble) yang secara otomatis akan menampik pan-
dangan, pendapat, keyakinan, dan apa pun yang berbeda. Peran
algoritma dalam memetakan pola-pola kebiasaan pengguna media
sosial dan internet pada umumnya, menjadi penentu bagaimana
raksasa-raksasa teknologi itu meraup keuntungan miliaran dolar
setiap tahun. Google yang menguasai YouTube, Facebook yang
juga menguasai Instagram dan WhatsApp, Twitter, Linkedn,
Pinterest, dan lain-lain menjadikan penggunanya sebagai lahan
pertambangan data digital yang bisa diperjualbelikan.

Media selalu punya peran sangat penting dalam kapitalisme.
Bagi Marx (Storey, 2006, 60-61), media berfungsi menegakkan
dan mengesahkan gagasan-gagasan kelas dominan. Berangkat dari
tradisi Marxian, Guy Debord (1995) memperlihatkan bagaima-
na media massa telah mentransformasikan seluruh masyarakat
kapitalis mutakhir menjadi semu (image). Kehidupan sosial yang
otentik telah digantikan oleh representasi, sechingga telah terjadi
deklinasi dari being menjadi having dan having merosot lagi men-
jadi sebatas tampak (appearing). Bagi Debord, the spectacle atau
tontonan adalah afirmasi bahwa seluruh kehidupan manusia,
yakni kehidupan sosial, hanyalah soal penampakan (appearance).
Era media sosial seperti melengkapi tesis Neil Postman (1992)
tentang transformasi dari era teknokrasi menjadi zechnopoly, ke-
tika kebudayaan menyerah sepenuhnya kepada teknologi. Dalam
technopoly, yang secara mencolok ditandai oleh melimpahnya in-
formasi yang dihasilkan oleh teknologi, budaya manusia mencari
otorisasi, meraih kepuasan, dan sekaligus melayani teknologi.

Jauh sebelum revolusi digital, Smythe dan Campbell (1951)

sudah mendeteksi peran media komunikasi di luar fungsi

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 37



ideologisnya. Smythe memperkenalkan tiga interplay yang meli-
puti broadcaster, advertiser dan audience, yang ia sebut sebagai
“segitiga tak kasar mata” (invisible triangle). Di dalamnya ia me-
lihat komunikasi memiliki semacam aspek material dari menjual
audiens kepada pihak pengiklan sebagai komoditas. Ketika radio
dan televisi komersial menjual jam siaran atau jam tayang (station
time) untuk menyiarkan iklan, apa yang sebenarnya mereka jual
adalah waktu pendengar atau pemirsa (audiences time), loyalitas,
dan probabilitas bahwa mereka akan membeli barang dan jasa
yang diiklankan. Karena waktu dan potensi reaksi mereka bisa
dibeli dan dijual, mereka diberi harga dan menjadi komoditas.
Sekarang, teknologi digital telah mendorong komodifikasi peng-
guna media ke tingkat yang jauh lebih tinggi.

“fouTube

WhatsApp

Facebook

Instagram

LINE

Twitter

Facebook Messanger
BBM

Linkedin

Tumizdr

Reddit

['] 225 45 67,5 ]

Sumber: Kemp (2019)

Gambar 2.1 Grafik Penetrasi Sosial Media Terkemuka di Indonesia sampai
Kuartal Ketiga 2018

38 Intoleransi dan Politik ...



Masyarakat Indonesia termasuk salah satu warga penting
dalam tahapan evolusi teknologi media digital saat ini. Dengan
total populasi lebih dari 250 juta orang dan perekonomian yang
tidak terlalu buruk, Indonesia adalah sebuah pasar yang sangat
besar. Firma riset We Are Sosial yang berpusat di London secara
regular merilis data penggunaan internet dan media sosial di
seluruh dunia, termasuk Indonesia. Gambar 2.1 memperlihatkan
media-media sosial mana saja yang paling banyak diakses oleh
masyarakat penggunanya di Indonesia pada Januari 2019. Pada
Januari 2019, pengguna aktif media sosial di Indonesia mencapai
56% dari total populasi. Jumlah ini sama persis dengan jumlah
total pengguna internet di Indonesia berdasarkan firma riset yang
sama. Dari jumlah tersebut, pengguna aktif media sosial yang
mengakses melalui telepon genggam sebanyak 48% dari total
populasi. Mayoritas pengguna media sosial berasal dari kelompok
umur 18-24 tahun (33%) dan kelompok 25-34 tahun (33%).
Pengguna dari kelompok umur 13-17 tahun sebanyak 15%,
sedangkan kelompok umur 35-44 tahun meliputi 12% peng-
guna media sosial di Indonesia. Rata-rata waktu yang dihabiskan
setiap individu untuk bermedia sosial adalah 3 jam 26 menit, dan
hanya 37% yang menggunakan media sosial untuk membantu
pekerjaan mereka. Data menarik lainnya adalah jumlah total
belanja konsumen menggunakan aplikasi mobil selama 2018
mencapai 313,6 juta US $ (Kemp, 2019).

Teknologi media digital telah memberi peluang kepada orang
kebanyakan untuk bukan hanya mengonsumsi dan memproduk-
si isi media, melainkan juga untuk menjadi media itu sendiri
dan menyebarluaskan informasi apa pun kepada sangat banyak
orang. Saat ini saya belum punya data etnografis yang lebih detail
tentang kebiasaan orang Indonesia ketika menggunakan media
sosial, tetapi cukup aman untuk mengatakan bahwa untuk seba-

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 39



gian orang yang jumlahnya terus bertambah, media sosial adalah
hal pertama yang diaksesnya saat bangun tidur di pagi hari,
dan hal terakhir yang dibukanya sebelum memejamkan mata
untuk berangkat tidur. Dalam ratusan perjalanan menggunakan
jasa taksi daring di Jakarta atau kota-kota lain selama ini, saya
sering mendapat informasi banyak isu sensitif, di antaranya soal
praktik-praktik intoleransi dari para sopir yang mengantar saya
ke berbagai tujuan. Saya tidak bisa mendapatkan informasi itu di
media-media arus utama karena para sopir itu mendapatkannya
dari grup-grup percakapan WhatsApp yang mereka ikuti. Ketika
saya menyangsikan informasi yang diceritakan para sopir itu,
mereka sering kali tetap lebih percaya pada kabar dan berita yang
rutin mereka terima melalui WAG. Beberapa sopir bahkan ada
yang menyarankan agar saya tidak percaya berita dari media arus
utama dan rajin mencari informasi dari media sosial.

Hal yang saya ceritakan tadi tentu saja hanya merupakan
data anekdotal. Namun, dari sana dapat dilihat bahwa berbeda
dengan media massa arus utama, informasi-informasi dalam
media sosial cenderung lebih eksklusif dari dan untuk sesama
kelompok percakapan tertentu. Anggota kelompok kemudian
menyebarluaskan informasi-informasi tersebut kepada siapa saja,
baik melalui WA maupun email. Beberapa media massa konven-
sional memang sering menampilkan berita yang belum diperiksa
kebenarannya, tetapi media-media massa dengan reputasi tinggi
tetap konsisten melakukan fact-checking sebelum menurunkan
berita. Hal ini tidak berlaku dalam media sosial. Oleh karena
itu, informasi apa pun, termasuk hoaks, dengan cepat dapat
menyebar kepada sangat banyak orang. Dalam ruang-ruang
kebebasan rezim demokrasi, dengan dominasi kalangan bawah
yang cenderung tidak sabaran dan tidak rasional, media sosial
menjadi semacam konduktor yang dapat menghantarkan arus

40 Intoleransi dan Politik ...



apa saja; mulai dari kritik, caci maki, fitnah, kolaborasi kema-
nusiaan, sampai pelipatgandaan jangkauan kabar bohong. Sudah
sangat banyak bukti peristiwa yang memperlihatkan bagaimana
hoaks bisa menjadi pemicu kerusuhan sosial, termasuk memicu
tindakan-tindakan intoleran. Kajian kritis terhadap menguatnya
intoleransi seharusnya tidak bisa dilepaskan dari kekuatan-
kekuatan yang bekerja di baliknya, yakni pemodal besar atau
kekuatan imperialis.

D. Simpulan

Saya akan kembali pada analogi tentang alergi dan alergen. Kita
ketahui bersama bahwa alergi bisa diturunkan secara genetik
dari garis keturunan ayah maupun ibu. Toleransi dan intoleransi
dapat ditumbuhkan atau diatasi secara sosial dan politik. Anak-
anak yang dibesarkan dengan nilai-nilai yang cenderung tidak
menghormati perbedaan di rumah, sekolah, atau lingkaran teman
sebayanya, sangat mungkin untuk bersikap sama dengan apa yang
diajarkan tersebut. Sebaliknya, anak-anak yang dibesarkan de-
ngan pola asuh orang tua yang menghormati perbedaan, sekolah
yang terbuka bagi semua kelompok dan golongan masyarakat,
sangat mungkin tumbuh menjadi individu yang juga menghargai
perbedaan. Meskipun belum tentu ia menyetujui atau membe-
narkan sesuatu yang berbeda tersebut, paling tidak ia tidak akan
menganggap itu sebagai sesuatu yang asing, mencemaskan atau
mengancam, dan membahayakan kehidupannya dan kehidupan
orang-orang lain yang satu pandangan dengannya.

Ketika pertama kali ke Jepang puluhan tahun silam, setelah
berhari-hari mengonsumsi ikan laut mentah, saya melihat ada
sedikit bentol-bentol di muka dan lengan saya. Alih-alih berhenti
makan ikan mentah, keesokan harinya saya malah berbuat nekat
dengan semakin banyak memakannya, dan ternyata reaksi alergi

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 41



itu tidak muncul lagi. Sampai sekarang. Teman saya yang berasal
dari Filipina memilih cara yang berbeda: ia berhenti makan ikan
laut mentah dan pergi ke dokter untuk diberi obat alergi. Moral
dari cerita ini adalah bahwa beberapa jenis alergi sangat mungkin
dilawan dan dilampaui dengan pembiasaan, seperti yang sering
dilakukan oleh sebagian masyarakat kita di desa-desa—meskipun
mungkin tidak akan direkomendasikan oleh kebanyakan dokter.
Manusia adalah spesies yang sangat tangguh yang sudah terbukti
mampu menghadapi dan mengatasi bermacam-macam ancaman
kepunahan karena penyakit maupun bencana alam. Namun,
alergi juga bisa diobati dengan pendekatan medis tertentu agar
tidak semakin bertambah parah dan menimbulkan komplikasi
dengan penyakit yang lain.

Kalau kita menarik analogi dari dua pendekatan tersebut,
cara pertama mengandaikan bahwa intoleransi bukan kondisi
yang statis, melainkan sangat mungkin dapat diubah. Dalam
kalimat lain, batas toleransi orang atau kelompok orang masih
mungkin untuk diperluas sehingga orang atau kelompok orang
tersebut dapat menerima sesuatu yang berbeda, asing, mence-
maskan, atau mengancam sebagai bagian integral dari kehidupan
sosial bersama yang tidak akan menimbulkan gangguan berba-
haya bagi kehidupan mereka dalam dunia sosial. Kalau pun ada,
praktik-praktik yang membahayakan itu bisa diserahkan kepada
institusi-institusi penegakan hukum. Pendekatan yang kedua
mengandaikan intoleransi sebagai sejenis patologi yang mungkin
tidak bisa disembuhkan secara total, tetapi dengan penanganan
yang tepat, dapat dihentikan penyebarannya ke dalam skala ruang
yang lebih luas. Cara ini juga berguna untuk mencegah praktik
intoleransi yang satu mendorong munculnya tindakan-tindakan
intoleran lainnya.

42 Intoleransi dan Politik ...



Pendekatan pertama dapat ditempuh melalui saluran-saluran
edukasi, kebijakan-kebijakan politik inklusif, kampanye dan
advokasi, serta penegakan hukum. Kepercayaan kepada institusi
penegak hukum sangat penting dalam konteks ini. Harus dipas-
tikan bahwa hukum dan hanya hukum yang akan mengambil
alih perkara yang tidak dapat diselesaikan dalam interaksi sosial
antarwarga. Kalau Anda bermukim di sebuah kompleks hunian
yang padat, ketika tetangga Anda membakar sampah dan asapnya
sangat mengganggu karena masuk ke dalam ruangan-ruangan di
rumah Anda, Anda bisa langsung menegurnya atau langsung
melaporkannya kepada polisi. Contoh yang paling konkret,
ketika terjadi penolakan terhadap seorang lurah perempuan
beragama Kristen di sebuah kelurahan di Jakarta Selatan, negara
seharusnya bisa menurunkan pasukan atau aparat kepolisian
untuk mengawal lurah tersebut dan dengan tegas mengingatkan
warga bahwa tindakan penolakannya itu bertentangan dengan
fundamen pendirian negara-bangsa Indonesia. Pelibatan aparat
keamanan dalam kasus seperti ini bukan untuk maksud represif
memaksakan kehendak penguasa, melainkan untuk memberi
sinyal kuat bahwa pemerintah sangat serius menjaga dan tidak
bisa berkompromi atau menolerir sikap dan tindakan yang me-
langgar prinsip negara-bangsa ini.

Pendekatan yang kedua ditempuh dengan cara memisahkan
penderita alergi dari alergen, memisahkan orang atau kelompok
orang yang tidak percaya bahwa intoleransi mereka terhadap
hal-hal yang berbeda itu bisa diubah itu dari interaksi dengan
lingkungan yang dianggap mengancamnya. Kalau Anda alergi
terhadap debu, Anda tidak bisa memaksa debu untuk menjauh
dari Anda melainkan sebaliknya, Anda yang harus menghindari
debu. Titik terjauh yang mungkin, misalnya, melalui proses
seklusi atau bahkan isolasi agar mereka tidak berinteraksi dengan

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 43



kelompok-kelompok lain yang berbeda kultur, sejarah, nilai,
agama, dan bahasanya. Cara lainnya adalah dengan menumpas
perbedaan melalui asimilasi, meleburkan kelompok-kelompok
kecil yang berbeda-beda ke dalam sebuah kultur dan identitas
mayoritas sehingga mereka menjadi bagian internal darinya.
Dalam praktiknya, cara-cara semacam itu pasti akan menim-
bulkan kontroversi besar karena merupakan salah satu bentuk
penindasan dan pelanggaran hak asasi manusia.

Kita tidak bisa berhenti dengan mengidentifikasi problem
intoleransi sebatas persoalan paham keagamaan, politik iden-
titas, dan hal-hal superfisial semacam itu, tetapi mengabaikan
bagaimana korporasi-korporasi besar menopang dan melang-
gengkan itu semua melalui berbagai invensi dan inovasi teknologi
yang tanpa putus terus mengubah kita menjadi—dalam bahasa
Debord—sekadar tontonan. Dari merajalelanya narasi dan
aksi intoleran, ujaran kebencian dan rasisme dalam pemilihan
gubernur Jakarta tahun 2017, yang langsung mendapatkan ke-
untungan politik paling besar mungkin hanya Anies Baswedan
karena ia berhasil menjadi pemenang. Namun, fitnah, tuduhan
rasis, dan berita-berita bohong tetap tidak bisa menghentikan
kemenangan Joko Widodo pada pemilihan presiden 2019, dan
tidak bisa pula menggagalkan Prabowo Subianto bergabung ke
dalam kabinet Joko Widodo-Maruf Amin yang memenangkan
pemilu. Di balik kedua momen besar politik yang penuh sumpah
serapah, kebencian dan kemarahan itu, yang membawa pulang
keuntungan finansial sangat besar tetaplah korporasi-korporasi
raksasa, seperti Google, Facebook, dan Twitter yang berhasil
mentransformasikan kita dari bangsa menjadi kaum, puak,
kelimun-kelimun tribalistik yang demikian antusias dalam me-
ngumpulkan dan berbagi informasi.

44 Intoleransi dan Politik ...



Daftar Pustaka

Anderson, B.R.O.G. (1991). Imagined communities reflection on the ori-
gin and spread of nationalism. London and New York: Verso.

Cohen, J. (2004). What toleration is. Ethics, 115 (1), 68-95.

Debord, G. (1992). The society of the spectacle. Paris: Les Editions Gal-
limard.

Debord, G. (1995). The society of the spectacle. (D.N Smith, Trans).
New York: Zone Books.

Geisinger, K.E. (2010). Bogardus social distance scale. Dalam 7he Cors-
ini encyclopedia of psychology,1-1. Diakses pada 8 Desember 2019
dari https://www.researchgate.net/publication/277707754.

Kemp, S. (2019). Digital 2019: Indonesia. Diakses pada 14 Desember
2019 dari https://datareportal.com/reports/digital-2019-indone-
sia.

McLuhan, M. (1994). Understanding media the extension of man. MIT
Press New Edition.

Nugraheni, D.E. (2019, 19 November). Ini tiga sebab menguatn-
ya sikap intoleransi di Indonesia versi Polri. Kompas.com. Diak-
ses pada 19 November 2019 dari https://nasional.kompas.
com/read/2019/11/16/07364551/ini-tiga-sebab-menguatn-
ya-sikap-intoleransi-di-indonesia-versi-polri?page=all#page2.

Populi Center. (2019, November). Survei nasional pemerintahan pasca
pelantikan Kabinet Indonesia Maju.

Postman, N. (1992). Conscientious objections: Stirring up trouble abour
language, technology, and education. Vintage.

Smythe, D.W., & Campbell, A. (1951). Los Angeles television, May
23-29, 1951 (No. 2). National Association of Educational Broad-
casters.

Storey, J. (20006). Hegemony. Cultural theory and popular culture: An
introduction (5th ed.). Harlow, England: Pearson.

Spektrum Toleransi/Intoleransi: ... = 45



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB IlI
Ulama-Dayah, Politik
Lokal, dan Toleransi
di Aceh

Yogi Setya Permana
Pusat Penelitian Politik LIPI

A. Pengantar

Di dalam debat kesarjanaan yang lebih luas, lembaga pendidikan
keagamaan tradisional, seperti madrasah, sering distigmakan
sebagai basis kelompok militan, radikal, serta teroris, sedangkan
sarjana lainnya berusaha menunjukkan kondisi sebaliknya de-
ngan menempatkan mereka sebagai agen perdamaian pada masa
konflik (Noor, Sikand, & van Bruinessen, 2008). Pandangan
esensialis tersebut tidak bisa dimungkiri cukup populer dan men-
jadi arus utama dalam literatur tentang studi konflik. Namun,
tidak banyak kita jumpai studi yang menempatkan lembaga
keagamaan tradisional dalam kompleksitas perseteruan dengan
berbagai tarikan kekuatan politik yang ada. Hal ini sebenarnya
menjadi persoalan karena di dalam konteks daerah pasca-konflik,
masalah yang mengemuka adalah kompleksitas relasi antar-
kekuatan politik yang ada. Kompetisi di antara mereka untuk
memperebutkan berbagai sumber daya, termasuk kuasa politik,
tidak bisa terelakkan—walaupun harus tetap melalui jalan damai
mengikuti prosedur demokrasi. Sayangnya, pola syarat tersebut
tidak menjamin bahwa ketegangan dan siklus kekerasan akan
hilang dan berhenti secara total.

47



Studi tentang ulama dan dayah (pesantren) di Aceh kon-
temporer mengisi celah dalam diskusi akademik tersebut. Ulama
dan dayah yang dimaksud dalam tulisan ini adalah kelompok
Islam tradisional yang berbasis di daerah pedesaan dan pe-
nganut mazhab Syafi’i yang taat atau Ahlussunnah Wal-Jamaah
(Aswaja). Mereka biasanya mempunyai asosiasi dengan organisasi
keagamaan, seperti Nahdlatul Ulama (NU), Persatuan Tarbiyah
Islamiyah (Perti), dan komunitas-komunitas jamiyah lainnya.
Ulama dan dayah dari kelompok Islam tradisional ini tidak hanya
sebagai tokoh agama dan lembaga pendidikan semata, tetapi juga
mempunyai makna sosial yang signifikan bagi masyarakat lokal,
misalnya menjadi rujukan atau tempat bertanya bagi masyarakat.

Sebagian sarjana melihat bahwa ulama dan dayah lebih ber-
peran sebagai agen perdamaian (peace makers) yang terlibat untuk
meredakan konflik. Pada masa konflik, mereka menjadikan dayah
sebagai tempat perlindungan warga sipil dan berperan untuk
melakukan mediasi antara Gerakan Aceh Merdeka (GAM) dan
TNI (Husin, 2017). Perspektif yang lain melihat bahwa respons
ulama-dayah ditentukan oleh seberapa jauh kepentingan prag-
matis mereka dalam konflik (Barter, 2011). Pasca-konflik dan
Otonomi Khusus, sudah muncul beberapa studi tentang ulama
dan dayah yang terutama menggarisbawahi keterlibatan mereka
dalam penegakan aturan syariah yang rentan melibatkan tindak
kekerasan dan persekusi terhadap kelompok minoritas (Kloss,
2014; Institute for Policy Analysis of Conflict [IPAC], 2016).
Namun, penjelasan bagaimana ulama-dayah bisa kembali mun-
cul dalam kontestasi politik kontemporer belum diartikulasikan
secara eksplisit. Penjelasan yang ada lebih bersifat parsial dengan
hanya fokus pada pembuatan Perda Syariah (Feener, 2013), juga
diskriminasi dan persekusi (Afrianty, 2018). Studi-studi tersebut

48 Intoleransi dan Politik ...



belum menempatkan ulama-dayah dalam ruang kontestasi kuasa
dengan beragam kekuatan politik.

Oleh karena itu, penulis mengajukan pembacaan yang
berbeda dengan studi-studi para sarjana tentang Aceh sebe-
lumnya, yakni bermula dari pertanyaan bagaimana kita harus
menempatkan ulama-dayah dalam politik Aceh pasca-konflik.
Penulis berargumen bahwa wlama-dayah merupakan agensi
yang vital karena mereka mempunyai basis massa yang solid di
akar rumput. Sementara itu, otoritas keagamaan, seperti Islam
reformis dan salafi di Aceh, justru tidak memilikinya. Kuatnya
basis di akar rumput sehingga memiliki jaringan yang luas dan
ikatan alumni yang kuat merupakan konsekuensi historis dari
keberadaan wlama-dayah di pedesaan, yang sejak berabad-abad
lalu menjadi lembaga pendidikan keagamaan Islam di Aceh. Jadi,
ketika muncul momentum keterbukaan struktur politik, mereka
mempunyai akses dan kemudahan untuk akumulasi kekuasaan
dalam konteks politik kontemporer, menempatkannya sebagai
salah satu aktor paling dominan dalam menentukan konstelasi
politik di Aceh pasca-konflik. Komunitas dzyah memainkan hak
istimewanya untuk akumulasi kekuasaan lewat ekspansi otoritas
keagamaan dalam konteks rezim Syariah. Hal ini tampak dari
bagaimana wulama-dayah berkelindan dengan patronase negara
yang bertumpu pada jaringan mereka yang luas sebagai produsen
narasi dominan untuk peraturan Syariah, dan mobilisasi massa
dalam demonstrasi jalanan, serta persekusi.

Sebagai contoh kasus, ada satu dayah di Samalanga, Bireun,
yang bisa dikatakan sebagai salah satu dayah paling berpengaruh
di Aceh hingga saat ini. Mereka mempunyai jumlah murid
terbanyak dibandingkan dayah-dayah lain di Aceh. Para alum-

ninya kemudian membangun dayah-dayahnya masing-masing

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 49



di seluruh Aceh. Selain itu, mereka banyak menduduki posisi
penting di tubuh eksekutif maupun legislatif di level kabupaten/
kota dan provinsi. Lebih jauh lagi, mereka banyak mendapat
kepercayaan untuk duduk dalam Majelis Permusyawaratan Ul-
ama (MPU), yang berperan penting dalam memproduksi narasi
“bagaimana menjadi muslim yang baik” sebagai basis perumusan
Perda Syariah. Dalam hal mobilisasi massa, kampanye anti-Salafi
yang dilakukan mereka berhasil menarik ribuan orang untuk
ikut serta dalam demonstrasi tahun 2015. Momentum ini juga
digunakan untuk unjuk kekuatan terhadap faksi-faksi politik
lainnya di Aceh.

Tulisan ini dibagi menjadi empat bagian. Pertama, penulis
menguraikan bagaimana ulama dan dayah dalam lintasan sejarah
beserta konteks sosialnya. Tanpa melihat sejarah, khususnya
dalam rentang pemerintahan rezim Orde Baru, pembahasan
mengenai dayah dan relasinya dengan politik sangat sulit dipa-
hami. Kedua, pembahasan tentang ulama-dayah dalam panggung
politik. Pada konteks otonomi khusus, dayah tidak lagi menjadi
penonton di pinggiran. Sebaliknya, mereka menjadi pemain yang
menentukan di tengah arena. Mereka mendapatkan berbagai
keistimewaan yang memudahkan akses terhadap sumber daya.
Ketiga, pembahasan posisi ulama-dayah sebagai produsen narasi
dominan untuk peraturan Syariah. Hal ini termasuk respons
mereka terhadap tafsir-tafsir peribadatan non-arus utama dalam
kehidupan sehari-hari dan peran ulama-dayah dalam memobilisa-
si massa serta demonstrasi jalanan sebagai bagian dari dramaturgi
kekuasaan. Keempat, kesimpulan yang merupakan ringkasan dari
pembahasan sebelumnya.

50 Intoleransi dan Politik ...



B. Ulama-Dayah dalam Lintasan Sejarah

Secara sederhana, kita bisa membedakan dua kategori besar
kelompok Muslim di Aceh. Kelompok pertama adalah kelompok
Islam tradisionalis yang berbasis dayah-dayah di daerah pedesaan
dan mengadopsi mazhab Syafi’i secara kuat. Mereka biasanya
berafiliasi dengan organisasi keagamaan, misalnya NU dan Perti.
Mereka yang tidak berafiliasi dengan organisasi-organisasi terse-
but akan tergabung dengan komunitas-komunitas jamiyah lokal.
Muncul impresi yang kuat di kalangan Islam tradisionalis atau
Aswaja bahwa mereka adalah penerus khazanah cendekiawan
Islam di Aceh masa lalu, seperti Shaikh Samsudin al-Sumatrani,
Syekh Hamzah Fansuri, Syekh Abdurrauf al-Sinkili, dan Syekh
Nuruddin al-Raniri. Meskipun kelompok Aswaja di Aceh hari
ini melabeli sufisme sebagai sesat, jika berkaca pada tokoh-tokoh
pendakwah Islam masa lalu tersebut, Islam tradisional di Aceh
memang dekat dengan ajaran sufisme layaknya Islam tradisional
di Jawa. Oleh karena itu, tidak mengejutkan jika kata ‘dayah’
secara etimologi diserap dari bahasa Arab yang biasa digunakan
untuk menyebut asramanya para sufi atau Ar. Zawiya (Feener,
2013, 65). Banyak ritual sufisme dijalankan di dayah-dayah
pada awal abad ke-20. Dayah kemudian dikelola serta dipimpin
oleh ulama karismatik yang dinilai berdasarkan ketinggian ilmu
dan keluhuran budinya. Dalam perkembangannya, daerah
Samalanga di Bireun menjadi basis dayah berorientasi Islam
tradisional. Sementara itu, jaringan madrasah berhaluan Islam
reformis-modernis berkembang di sekitar pantai utara Aceh.
Sejak awal abad ke-20, sudah berdiri 19 dayah di Samalanga. Na-
mun, yang masih berdiri hingga saat ini dan semakin bertambah
pengaruhnya adalah Ma'had al Ulum Diniyah Islamiyah Mesjid
Raya, lebih populer dengan sebutan ‘Mudi Mesra'.

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 51



Kelompok kedua adalah kelompok Islam reformis-modernis.
Di satu sisi, kelompok ini secara teologi banyak terpengaruh
oleh Muhammad bin Wahab yang mengedepankan tafsir yang
bersifat puritan (purifikasi). Di sisi lain, kelompok ini modernis
dalam urusan sosial dan pendidikan karena condong pada ajaran
Jamaluddin Al-Afgani, Muhammad Abduh, dan Muhammad
Rashid Ridha. Secara sosiologis, mereka biasanya bermukim
di wilayah urban, terutama di Banda Aceh. Dalam organisasi
keagamaan, sebagian besar berafiliasi pada Persatuan Ulama
Seluruh Aceh (PUSA) yang didirikan oleh Tgk. Daud Beureueh
pada masa pra-kemerdekaan. Selain itu, mereka lazimnya ter-
gabung pada Sumatra Tawalib dan Muhammadiyah. Pada 1930-
an, PUSA muncul dengan retorika publik menggantikan otoritas
keagamaan sebelumnya dengan perhatian yang serius terhadap
modernisasi sistem pendidikan. Dengan dukungan PUSA,
sekolah-sekolah pendidikan Islam yang modernis bermunculan
hingga berjumlah 200 pada 1946 (Feener, 2013, 69). Secara
geografls, jaringan madrasah yang berorientasi pada modernis-re-
formis sebagian besar berada di daerah pantai utara-timur Aceh.

Selain dua kelompok besar Muslim tersebut, akhir-akhir ini
muncul kelompok Salafi Wahabi, yang mulai berkembang secara
agresif sejak musibah tsunami 2004. Para pendakwah Salafi perta-
ma datang dari Jawa, beberapa di antaranya pernah mengenyam
pendidikan di pesantren Ja'far Umar Thalib di Yogyakarta dan
di Yaman (Ustaz Haris, wawancara pada 22 Mei 2018). Hal ini
tidak mengejutkan karena mereka memiliki hubungan yang erat
dengan Arab Saudi dan Yaman, sehingga banyak pendakwahnya
merupakan lulusan kampus-kampus di sana, selain juga dari
Lembaga Ilmu Pengetahuan Islam dan Arab (LIPIA) di Jakarta.

Sejak era kemerdekaan, kelompok Islam reformis, lewat
PUSA dengan pimpinannya Daud Beureueh, memang relatif

52 Intoleransi dan Politik ...



lebih vokal dalam melakukan amplifikasi aspirasi politik. Mereka
terlibat perjuangan kemerdekaan melawan Belanda karena bera-
sumsi bahwa Indonesia nantinya akan memberikan kewenangan
secara resmi bagi Aceh untuk menerapkan hukum Islam di
daerahnya (Salim, 2008, 143). Oleh karena itu, mereka lebih
lanjut meminta agar Aceh mendapatkan status sebagai provinsi
tersendiri agar bisa melindungi identitasnya sebagai Muslim
Aceh (Salim, 2008, 144). Namun, sejarah mencatat bahwa justru
Aceh digabungkan dengan Sumatra Utara dalam satu provinsi
dengan Medan sebagai ibu kotanya. Hal ini membuat marah
Daud Beureueh dan PUSA. Mereka kemudian memutuskan un-
tuk melawan Jakarta. Pada 21 September 1953, Daud Beureueh
dan para ulama PUSA memproklamasikan diri menjadi bagian
dari Republik Islam Indonesia yang dipimpin oleh Kartosuwiryo.

Pada masa awal Orde Baru, setelah bekerja sama dalam kam-
panye anti-komunisme, salah seorang ulama, Ismail Muhammad
Syah, yang populer dengan akronim Ismuha, mengusulkan
untuk membentuk organisasi ulama baru di Aceh sebagai jalan
untuk ikut terlibat dalam menyelesaikan persoalan publik. Selain
itu, seperti yang dicatat oleh Salim (2008), para ulama menilai
perlu untuk membentuk organisasi baru karena PUSA telah di-
cap sebagai organisasi pemberontak oleh militer. Para ulama yang
setuju kemudian membentuk Majelis Ulama Daerah Istimewa
Aceh (MUDA) dengan Tgk. Abdullah Ujung Rimba sebagai
ketua pertamanya. MUDA kemudian bertransformasi menjadi

Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada 1970-an.
Pada 1966, muncul Perda No.1/1966 yang menggarisbawahi

bahwa para ulama harus memberikan prioritas untuk menjaga
keamanan daerah dan stabilitas politik daripada memperkuat ke-
sadaran agama di antara umat Muslim. Perda tersebut sekaligus

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 53



mengawali kontrol terhadap ulama Aceh oleh rezim Orde Baru.
Perda 1/1966 membuat segregasi, seolah-olah ada perbedaan
antara ulama yang diakui oleh pemerintah dan ulama yang hanya
menjadi tokoh informal dan pemimpin agama di masyarakat akar
rumput. Ulama-ulama yang diakui oleh pemerintah bisa terlibat
di dalam majelis ulama dan berbagai aktivitas pemerintahan
daerah. Ulama-ulama tersebut biasanya berorientasi modernis,
berada di kota (urban), dekat dengan sivitas akademik Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) ataupun menjadi akademisinya
sendiri. Tidak sedikit dari mereka yang menjadi birokrat daerah
di Dinas/Kantor Wilayah Departemen Agama, seperti Abdullah
Ujung Rimba dan Ali Hasyimi yang aktif menjadi ketua MUI,
kemudian menjadi birokrat di pemerintah daerah Aceh. Pengon-
trolan ulama ini menyisakan ulama-ulama yang ada di desa-desa.
Mereka inilah yang relatif masih memiliki energi untuk mengu-
rusi pendidikan di dayah-dayahnya, sekaligus menjaga posisinya
sebagai otoritas moral dan agama di wilayahnya masing-masing

(Salim, 2008, 149).

Pada masa Orde Baru, sebagaimana diamati oleh Feener
(2013), Salim (2008), dan Ichwan (2011), ulama urban yang te-
knokrat menjadi lebih dominan dibandingkan dengan Islam tra-
disionalis. Rezim Soeharto menjadi lebih nyaman untuk menyer-
takan para ulama urban ini ke dalam agenda pemerintahannya.
Mayoritas ulama urban ini secara orientasi keagamaan cenderung
lebih dekat pada Islam modernis/reformis yang pada masa sebe-
lumnya berafiliasi dengan PUSA. Mereka lebih banyak terserap
ke kegiatan politik di pemerintahan daripada agenda dakwah di
akar rumput. Dakwah dan pendidikan akar rumput lebih banyak
dilakukan oleh ulama-ulama Islam tradisional yang berbasis di

dayah-dayah yang mereka pimpin.

54  Intoleransi dan Politik ...



MUI Aceh, sebagai otoritas keagamaan yang direstui oleh
Orde Baru, didominasi oleh ulama-ulama yang beraliran re-
formis/modernis yang pernah berafiliasi ke PUSA. Banyak dari
mereka adalah lulusan TAIN dan pondok pesantren modernis,
seperti Gontor dan aktivis Muhamadiyah (Feener, 2013, 108).
Oleh karena itu, bisa dikatakan bahwa pada masa Orde Baru,
kelompok Islam tradisional relatif tersisih dari pusat kekuasaan.
Otoritas keagamaan yang berhaluan Islam modernis/reformasi
dan berbasis di perkotaan ini yang lebih mendapat ruang dalam
sistem sosial-politik keagamaan Aceh.

C. Ulama-Dayah dalam Panggung Politik

Setelah Orde Baru runtuh, situasi mengalami perubahan.
Pemegang otoritas keagamaan yang sebelumnya mapan, yakni
para ulama urban-modernis-birokrat, justru mengalami krisis
legitimasi di hadapan masyarakat akar rumput. Selain dinilai
terlibat dalam eksploitasi sumber daya alam yang dilakukan oleh
pemerintah pusat yang menyebabkan ketidakadilan di Aceh,
mereka dinilai tidak mampu menegakkan ajaran dan moralitas
Islam (Salim, 2008, 151). Oleh karena itu, mulai muncul suara
dari kelompok Islam tradisionalis (para ulama dan dayah) pada
masa transisi politik (1998-1999). Pertama kali para santri dari
dayah mengorganisasikan dirinya untuk lebih menyuarakan
aspirasi mereka yang sebelumnya berada pada posisi yang relatif
marginal adalah lewat Rabithah Thaliban Aceh (RTA) pada April
1999 (Salim, 2008, 151). Para ulamanya menghimpun diri dalam
Himpunan Ulama Dayah Aceh (HUDA) yang dibentuk pada
September 1999. Kedua elemen itu ingin menegakkan kembali
identitas keagamaan bangsa Aceh, yang sebelumnya dinilai gagal
semasa dominasi ulama modernis-birokrat. Oleh karena itu,
mereka menjadi motor penggerak diterapkannya aturan hukum
Syariat Islam di Aceh.

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 55



Kemunculan HUDA dan dukungan yang didapatkan di
Aceh membuat Gerakan Aceh Merdeka (GAM) terkejut. Mereka
khawatir HUDA akan menjadi rival dalam dominasi politik
mereka. Hal ini karena secara preseden historis, ulama pernah
memegang otoritas politik di Aceh. Lebih jauh, munculnya
HUDA memperkuat ketegangan antara ulama tradisionalis ver-
sus ulama modernis/reformis, yang sebelumnya mendapatkan
banyak hak istimewa pada masa Orde Baru. Pemerintah Aceh
saat periode transisi (1998-1999) lebih cenderung memilih MUI
sebagai mitra kerja sama dibandingkan HUDA. Pandangannya
dianggap lebih moderat dalam visi hubungan Aceh dan Jakarta,
dan penerapan Syariah bisa dilakukan secara pelan-pelan. Seba-
liknya, HUDA dalam retorika publiknya melakukan amplifikasi
persetujuannya atas referendum dan pemberlakuan hukum Sya-
riah secara total. Itulah sebabnya Gubernur Mahmud menolak
memberikan dukungan dalam acara-acara yang diselenggarakan

oleh HUDA (Ichwan, 2011,198).
Lewat UU 44/1999, Aceh mendapatkan hak untuk mene-

rapkan hukum Syariah sekaligus memberikan justifikasi konsti-
tusional bagi keterlibatan ulama dalam kebijakan daerah, baik
yang berkaitan dengan aspek sosial, agama, ekonomi, maupun
politik. Dengan demikian, ulama mendapatkan kesempatan un-
tuk mengembalikan kepemimpinan politik yang pernah mereka
miliki pada masa lalu. Selain itu, aturan tersebut juga memberi-
kan perluasan ruang kelembagaan organisasi ulama yang bukan
hanya terbatas di level provinsi, melainkan juga sampai ke tingkat
kabupaten/kota.

Pemberian hak istimewa politik yang sedemikian besar da-
lam Undang-Undang ditengarai sebagai cara pemerintah pusat
untuk mengimbangi dominasi GAM. Hal ini sesuai dengan yang

56 Intoleransi dan Politik ...



ditulis Salim (2008) bahwa ulama, khususnya Islam tradisionalis,
merupakan kelompok yang bisa menandingi legitimasi kekuatan
oposisi, yang dalam konteks transisi politik (1998-1999) adalah
GAM-aktivis NGO, dan gerakan mahasiswa.

Pada Juni 2001, ratusan ulama pemimpin dayah di pede-
saan berkumpul untuk membentuk Majelis Permusyawaratan
Ulama (MPU) untuk menggantikan MUIL. Dominasi ulama
tradisional terlihat dari komposisi pimpinan yang terpilih pada
periode pertama (2001— 2006) organisasi ulama itu terbentuk,
yakni Muslim Ibrahim sebagai ketua dan Daud Zamzami sebagai
wakil ketua (Salim, 2008, 154). Mereka mengalahkan ulama
urban-modernis Al Yasa ‘Abubakar yang ditunjuk oleh Gubernur
Abdullah Puteh untuk menjadi Kepala Kantor Shariah (DSI)
pada 2002. Dengan demikian, kita bisa mengatakan bahwa
dominasi kepemimpinan MPU oleh kelompok Islam tradisional
sudah dimulai sejak organisasi ulama itu pertama kali dibentuk.

MPU, terutama lewat Dewan Ulama yang ada di dalamnya,
memiliki wewenang mengeluarkan fatwa dalam bingkai aturan
Syariah yang terkait dengan pembangunan, pemerintahan, dan
kehidupan sosial. Mereka juga bertugas mengawasi dan mem-
berikan saran, baik pada lembaga legislatif maupun eksekutif,
dalam perumusan kebijakan pemerintah provinsi. Dewan ulama
tersebut pada awalnya berjumlah 27 orang yang berasal dari
berbagai daerah di Aceh, termasuk tiga pimpinan MPU. Kedua
puluh tujuh orang tersebut dipilih dari 180 ulama yang direkrut
dari lingkup terkecil masyarakat, yakni gampong, mukim, kemu-
dian level kabupaten/kota. Ulama-ulama yang tergabung dalam
dewan tersebut mendapatkan gaji bulanan dari pemerintah.
Selain itu, mereka mendapatkan hak imunitas sehingga tidak bisa
dituntut secara hukum terkait dengan apa yang disampaikannya
dalam pertemuan publik.

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 57



UU 18/2001 mengenai Otonomi Khusus NAD dan Perda
3/2000 memperbarui aturan mengenai MPU dan Dewan Ulama
yang terkait dengan hak dan kewenangannya. MPU ditetapkan
sebagai mitra sejajar Pemerintah Aceh dalam penyelenggaraan
pemerintahan dan pembangunan, terutama yang terkait dengan
Syariat Islam. Mereka memiliki hak dan kewenangannya, di
antaranya mendapatkan akses informasi terhadap semua kebi-
jakan yang akan diambil oleh pemerintah daerah, kewenangan
mengeluarkan fatwa hukum, hak untuk supervisi dan penilaian
terhadap implementasi kebijakan daerah terkait dengan pelak-
sanaan Syariah, dan bisa memanggil anggota legislatif maupun
cksekutif dan lembaga pemerintahan lainnya untuk dimintai
keterangan. Dengan diberlakukannya aturan tersebut, otoritas
MPU lebih besar dari MUI, organisasi resmi ulama sebelumnya.
Secara sederhana, kita bisa memaknai bahwa semua kebijakan
yang akan diambil oleh pemerintah provinsi harus melalui per-
timbangan MPU. Ini karena, selain adanya mandat peraturan
undang-undang, konsultasi dengan MPU memberikan legitimasi
sosial terhadap kebijakan yang akan diambil. Semua aturan ini
kemudian disempurnakan dalam UU 11/2006 tentang aturan
pemerintahan Aceh yang memberikan kewajiban kepada kepala
pemerintahan dari bupati/walikota dan gubernur untuk ikut
menegakkan implementasi hukum Syariah.

Eksistensi ulama dan dayah tradisional semakin kuat dengan
keberadaan Badan Dayah yang dibentuk oleh Gubernur Irwandi
Yusuf pada 2008, untuk mendukung keberlangsungan dayah
sebagai lembaga pendidikan di Aceh. Seiring dengan bertambah-
nya jumlah dayah di Aceh, alokasi dana yang diperuntukkan bagi
mereka pun bertambah, seperti dana pembangunan infrastruk-
tur, bahan mengajar, dan gaji tambahan untuk para pengajar.
Para kepala daerah, baik gubernur maupun kabupaten/kota, mau

58 Intoleransi dan Politik ...



tidak mau harus mengindahkan kemauan ulama-dayah. Mereka
biasanya mengalokasikan bantuan dan dana yang tidak sedikit
untuk kepentingan dayah. Anggaran untuk Badan Dayah juga
harus tersedia. Hal ini tidak lepas dari pengaruh legitimasi sosial
yang dibutuhkan para kepala daerah, baik saat menjabat atau
dalam kepentingan pencalonan kembali.

D. Ulama-Dayah, Produksi Narasi Dominan, dan
Mobilisasi Massa

Sebagai otoritas keagamaan, ulama dayab aliran Islam tradisional
atau Aswaja turut memainkan peran krusial dalam fatwa-fatwa
yang dikeluarkan oleh MPU. Sebagaimana telah dijelaskan pada
bagian sebelumnya, mayoritas ulama yang tergabung di MPU
merupakan kelompok Islam tradisionalis yang bermazhab Syafi’i.
Moch Nur Ichwan mencatat 80-85% ulama yang ada di MPU
merupakan ulama Aswaja (Ichwan, 2018). Oleh karena itu, tidak
mengejutkan jika aspirasi yang mereka miliki memengaruhi
fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh MPU. MPU sudah mengelu-
arkan beberapa fatwa krusial sejak tahun 2002 yang menyiratkan
secara implisit adanya endorsement terhadap mazhab Syaft’i
untuk dijadikan mazhab dominan. Hal ini bisa terlacak lewat
fatwa MPU tahun 2002 yang menyebutkan bahwa agidah harus
berdasarkan Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja). Pada 2007,
MPU mengeluarkan fatwa panduan terhadap aliran-aliran yang
dinilai sebagai sesat.

Namun, karena dianggap belum cukup jelas dan detail
mendefinisikan Aswaja, MPU mengeluarkan fatwa No. 4 tahun
2011 yang berisi kriteria Aswaja. Fatwa tersebut memperlihat-
kan dengan jelas peneguhan Aswaja sebagai manifestasi dari
mazhab yang diakui resmi oleh MPU. Hal itu sekaligus sebagai
upaya mengeksklusi secara lebih tegas aliran-aliran atau mazhab

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 59



keagamaan Islam di luar Syafi’i. Ichwan (2018) mencatat bahwa
fatwa 4/2011 tersebut dikeluarkan untuk melarang ajaran Syiah,
Khawarij, Murji’a, Mu'tazila, Ahmadiyah, dan Salafi-Wahabi.
MPU mengeluarkan fatwa tersebut melalui Sidang Dewan Pari-
purna Ulama (DPU) III pada 11 Agustus 2011.

Fatwa yang menegaskan Syaft’i sebagai agidah resmi dan di-
akui MPU menjadi legitimasi bagi beberapa aksi kolektif dalam
kehidupan keseharian. Seperti yang dicatat oleh Ichwan (2018)
dalam manuskripnya, sebagian ulama dayah tradisional yang
tergabung di HUDA menuntut agar pengurus Masjid Baiturrah-
man Banda Aceh menjalankan ritual Syafi’i atau Aswaja dalam
ibadah keagamaannya. Hal itu meliputi membaca doa qunur
pada Salat Subuh dan memegang tongkat ketika Salat Jumat.
Pada 11 Juni 2015, HUDA beraliansi dengan FPI menduduki
Masjid Baiturrahman Banda Aceh untuk mempraktikkan ritus
Syaf’i tersebut. Puncaknya, pada 10 September 2015, ribuan
massa yang dimobilisasi oleh HUDA melakukan demonstrasi
dengan sebutan Pawai Aswaja. Mereka mengeluarkan tuntutan
untuk melarang ajaran Wahabi, Syiah, dan komunisme. Guber-
nur yang menjabat saat itu, Zaini Abdullah, enggan menanda-
tangani petisi. Namun, Muzakkir Manaf, saat itu menjadi wakil
gubernur, bersedia untuk menandatanganinya. Oleh karena itu,
ia disematkan gelar sebagai ‘Umar Bin Khatab’-nya Aceh oleh
para pendukungnya. Banyak pihak yang menilai bahwa langkah
Muzakkir Manaf tersebut tidak lepas dari strateginya untuk
meraih simpati demi memenangkan pemilihan Gubernur pada
2017. Muzakkir Manaf kemudian dikalahkan oleh Irwandi Yusuf
dalam pemilihan gubernur Aceh pada 2017

Fatwa MPU ini, secara tidak langsung, mengondisikan
adanya “penerimaan” bagi aksi-aksi intoleran terhadap kelom-

60 Intoleransi dan Politik ...



pok-kelompok aliran keagamaan yang dinilai bukan Aswaja. Ak-
tivitas peribadatan mereka kerap diganggu. Majelis taklim yang
diselenggarakan juga diminta untuk dibubarkan. Masjid-masjid
yang diklaim terpengaruh paham “sesat” atau yang dinilai tidak
sesuai dengan Aswaja terbuka kemungkinan untuk dihancurkan.
Kasus terakhir yang ramai di publik adalah pembakaran fondasi
masjid milik Muhammadiyah di Samalanga, Bireun, pada 17
Oktober 2017 karena menganut mazhab keagamaan selain As-
waja (Sohuturon, 2017).

E. Simpulan

Bertolak dari penjelasan tersebut, meskipun pada akhirnya
Muzakkir Manaf dikalahkan oleh Irwandi Yusuf dalam Pilgub
Aceh 2017, kita tidak bisa memungkiri peran ulama-dayah se-
bagai otoritas keagamaan semakin penting dari waktu ke waktu.
Walaupun peran ulama-dayah dalam memenangkan kontestasi
politik elektoral masih bisa diperdebatkan, terlihat jelas bahwa
keberadaan mereka dengan pengaruhnya dalam kehidupan
politik keseharian cukup menentukan. Alokasi sumber daya
dari pemerintah untuk ulama-dayah sedikit banyak semakin
memperkuat kapasitas ekonomi sehingga status sosial mereka
meningkat. Jejaring di MPU membuat dominasi Aswaja sebagai
diskursus keagamaan ulama tidak tergoyahkan. Hal ini membuat
legitimasi sosial dan politik dari ulama-dayah menjadi lebih
mapan dibandingkan otoritas keagamaan dari kelompok mazhab
keagamaan lain.

Terkait dengan aksi-aksi intoleransi, kuatnya pengaruh
ulama-dayah dan dominasi Aswaja sedikit banyak memberikan
implikasi tidak langsung terhadap peristiwa penolakan ter-
hadap aktivitas kelompok Islam yang lain. Aksi-aksi intoleransi
ini kemudian lebih banyak terjadi dalam domain intra-agama

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 61



dibandingkan antar-agama. Terkait dengan hal ini, persoalan
tersebut seharusnya menjadi perhatian serius agar tidak mencip-
takan disharmoni lebih dalam untuk menguatkan kohesi sosial di
Aceh, apalagi sebelumnya Aceh pernah lama mengalami konflik
kekerasan yang berdarah. Jika tidak diantisipasi, momentum
kelam itu mungkin bisa saja terjadi pada masa yang akan datang.

Daftar Pustaka

Afrianty, D. (2018). Women’s responses to the implementation of Is-
lamic law in Aceh. Dalam Robert E. Hefner (Ed.), Routledge hand-
book of contemporary Indonesia. London & New York: Routledge.

Barter, S.J. (2011). Ulama, the state, & war: Community Islamic lead-
ers in the Aceh conflict. Contemporary Islam, 5(1),19-36.

Feener, R M. (2013). Shari'a and social engineering: the implementation
of Islamic law in contemporary Aceb, Indonesia. OUP Oxford.
Husin, A. (2017). Conflict and nonviolence: Ulama in the Aceh peace
process. Dalam Satha-Anand, C., & Urbain, O. (Eds.). ke prom-
ise of reconciliation?: Examining violent and nonviolent effects on

Asian conflicts. Routledge.

Ichwan, M.N. (2011). Official ulama and the politics of re-islamiza-
tion: the Majelis Permusyawaratan Ulama, Shari‘atization and
contested authority in post-New Order Aceh. Journal of Islamic
Studies, 22(2), 183-214.

Ichwan, M.N. (2018). Fatwa and difference: Ofhcial ulama, “Aswaja”
and Salafism in Aceh, Indonesia. Makalah yang dipresentasikan
dalam konferensi ‘Religious Authority in Indonesian Islam: Contes-
tation, Pluralization, and New Actors’, ISEAS-Singapore, June 22,
2018.

Institute for Policy Analysis of Conflict. (2016). The Anti-Salafi cam-
paign in Aceh. IPAC Report, 32, 6 October 2016.

Kloos, D. (2014). In the name of syariah? Vigilante violence, territo-
riality, and moral authority in Aceh, Indonesia. /ndonesia, (98),

59-90.

62 Intoleransi dan Politik ...



Noor, EA., Sikand, Y., & van Bruinessen, M. (2008). 7he Madrasa in
Asia. Political Activism and transnational linkages. Amsterdam.
Salim, A. (2008). Challenging the secular state: The Islamization of law in
modern Indonesia. University of Hawaii Press.

Sohuturon, M. (2017, Oktober 18). Tak sesuai Aswaja, fondasi mas-
jid Muhammadiyah Aceh dibakar. CNN Indonesia. Diakses pada
3 Januari 2020 dari https://www.cnnindonesia.com/nasion-
al/20171018183000-12-249287/tak-sesuai-aswaja-fondasi-mas-
jid-muhammadiyah-aceh-dibakar.

Ulama-Dayah, Politik Lokal ... = 63



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB IV

Narasi Agama dalam
Pilkada Sumatra
Utara 2018

Septi Satriani
Pusat Penelitian Politik LIPI

A. Pengantar

Mietzner dan Muhtadi (2018a) berpendapatbahwa meningkatnya
demonstrasi di kalangan Islam akhir 2016 terjadi karena adanya
mobilisasi di kalangan muslim konservatif, dan ini dilakukan
ketika mereka merasa dikucilkan oleh pemerintah. Argumentasi
itu dikuatkan dalam artikel Mietzner dan Muhtadi (2018)
yang menyebutkan bahwa melalui narasi yang dibingkai dalam
parameter Surat Al-Maidah 51, posisi politik harus disediakan
untuk umat Islam, “Islam memiliki kewajiban untuk memilih
calon yang beragama sama.” Narasi selanjutnya yang dibangun
untuk melakukan mobilisasi adalah adanya ketimpangan
ekonomi antara muslim dan non-muslim.

Fenomena ini memiliki pola yang sama dengan hasil riset
yang penulis lakukan di Sumatra Utara pada Pilkada Gubernur
tahun 2018. Pilkada tersebut diikuti oleh dua pasangan, yaitu
Edy Rahmayadi-Musa Rajekshah dan Djarot Saiful Hidayat-
Sihar Sitorus. Pasangan pertama atau yang dikenal dengan
ERAMAS memiliki latar belakang agama yang sama, yakni Islam.
Sementara itu, pasangan kedua atau yang dikenal dengan DJOSS

65



memiliki latar belakang agama yang berbeda (Islam-Kristen)
schingga pasangan ini diistilahkan sebagai pasangan pelangi.
Isu yang digunakan adalah larangan untuk memilih pemimpin
yang tidak seiman, salah satunya melalui baliho yang dipasang
oleh Yayasan Al-Jihad di Masjid Al-Jihad Medan. Dalam baliho
tersebut dipaparkan bahwa memilih pemimpin yang tidak seiman
memiliki dosa lebih banyak dibandingkan dosa mengonsumsi
khamar (alkohol) ataupun babi. Memilih pemimpin non-muslim
akan membawa dampak ke semua orang, sedangkan meminum
khamar dan memakan babi atau berzina sekalipun berdosa hanya

berdampak pada pelakunya saja.

Anjuran untuk memilih pemimpin yang berzauhid hanya
kepada Allah Swt. juga disebarkan melalui pengajian, salah satunya
pengajian dengan tajuk “Doa untuk Sumut Bermartabat,” yang
diselenggarakan di Lapangan Merdeka Medan, 23 Juni 2018.
Dalam pengajian itu, Ustadz Abdul Somad (UAS) mengajak
umat Islam hanya memilih pemimpin yang bersyahadar. UAS
berkhotbah sambil mengacungkan telunjuknya. la mengatakan
bahwa telunjuk merepresentasikan zsyahud atau sumpah untuk
bertuhan kepada Allah. Tidak mungkin orang bersyahadar
menggunakan dua jari karena simbol bersyabadar adalah satu
jari. Simbol tersebut juga mempresentasikan pasangan ERAMAS
yang merupakan pasangan nomor urut satu.

Isu santer lain yang dikemukakan adalah adanya perasaan
“terancam.” Salah satu anggota gerakan Islam Al-Jihad sekaligus
anggota Gerakan Nasional Pengawal Fatwa (GNPF) Ulama
Sumatra Utara-SBN mengemukakan bahwa politik tidak bisa
dipisahkan dari agama. Narasumber berpendapat bahwa dalam
memilih pasangan hidup harus yang memiliki iman yang sama,
apalagi dalam memilih pemimpin negara. Oleh karena itu

66 Intoleransi dan Politik ...



menurut narasumber penting ada penjabaran tentang keimanan
ini melalui kekuasaan agar ada jaminan bagi Umat Islam dalam
menjalankan agama secara aman dan nyaman. Selama ini
Negara sudah memberikan jaminan kepada Umat Islam untuk
melaksanakan ibadah, tetapi Negara belum memberikan jaminan
kebebasan pada Umat Islam dalam melaksanakan syiar agama.
Narasumber mencontohkan adanya pembubaran pengajian Ustaz
Felix Siauw di Masjid Manarul Islam, Bangil, Pasuruan, pada 4
November 2017. Narasumber menambahkan bahwa pentingnya
Islam berada dalam kekuasaan adalah agar Umat Islam memiliki
kemerdekaan untuk beribadah dan melakukan syiar agama.

Bertolak dari penjelasan tersebut, tulisan ini ingin melihat
lebih dalam bagaimana penggunaan narasi-narasi keagamaan
dalam Pilkada Gubernur di Sumatra Utara 2018. Tulisan ini
dibagi dalam dua bagian. Perrama, menceritakan pelaksanaan
pilkada itu sendiri, khususnya menjelaskan mengenai siapa
pasangan yang maju dan memenangkan perhelatan politik
tersebut sekaligus menjelaskan mengenai tingkat persebaran
suara masing-masing calon di tiap kabupaten/kota. Dalam bagian
ini, pembahasan akan dilakukan dengan menampilkan data
persebaran penganut agama setiap kabupaten/kota di Sumatra
Utara. Kedua, mengeksplorasi proses bekerjanya tim sukses setiap
pasangan calon sehingga mereka bisa memenangkan pilkada, di
samping mengungkapkan pertimbangan di balik penggunaan isu
agama dalam pilkada Sumatra Utara, dengan memfokuskan pada
narasi yang digunakan dalam kampanye pilkada Gubernur 2018.

B. Pilkada Sumatra Utara

Pilkada serentak putaran ketiga dilaksanakan pada 27 Juni 2018.
Jika pada pilkada putaran pertama ada 8 provinsi, 170 kabupaten,
dan 26 kota yang menyelenggarakan pilkada (Setiawanto, 2015);

Narasi Agama dalam ... = 67



putaran kedua ada 7 provinsi, 76 kabupaten dan 18 kota (Ini
101 daerah yang, 2016); pada pilkada putaran ketiga terdapat
17 provinsi, 39 kota dan 115 kabupaten yang menyelenggarakan
pilkada pada 2018 (Kemendagri, 2018). Sumatra Utara termasuk
wilayah yang melaksanakan pilkada pada putaran ketiga, diikuti
oleh dua pasangan calon, yaitu Edy Rahmayadi-Musa Rajekshah
dan Djarot Saiful Hidayat-Sihar Sitorus.

Edy Rahmayadi adalah pria kelahiran Aceh, 10 Maret 1961.
Edy Rahmayadi merupakan lulusan Akademi Militer tahun 1985.
Ia diangkat menjadi Panglima Komando Strategi Angkatan Darat
(Pangkostrad) pada 2015, menggantikan Jenderal TNI Mulyono
yang saat itu diangkat menjadi Kepala Staf Angkatan Darat
(KSAD). Edy pernah menjabat sebagai Komandan Yonif Linud
100/prajurit Setia, yang berpusat di Namu Sira-Sira Langkat
Sumatra Utara (Profil Edy Rahmayadi, tanpa tahun). Pada 2016,
ia terpilih sebagai Ketua Persatuan Sepak Bola Seluruh Indonesia
(PSSI) periode 2016-2020 setelah memperoleh 76 suara dari
total 107 suara. Pada pemilihan tersebut, Edy mengalahkan
Moeldoko yang mendapatkan 23 suara (Wijaya, 2016).

Pasangannya, Musa Rajekshah, lahir di Medan 1 April
1974. Musa Rajekshah, biasa dipanggil Ijeck, adalah anak
nomor 8 dari 9 bersaudara, putra pasangan Haji Anif dan Hajah
Syarifah Rahmad. Sebelum maju sebagai calon wakil gubernur
mendampingi Edy, Ijeck sudah menduduki berbagai posisi
strategis di Sumatra Utara, misalnya, Pengurus Provinsi Ikatan
Motor Indonesia (IMI), Ketua Harley Davidson Club Indonesia
(HDCI) Sumatra Utara, Ketua Palang Merah Indonesia Kota
Medan, Pengurus Daerah Persatuan Menembak Indonesia
(Pengda Perbakin) Sumatra Utara, Ketua Radio Antar Penduduk
Indonesia (RAPI) Sumatra Utara, Ketua Gabungan Pengusaha

68 Intoleransi dan Politik ...



Kelapa Sawit Indonesia (GAPKI) cabang Sumatra Utara, dan
Direktur Utama PT Anugrah Langkat Makmur (ALM).

Kandidat lainnya adalah Djarot Saiful Hidayat. Djarot lahir
di Magelang pada 6 Juli 1962. Pria lulusan S1 Ilmu Administrasi
Universitas Brawijaya ini melanjutkan pendidikan S2-nya di [lmu
Politik Universitas Gadjah Mada. Ia merupakan anak keempat
dari M. Thoyyib, seorang purnawirawan militer dari Detasemen
Perhubungan. Sebelum terjun di dunia politik, Djarot adalah
seorang dosen di Universitas 17 Agustus (Untag) 1945 Surabaya.
Karier akademisnya cukup bagus hingga mendudukkannya
sebagai pembantu rektor di Untag 1945 tahun 1997-1999.
Pada 1999, Djarot masuk ke PDIP dan berhasil menjadi anggota
DPRD Jawa Timur periode 1999-2004"" (Profil Djarot Saiful
Hidayat, tanpa tahun). Sebelum menjadi wakil gubernur DKI
mendampingi Basuki Tjahaja Purnama (Ahok), Djarot duduk
sebagai anggota DPR RI periode 2014-2019. Sebelumnya, ia
menjadi walikota Blitar periode 2000-2005 dan 2005-2010
yang memiliki keberhasilan dalam menata pedagang kaki lima di
alun-alun Blitar (Redaksi Mojok, 2017).

Pada pilkada Sumatra kali ini, Djarot berpasangan dengan
Sihar Sitorus. Dia adalah pengusaha kelahiran Jakarta 13 Juli
1968. Gelar akademik di bidang bisnis diperoleh dari University
of Arizona tahun 1987 dan Creighton University Ohama pada
1991. Sihar pernah bekerja selama dua tahun di PT Freeport
(1993-1995) dan di PT Bursa Efek Jakarta. Ia juga seorang tenaga
ahli yang bekerja di Kementerian Koordinator Pembangunan
Manusia dan Kebudayaan (Tim Viva, 2018). Pria dengan

! Djarot pada periode ini sempat menjadi Ketua Komisi A DPRD Jawa Timur
1999-2000. Kariernya sebagai anggota DPRD Jawa Timur tidak sampai 2004
karena pada tahun 2000 dia memilih untuk mencalonkan diri menjadi Walikota
Blitar.

Narasi Agama dalam ... = 69



kekayaan Rp350.887.340.551 (Sihar Sitorus jadi calon, 2018)
ini diputuskan Ketua Umum PDIP Megawati Soekarnoputri
sebagai pasangan Djarot karena beretnik Batak. Berdasarkan
informasi dari tim sukses, mereka sempat menyayangkan
keputusan Megawati memilih Sihar sebagai pasangan calon
Djarot, meskipun para narasumber tersebut memahami
keputusan Megawati. Berdasarkan wawancara dengan tim sukses
pasangan DJOSS pada tanggal 11 Juli 2018, selain karena adanya
kebutuhan untuk terus menyuarakan keberagaman di tengah
menguatnya isu agama dalam beberapa praktik pemilihan kepala
daerah di Indonesia, Sihar diharapkan mampu memberikan
dukungan finansial dalam proses pemilihan tersebut.

Edy Rahmayadi dan Musa Rajekshah atau ERAMAS diusung
oleh Partai Gerindra, Golkar, PKS, PAN, Hanura, Nasdem, dan
Partai Persatuan Indonesia. Partai koalisi pengusung ERAMAS
menguasai 54 kursi di DPRD Provinsi Sumatra Utara (Damanik,
2014). ERAMAS berjanji akan membawa Sumatra Utara
menjadi daerah yang bermartabat. Martabat di sini diartikan
memiliki harga diri, dan harga diri harus dimulai dari rasa aman
dan sejahtera hingga warga masyarakat bisa berprestasi (Warsito,
2018). Martabat juga mengandung arti kebaikan dalam bidang
ckonomi, pendidikan, keamanan, dan infrastruktur. Sementara
itu, pasangan Djarot Saiful Hidayat-Sihar Sitorus atau DJOSS
diusung oleh partai PDIP dan PPP yang menguasai 20 kursi
di DPRD Provinsi Sumatra Utara. Pasangan ini mengusung
program untuk menjadikan tata kelola pemerintahan yang bersih,
transparan, dan menjadikan Sumatra Utara sebagai daerah yang
berdaulat, mandiri, dan berkepribadian berdasarkan asas gotong-
royong (DJOSS, 2018).

70 Intoleransi dan Politik ...



Menariknya, di tengah isu korupsi gubernur non-aktif Gatot
Pujo Nugroho yang dikaitkan dengan Ijeck, suara yang diperoleh
pasangan ERAMAS tetap unggul dibandingkan pasangan
DJOSS. Narasumber yang bekerja di KPU mengatakan bahwa
kasus yang menjerat Ijeck dan keluarganya terkait dengan lelang
aset PT Perkebunan Nusantara (PTPN) II, yang harganya tidak
sesuai dengan Nilai Jual Objek Pajak (NJOP) serta luas areal yang
dilelang. Proses lelang ini menguntungkan keluarga Ijeck karena
harga jual tanah yang dilelang menjadi sangat murah schingga
dengan hanya membayar sekian rupiah, keluarga Ijeck mampu
mendapatkan aset PTPN dengan luas yang melebihi jumlah
uang yang dibayarkan.

Pemilu Gubernur Provinsi Sumatra Utara tahun 2018
dimenangkan oleh pasangan ERAMAS dengan suara 3.291.137
atau 57,57% dari total suara yang sah. Sementara itu, pasangan
DJOSS mendapatkan 2.424.960 suara atau 42,43% dari
total suara yang sah. ERAMAS unggul di 17 kabupaten/kota.
Keseluruhan kabupaten kota tersebut adalah Mandailing
Natal, Tapanuli Selatan, Labuhan Batu, Asahan, Deli Serdang,
Langkat, Serdang Bedagai, Batu Bara, Padang Lawas Utara,
Padang Lawas, Labuhan Batu Selatan, Labuhan Batu Utara,
Tanjung Balai, Tebing Tinggi, Medan, Binjai, dan Padang
Sidempuan. Sementara itu, DJOSS unggul di 16 kabupaten/
kota. Keseluruhan kabupaten kota tersebut adalah Nias, Tapanuli
Tengah, Tapanuli Utara, Toba Samosir, Simalungun, Dairi,
Karo, Nias Selatan, Humbang Hasundutan, Pakpak Bharat,
Samosir, Nias Utara, Nias Barat, Sibolga, Pematang Siantar, dan
Gunung Sitoli. Berikut peta persebaran suara keduanya.

Narasi Agama dalam ... = 71



Tabel 4.1 Perolehan Suara Pasangan 1 dan 2 di Kabupaten/Kota

Pilkada Gubernur SUMUT 2018

Yuridiksi Edy Rahmayadidan  Djarot Saiful Hidayat dan
Musa Rajekshah Sihar PH Sitorus

Nias 5.427 40.629
Mandailing Natal 162.034 19.900
Tapanuli Selatan 93.884 29.474
Tapanuli Tengah 32.592 109.732
Tapanuli Utara 13.178 137.350
Toba Samosir 5.064 75.694
Labuhan Batu 135.109 43.305
Asahan 224.950 74.333
Simalungun 178.022 194.235
Dairi 26.956 119.713
Karo 23.807 127.513
Deli Serdang 458.646 250.717
Langkat 326.043 134.233
Nias Selatan 23.534 73.616
Humbang Hasundutan 4.905 73.915
Pakpak Bharat 7.518 11.973
Samosir 2.321 54.566
Serdang Bedagai 175.777 77.115
Batu Bara 124911 49.252
Padang Lawas Utara 86.713 23.343
Padang Lawas 97.606 19.740
Labuhanbatu Selatan 81.779 37.647
Labuhanbatu Utara 102.524 40.668
Nias Utara 5.761 26.606
Nias Barat 6.107 20.532
Sibolga 16.507 19.019
Tanjung Balai 49.288 12.319

72 Intoleransi dan Politik ...



Pilkada Gubernur SUMUT 2018

Yuridiksi Edy Rahmayadi dan  Djarot Saiful Hidayat dan
Musa Rajekshah Sihar PH Sitorus

Pematangsiantar 41.551 68.604
Tebing Tinggi 49.969 21.171
Medan 551.641 357.377
Binjai 83.229 26.794
Padangsidempuan 85.930 15.476
Gunung Sitoli 7.854 38.399

Sumber: KPU (2018)

Data tersebut menarik untuk dicermati. Daerah-daerah
yang membuat suara pasangan ERAMAS menang mayoritas
penduduknya beragama Islam, sedangkan tempat-tempat di
mana DJOSS menang adalah daerah dengan mayoritas penganut
agama Kristen, baik Protestan maupun Katolik. Berikut adalah
peta persebaran penganut agama masing-masing kabupaten kota
di Sumatra Utara.

Narasi Agama dalam ... = 73



SE€S'L96 9GL°€ - T 0OC 9L9°L 60% L66°E T00°'SL S0%'948 T 1e3ue
TEV'06LT TIv'Y S61 6€E 96 08€'9€ 686'C 88Evyr 90T'TOE  LZS00V'T T SuepJas Ija@
096°0G€ osv'T - 10T V¢ 81S'T 0€T 8/9°'TS €8T'V0C 96/'T6 C oJey|
€50°0LC 6v€ - 9€ 9 (444 0¢ 9/¥'0€ T6S96T  TOETY C Jleq
0TLL18 86¢°C v8 oLy €T S96'T 8C1 CET'CY COE'COE  8TE'BIV [4 unsunjews
L7899 0T'T - 91 1T 8%89 60T €ISy T9T°19 99€'76S T ueyesy
. . ) . . . ) nieg
0TT'STY ver't T€ 6 LE99 €S 118" T¢6°LS v e T ueynqeq
. . . . . . Jisowes
6CT'ELT VTl - VI8'T § VL L€ ver'it  v68°L¥T  8ELOT [4 eqol
. . . . eJein
LST6LT (443 L 14 S 6€T 4 ST8CT 166'1SC TOE'ET 4 Inuede
. . . . yesual
CET'TIE 8GS 8 e € 80¢ 8T 9¥T'9€ ETOTYT  TEG'CET [4 Inuede)
. . _ _ . . . ueje|as
ST8°€9¢ [40) 4 4% ST € s SEL'TS ¢LELOT 1 Inuede
Sv6'v0or wes - - - 9T 0T 1454 [4 744! TLL99€ T IE3EN
Suljlepueiy

LLETET T 9 LT 1% - - 0TS9T €6CETT 9€S'T 4 SeIN

uey qeme| eAu ny) ssolg=¢
yejwnr  -eAueyg -131 e nH eypng npuiy jijoie)  uIisuy wejs|  ‘sewesi=T  ISYIPUNA
jJepiL  epiL i Suoyy ueSuesed

Bleln enewng :u NHOM\EUHNQ#_LNVH :u NENW< HSENWEU& Cd.jwh_kuunﬁ 12BN | N.A—V .—QQNYH.

Intoleransi dan Politik ...

74



1878 91T - 6 1 [45°04 [4 147883 6CL6C 8G¢E'8Y [4 e3joqis
L0818 4 T 1T T [4? 4 ovL'ST  LTIV'P9 1291 4 leleg seiN
vre LTt T T ot - T 0€ 9/9°0C 6759’66 7689 C eJjein seiN
TOL'0€E 8T - ot 6 T08'T 97 [4%0h 7 6t'CS 6T6'TLL T s1En
niequeynqge

. _ _ . . . . uele|as
€L9°LLT 0sT ST [44°] 8TE'T 0£8°9¢€ 789'8€¢ T niequeynge]
. _ _ . . Semen
659C°SCC 340 4 S € 6L€ LLL°0T 8V6°€TC T Suepeq
. . . . . . elein semeq
TESeTe 6LE'T 8 [4? S¢ (43} 8€8°0C 6St°00¢ T Suepeq
G88'SLE 006 1% 89¢ OF 00T'T L0C STL'S LSL'LE 9.0°0€€ T eleg nieg
. . . . . leSepag
€8E'769 8% [4A°] LS 1514 ¥9C'L 8 667'8 20S°6L S68°L6Y T Suepias
€99°6TT 19 - aUr 1 S - S/LS'LY  LV6°69 788'1T [4 Jisowes
. _ _ _ _ _ . . . lejeyq
S0S°0% 99 €Tt S90°€C T9T°91 4 sedyed
. _ . . . . ueinpunsey
099°TLT 6T¢E C 06 4 0T¥'€T  ¢99¢vT  S9T'S [4 Suequiny
80L'68¢ L1 68 €6 C T€ 9 €C1'89  EV8'ECT V6EL C ueje|as seiN

uey qemef eAu ny) ssolg=¢
yejwnr  -eAueng -131 e nH eypng npuiy jijoie)  uIsuy wejs|  ‘sewes3=T  ISYIPLNA
Jepil  )epiL i Suoyy) ueSuesed

75

Narasi Agama dalam ...



(0107) Sdd #°qung

eJe
¥0C'¢86'¢T €T9'0S 08L'T 880'S 186 87S'€0€ vV¥O'vT LEO'OTS 00L'60S°€ 0€8'6LS'8 EEmEWM
. . . . . 1|o}US
[dacTas 8TT SS 9¢ 4 144 [4AN0) €817'66 TST'LT [4 Sunung
. _ . . uendwipis
T€S' 16T ¥0S 19 S 049 0€9 8.8 €CT'LT 06CeLT T -Suepeq
vST9ve 60T'T - 91 81 T6€'€ET  96C'6 V00'C 96€°61 9 60¢ T lefuig
019°'£60'C S9C'LT  T6V¥ 6€€ 0Lt LO8'V8T LTC ¢SS'LE €SSy LETCIVT 1 Uuepain
8V’ SY1 6LC'T 1% S 0oL €T€°0T 99¢ LTET 689°81 YrEETT T 188u11 Suigal
. . . . . Jejuels
869°7€C L09 08 €91  LC 9¢C’0T Lt S90°'TT 9€T60T 6C0°€0T [4 -Sueleway
. _ . . . . lejeq
Sy vSl [47A € Lt 18L°8 [4 89T'T 8reCl 6EE'TET T Sunfue)
uey qeme( eAu nyd ssolg=¢
Yyejwnr  -ehueyng -491 _ure NH eypng npuiH jljoiey  usisipi wels]  ‘sewesi=T  ISYIPLNA
Nepil  yepiL i Suoyy ueSuesed

Intoleransi dan Politik ...

76



Tabel 4.2 memperlihatkan bahwa pasangan ERAMAS
menang di kantong-kantong agama Islam, sementara pasangan
DJOSS menang di kantong-kantong agama non-Islam, kecuali
di dua tempat (Simalungun dan Sibolga). Di wilayah Sibolga,
meskipun jumlah penganut agama Islam lebih banyak dibanding
dengan penganut agama Kristen, suara tetap dimenangkan
pasangan DJOSS. Menurut beberapa narasumber’, ada
komitmen secara verbal dari Walikota Sibolga, Syarfi Hutauruk,
untuk mendukung pasangan DJOSS, meskipun pada pilkada
sebelumnya ia didukung Gerindra dan PKS.? Sinyal secara verbal
ini membuat masyarakat tidak terlalu menghiraukan narasi yang
berkembang di Sumatra Utara untuk hanya memilih pasangan
gubernur yang seagama. Sementara itu, berdasarkan wawancara
dengan narasumber, Simalungun memiliki adat yang beragam.
Simalungun dalam sejarahnya memiliki empat marga dari empat
raja besar, yaitu Sinaga, Saragih, Damanik, dan Purba. Keempat
marga tersebut berjanji untuk tidak saling menyerang dan tidak
saling bermusuhan sehingga meskipun mereka memiliki agama
yang berbeda, marga masih menjadi ikatan kekerabatan yang erat
di antara mereka. Menurut narasumber Pdt DWT pada 18 Juni
2019, ikatan kekerabatan berdasarkan marga mampu melam-
paui ikatan agama sehingga agama bukan lagi menjadi preferensi
dalam menentukan pilihan. Lantas, apakah memang benar narasi
tentang keharusan memilih pemimpin seagama efektif digunakan

2 Denulis bertemu narasumber pegawai di Bappeda dan lurah di wilayah Sibolga.

Mereka memberikan informasi yang sama bahwa walikota dengan jelas mendukung
pasangan nomor dua, meskipun saat maju dalam pilkada tahun 2015 di Kota
Sibolga ia didukung oleh partai yang sekarang mendukung pasangan nomor urut
pertama.

Saat pilkada serentak 2015, pasangan Syarfi Hutauruk-Edipolo Sitanggang
diusung partai Nasdem, Hanura, PAN, PBB, PKB, PDI-B, PKS, Partai Gerindra
dan PPP.

Narasi Agama dalam ... = 77



sebagai cara untuk meyakinkan pemilih Muslim? Bagian berikut
mengupas pertanyaan ini.

C. Kampanye dan Program Pemenangan Pemilu

Pagi itu penulis mendatangi konsultan tim sukses pasangan
nomor urut pertama ERAMAS. Laki-laki muda yang ternyata
dosen Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik USU ini akhirnya
bisa ditemui setelah penulis menunggu hampir satu jam di ruang
kerjanya. Narasumber mengatakan bahwa dalam beberapa tahun
terakhir ada pola yang hampir mirip terjadi di seluruh Indonesia
terkait dengan berkumpulnya ibu-ibu di kegiatan-kegiatan
pengajian Islam. Bentuknya bermacam-macam, dan yang sering
dilakukan di Sumatra Utara adalah pengajian pasca-salat subuh
berjamaah. Fenomena ini adalah amplifikasi dari apa yang terjadi
di Jakarta. Hampir tiap pagi kita bisa menyaksikan acara Mama
Dedeh, di mana ibu-ibu yang hadir dikoordinasikan untuk
menggunakan pakaian gamis yang sama, baik model maupun
warnanya. Apa yang terjadi di Sumatra Utara adalah replika dari
yang terjadi di Jakarta. Pasca-212, banyak bermunculan ustaz
lokal yang bukan berasal dari Arab, keren, muda, dan dikagumi
oleh ibu-ibu. Kondisi inilah yang kemudian dibaca oleh tim
sukses sebagai peluang untuk dimobilisasi sehingga pasangan
ERAMAS memilih mengemas isu ini dalam Pilkada Sumatra
Utara. Narasumber menambahkan bahwa meskipun isu agama
digunakan dalam Pilkada Sumatra Utara, penggunaannya masih
dalam batas kewajaran dan dalam koridor yang masih bisa
diterima secara hukum.

Narasumber menambahkan bahwa berdasarkan hasil survei
yang dilakukan sebelum pilkada berlangsung, data menunjukkan
bahwa agama masih menjadi preferensi bagi seseorang dalam
menentukan pilihan. Narasumber menambahkan bahwa

78 Intoleransi dan Politik ...



pengalaman Pilkada Gubernur Sumatra Utara periode 2008 dan
2013 memperlihatkan kecenderungan pola yang sama, yakni
pasangan Muslim akan meraih suara di daerah-daerah Muslim,
begitu juga sebaliknya. Pilkada Sumatra Utara 2008 diikuti lima
pasangan calon yang maju dengan dua pasangan calon memiliki
latar belakang agama ‘pelangi’ (Kristen Protestan atau Kristen
Katolik dengan Islam). Sementara itu, tiga sisanya, baik calon
gubernur maupun wakilnya, beragama Islam.

Pasangan nomor urut pertama adalah HM Ali Umri,
S.H., M.Kn.-Dr. Haji Maratua Simanjuntak yang didukung
oleh Golkar (Golkar resmi usung, 2008). Keduanya beragama
Islam. HM Ali Umri, S.H., M.Kn. pernah menjadi Ketua
Forum Komunikasi Kenotariatan Indonesia, Wakil Ketua I
Kamar Dagang dan Industri Daerah (KADINDA) Langkat
tahun 1997-2002. Ali Umri juga orang yang aktif dalam adat
budaya Melayu. Aktivitasnya di budaya Melayu inilah yang
mendudukkannya menjadi Bendahara Majelis Adat Budaya
Melayu Indonesia (MABMI) Kota Binjai tahun 1999-2002.
Pada 2004-2009, Ali Umiri terpilih menjadi Ketua DPD Golkar
Sumatra Utara dan tahun 2011 menjadi Ketua Partai Nasdem
Sumatra Utara (Fraksi Nasdem). Calon wakilnya adalah Dr. Haji
Maratua Simanjuntak. Di kalangan umat Islam, Maratua adalah
pendakwah terkenal di Sumatra Utara dan pernah menjadi
Ketua Majelis Dakwah Indonesia Sumatra Utara dari tahun
1988 hingga 1999 (Sulistyawaty, 2008).

Pasangan nomor urut kedua adalah Mayjend (Purn.)
Tritamtomo, S.H.-DR. Ir. Benny Pasaribu, M.Ec. yang diusung
PDI-P. Mayjen (Purn) Tri Tamtomo adalah mantan Pangdam
I Bukit Barisan (Coret Rudolf Pardede, 2008). Sementara itu,
Benny Pasaribu pernah duduk sebagai anggota DPR RI dari

Narasi Agama dalam ... = 79



PDI Perjuangan, dan pernah menjadi Ketua Komisi IX DPR RI.
Benny adalah Staf Menteri Koperasi. Ia juga menjadi anggota
Komisi Pengawas Persaingan Usaha serta aktif di Pusat Koperasi
Unit Desa. Pasangan ini dianggap sebagai pasangan nasionalis
karena merupakan perpaduan Jawa-Batak dan Islam-Kristen.
Hal tersebut, menurut seorang tokoh Tionghoa di Sumatra Utara
yang diwawancarai pada 11 Juli 2018, membuat sebagian besar
orang Tionghoa di Sumatra Utara memilih untuk mendukung
pasangan ini.

Pasangan nomor urut ketiga adalah Ir. RE. Siahaan-H
Suherdi, yang diusung oleh koalisi PDS, PKB, PPIB, PPD,
PNI Marhaenisme, PDSB, Partai Pelopor, dan PNBK (8 Parpol
usung, 2008). RE Siahaan adalah mantan Walikota Pematang
Siantar. Pria lulusan Institut Pertanian Bogor tahun 1982 ini
pernah menjabat sebagai Kepala Dinas Pertanian Tanaman
Pangan dan Hortikultura Kabupaten Simalungun tahun
2001-2005. Suherdi merupakan pengusaha muda, Ketua Dewan
Pimpinan Wilayah Putra Jawa Kelahiran Sumatra (Pujakusuma).
Latar belakang inilah yang membuat keduanya memilih program
“Empati Kemiskinan Sumut dengan Pemberdayaan Pertanian”
(Cagub Sumut peduli, 2008).

Pasangan nomor 4 adalah pasangan Abdul Wahab
Dalimunthe-Raden Muhammad Syafii yang didukung Partai
Demokrat, PBR dan PAN. Abdul Wahab Dalimunthe adalah
politisi Partai Demokrat yang menggantikan Ruhut Sitompul
saat dirinya mengundurkan diri untuk fokus masuk dalam tim
pemenangan Basuki Tjahaja Purnama dan Djarot Saiful Hidayat
pada Pemilu DKI 2016 lalu (Roy Suryo dan Abdul Wahab
Dalimunthe pengganti, 2017). Raden Muhammad Syafi’l
dikenal sebagai ustaz kampung. Karier politiknya dibangun sejak

80 Intoleransi dan Politik ...



dirinya masih sangat belia. Ia menjadi Ketua Ranting Partai
Persatuan Pembangunan sejak kelas 3 SMA. Karier politiknya
terus menanjak hingga akhirnya dia duduk sebagai Wakil Ketua
Dewan Pengurus Cabang (DPC) PPP Kota Medan (1990-
1995). Posisi inilah yang mampu mengantarkannya duduk
sebagai anggota DPRD Kota Medan. la juga menjadi Ketua Biro
Dakwah Dewan Pengurus Wilayah (DPW) PPP Sumut periode
2000-2002 (Khaerudin, 2008).

Pasangan nomor 5 adalah Syamsul Arifin-Gatot Pujo
Nugroho yang diusung koalisi PPP, PKS, PBB, Partai Patriot
Pancasila, PKPB, PKPI, PPDK, PSI, Partai Merdeka, P PDI
dan PNUI. Syamsul Arifin adalah mantan Ketua KNPI Sumatra
Utara. la lama berkarier di Partai Golkar, tetapi dalam Pilkada
Sumatra Utara, ia didukung oleh partai Islam. Syamsul Arifin
adalah mantan Bupati Langkat yang akhirnya harus masuk
penjara karena kasus korupsi. Pasangannya, Gatot Pujo
Nugroho, adalah mantan dosen Politeknik Universitas Sumatra
Utara. Sejak masuk menjadi anggota PKS pada 2005, Gatot Pujo
Nugroho mengundurkan diri dari Dosen Politeknik USU (Profil
Gatot Pujo Nugroho, tanpa tahun).

Narasi Agama dalam ... = 81



915°C L63 09T ST8’e SEV'T UR1S10Ud UISLIY 1eseyg sedyed
uenpunsey
LT6'T S0T'T L66'SY  S8T'ET 798¢ UeIS10Ud UAISHIY Suequiny
1059 SSY'TY €06'LE  668'6C v.6'9 UB1S10.d UAISLIY) uele|as seiN
£1599¢ €21°0C TST'ET  LL6'SS 12L°9Y weys| 1eddue
¥08°LTT 068°08 950°€9 LSV 9VT 607°S8 weys| 8uepJas 112
06L'ST 955, T80y TSSYS 98'ET UBIS30.d UISHY oJey
€959 uUr's 6V1°0S  OEt'9€ TILET UeIS10.d USISHY 1ieq
€LT'ES 6EL7T 8v9'99  0/P"00T 161°99 weys| un3unjew!s
6v€°08 vEV09 €19°CC  CIT8E 7509 weys| ueyesy
YIT VL LLL8TT 8€6'Ty  L70'83 190'%9 weys| nieg ueynqe
€Tr'e SSS'T 16597  CES'LT 91T’ ue1$9101d UISUY Jisowes eqo
vL9'T vLE€E L1678  1I8T'SC 6697 UB1S3104d UBISLIY eJein |)nuede]
LYL8 17€°TC 19707  SET'LT v€0'L uelsaloud udlsky  yesua] nuede]
LTT'8E 069°£0T YLV'9T  €06°LT ¥05°S9 wejs|  ueie|ss ||nuede]
856'8¢C 0S6'S€E vETY 78S°L YIT'v6 weys|  |eleN Suljiepueln
10T°S TT0°TL €6vLE 80T°0v 6656 UR1S10.d UAISLIY seiN
*1°S ‘oyousSnp ‘WNH'IN 1pidyns 23|\ ‘nquesed yewnluewis
olndio0ien  “H'S | lyeAs ‘W'H ‘H Auuag "1 "¥a enjese ifeH 4@
“I'S‘UYUY  CH'S ‘Bylunwijeq  ueeyels °H'S ‘owojwei) W' ewe3y seyiohepy ISYIPUNA
InsweAS'H  geyep [Nnpqy "H  3'¥ 41 (‘uind) pudfAen  “H'S ‘Bwin 1Y INH

8002 LNIAINS 4nuiaqgny epey|id

(yrrwad nele emil) goOg eIEI() BIBWNG EPE[I] BIENG UBYI[OI] [ISEH €'F [PqeL,

Intoleransi dan Politik ...

82



(uespisexqiiqndip epn ‘@10z unyel uerode) eIelN) BIBWNG ISUIAOL] NI Toquing

snpur yeroep ueduop Junqedioq

YISeur 1NqasIal Yelsep-yeIaep g0 unyel epey[id 1ees epe  ‘serN uarednqey] uerespwad [1Sey ye[epe BIeI() SEIN] UEP VBIRg] SBIN
uarednqey] ‘Tjoa1g Sununc) v1oy ‘niequeynge| uarednqey] uerespuwiad [ISey Ye[epe UBIL[dG Nieg UBYNQET UEP BIEI() NIBg UBYNQe]
uorednqey “erer) 1nuede ] umedngey] uerepwod [isey yefepe erei) seme] Suepe] uep seme] Suepe uaredngey] :uedueiaioy]

99T'TT 991°0€ GS6°S 1SS°L 80L°0C wels| uendwipisdueped
89L'T¥ 0LE'L 167°C ¥T0°LT 066'6€ weys| tefuig
LTSTCE €78°9TT LIT'T6  €65°98T 11918 weys| ueps
s9T'Ce 895°0T ¥50°'S vr6'TT €61°9 weys| 188u1] Buiga ]
LTSET €009 G9€'0C  9TT'Ce 6ST'TT ue1S®10Ud URISKY  Jeuels3uelewdd
LIE'TT 8vy'vT 240k LTT'L 618°L weys| lejeg Sunfue]
80T'8 99¢€'g 96L'TT  ¥LTV w6t weys| esjoqls
68579 66891 S6SYT  S90°0C 09€°€C weys| eleg nieg
€L0°'TL (448 7%3 IS7'ST  600'1S 097°SY we|s|  legepag uep.as
81T 8sT’E SI6'TT  TT0'LC €Tt Ue1S10Ud UISIY Jisowes
*1'S ‘oyoasnN ‘WNH'IN Ipiayns 23|\l ‘nquiesed yewunfuewis

olndjolen  “H's|1yeAs ‘INH H Auuag "1 "¥ya enjese tfeH “ya

*3'S Uy "H'S ‘Oyiunwiijeq ueeyels "H'S ‘owojwens] ‘U IN ewesy sejyoAep IS)IpUNA

InsweAS'H  geyep Npgy"H 3441 (‘uind) pudlAen  “H'S ‘Bwin IV INH

8002 LNIAINS 4nuiagny epeyjid

83

Narasi Agama dalam ...



Data KPU Provinsi Sumatra Utara memperlihatkan bahwa
pasangan nomor urut 1, 4, dan 5 meraih suara yang cukup besar
di daerah-daerah dengan mayoritas penganut agama Islam.
Sementara itu, pasangan nomor urut 2 dan 3 lebih banyak
mendulang suara di daerah-daerah yang mayoritas penganut
agamanya bukan Islam. Jika pola yang sama ditemukan dalam
Pilkada Sumatra Utara 2013, tidak heran jika konsultan
pasangan calon Gubernur dan Wakil Gubernur Sumatra Utara
2018 memilih menggunakan isu agama karena strategi ini cukup
efektif untuk meraih suara.

Pilkada Sumatra Utara 2013 diikuti lima pasangan calon,
yaitu H. Gus Irawan Pasaribu-Ir. H. Sukirman, Drs. Effendi MS
Simbolon-Drs. Jumiran Abdi, Dr. H. Chairuman Harahap-H.
Fadly Nurzal, S.Ag., Drs. H. Amri Tambunan-Dr. RE
Nainggolan, M.M., dan H. Gatot Pujo Nugroho-Tengku Ery
Nuradi. Pasangan calon pertama H. Gus Irawan Pasaribu-Ir.
H. Sukirman didukung oleh Partai Gerindra, Partai Indonesia,
Partai Indonesia Baru, Partai Bulan Bintang dan Partai Pelopor.
Pasangan Drs. Effendi MS Simbolon-Drs. Jumiran Abdi
diusung oleh Partai Demokrasi Indonesia Perjuangan dan
Partai Peduli Rakyat Nasioanal. Pasangan Dr. H. Chairuman
Harahap-H. Fadly Nurzal, S.Ag. diusung Partai Golkar, Partai
Persatuan Pembangunan, Partai Buruh, Republikan dan Partai
Pemuda Indonesia. Pasangan Drs. H. Amri Tambunan-Dr. R.E.
Nainggolan, M.M. diusung oleh Partai Demokrat. Pasangan H.
Gatot Pujo Nugroho-Tengku Ery Nuradi diusung oleh Partai
Keadilan Sejahtera, Partai Hati Nurani Rakyat, Partai Bintang
Reformasi, Partai Patriot, dan PKNU (Lima pasang calon guber-
nur, 2012).

84 Intoleransi dan Politik ...



Jika melihat profil dari masing-masing pasangan calon,
pasangan nomor 1, 3, dan 5 memiliki latar belakang agama yang
sama. Sementara itu, pasangan nomor 2 dan 4 adalah pasangan
pelangi. Berdasarkan data BPS Sumut, jumlah penduduk Sumut
tahun 2013 sekitar 12,6 juta jiwa. Komposisi agama yang terbesar
ialah Islam 65,5%, disusul oleh penganut Kristen-Katolik 31,4%,
dan agama lainnya 3,1%. Komposisi etnis yang terbesar ialah
Tapanuli/Batak (44,75%), disusul etnis Jawa (33,40%), Nias
(6,36%), Melayu (5,86%), Tionghoa (2,71%), Minang (2,66%),
Aceh (0,97), dan lainnya (3,29%) (Pemerintah Provinsi Sumatra
Utara, tanpa tahun). Perolehan suara menghasilkan persebaran
yang mirip* antara Pilkada Gubernur Sumatra Utara tahun 2008,
2013, dan 2018. Tempat-tempat yang cenderung bisa menerima
pasangan yang plural adalah tempat-tempat di mana penganut
agamanya mayoritas bukan Islam. Wilayah-wilayah yang secara
konsisten menghasilkan perolehan suara untuk pasangan yang
plural adalah Nias, Toba Samosir, Simalungun, Dairi, Karo,

Mirip di sini tidak selalu sama persis bahwa semua pasangan dengan latar belakang
agama Islam pasti menang di daerah-daerah yang mayoritas Islam, begitu juga
sebaliknya. Mirip di sini memiliki dengan derajat yang berbeda di setiap wilayah
dan setiap periode. Sama seperti pada pilkada tahun 2018, terdapat dua wilayah
dengan mayoritas penduduknya beragama Islam, tetapi yang menang adalah
pasangan pelangi karena ada imbauan dari pemimpin daerah sehingga imbauan ini
menafikan seruan Ustadz Abdul Somad agar pemeluk agama Islam wajib memilih
calon pasangan yang beragama Islam. Dalam pilkada 2008 dan 2013 ditemukan
beberapa temuan pengecualian seperti pada pilkada 2013. Penelitian lebih lanjut
diperlukan untuk memberi penjelasan mengapa hal ini terjadi. Analisis yang bisa
dijelaskan dari persebaran ini karena ada dua pasangan pelangi dan tiga pasangan
Islam schingga jika ditambahkan suara masing-masing pasangan calon yang Islam
(pasangan 1, 3, dan 5) serta pasangan pelangi nomor urut 2 dan 4 masih bisa
memperkuat asumsi yang selama ini berkembang bahwa pasangan Islam akan
cenderung memenangkan suara di wilayah yang mayoritas Islam, begitu juga
sebaliknya. Tidak mengherankan jika pola ini kemudian digunakan sebagai strategi
tim sukses untuk memenangkan suara melalui penggunaan identitas keagamaan.
Wawancara dengan Tim Sukses pasangan nomor urut 1 pada 6 Juli 2018.

Narasi Agama dalam ... = 85



Humbang Hasundutan, Samosir, Nias Utara, Nias Barat, dan
Pematang Siantar.

Hal inilah yang kemudian dibaca oleh tim sukses pasangan
nomor urut pertama, ERAMAS, bahwa agama masih menjadi
preferensi seseorang dalam memilih. Pernyataan yang sama
dikemukakan oleh salah satu anggota tim sukses pasangan nomor
urut pertama, ERAMAS, yang juga merupakan pengurus KNPI.
Narasumber tersebut mengatakan bahwa mereka menggunakan
isu agama melalui pengajian yang diselenggarakan pasca-salat
subuh berjamaah pada 27 Juni 2018. Pengajian yang digelar
sebelum pemungutan suara ini dihadiri oleh Ustaz Abdul Somad,
Amien Rais, mantan Panglima TNI Gatot Nurmantyo, Yuhzril
Ihza Mahendra, Tengku Zulkarnaen, Bahtiar Nazir, dan Habib
Rizieq. Narasumber menambahkan bahwa identitas yang bisa
digunakan untuk konsolidasi umat adalah agama karena agama
mampu mendekatkan simpul-simpul yang memiliki banyak
massa.

86 Intoleransi dan Politik ...



766°€S 799°L €GEY 6LEEY 99/°LT ue}sajoldd uaist ueje|as seiN
£€89°8ST ¢SLEE LS6'6E 8L6'6E 0SS'TL Wwejsj 1exsuer
S06'96T Y20 evT 9L0°9¢ 009°9TT IV ETT wejsj Suepuas 1ja@
§96°S¢ T18'61 €Te'S €LV'ES TL99T ue1s910.4d US| oJey|
09T°€T c18°LT 168'Y ¢LY'6S (0) Y ue}sajoldd uaisiy lleq
7L0'v6 15007 8LE6C 08¢'C0T €¥9'1S wejsj unsunjews
€EV'60T 066°€C S8T'€E [4 7M1 808'8S wejsj ueyesy
6GS'T9 LYT'6 €87'S¢ 06C'CC TLY'SE wejsj nieg ueyngeq
S6C°E 8LE9 ST6°T €00°0% 098’8 ue1sajoldd uaisi Jlsowes eqo|
€LE'E [40R33 LSET €979 LT679T ue}sajold ualsiy eJein ljnuede|
88G°¢EY LLS'TT 867t TE9'TY 80C'LT uelsalodd ualsly  yedua] Ijnuede]
60L°T¢ LET'S 956'9T €CSYT SLY'vS wejs|  ueje|ds ||nuede]
855°09 s'6 LEV'T S8€9 7,805 wejsj
VL0V S6S°CT vL6'T [43:3 44 6617°C uelsajold uaisiy
IpeinN (18uejad) ‘W' ‘8v's (18uejad) Ipqy  uewunja0s

Aigny8ua)l ‘uejoS8uieN 3y 1@ ‘jezinN Ajped 'H  ueaiwinf °H ‘sig ‘HJ
*1'S ‘oyousSnN ueunque] ‘H'IN “H'S ‘deyeseq uojoquis ‘S'IN . ._.>_.~_>_ o ewesy ISIPUNA
ond101eD'H  LwyIfeH'sId  UBwnieyd H'sia  lpusy3-sig 2o nonesed  seiuohewy

uemel| sno ‘H

£10Z LNINNS 4nu1agno epevjjid

(yrrurad nere eamil) €107 BIEIN) BIBWNG EPEN[IWDJ BIENG UBYS[0I] [ISEH ¥'F [Pqe],

87

Narasi Agama dalam ...



6¢V'8T 6T0VT LOT'S LEBLE 89T°'ST Ue3salodd udlsiy  Jejuelsguelewad
€8EET SY0'€ 786'TT 8€L'9 €0L'8 weys| lejeg Sunfue]
€SS Sv8'¢ 909'T €/8'TT 8¢8’L weys| es|oqis
we'e 6€9°0T L6S'T S0€ECT 06T°C ue}sa10.d uaisiiy uele|ss seiN
cLe T16°0T L8T'T 8¢9'8T 9€6'T ue}sal0.d uaisiiy eleln seiN
. . . . . wels eJein
26992 [4: 1402 0¢9'TT 909'6T T95°0€ IS niequeynge’
. . . . . wels ueje|as
EIV'IY ¢8L°S 06€EVT SGE'ST esce IS niequeynge]
V6EET STE'S 065'8C 98T’y T00°9¢C weys| seme Suepeq
. . . . . wels elein
TLT€T 968°L 0c¢9°0v 8EL'L 0TTve Isl seme7 Suepeq
SLE'69 GET'8 6S8'TT 96€°0C ¢L6'6C wejsj eleg nieg
99%'¥0T EIV'ET 056'8T 8€8°0Y TST'V9 wejs| 1eSepag suepias
6LL'T LS6°8 Ev8 76€°9¢€ S8T'V ue1sa310.d uaisiiy Jisowes
w9’ SEV'C SL6 9€6' 00T'¢ ue}sa10.d uaisiiy JeJeyg yedyed
. . : : ue3S9304d UIISH UEINpUnsex
(444 €19°9¢ 092 787'6€ 0T8'€ 159310.d Ua1SL) Suequiny
IpeInN (13uejad) "W (13uejad) Ipqy  uewunja0s
Aigny8ua)l ‘uejoS8uieN 3y 1@ ‘jezinN Ajped ‘H  ueaiwinf °H ‘sag ‘H 4l
*1'S ‘oyousnN ueunquej ‘H'W “H'S ‘deyeseq uojoquuis *S'IAI W ~_>_ v ewesy ISYIPUNA
*3'S ‘nquiesed sejuohey
olndioien'H  Hwy Ifey 'suqg uewniieyd ‘H'sia  Ipudyd sia

uemel| sno ‘H

£10Z LNINNS 4nu1agno epeyjjid

Intoleransi dan Politik ...

88



(uesisesyiqndip sjepn ‘@10 unyel uerode ) ere1n) enewng N Y oquing

vISs'v LLOL 06€'T €6€°LC Lyt ue}sa310.d uaisiiy 1jous unung
. . . . . Em m —\_m_JQ

7€0'TC 8L6C 087'TT £09°9 SCC1E IS -wipisSueped

£LL0°8€ 90T'S €60'8 9ET'TT 6TC'TC Wwefs| tefuig

99T'6LC 296'19 S06°SY veeet ¢80°LLT Wwejs| uepay

€90°'61 1443 L0S'Y v0T'0T 86€'8T Wwejs| 188u1] Sulgal
1peanN (18uejad) ‘WW'IN ‘8v's (18uejad) Ipqy  uewn@0s§

Aigny8ua)l  ‘uejo83uiepN 3y 1@ ‘lezanN Ajped ‘H  ueaiwng °H *sa@ ‘H
*1°S ‘oyoasnp ueunquej ‘H'IN “H'S ‘deyeseq uojoquis *S°IAl W'W "I ewedy ISYIpPLINA

“3'S ‘nquiesed sejoAe

olnd 103en * feH *s ewnJieyd °H °s. 943 °s
fnd 101eD °H uwy ifey 'sia uewnaiey) *H ‘s.q 1puayy "sia uemel; sng H

€102 LNINNS 4nuiaqgny epeyj|id

89

Narasi Agama dalam ...



Lebih lanjut narasumber menambahkan bahwa road show
yang dilakukan Ustaz Abdul Somad berpengaruh signifikan
tethadap menguatnya suara calon nomor urut pertama.
Keyakinan pasangan nomor urut pertama untuk menggunakan
isu agama didasari pada laporan tim sukses bahwa penggunaan
identitas agama akan memiliki efek positif bagi pasangan calon
urut pertama. Terlebih lagi, pemilihan gubernur Sumatra
Utara dilakukan setelah bulan Ramadan. Hal ini dibaca sebagai
keuntungan tersendiri bagi pasangan calon urut nomor satu.

Pengajian-pengajian yang digelar pada saat minggu
tenang “bebas” mereka lakukan. Ini karena panwaslu tidak
memiliki cukup bukti bahwa pengajian tersebut adalah bagian
dari kampanye. Mereka tidak mungkin melarang umat Islam
untuk melakukan dan menghadiri pengajian yang dijalankan
saat bulan Ramadan karena umat Islam yakin bahwa di bulan
penuh berkah itu mereka harus meningkatkan iman dan
takwa, dan salah satunya lewat salat berjamaah dan menghadiri
pengajian. Pengajian ini cukup aman diselenggarakan karena
mereka berkolaborasi dengan organisasi kepemudaan, seperti
Pemuda Pancasila, FKPPI, Pemuda Panca Karya, dan Keluarga
Muhammadiyah. Tugas OKP dan ormas yang bergabung dalam
pasangan nomor urut satu adalah mengamankan jalannya
pengajian saat minggu tenang dan menjaga TPS-TPS yang dirasa
akan “rawan” kecurangan.

Menurut hasil wawancara penulis dengan orang kepercayaan
ljeck, UAS melakukan roadshow di beberapa tempat. Dalam
roadshow tersebut, lebih banyak Ijeck yang mendampingi UAS
dibandingkan Edy Rahmayadi. Narasumber menambahkan
bahwa masyarakat Sumatra Utara merasa keluarga Ijeck tidak
pernah pelit beramal. Sebagai contoh, untuk membangun masjid

90 Intoleransi dan Politik ...



Agung di Kota Medan, keluarga Haji Anif menyumbang 50 mi-
liar. Jadi, menurut orang dekat Ijeck dalam wawancara di Medan
5 Agustus 2018, kelompok yang awalnya tidak menyukai keluarga
Jjeck memilih tutup mata dan mendukung pasangan ERAMAS
karena faktor agama Islam yang dianut pasangan ini. Narasumber
pun mau berbagi beberapa jadwal pengajian yang menghadirkan
UAS di beberapa wilayah di Sumatra Utara. Ia menambahkan
bahwa dalam pengajian, dibagikan makanan dalam kardus,
yang di atasnya ada foto pasangan nomor urut pertama. Pada
saat wawancara, narasumber berjanji akan mengirimkan foto
kardus tersebut, tetapi sampai tulisan ini selesai dibuat, foto tidak
kunjung dikirimkan.

Tabel 4.5 memperlihatkan bahwa UAS melakukan roadshow
di berbagai daerah. Daerah-daerah yang dimenangkan oleh
pasangan nomor urut satu adalah daerah-daerah yang kebetulan
didatangi oleh UAS. Tujuh dari 17 daerah yang dimenangkan
didatangi oleh UAS, vyaitu Langkat, Medan, Mandailing
Natal, Padang Sidempuan, Batubara, Tanjung Balai, dan Deli
Serdang. Pengakuan ljeck tentang roadshow yang dilakukan
UAS disampaikan dalam tabligh akbar di Pantai Pandan
Tapanuli Tengah tanggal 5 Agustus 2018. Penulis kebetulan ikut
menghadiri pengajian tersebut. Ijeck dalam pidato pembukaan
tabligh akbar di kampus Sekolah Tinggi Agama Islam Bahriyatul
Ulum pada Ahad 5 Agustus 2018 pukul 07.30-10.00 menyatakan
rasa terima kasihnya kepada UAS karena mau berkeliling
Sumatra Utara. Meskipun Ijeck merevisi pidatonya dengan
mengatakan bahwa UAS keliling tidak untuk berkampanye
memilih pasangan pertama, setidaknya UAS mengingatkan
untuk memilih pemimpin yang benar. Sumatra Utara telah lama
mengalami krisis kepemimpinan sehingga sudah saatnya Sumatra

Narasi Agama dalam ... = 91



Utara memilih pemimpin yang tepat, yakni yang ber-syahadat
kepada Allah Swt.

Tabel 4.5 Jadwal Road Show Pengajian Ustaz Abdul Somad di

Sumatra Utara

Tanggal Waktu Tempat Acara

9 Maret 2018 13.30-selesai  Masjid Azizi Tanjung Pura Tabligh Akbar
Kabupaten Langkat

9 Maret 2018 20.00-selesai  Jalan Medan Balewan (Sim-  Tabligh Akbar
pang Airud) Medan

10 Maret 2018 05.00-selesai  Masjid Almusanif Jalan Subuh Berjamaah
Cemara dan Tabligh Akbar

13 Maret 2018 16.00-selesai  Masjid Raya Pasar Kotanopan Tabligh Akbar
Mandailing Natal

14 Maret 2018 05.00-selesai  Pesantren Musthafawiyah Subuh Berjamaah
Purba Baru dan Tabligh Akbar

14 Maret 2018 10.00-11.30 Lapangan Pertapakan Rumah Tabligh Akbar
Sakit Umum Mandailing
Natal

14 Maret 2018 14.00-15.30 Lapangan SMA Siabu Tabligh Akbar

14 Maret 2018 20.00-selesai  Masjid Agung Al Abror Tabligh Akbar
Padang Sidempuan

20 April 2018 12.00-selesai  Masjid Amaliyah Komplek Khutbah dan
Citra Wisata Medan Johor Taushiah “Remaja

Zaman Now”

12 Mei 2018  09.00-selesai  Lapangan Simpang Sipare Tabligh Akbar
Pare Kecamatan Air Putih de-
pan PTC Indrapura Batubara

12 Mei 2018  13.00-selesai  Masjid Agung Kisaran Tabligh Akbar
Jalan Lintas Sumatra Desa
Sidomukti

12 Mei 2018  20.00-selesai  Masjid Raya Sultan Ah- Tabligh Akbar

madsyah Tanjung Balai Jalan
Mesjid Kelurahan Indra Sakti
Kecamatan Tanjung Balai
Selatan

92

Intoleransi dan Politik ...



Tanggal Waktu Tempat Acara

13 Mei 2018  05.00-selesai  Masjid Raya Al Aman Aek Tabligh Akbar
Kanopan Kecamatan Kualuh
Hulu

13 Mei 2018  10.00-selesai  Pesantren Modern Daarul Tabligh Akbar
Muhsinin Kecamatan Blah
Batu Rantau Prapat

22 Juni 2018  13.00-selesai  Lapangan Pasar 12 Secang- Doa untuk Sumut
gang Kabupaten Langkat Bermartabat

22 Juni 2018  16.00-selesai  Lapangan Depan Makam Doa untuk Sumut
Pahlawan P Brandon Kabu- Bermartabat
paten Langkat

22 Juni 2018  21.00-selesai  Lapangan Segitiga L Pakam Doa untuk Sumut
Kabupaten Deli Serdang Bermartabat

23 Juni 2018 09.00-selesai  Lapangan Merdeka Sumatera Doa untuk Sumut
Utara Bermartabat

23 Juni 2018  13.00-selesai  Lapangan SMAN 1 Tanjung Doa untuk Sumut
Morawa Kecamatan Tanjung Bermartabat
Balai

23 Juni 2018 21.00-selesai  Lapangan H Adam Malik Kota Doa untuk Sumut
Pematang Siantar Bermartabat

24 Juni 2018  05.00-selesai  Masjid Raya Al Masnun Kajian Subuh
Medan Berjamaah

24 Juni 2018  10.00-selesai  Lapangan Idris Yunus Link Pelantikan DPD
Il Ara Tunggal Kecamatan Rimpela Indone-
Pekan Selesai sia Kabupaten

Langkat dan
Tabligh Akbar
24 Juni 2018  13.00-selesai  Lapangan Reformasi Percut  Tabligh Akbar

Sei Tuan Tembung

Keterangan: 24-26 Juni 2018 adalah masa tenang dan pembersihan alat peraga

kampanye.

Sumber: wawancara dengan orang kepercayaan Ijeck pada 5 Agustus 2018 di Medan

Media kampanye, selain melalui pengajian, juga melalui

spanduk-spanduk yang memajang larangan memilih pemimpin

non-muslim. Larangan ini disandingkan dengan larangan

meminum minuman keras, berzina, dan memakan babi.

Narasi Agama dalam ... = 93



Dampak yang ditimbulkan dari memakan babi, berbuat zina,
dan meminum minuman keras hanya pada diri sendiri, sementa-
ra dampak terbesar dari memilih pemimpin non-muslim adalah
menjebak orang lain agar dipimpin oleh orang yang tidak seiman.
Jadi, narasi yang berkembang adalah jangan menambah dosa
dengan melibatkan orang lain atas keputusan yang kita lakukan
karena memilih orang non-muslim sebagai pemimpin kita.

Selain larangan memilih pemimpin non-muslim, narasi
yang dikembangkan melalui pengajian dan baliho adalah tentang
dampak dari Pilkada DKI yang belum selesai. Berdasarkan
wawancara dengan tim sukses pasangan nomor urut 1 pada 6
Juli 2018, masyarakat muslim merasa bahwa pasca-pilkada
DKI, pemerintah sangat reaktif terhadap Islam, bahkan sangat
anti-Islam sehingga orang-orang Islam di seluruh Indonesia
harus bersatu dan berkonsolidasi. Menurutnya, “Negara kita
adalah negara demokrasi. Demokrasi mengandaikan adanya
suara terbanyak. Islam di Indonesia adalah mayoritas jadi sudah

sewajarnya Indonesia memberi ruang lebih kepada Islam...”

Perasaan “terancam” ini dirasakan juga oleh GNPF Sumatra
Utara yang penulis temui beberapa waktu lalu di Polonia.
Narasumber mengatakan bahwa gerakan di Sumatra Utara adalah
kebangkitan umat Islam karena umat Islam sangat rasional dan
merasa pemerintah saat ini sangat anti-kritik.

...ketika kita melakukan kritik terhadap pemerintah, kita
tiba-tiba dituduh radikal. Ketika kami melaksanakan ajaran
agama kami, tiba-tiba kami dituduh radikal. Dalam memilih
pasangan hidup pun dalam ajaran Islam harus yang seiman,
apalagi dalam memilih pemimpin negara. Maka, tidak

> Perlu dicatat, demokrasi diinterprestasikan hanya dalam konteks pemilihan bukan

substansi dan keterwakilan yang adil dan setara.

94  Intoleransi dan Politik ...



bisa itu memisahkan agama dengan politik. Penjabarannya
dengan merebut kekuasaan agar ada jaminan bahwa kami
bisa beragama dengan aman dan nyaman. Saat ini Islam di
Indonesia diberi kebebasan dalam menjalankan ibadah,
tetapi tidak dengan kebebasan syiar agama. Lihat kasus HTT,
pemerintah tiba-tiba membubarkan HTT tanpa melalui kajian
akademis yang mampu menunjukkan bahwa HTI adalah
gerakan merongrong negara. Lihat PKI, sebagai partai komunis
dia dihukum setelah terbukti melakukan pengkhianatan...
lha HTT apakah pernah melakukan pengkhianatan terhadap
negara (GNPF Sumatra Utara, wawancara pada 7 Juli 2018).

Tidak dipisahkannya agama dan politik di mata GNPF
Sumatra Utara adalah untuk mendudukkan pemimpin Islam da-
lam kekuasaan. Duduknya orang-orang Islam dalam kekuasaan
diharapkan mampu mengejawantahkan nilai-nilai Islam dalam
bernegara. Konsep syariah Islam harus dilaksanakan karena Islam
tidak bertentangan dengan Pancasila.

D. Simpulan

Uraian tersebut memperlihatkan bahwa narasi yang digunakan
dalam Pilkada di Sumatra Utara mirip dengan Pilkada DKI
Jakarta. Pada Pilkada di DKI Jakarta, pesan yang dibangun
dibingkai dalam parameter Al-Qur’an Surat Al Maidah ayat 51.
Umat Islam memiliki kewajiban untuk memilih calon pemimpin
muslim. Pada kasus pilkada DKI, Ahok dianggap telah melakukan
penodaan terhadap agama Islam dengan mempertanyakan
kesucian Al Qur'an (Mietzner & Muhtadi, 2018). Narasi yang
diproduksi dan digunakan dalam Pilkada Gubernur Sumatra
Utara adalah tentang jumlah larangan memilih pemimpin Islam
yangjauhlebih banyak disinggung dalam Al-Qur’an dibandingkan
dengan larangan untuk meminum minuman keras, makan babi,
dan berzina, dan juga dikategorikan sebagai dosa besar. Dampak

Narasi Agama dalam ... = 95



dari kesalahan memilih pemimpin akan membawa efek domino
karena pilihan yang salah akan ikut berkontribusi menyesatkan
orang lain. Sementara itu, dosa atas kesalahan memilih pemimpin
Islam yang tidak amanah akan ditanggung oleh pemimpin yang
bersangkutan. Hal ini berbeda ketika pemilih muslim memilih
pemimpin non-muslim. Meskipun pemimpin tersebut amanah
dan tidak melakukan korupsi namun hal ini tetap dianggap
melanggar Al Qur’an sehingga dosa akan ditanggung oleh
pemilih tersebut.

Narasi kedua yang digunakan dalam Pilkada DKI adalah
narasi ketimpangan. Ketimpangan terjadi antara umat muslim
dan non-muslim, di mana masyarakat non-muslim dianggap
memiliki tingkat perekonomian yang mapan. Namun, narasi
yang diperdengarkan dalam Pilkada Gubernur Sumatra Utara
cenderung lebih pada perasaan terancam karena tiadanya
kebebasan dalam menjalankan ibadah. Temuan lapangan
memperlihatkan ada keyakinan dalam diri beberapa narasumber
pendukung pasangan nomor urut pertama bahwa pasca-Pilkada
DKI, pemerintah cenderung bersikap reaktif dan anti-Islam.
Kekuasaan diyakini akan memberi peluang bagi umat Islam
untuk bebas melakukan syiar agama. Hal inilah yang menjadi
dasar kelompok Islam di Sumatra Utara memilih mendukung
pasangan nomor urut pertama.

Dalam konteks Pilkada Sumatra Utara, tim sukses pasangan
nomor urut pertama melihat bahwa isu agama masih menjadi
faktor penting sebagai preferensi seorang pemilih. Kondisi ini
diuntungkan juga oleh kondisi demografi yang tersegregasi secara
etnik dan agama. Hal ini membuka peluang bagi tim sukses untuk
mendulang suara melalui pengajian-pengajian yang dilaksanakan

di wilayah-wilayah yang menjadi kantong pemilih Islam. Apalagi

96 Intoleransi dan Politik ...



hari pemilihan berdekatan dengan bulan Ramadan, bulan yang
diyakini membawa keberkahan bagi umat Islam. Bulan Ramadan
ini memberi keuntungan bagi tim sukses dalam menggunakan
wacana terkait kewajiban memilih pemimpin yang seiman.

Pembacaan tim sukses terhadap kondisi pemilih di Sumatra
Utara melahirkan strategi pemenangan melalui penggunaan
agama. Strategi ini di satu sisi mampu membantu tim sukses
untuk mendapatkan suara, tetapi disisi lain cenderung melahirkan
fragmentasi dan polarisasi di masyarakat menjelang pemilu.

Berdasarkan wawancara dengan tim sukses pasangan nomor
urut pertama, mereka sebenarnya sadar bahwa apa yang mereka
lakukan akan membawa dampak pada kohesi sosial. Namun,
mereka juga meyakini bahwa cara terbaik untuk memenangkan
calonnya di tengah-tengah situasi demografi sosial yang terkotak-
kotak adalah melalui penggunaan isu agama. Untuk itulah mereka
menggandeng Ustaz Abdul Somad, seorang ustaz popular yang
memiliki banyak jamaah. Harapannya Ustaz Abdul Somad akan
menjadi figur yang diperkirakan mampu meraih suara dalam
jumlah banyak karena popularitas yang dimilikinya.

Berdasarkan simpulan di atas maka rekomendasi yang
mungkin bisa ditawarkan adalah perlunya penegakan hukum
dari sejak tahapan pemilu, kampanye, masa tenang, pencoblosan
hingga saat penghitungan suara. Jika dimungkinkan penegakan
hukum juga disertai sanksi yang tegas agar ke depan tidak ada
lagi pasangan calon peserta pemilu yang melanggar ketentuan
ini. Selain itu, harus ada aturan yang tegas mengatur larangan
penggunaan isu SARA dalam pemilihan. Larangan penggunaan
isu SARA lebih untuk menghindari terjadinya polarisasi dan
fragmentasi di tengah masyarakat sebelum dan sesudah pelaksa-
naan pemilihan.

Narasi Agama dalam ... = 97



Daftar Pustaka

8 parpol usung RE Siahaan-Suherdi di Pilkada Sumut. (2008). Detik.
Diakses pada 20 Oktober pukul 10.42 dari https://news.detik.
com/berita/d-883805/8-parpol-usung-re-siahaan-suherdi-di-
pilkada-sumut.

BPS Sumatra Utara. (2009). Sumatera Utara dalam angka 2008.

BPS. (2010). Sensus penduduk 2010. Diakses pada 18 Ok-
tober 2018 dari https://sp2010.bps.go.id/index.php/site/
tabel?search-tabel=Penduduk+Menurut+Wilayah+dan+Ag-
ama+yang+Dianut&tid=3218&search-wilayah=Provinsi+Sumater-
a+Utara&wid=1200000000&lang=id.

BPS Sumatra Utara. (2013). Sumatera Utara dalam angka 2013.

BPS Sumatra Utara. (2018). Sumatera Utara dalam angka 2018.

Cagub Sumut peduli pertanian. (2018). Diakses pada 20 Oktober
2018 dari https://tokoh.id/biografi/2-direktori/cagub-sumut-
peduli-pertanian/.

Coret Rudolf Pardede, PDIP usung Triamtomo di Pilkada Su-
mut. (2008). Detik. Diakses pada 20 Oktober pukul 08.20
dari  https://news.detik.com/berita/883838/coret-rudolf-pard-
ede-pdip-usung-tritamtomo-di-pilkada-sumut.

Damanik, L. (2014, Mei 13). Ini 100 calon terpilih anggota DPRD
Sumatra Utara 2014. Tribunnews. Diakses pada 17 Oktober 2018
dari  http://medan.tribunnews.com/2014/05/13/ini-100-calon-
terpilih-anggota-dprd-sumut-2014-2019.

Delapan tahun trend korupsi di Sumut. (2018, Juli 19). Tribunnews.
Diakses pada 17 Oktober 2018 dari https://medan.tribunnews.
com/2018/07/19/8-tahun-tren-korupsi-di-sumut-rp1174-triliun-
dikorupsi-paling-banyak-di-kesehatan-dan-pendidikan.

DJOSS. (2018). Visi misi Djarot Sihar. Diakses pada 17 Okto-
ber 2018 dari http://kpu-padanglawasutarakab.go.id/images/
NASKAH-VISI-MISI-DJAROT-SAIFUL-HIDAYAT-DAN-SI-
HAR-PH-SITORUS-ilovepdf-compressed.pdf.

98 Intoleransi dan Politik ...



ERAMAS. (2018). Profil Musa Rajekshah. Diakses pada 17 Oktober
2018 dari https://eramas.id/musa-rajekshah-ijeck/profil-musa-
rajekshah/.

Fraksi Nasdem DPR-RI. (2018). H.M. Ali Umri SH. Diakses pada
20 Oktober 2018 dari https://www.fraksinasdem.org/anggota/h-
m-ali-umri-sh-mkn.

Golkar resmi usung Ali Umri-Maratua Simanjuntak. (2008, 24
Januari). Kompas. Diakses pada 18 Oktober 2018 pukul 19.01
dari  https://nasional. kompas.com/read/2008/01/24/14260019/
golkar.resmi.usung.ali.umri-maratua.simanjuntak.

Ini 101 daerah yang akan gelar Pilkada 2017. (2016, 15 februari).
Kompas.com. Diakses pada 24 Juli 2020 dari https://nasional.
kompas.com/read/2016/02/15/14034831/Ini.101.Daerah.yang.
Akan.Gelar.Pilkada.2017?page=all.

Lima pasang calon gubernur bertarung dalam Pemilukada Sumut.
(2012, November 16). Berita Satu. Diakses pada 20 Oktober
2018 dari http://www.beritasatu.com/nasional/83287-5-pasang-
calon-gubernurbertarung-dalam-pemilu-kada-sumut.html.

Lima pasang maju dalam Pilgub Sumut. (2008, Februari 20). Kompas.
com. Diakses pada 20 Oktober 2018 dari https://news.kompas.
com/read/2008/02/20/1903368/lima.pasang.maju.dalam.pilgub.
sumut.

Kemendagri. (2018, 20 Februari). Daftar daerah yang melakukan
Pilkada serentak. Diakses pada 17 Oktober 2018 dari https://www.
kemendagri.go.id/berita/baca/16287/dirjen-otda-jumlah-pen-
duduk-yang-ikut-pilkada-serentak-2018-sebesar-160756143.

Khaerudin. (2008, April 8). Idealisme ustadz kampung dalam diri
Muhammad Syafii. Kompas.com. Diakses pada 20 Oktober 2018
dari https://sains.kompas.com/read/2008/04/08/01094133/
idealisme.ustadz.kampung.dalam.diri.muhammad.syafii.

KPU. (2008). Data KPU tentang perolehan suara pasangan calon
gubernur dan wakil gubernur Sumatera Utara 2008.

KPU. (2013). Data KPU tentang perolehan suara pasangan calon
gubernur dan wakil gubernur Sumatera Utara 2013.

Narasi Agama dalam ... = 99



KPU. (2018). Data KPU tentang perolehan suara pasangan calon
gubernur dan wakil gubernur Sumatera Utara 2018.

Mietzner, M., & Muhtadi, B. (2018). Explaining the 2016 Islamist
mobilitation in Indonesia: Religious intolerance, militant groups
and the politics of accommodation. Diakses 17 Oktober 2018
pukul 12.36 dari http://www.tandfonline.com/loi/casr20.

Mietzner, M., Muhtadi, B., & Halida, R. (2018). Entrepreneurs of
grevance: Drivers and effects of Indoensia’s Islamist mobilization.
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 174, 159-187.

Pemerintah Provinsi Sumatra Utara. (Tanpa tahun). RPJMD 2013-
2018. Diakses pada 20 Oktober 2019 pukul 12.21 dari hteps://
www.sumutprov.go.id/images/tentangpemprovsu/ RPJMD/RP-
JMD_2013-2018/RPJMD_2013-2018_Bab-II_Gambaran_
Umum_Kondisi_Daerah.pdf.

Profil Djarot Saiful Hidayat. (tanpa tahun). Viva.co. Diakses pada 17
Oktober 2018 dari https://www.viva.co.id/siapa/read/124-djarot-
saiful-hidayat.

Profil Edy Rahmayadi. (tanpa tahun). 7irto.id. Diakses pada 8 Okto-
ber 2018 dari https://tirto.id/m/edy-rahmayadi-Dc?gclid=CjOKC
Qjw3ebdBRCIARISAD8U0OV4uZF-KwYx40PwnHezQfFIdU3X
kY4kqvDvy7qK4zpz4Baa0IWyalS4aAmSyEALw_wcB.

Profil Gatot Pujo Nugroho. (tanpa tahun). 7irte.id. Diakses pada 20
Oktober 2018 dari hteps://tirto.id/m/gatot-pujo-nugroho-oy.
Redaksi Mojok. (2017, Maret 22). Profil Djarot Syaiful Hidayat cagub
Sumatera Utara. Mojok.Co. Diakses pada 17 Oktober 2018 dari

https://mojok.co/red/wikimo/tokoh/djarot-syaiful-hidayat/.

Roy Suryo dan Abdul Wahab Dalimunthe pengganti Ruhut Sitompul
jadianggota DPRRI. (2017, April 6). Tribunnews. Diakses pada 21
Oktober 2018 dari http://medan.tribunnews.com/2017/04/06/
roy-suryo-dan-abdul-wahab-dalimunthe-pengganti-ruhut-
sitompul-jadi-anggota-dpr-ri.

100 Intoleransi dan Politik ...



Setiawanto, B. (2015, Februari 17). Tujuh gelombang pilkada serentak
2015. Antaranews.com. Diakses pada 17 Oktober 2018 dari
https://www.antaranews.com/berita/480618/tujuh-gelombang-
pilkada-serentak-2015-hingga-2027.

Sihar Sitorus jadi calon kepala daerah terkaya di Sumut. (2018, April
26). Liputan 6.com. Diakses pada 17 Oktober 2018 dari https://
www.liputan6.com/pilkada/read/3490433/sihar-sitorus-jadi-
calon-kepala-daerah-terkaya-di-sumut.

Sulistyawati, A.R. (2008, April 2). Maratua enggan disebut bekas
ustadz. Kompas.com. Diakses pada 20 Oktober 2018 dari https://
sains.kompas.com/read/2008/04/02/1842103/maratua.enggan.
disebut.bekas.ustadz.

Tim Viva. (2018, Januari 7). Cerita Megawati dilarang Puan diusung
Sihar Sitorus. Viva. Co. Diakses 18 Oktober 2018 pukul 18.47 dari
https://www.viva.co.id/berita/politik/994298-cerita-megawati-
dilarang-puan-usung-sihar-sitorus.

Warsito, B. (2018, Februari 27). Ijeck beberkan visi Eramas untuk
Sumut bermartabat. Jawa Pos. Diakses pada 17 Oktober 2018
dari https://www.jawapos.com/pemilihan/27/02/2018/ijeck-
beberkan-visi-eramas-untuk-sumut-bermartabat.

Wijaya, I. (2016, November 10). Begini proses terpilihnya Edy Rah-
mayadi sebagai ketua. Zempo.co. Diakses pada 17 Oktober 2018
dari  https://bola.tempo.co/read/819285/begini-proses-terpilihn-
ya-edy-rahmayadi-sebagai-ketua-pssi/full&view=ok.

Wildan, M. (2013). The nature of radical Islamic groups in Solo. Jurnal
of Indonesian Islam, 7( 1), 49-70. Diakses pada 18 Oktober 2018
pukul 20.47 dari http://jiis.uinsby.ac.id/index.php/JIIs/article/
view/119.

Narasi Agama dalam ... = 101



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BABV

Banten: di Antara
Toleransi dan
Intoleransi

Saiful Hakam
Pusat Penelitian Kewilayahan LIPI

A. Pengantar

Sejak terbentuknya Provinsi Banten, baik pemerintah maupun
masyarakat memilih untuk menjadikan Islam sebagai bagian dari
identitas politik dan identitas budaya daerah Banten. Oleh kare-
na itu, Islam di Banten tampil sebagai simbolisasi identitas. Pi-
lihan ini mengabaikan realitas keberagaman masyarakat Banten,
terutama eksistensi minoritas non-muslim, seperti Kristen dan
Tionghoa, yang telah lama berdiam di Banten, bahkan menjadi
bagian penting dari sejarah dan kebudayaan Banten. Minoritas
non-muslim jelas mengalami dilema dalam menempatkan diri
dan menjalankan kehidupan keagamaan di tengah-tengah ma-
syarakat yang memilih untuk menonjolkan dan mementingkan
identitas mayoritas. Studi ini mendiskusikan relasi antara mi-
noritas non-muslim, terutama penganut Kristen dan kelompok
etnik Tionghoa, dengan mayoritas muslim di Banten.

Studi ini mengeksplorasi bagaimana minoritas non-muslim
membangun negosiasi dan strategi politik dengan mayoritas
muslim. Hal tersebut diasumsikan menjadi salah satu cara
untuk mengurangi ketegangan antarkelompok umat beragama

103



yang berimpitan dengan identitas kelas. Implikasi dari negosiasi
ini adalah mengurangi kadar intoleransi kelompok-kelompok
mayoritas muslim terhadap kelompok-kelompok minoritas
non-muslim. Argumentasi studi ini adalah pengertian, pandang-
an, dan praktik tentang toleransi dan intoleransi di Banten
dipengaruhi sikap curiga dalam bentuk pengawasan kepada umat
Kristen karena adanya isu Kristenisasi. Sebaliknya, umat Hindu,
Buddha, dan Konghucu di Banten tidak mengalami pengawas-
an maupun sikap curiga dari mayoritas karena dianggap tidak
menyebarluaskan agama. Bertolak dari sini, Banten memiliki dua
wajah kontradiksi: toleransi dan intoleransi.

B. Banten yang Ideal, Banten Negeri Islam

Dalam konteks politik yang ideal, baik elite maupun masyarakat
Banten menginginkan wilayah itu menjadi negeri Islam. Hal ini
tidak mengejutkan karena orang-orang Banten selalu merujuk
pada masa lalunya yang jaya sebagai kerajaan atau kesultanan
Banten saat Islam menjadi agama resmi dan sangat berpengaruh.
Masyarakat Banten, terutama kalangan intelektual melihat se-
jarah yang dimiliki sebagai sesuatu yang positif karena di masa
silam, wilayah itu memiliki kekayaan narasi tentang kejayaan dan
kegemilangan.

Terkait erat dengan keislaman Indonesia, Banten tidak terle-
pas dari sejarah Islamisasi di tingkat daerah, yang mengalami fase
kejayaan, khususnya pada era kesultanan (Mulyana, 2011). Azra
(2004) dan Suryani (2015) menjelaskan bahwa Banten tidak
hanya pernah menjadi pusat perdagangan internasional, tetapi
juga pernah menjadi pusat kajian Islam. Perkembangan Banten
sebagai kerajaan besar pada abad ke-16 tidak terlepas dari jatuh-
nya kerajaan-kerajaan Hindu, terutama Pakuan Padjajaran di
Jawa Barat. Selain itu, perubahan sosial terjadi di daerah-daerah

104 Intoleransi dan Politik ...



pesisir dengan situasi perniagaan yang berkembang pesat dan
terbuka (Fauzi, 2000).

Dalam sudut pandang sosiologis, menurut Wertheim (1999),
ada dua tipe struktur kerajaan yang ditemukan pada masyarakat
Indonesia. Pertama, negara pedalaman yang bersifat birokratis.
Negara dalam bentuk ini bisa dijumpai di Jawa, dan kerajaannya
bergantung pada sektor pertanian, jasa, dan suplai bahan pangan
yang diambil dari petani oleh pemimpin lokal. Kedua, kera-
jaan-kerajaan pelabuhan yang mengandalkan sektor perdagangan
luar negeri. Dari kedua tipe tersebut, Banten tergolong ke dalam
yang kedua. Seiring dengan maraknya arus perdagangan timbal
balik antara Banten dan negara-negara lain di luar Kepulauan
Nusantara (seperti India, Tiongkok, Arab, dan Eropa), Banten
tumbuh sebagai sebuah kesultanan dan negara perdagangan
yang menarik bagi para saudagar dari berbagai bangsa. Banten
diuntungkan karena memiliki pelabuhan strategis yang menjadi
pusat perdagangan besar, khususnya setelah dibukanya jalur lalu
lintas perniagaan di Selat Sunda. Pelabuhan inilah yang menjadi
titik kemajuan Banten sebagai pusat perniagaan dan keislaman
pada masa itu.

Masa pemerintahan Sultan Abu Al-Fath Muhammad Syifa
Zainal AL-Arifin, yang dikenal sebagai Sultan Ageng Tirtayasa
(1651-1683) merupakan zaman kejayaan Kesultanan Banten.
Kemajuan Banten tampak dalam bidang ekonomi dan politik.
Pedagang-pedagang Nusantara di Banten melakukan perdagang-
an dengan pedagang dari Inggris, Denmark, Portugis, Persia,
Arab, Koromandel, India, Cina, Jepang, Filipina, Melayu Pegu,
Benggala, Siam, dan Tonkin. Dalam bidang politik, Sultan
Banten menjalankan politik terbuka, dengan menjalin hubung-
an baik dengan Makassar, Bangka, Cirebon, dan Inggris. Ia

Banten: di Antara Toleransi ... =105



bahkan mengirimkan utusan-utusannya, yaitu Jaya Sedana dan
Tumenggung Naya Wipraya, ke Kerajaan Inggris untuk menjalin
persahabatan dan melakukan perdagangan (Kisah perjalanan
duta, 2017).

Dalam bayangan para sejarawan Indonesia, Kesultanan
Banten menampilkan fungsi dagang, fungsi politik, sekaligus
fungsi agama Islam, terutama penyatuan agama dan politik dalam
pemerintahan tradisional Banten. Hal ini bertolak dari adanya
pandangan bahwa negara merupakan perwujudan nilai-nilai
ajaran agama untuk mengatur kehidupan masyarakat. Oleh kare-
na itu, Islam menjadi agama resmi negara. Agama Islam memain-
kan peran penting dalam membentuk lembaga politik sekaligus
identitas masyarakat. Islam menampakkan wujudnya melalui
fungsi agama dan fungsi politik. Hukum Islam mencakup total-
itas kehidupan individu dan masyarakat. Selain itu, Islam men-
jadi pusat orientasi dan sumber motivasi. Agama ini membentuk
masyarakat dan lembaga politik sehingga masyarakat menjadi
bercorak religius dengan menempatkan raja sebagai pemimpin
Islam. Kesultanan atau negara, terutama melalui peran ulama,
mengambil bagian dalam penerapan Syariat Islam, khususnya
menginternalisasikannya ke dalam pranata-pranata sosial masya-
rakat. Pengaruh Islam sangat mendalam karena menjadi cermin
kekuasaan dan pertimbangan keagamaan. Pertama, kedudukan
Sultan sangat penting dalam hierarki sosial dan terintegrasi dalam
tradisi kepemimpinan ortodoksi Islam. Kedua, Sultan senantiasa
mengartikulasikan kedudukannya sesuai dengan semua tradisi
kerajaan Islam sebagai penata agama. Dalam konteks masyarakat
Banten tradisional, hukum Islam kemudian menjadi prinsip dan
sebagai petunjuk Tuhan untuk membimbing umat.

106 Intoleransi dan Politik ...



Banten sebagai sebuah provinsi telah berhasil diwujudkan
dan dijalankan. Namun, ada perbedaan antara kehendak, cita-ci-
ta, dan keinginan ideal sebuah provinsi yang otonom dengan
realitas politik yang harus diterima. Kajian dan studi tentang
Banten menjelaskan dengan detail tentang dunia politik yang
sangat pragmatis. Demokratisasi dalam konteks politik lokal
Banten telah melahirkan dinasti politik yang sangat berkuasa,
yang anchnya berhasil menciptakan dan menjalankan fungsi
politik, bisnis, sekaligus agama. Di kalangan para peneliti sosial,
fakta ini disebut sebagai negara bayangan (shadow state) (Hidayat,
2004). Dalam negara bayangan ini, tata kelola pemerintahan di
tingkat lokal, terutama keputusan-keputusan politik dan program
pembangunan, tidak saja berada di tangan politisi dan birokrat,
pemerintah daerah, dan dewan perwakilan daerah, tetapi juga
berada di tangan aktor-aktor dan institusi informal yang punya
pengaruh kuat terhadap masyarakat. Para ilmuwan sosial yang
lama menekuni dan melakukan kajian soal-soal politik di Banten
memunculkan aktor politik khas Banten, yakni Jawara dan Ul-
ama. Sejak Provinsi Banten terbentuk sejalan dengan kebijakan
otonomi daerah, kajian-kajian tentang Banten cenderung terfok-
us pada dua aktor politik ini.

Dalam kajian-kajian politik, Banten cenderung ditampilkan
dalam dua wajah yang kontras dan berlawanan. Wajah pertama,
kehidupan, gerak-gerik, dan tindak tanduk elite politik lokal yang
menguasai kekuasaan politik sekaligus ekonomi, dan berujung
pada tindakan korupsi, kolusi, dan nepotisme. Wajah kedua, ke-
hidupan masyarakat Banten, termasuk kebudayaan, tradisi, nor-
ma, kepercayaan, dan agama, yang digambarkan sebagai orang-
orang Islam ortodoks. Segala kehidupan dari ritus kelahiran,
pernikahan, dan kematian sangat terkait dengan agama Islam.
Di dalamnya ada kehadiran yang wajib dari para alim ulama,

Banten: di Antara Toleransi ... =107



pembacaan ayat-ayat suci Al-Qur’an, dan pembacaan doa-doa.
Kalender tahunan masyarakat Banten penuh dengan aktivitas
keagamaan. Secara umum, orang-orang Banten digambarkan se-
bagai orang-orang yang taat menjalankan rukun Islam, terutama
ibadah yang bisa ditampilkan di ruang-ruang publik, misalnya
salat, puasa, dan ibadah haji. Selain itu, Banten penuh dengan
pondok pesantren tradisional yang tidak hanya mengajarkan
kitab suci Al-Qur’an, tetapi juga mengajarkan kitab-kitab bahasa
Arab klasik, kitab fikih, dan tarekat. Ringkasnya, orang-orang
Banten sangat terbiasa dengan ibadah-ibadah Islam, terbiasa
membaca Al-Qur’an, dan terbiasa berkomunikasi dengan para
ulama. Adat dan agama telah menyatu dan berpadu dalam ke-
hidupan masyarakat. Kenyataan ini melahirkan kontradiksi poli-
tik dan kebudayaan Banten. Di satu sisi, terutama dalam konteks
politik, Banten dikenal sebagai provinsi yang narasinya dikuasai
oleh dinasti politik dan korupsi. Kajian ilmiah sering menelaah
politik dinasti di Banten, dan jurnalis sering meriwayatkan kasus-
kasus korupsi. Di sisi lain, terutama dalam konteks kebudayaan,
Banten dibayangkan secara ideal sebagai sebuah kerajaan Islam
yang jaya pada masa silam, saat Islam ditampilkan sebagai corak
utama kebudayaan. Festival-festival keagamaan dalam kalender
hijriah diselenggarakan dengan sangat meriah di kantor-kantor
pemerintah, masjid, sekolah, perkampungan, dan perkotaan.

Di dalam Kawasan Pusat Pemerintahan Provinsi Banten
(KP3B) di Jalan KP3B-Palima, Kecamatan Curug, Kota Serang,
Provinsi Banten, berdiri Masjid Raya Al-Bantani. Masjid ini
memang berada di tengah pusat pemerintahan, yakni antara kan-
tor gubernur dan dinas-dinas pemerintah daerah. Masjid yang
berada di tengah pusat pemerintahan ini diharapkan mampu
memancarkan sinar keagamaan bagi para pegawai pemerintahan
yang ada di sekitar masjid, sekaligus sebagai simbol Banten se-

108 Intoleransi dan Politik ...



bagai wilayah yang agamis. Masjid ini diresmikan oleh Gubernur
Banten Ratu Atut Choosiyah pada hari Senin 4 Oktober 2010,
bertepatan dengan hari ulang tahun Provinsi Banten yang ke-
10, setelah proses pembangunannya yang dimulai sejak Januari
2008. Upacara peresmian terpaksa dipindahkan ke dalam masjid
dari tempat semula di tenda di halaman masjid karena hujan
dan angin kencang. Bersamaan dengan acara peresmian masjid,
Gubernur Banten juga meresmikan peluncuran 30 ribu mushaf
Al-Quran Al-Bantani, dan memberangkatkan tim petugas
pembimbing haji Banten. Pada peresmian masjid tersebut, dai
sejuta umat KH. Zainudin MZ bertindak sebagai penceramah.
Pembangunan masjid termegah ini menghabiskan dana Rp94,3
miliar. Masjid raya ini diharapkan tidak hanya sebagai tempat
ibadah ritual, tetapi juga sebagai pusat kajian Islam Banten.
Kapasitas masjid ini mampu menampung sekitar 10 ribu jamaah.
Pembangunan masjid dilaksanakan dengan sistem multi-years
selama 630 hari kalender melalui sumber dana APBD selama
tiga tahun anggaran. Total anggaran sebesar Rp145 miliar den-
gan perincian tahun pertama (2007) sebesar Rp8 miliar, tahun
kedua (2008) sebesar Rp58 miliar, masing-masing Rp43 miliar
dan Rp15 miliar, dan tahun ketiga (2009) Rp28 miliar. Ang-
garan sebesar itu tidak seluruhnya digunakan untuk keperluan
fisik masjid. Sejumlah Rp7 miliar digunakan untuk mendirikan
panggung dan dekorasi panggung MTQ Nasional ke-XXII pada
8—23 Juni 2010. Penggabungan dilakukan karena anggarannya
satu paket dengan pekerjaan pembangunan masjid.

Kebijakan otonomi daerah, yang menjadi penanda penting
reformasi politik Indonesia, mendorong kemunculan dinasti
politik seiring dengan menguatnya semangat kedaerahan yang
melahirkan kembali identitas berbasis adat dan juga agama. Hal
yang menarik, terutama di daerah-daerah di mana agama Islam

Banten: di Antara Toleransi ... =109



pada masa silam sangat berpengaruh pada adat istiadat setempat,
beberapa pemerintah daerah mengeluarkan peraturan daerah
(Perda) Syariat. Peraturan daerah ini berbasis pada ajaran Islam.
Dalam tataran politik nasional, politik Islam mengalami kega-
galan. Namun, dalam tataran politik lokal, politik Islam cukup
berhasil. Di sini, hukum-hukum Islam mendapatkan tempat
di bawah naungan kebijakan otonomi daerah. Banten menjadi
salah satu contoh betapa Islam berusaha dijadikan sebagai iden-
titas utama kedaerahan dan kebudayaan Provinsi Banten. Latar
belakangnya jelas, yakni sejarah Kesultanan Banten dijadikan ru-
jukan utama dalam membangun politik Banten pada masa kini.
Sultan Banten pada masa itu adalah kepala dan pemimpin Islam.
Pemimpin politik dan agama di Banten memang menjadikan
Kesultanan Banten sebagai contoh ideal dalam membangun ne-
gara. Ini bukan lagi tentang sejarah, melainkan tentang imajina-
si-imajinasi politik yang memakai rujukan historis, atau bahkan
sumber pengetahuan. Melalui otonomi daerah, para pemimpin
politik berusaha menghidupkan kembali Banten sebagai negeri
muslim, contohnya melalui pendirian Masjid Raya Al-Bantani di
tengah-tengah Kompleks Kantor Terpadu Pemerintahan Provinsi
Banten sebagai simbol utama keislaman.

C. Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan
Toleransi yang Terbatas

Dalam konteks birokrasi, Kementerian Agama memiliki pe-
ngaruh sampai di tingkat paling bawah, yakni di pemerintahan
kabupaten/kota di tingkat kecamatan. Kementerian ini adalah
kementerian paling besar dari sisi personalia, anggaran, dan
kekuasaan. Penulis bertemu dengan Khudori pada 18 April 2018
di Rangkas Bitung. la adalah seorang ulama sekaligus staf pe-
gawai negeri di Kantor Dinas Agama Kabupaten Lebak Provinsi

110 Intoleransi dan Politik ...



Banten. Pertama-tama ia memperkenalkan diri sebagai pegawai
Kementerian Agama dengan posisi sebagai staf dan PNS. Ia
mengatakan bahwa ia adalah PNS dengan tugas dan fungsi
yang sudah jelas berdasarkan undang-undang. Namun, ia juga
menjadi pengurus utama Forum Kerukunan Umat Beragama
(FKUB). Di dalam forum ini, posisinya tampak lebih menon-
jol. Ia bukan saja dipandang sebagai staf kantor Kementerian
Agama, melainkan lebih dipandang sebagai ulama yang punya
pengaruh signifikan di dalam kerja-kerja FKUB. Ia menerangkan
bahwa tugas utama FKUB adalah membina dan mengayomi
kerukunan umat beragama di wilayah kerjanya, Kabupaten
Lebak. Ia hafal betul tugas FKUB dalam konteks Kementerian
Agama adalah melakukan upaya pembinaan kerukunan umat
beragama. Kegiatan ini sudah lama dilaksanakan dan secara
administratif berjalan lancar. Dalam setahun minimal diadakan
dua kali kegiatan FKUB, antara lain dialog antarumat beragama
di tingkat kecamatan yang diikuti oleh para pemuda. Pertemuan
antar-pemimpin agama biasanya dilakukan selama satu hari
penuh. Di samping itu, ia menjelaskan bahwa Kementerian
Agama juga memfasilitasi FKUB, tetapi perlu dicatat bahwa SK
FKUB ditandatangani bupati. Ia menerangkan bahwa ada kerja
sama sangat erat antara bupati dan FKUB Lebak. Ada kegiatan
keagamaan yang diadakan secara terpisah, tetapi ada juga yang
kegiatannya disatukan dengan kegiatan FKUB. FKUB secara ru-
tin mengadakan kegiatan-kegiatan dialog antaragama. Kegiatan
dialog itu tersebut diadakan di beberapa wilayah kecamatan.

Khudori menjelaskan bahwa FKUB Kabupaten Lebak dalam
melaksanakan kegiatannya sering bekerjasama dengan Kesatuan
Bangsa dan Politik (Kesbangpol), yang berada di bawah naung-
an Pemerintah Daerah dan Kementerian Dalam Negeri. Ada
relasi yang kuat antara Kantor Kesbangpol dan FKUB. FKUB

Banten: di Antara Toleransi ... 111



Kabupaten Lebak menaungi 28 kecamatan sejak 2011. Setiap
tahunnya FKUB melakukan pembinaan di dua kecamatan. Sejak
berdiri tahun 2001 sampai sekarang, sudah ada 10 kecamatan
yang dibina FKUB Kabupaten Lebak. Kegiatan-kegiatan FKUB
sangat terkait dengan anggaran pemerintah daerah yang hanya
sebanyak 50 juta per tahun untuk kegiatan pembinaan. Karena
keterbatasan anggaran itulah, FKUB hanya bisa melakukan
pembinaan di dua kecamatan. Sasaran kegiatan ini adalah to-
koh-tokoh masyarakat, tokoh-tokoh agama, serta pemerintahan
desa. Tujuannya agar kerukunan umat beragama tetap terjaga.
Sampai sekarang, hasilnya dirasakan cukup baik, ditandai dengan
tidak adanya benturan antara penganut agama yang satu dengan
yang lain. Kalaupun ada, itu sangat minimal, seperti perbedaan
pendapat tentang pendirian rumah ibadah. Insiden itu terjadi
karena, menurut narasumber, pihak yang akan mendirikan
rumah ibadah tidak mengikuti prosedur yang telah ditetapkan.
Hal ini dialami oleh Gereja Tiberias yang empat kali mengalami
persoalan terkait rumah ibadah. Pertama, mereka menggunakan
rumah pribadi, kemudian pindah ke fasilitas umum, Kodim,
hotel, hingga memakai ruko untuk rumah ibadah.

Pemakaian ruko sebagai tempat ibadah membuat masyarakat
protes. Mereka menanyakan ke FKUB dan Kementerian Agama
terkait dengan rekomendasi dan surat izin pembangunan tersebut
sebab Peraturan Bersama Menteri (PBM) Nomor 8 dan 9 men-
syaratkan adanya surat rekomendasi untuk mendirikan rumah
Ibadah. Sementara itu, FKUB dan Kementerian Agama tidak
bisa mengeluarkan surat rekomendasi apabila tidak ada izin dari
lingkungan sekitarnya. Menurut Khudori, hal tersebut bukan
sesuatu yang diada-adakan, melainkan memang demikian aturan-
nya. FKUB dan Kementerian Agama bertemu pada Maret 2018
untuk membicarakan proses pencegahan anarkisme yang khawatir

112 Intoleransi dan Politik ...



dilakukan oleh masyarakat terhadap Jemaat Gereja Tiberias.
Untungnya, tidak terjadi apa-apa. Masyarakat sebenarnya sudah
tahu bahwa pembangunan ibadah memang harus memiliki surat
rekomendasi dari aparatus negara. Setelah dilakukan penelusuran,
diketahui bahwa Gereja Tiberias selama ini dianggap sebagai
sempalan dalam kepercayaan Kristen Katolik. Pada 2014, ada
vonis dari gereja-gereja bahwasanya mereka keberatan juga dengan
keberadaan Gereja Tiberias sebagai bagian dari kelompok mereka.

D. Surat Keputusan Bersama

Pada September 1969, dikeluarkan Keputusan Bersama Menteri
tentang Pengaturan Rumah Ibadah yang mewajibkan setiap
kelompok agama untuk memperoleh persetujuan dari kepala
daerah. Kepala daerah akan memberikan izin untuk membangun
rumah ibadah setelah berkonsultasi dengan perwakilan Departe-
men Agama di daerah. Jika perlu, mereka bisa meminta pendapat
organisasi keagamaan daerah dan pemimpin agama atau ulama.
Persyaratan ini dipandang sebagai persoalan karena dianggap
sering disalahgunakan untuk mendiskriminasi kelompok agama
lain, terutama kelompok minoritas. Selain itu, setelah diber-
lakukannya Surat Keputusan Bersama 1969, banyak kepala dae-
rah yang mengeluarkan peraturan daerah yang bahkan lebih ketat
daripada Surat Keputusan Bersama tersebut, di mana sebagian
kepala daerah tidak dapat bertindak objektif dalam memberikan
izin. Mereka justru sering melindungi kepentingan dan reputasi
mereka di depan pemeluk agama mayoritas.

Peraturan Bersama Menteri 1969 digunakan untuk mem-
batasi orang Kristen membangun gereja di lingkungan mayoritas
Muslim. Dalam beberapa kasus yang jarang terjadi, umat Islam
juga mengalami kesulitan untuk membangun masjid di beber-
apa daerah di Indonesia yang dihuni oleh mayoritas Kristen.

Banten: di Antara Toleransi ... 113



Tindakan diskriminatif yang dihasilkan dari penetapan Surat
Keputusan Bersama tahun 1969 adalah dikeluarkannya Peraturan
Gubernur Jawa Barat No. 28/1990. Peraturan ini mensyaratkan
persetujuan lebih dari 40 warga dari lingkungan setempat untuk
memperoleh izin membangun rumah ibadah. Jelas lebih mudah
bagi umat Islam untuk memperoleh persetujuan lebih dari 40
orang di lingkungan mereka, tetapi tidak sebaliknya. Orang
Kristen menghadapi kesulitan untuk mendapatkan persetujuan
40 orang warga Muslim.

Berkenaan dengan banyaknya masalah yang disebabkan
oleh Keputusan Bersama tahun 1969, PGI secara terus-menerus
meminta pemerintah mencabut atau mengevaluasi kembali
Keputusan Bersama 1969 tersebut karena dianggap menghambat
perkembangan dan kemajuan kebebasan beragama di Indonesia.
Secara umum, terdapat 188 rumah ibadah minoritas yang men-
jadi target serangan kelompok intoleran di Indonesia. Pada 2005,
di Jawa Barat saja, sebanyak 50 gereja dan 10 masjid Ahmadiyah
dihancurkan atau ditutup oleh kelompok Islam dengan tindak-
an kekerasan. Jumlah gereja dan rumah ibadah agama-agama
lain yang telah hancur meningkat signifikan setelah jatuhnya
Socharto pada 1998 dan setelah konflik antar-agama di Poso dan
Maluku antara 1999 dan 2002. Di bawah kepemimpinan politik
Orde Baru, ada stigmatisasi terhadap kelompok agama lain oleh
kelompok mayoritas, misalnya dikatakan bahwa baik Katolik
maupun Protestan memiliki misi untuk mengkristenkan orang-
orang non-Kristen. Oleh karena itu, ada keyakinan dikalangan
Muslim bahwa pengembangan rumah ibadah bagi orang Kristen
perlu dibatasi.

114 Intoleransi dan Politik ...



Pada Maret 2006, Menteri Agama dan Menteri Dalam
Negeri telah mengubah Keputusan Bersama tahun 1969 dengan
menerbitkan Peraturan Bersama No. 8 dan No. 9/2006 tentang
Pedoman Kepala dan Wakil Kepala Daerah dalam Menjaga
Kerukunan Umat Beragama, Memberdayakan Forum Kerukun-
an Umat Beragama dan Membangun Rumah Ibadat. Namun,
Keputusan Bersama tahun 2006 yang baru tidak selalu menja-
min perlindungan yang lebih baik terhadap kebebasan beragama,
khususnya bagi kelompok minoritas agama. Menurut Setara
Institute, dari Januari hingga Desember 2013, intoleransi dalam
hal kebebasan beragama terkait dengan pendirian rumah-rumah
ibadah ada 28 kasus. Di sini, para aktor negara ditemukan telah
melakukan tindakan penghalang/penyumbatan/penyegelan rumah
ibadah. Kasus penolakan/penutupan gereja oleh aktor non-nega-
ra berada di tempat kedua, diikuti oleh kasus penyerangan fisik
masing-masing 27 dan 25 kasus. Walaupun Keputusan Bersama
tahun 1969 tentang rumah ibadah telah diubah, ternyata banyak
masalah yang masih belum terpecahkan. Keputusan Bersama
tahun 2006 dianggap mengandung unsur-unsur yang lebih
membatasi daripada Dekrit Bersama 1969. Untuk membangun
rumah ibadah baru, pertama-tama, menurut Keputusan Bersama
tahun 2006, pelamar wajib memenuhi 3 persyaratan, yaitu per-
syaratan administratif, teknis pendirian gedung, dan persyaratan
khusus yang meliputi KTP pengguna rumah ibadah sebanyak 90
orang yang disahkan oleh pejabat setempat, dukungan masya-
rakat setempat paling sedikit 60 orang yang disahkan oleh kepala
desa, dan rekomendasi tertulis dari kepala kantor Kementerian
Agama dan FKUB kabupaten/kota.

Banten: di Antara Toleransi ... =115



E. Kerukunan Agama di Banten sejak
Pemberlakuan PBM No. 8 dan No. 9 Tahun
2006

Provinsi Banten, khususnya Kota Tangerang, adalah wilayah
yang populasinya bercampur antara homogen di satu wilayah
dan heterogen di wilayah lain. Jika ditelusuri, wilayah ini bukan
tanpa masalah dalam relasi antarumat beragama, terutama yang
menyangkut pendirian rumah ibadah. Pemberlakuan PBM No.
8 dan No. 9 Tahun 2006 telah menimbulkan beragam implikasi,
misalnya serentetan peristiwa di sekitar pendirian rumah ibadat
yang tak terhindarkan. Implikasi positifnya adalah munculnya
dukungan dari berbagai pihak, yang menandai upaya penguatan
kerukunan antarumat beragama.

Namun, adanya peristiwa penolakan oleh sejumlah umat
yang berbeda agama sangat memengaruhi rasa saling percaya
di antara umat beragama, khususnya di Kota Tangerang.
Ketertutupan, bahkan penolakan terhadap umat berbeda agama
di sekitar pendirian rumah ibadat, bisa menjadi titik balik dari
proses demokratisasi serta pembangunan nasional yang sedang
digalakkan. Dalam konteks ini, perlu dipertanyakan sejauh mana
nilai kearifan lokal bertahan dan mampu difungsikan menjadi
perekat antarumat beragama di wilayah ini. Oleh sebab itu, diper-
lukan penelitian mendalam dan komprehensif terkait dengan
kemunculan fenomena penolakan tersebut. Data dan informasi
yang menyuguhkan fakta sosial di balik hubungan antaragama
yang pasif, bahkan cenderung eksklusif di sebagian wilayah di
Kota Tangerang Banten, perlu digali lebih dalam. Dukungan
pendirian rumah ibadat tak hanya bertumpu pada pemerintah
saja, tetapi juga pada unsur masyarakat yang berpengaruh cukup
kuat. Refleksi dari peran pemerintah dan masyarakat dalam pen-

116 Intoleransi dan Politik ...



dirian rumah ibadat adalah sebuah mekanisme sosial keagamaan
dan sangatlah variatif terjadi di wilayah kota.

Perbandingan antara yang mendukung dan yang menolak
pemberlakuan PBM tersebut, keduanya menyumbang dalam
menciptakan formula untuk memelihara kerukunan umat
beragama. Berdasarkan asumsi tersebut, pertanyaan yang dicari-
kan jawaban adalah apa saja implikasi pemberlakuan PBM No. 8
dan 9 Tahun 2006 di wilayah kota Tangerang; bagaimana umat
beragama dan masyarakat merespons peraturan pendirian rumah
ibadat, dan seberapa peran dan fungsi FKUB Kota Tangerang
dalam proses pendirian rumah-rumah ibadah, dan dalam
menangani permasalahan yang timbul menyangkut hal tersebut.

Atas dasar pertanyaan-pertanyaan tersebut, bagian ini
mengeksplorasi permasalahan sejak pemberlakuan PBM No. 8
dan No. 9 Tahun 2006, dengan melakukan pendalaman berbagai
persoalan yang muncul sehubungan dengan reaksi dan respons
masyarakat terhadap upaya pendirian rumah-rumah ibadah oleh
kelompok keagamaan tertentu. Di sini, penulis mengajukan
proses eksplorasi data melalui pendekatan studi kasus, yakni
mengadakan pertemuan dengan para pemuka agama yang
tergabung dalam Forum Komunikasi Umat Beragama (FKUB)
setempat. Merekalah yang selama ini menghadapi langsung
permasalahan yang ada dan mereka juga yang mencari solusi agar
masalah-masalah yang menyangkut pendirian rumah ibadat itu
tidak sampai menimbulkan gesekan antarumat beragama. Lebih
jauh, penulis melakukan wawancara dengan peninjauan langsung
ke beberapa lokasi yang menurut informasi, mengundang sensi-
tivitas dan kerawanan tertentu.

Banten: di Antara Toleransi ... 117



F. Rumah Ibadah

Selain untuk persembahyangan, fungsi rumah ibadah yang lebih
besar adalah sebagai pusat pembinaan iman, pusat pendidikan,
bahkan pusat pelayanan sosial. Fenomena ini menunjukkan
fungsi rumah ibadat sebagai pusat pengendalian umat. Sejarah
agama-agama mencatat bagaimana rumah-rumah ibadat telah
menjalankan fungsi sosial dan bahkan pengembangan sumber
daya manusia. Keadaan yang paling dinamis dari rumah-rumah
ibadah adalah pada fungsi yang dikenal sangat multidimensi.
Dinamika lingkungan yang menyertai kefungsiannya adalah
pada kegiatan-kegiatan yang memancar dari semangat misiona-
ris. Lingkungan rumah ibadat, baik dalam arti terbatas maupun
dalam arti luas, digerakkan oleh potensi lingkungan sekitar yang
mencakup segala macam corak budaya dan infrastruktur yang
ada. Dari sana dapat dikatakan bahwa rumah ibadat menjadi
simbol untuk merepresentasikan potensi umat.

Perangkat lingkungan biasanya ikut menentukan ke mana
arah dan fungsi pendirian rumah ibadat hendak dikembangkan.
Umat penganutnya sering menggunakan istilah “pemberdayaan
SDM” untuk upaya penguatan fungsi rumah ibadat tersebut.
Bagi umat Islam, dikenal terma “memakmurkan masjid” untuk
menjelaskan bagaimana menjadikan masjid lebih semarak
dengan banyaknya kegiatan yang didukung masyarakat sekitar.
Menurut FKUB Kota Tangerang, rumah ibadat umat Islam yang
berupa masjid tahun 2011 sebanyak 626 (dari 536 pada 2008),
tersebar di semua kecamatan. Hal ini menunjukkan bahwa Kota
Tangerang merupakan wilayah konsentrasi umat Islam. Dari
jumlah tersebut, paling banyak ada di Karawaci, 73 (tahun 2009,
70 masjid), disusul Kecamatan Penang, 65 (tahun 2009, 60
masjid), Kecamatan Cipondoh 76 (tahun 2008, 56 masjid).

118 Intoleransi dan Politik ...



Sementara itu, jumlah rumah ibadat umat Kristen Katolik di
Kota Tangerang sebanyak dua gereja. Pertama, Gereja Paroki Hati
Santa Perawan Maria Tak Bernoda di JIn. Daan Mogot 12, yang
berdiri sejak Mei 1948. Kedua, Gereja Paroki Santo Agustinus di
JIn. Prambanan Raya No.1, Perumnas II, Karawaci, yang berdiri
sejak 1988. Ada Gereja Paroki Santa Bernadet di JIn. Bharata
Raya 32, Kompleks Bharata Karang Tengah, Cileduk yang secara
fisik masih belum ada karena masih dalam proses di PTUN.
Gereja-gereja tersebut sudah ber-IMB, kecuali Santa Bernadet.

Gereja Kristen Protestan tersebar di hampir semua keca-
matan, kecuali Larangan, Pinang, Benda, dan Cibodas. Semua-
nya berjumlah 32 gereja. Selebihnya adalah tempat-tempat
pembinaan iman (TPI) yang berjumlah 224. Jumlah TPI relatif
tersebar di hampir setiap wilayah kecamatan dan berkapasitas
terbatas, antara 70 hingga 200-an orang/jemaat—berbeda
dengan gereja Katolik yang hanya ada dua, tetapi kapasitasnya
antara 700-1000 orang. Dari jumlah tersebut, yang terbanyak di
Karawaci, yakni 29 TPI, disusul oleh Tangerang Kota.

Jumlah rumah ibadah agama Buddha di kota Tangerang yang
berupa Vihara dan Cetiya sebanyak 43 buah. Ada data yang agak
rancu mengenai jumlah rumah ibadah kaum Buddha dengan jum-
lah rumah ibadah kaum Konghucu. Dari data yang ada di Kantor
Kemenag maupun data dari FKUB, sebagian besar memang
masuk dalam kategori Vihara atau Klenteng. Fungsi Vihara bagi
umat Buddha adalah untuk (1) ibadah dan perayaan hari-hari be-
sar umat Buddha yang tidak mengenal hari suci mingguan, tetapi
menggunakan warisan sejak zaman Majapahit misalnya, Minggu
Kliwon, Rabo Kliwon; (2) Sekolah Minggu, fungsi ini adalah
pembinaan iman; (3) Meditasi; (4) Diskusi, dan (4) Perkawinan
(untuk yang ada aulanya yang disebut Dhamasala).

Banten: di Antara Toleransi ... 119



Rumah ibadah agama Konghucu, sebagaimana penjelasan
Trisna Juanda dari Majelis Agama Konghucu Indonesia (Makin)
Kota Tangerang, disebut Litang, Miao atau Bio, tetapi juga ada
yang menggunakan “vihara” Rumah ibadah agama Konghucu
yang terbesar di Kota Tangerang terletak di Jalan Ki Samaun 145,
dan fungsi utamanya untuk kebaktian. Sementara itu, Litang di
Kota Tangerang ada tiga, yang pertama berdiri tahun 1976 di
Sukasari, yang di Rawa Kucing juga berdiri tahun 1976, dan
yang di Rawa Boqor berdiri tahun 1980-an.

Berdasarkan informasi dari Nyoman Subitsa, pemuka Hindu
dari Parisada Hindu, rumah ibadah Hindu adalah Pura. Di Ke-
camatan Cileduk ada 1 pura, di Kecamatan Larangan ada 1 pura,
dan di Koang Pasar Baru pun ada 1 pura. Perlu dijelaskan bahwa
di Batu Ceper tidak ada rumah ibadah Hindu, sebagaimana
tertulis pada data yang dikeluarkan Kantor Kemenag maupun
FKUB. Pura yang terletak di Cileduk berdiri tahun 1989-an,
sementara pura di Pasar Baru berdiri tahun 1983, dan pura di
Larangan berdiri pada 1992. Namun, pura di Pasar Baru IMB-

nya belum ada.

Rumah ibadat dalam konteks demografis memberi dampak
yang sangat berarti. Keadaan penduduk yang semakin beragam di
kota ini memang tidak bisa dihindari. Terjadinya proses urbanisa-
si menyebabkan warga asli juga banyak yang terpaksa mengalami
perpindahan, atau bercampur baur dengan kaum pendatang.
Umat berbeda agama dan/atau etnis hidup dalam wilayah yang
sama, baik itu satu kelurahan maupun kecamatan. Ini membawa
implikasi adanya perjumpaan serta interaksi di antara mereka.
Titik sentralnya adalah rumah ibadat. Dalam konteks masyarakat
yang beragam, keberadaan rumah ibadat sangat memungkinkan
untuk membangun semangat kebersamaan yang kondusif untuk

120 Intoleransi dan Politik ...



melanjutkan kehidupan bersama. Sebaliknya, dimungkinkan
juga munculnya kecurigaan di antara umat beragama yang
berbeda mengingat fungsi rumah ibadah yang sangat kompleks
(sebagai pusat peribadatan secara ritual, pusat pendidikan, dan
pusat dakwah keagamaan). Rumah ibadah dalam realitasnya
berfungsi menjadi pusat pembinaan calon-calon misionaris bagi
umat Kristiani, dan pembinaan calon-calon mubalig bagi umat
Muslim.

Pada dasarnya, kondisi masyarakat di Kota Tangerang tidak
terlalu banyak gejolak. Tidak ada gesekan atau ketegangan dalam
kehidupan keagamaan. Hal ini karena fakta sosial yang me-
nyangkut hubungan antaragama memang tidak selalu muncul ke
permukaan. Ada fakta di lapangan yang luput dari liputan media,
tetapi belakangan merebak di masyarakat luas, yakni kasus “Sang
Timur”. Waktu itu di wilayah Kotamadya Tangerang, terdapat
tiga sekolah yang bernaung di bawah yayasan Katolik dan cukup
besar, yaitu sekolah Santa Maria, Sang Timur, dan Santo Agusti-
nus. Kecuali Sang Timur, dua yayasan yang lain telah memiliki
gereja yang cukup besar. Yayasan Sang Timur kebetulan memiliki
masalah dengan warga sekitar dan begitu menghebohkan hingga
ke panggung internasional. Hal ini disulut oleh rencana pendirian
gereja di lingkungan lembaga pendidikannya. Walaupun konflik
telah mereda, sebenarnya belum ada solusi. Sekalipun gereja
tidak jadi dibangun di tempat itu, ketegangan antara kedua belah
pihak telanjur terjadi dan belum dituntaskan.

Sejak tahun 2006, terutama setelah PBM No. 8 dan No 9
Tahun 2006 dikeluarkan, kondisi masyarakat di Kota Tangerang
relatif tenang. Hubungan antaragama di 13 wilayah kecamatan
di wilayah ini relatif tanpa gejolak yang berarti. Rumah-rumah
ibadah lebih mencerminkan sebagai simbol kedamaian daripada

Banten: di Antara Toleransi ... 121



simbol perseteruan antarumat beragama. Masing-masing men-
jalankan tugas peribadatan dan pelayanan keagamaan dengan
didukung oleh para pemuka agama. Sentimen keagamaan sering
diupayakan untuk tidak dibesar-besarkan. Kondisi hubungan an-
taragama yang harmonis, ditandai dengan tidak pernah adanya
tindakan-tindakan saling mengusik antaragama. Namun, tidak
bisa dimungkiri bahwa di beberapa tempat di wilayah ini pernah
terjadi gesekan yang mengusik hubungan antaragama. Sebagai
kota yang dihuni oleh penganut agama yang beragam, wilayah
Kota Tangerang tampaknya tidak pernah sepi dari problem sosial.
Sejauh ini, merujuk pada catatan pihak kepolisian resort Kota
Tangerang, kasus-kasus yang muncul terkait hubungan antaru-
mat beragama di Kota Tangerang memang terkait soal pendirian
rumah ibadah (tepatnya proses pengurusan IMB) dan masalah
penggunaan rumah tinggal sebagai rumah ibadah.

G. Tanggapan Para Pemuka Agama

Keluarnya Peraturan Bersama Menteri (PBM) Menteri Agama
dan Menteri Dalam Negeri Nomor 8 dan Nomor 9 Tahun
2006, disambut positif oleh kalangan pemuka agama di Kota
Tangerang. Saat itu juga didorong pendirian Forum Kerukunan
Umat Beragama (FKUB), sebagaimana tercantum dalam PBM.
Menurut MUI Kota Tangerang, PBM dipandang sudah cukup
bagus untuk memelihara kerukunan. Ini dilakukan agar jangan
sampai setiap agama seenaknya membangun tempat ibadat.
“Justru yang banyak melanggar,” kata KH Dedy Junaidi, Ke-
tua MUI, “..adalah umat Islam” (Anwar, 2015). Kebanyakan
masjid justru tidak memiliki IMB. Sebagian terbentur masalah
status tanah, gambar perencanaan juga banyak yang tidak ada,
dan tidak adanya persetujuan lingkungan sekitar. Orang Islam
biasanya langsung bangun saja. Sebaliknya, umat Katolik dan

122 Intoleransi dan Politik ...



Kristen mendapatkan hambatan. Supaya konsekuen, seharusnya
yang mayoritas itu bisa memberikan contoh. Peraturan tentang
tata tertib pendirian rumah ibadat itu sebaiknya diterapkan dulu
terhadap umat Islam, sebagaimana ditegaskan oleh KH Dedy
Junaidi.

Demi merespons PBM tersebut, pihak MUI Kota Tangerang
membuat surat edaran yang ditujukan kepada para pengurus
masjid sekota Tangerang. Isinya adalah imbauan agar setiap
masjid melengkapi surat-surat sebagaimana diatur dalam PBM
tersebut, terutama Izin Mendirikan Bangunan (IMB). Sebagai
pemeluk agama terbesar, sebaiknya umat Islam memberi contoh
tertib administrasi dalam pendirian rumah ibadahnya. Pemkot
Tangerang juga menyambut baik Surat Edaran MUI tersebut.
Oleh karena itu, edaran MUI dilengkapi dengan blangko isian
untuk pengusulan IMB dan penjelasan yang dikeluarkan Pemkot
bahwa masjid-masjid tidak dikenai biaya untuk keperluan IMB
ini. Pemkot juga membantu dalam masalah desain bangunan dan
informasi gambar tata kota sesuai program pengembangan Kota
Tangerang. Proses tersebut sempat berjalan dan edaran MUTI serta
informasi dari Pemda sudah sampai ke tangan para pengurus mas-
jid. Namun, dari sebanyak 528 masjid pada 2007, hanya 150-an
yang melakukan proses penataan administrasi sesuai ketentuan.
Selebihnya, tidak mengembalikan blangko isian. Artinya, hanya
30% yang melengkapi persyaratan pendirian rumah ibadatnya.
Alasan yang paling lazim antara lain ketidakjelasan status tanah
wakaf, antara wakif (pihak pemberi wakaf) dan nazhir (pihak pe-
nerima wakaf). Umumnya, mereka yang tidak melengkapi syarat
administrasi terkendala status tanah atau bangunannya berada
di jalur hijau, di samping karena surat-surat wakaf sudah tidak
diketahui lagi keberadaannya. Jadi, pengajuan pengesahannya
terkendala urusan yang cukup pelik, baik menyangkut masalah

Banten: di Antara Toleransi ... 123



perorangan maupun kelembagaan. Sementara itu, untuk agama
non-Islam, para pemuka agama Konghucu, Kristen Protestan,
Hindu, Buddha, dan Katolik, menilai pemberlakuan PBM dipan-
dang cukup positif, dibanding dengan peraturan lama. Peraturan
PBM tahun 2006 ini dipandang lebih transparan. FKUB sela-
ku pengawal keputusan ini, sejak pemberlakuan PBM sudah
merekomendasikan 3 pengurusan izin pendirian untuk Vihara
Hindu, membantu menyelesaikan IMB 32 gereja Protestan, 12
gereja Katolik, dan 2 rumah ibadah umat Buddha. Begitu juga
dengan tiga rumah ibadat Konghucu di Kota Tangerang, semua
sudah dibantu dalam pengurusan IMB-nya.

Meskipun secara umum para pemuka agama rata-rata
menyambut baik pemberlakuan PBM tersebut, secara khusus,
masih menyisakan sejumlah persoalan bagi umat non-Muslim.
Menurut pengakuan para pemuka agama tersebut, kalau mau
membangun atau merenovasi tempat ibadah, kelompok mi-
noritas menghadapi kesulitan. Sejumlah kasus yang pernah dan
masih muncul ke permukaan antara lain renovasi HKBP Tanah
Tinggi pada 2007. Kasus ini berawal dari rencana pihak gereja
untuk merenovasi bangunan rumah ibadah yang sudah berusia
dua puluhan tahun tersebut. Semula, penolakan diajukan oleh
Karang Taruna setempat. Mereka memasang spanduk-spanduk
yang intinya menyatakan bahwa warga keberatan dengan rencana
renovasi gereja. Karena merasa sudah mendapatkan izin, pihak
gereja mengabaikan protes warga. Eskalasi masalah mulai naik
sechingga melibatkan majelis taklim setempat, bahkan hingga
menarik massa dari luar wilayah Tanah Tinggi. Eskalasi kasusnya
pun semakin tinggi, meskipun akhirnya bisa diselesaikan berkat
campur tangan FKUB.

124  Intoleransi dan Politik ...



H. Prasangka Berujung Ketegangan

Prasangka (prejudice) dalam psikologi sosial diartikan sebagai
sebuah sikap (biasanya negatif) terhadap anggota kelompok ter-
tentu, semata berdasarkan keanggotaan mereka dalam kelompok
tersebut. Dengan kata lain, seseorang yang memiliki prasangka
terhadap kelompok sosial tertentu cenderung mengevaluasi ang-
gota kelompok tersebut dengan cara yang sama (biasanya secara
negatif) semata karena mereka bagian dari anggota kelompok
tersebut. Tindakan dan tingkah laku individual mereka memain-
kan peran yang kecil; mereka tidak disukai hanya karena mereka
termasuk dalam kelompok tertentu. Contoh kasusnya terjadi
di Lembaga Pendidikan Strada Pabuaran Indah. Lokasi sekolah
ini agak masuk ke dalam dari Jalan Raya Otista, Tangerang.
Sekolah ini berada di bawah Yayasan St. Aquino, yang memiliki
jenjang pendidikan dari tingkat SD hingga SMA. Pagar sekolah
itu berbeda dengan sekolah kebanyakan. Untuk pengembangan
sekolah, kala itu pihak Yayasan Strada berencana memperluas
kompleks pendidikannya. Di atas tanah yang sudah terbeli, di-
pasang papan pengumuman bertuliskan “Di sini akan dibangun
lembaga pendidikan Katolik, rumah sakit, dan rumah ibadah.”
Demi membaca pengumuman itu, seorang aktivis pemuda
masjid setempat bereaksi. Ia mengaku terusik oleh kata-kata di
papan itu tentang “rumah ibadah” yang ikut dibangun beserta
fasilitas pendidikan. Dalam pikiran mereka, rumah ibadah yang
dimaksud dalam pengumuman itu adalah gereja karena diketa-
hui pendidikan Strada adalah milik Katolik. Para pemuda dari
sekitar Masjid al-Khairat kemudian menyampaikan seruannya
melalui pengeras suara masjid. Intinya, mereka meminta kepada
umat Islam “agar tidak melepaskan tanah kepada Yayasan Strada
tersebut, yang akan digunakan untuk membangun gereja.”

Banten: di Antara Toleransi ... =125



Ketegangan pun tak terelakkan, hingga pihak yayasan akhirnya
berkeputusan menghentikan rencana perluasan tersebut.

Bentuk prasangka semacam itu bisa juga dilihat dalam kasus
Gereja Santa Bernadet. Gereja ini posisinya tidak jauh dari kom-
pleks pendidikan Sang Timur, berada dalam wilayah Kelurahan
Sudimara, Kecamatan Pinang, Kota Tangerang. Gereja Katolik
ini rencananya dibangun di atas tanah seluas 6.106 m. Menurut
pihak panitia pembangunan, pengurus Gereja dan Dana Paroki
Santa Bernadet Cileduk, gereja ini untuk menampung umat
Katolik terdekat dari 7 kecamatan. FKUB Kota Tangerang,
setelah mempelajari kelengkapan persyaratan, sudah memberi-
kan rekomendasinya dengan surat tertanggal 17 Mei 2013, dan
IMB juga sudah di tangan panitia pembangunan gereja. Namun,
ketika proses pembangunan hendak dimulai, terjadi penolakan
sebagian warga yang menamakan diri Forum Umat Islam Su-
dimara Kelurahan Sudimara Pinang. Pada 22 September 2013,
mereka melakukan demonstrasi dengan membawa spanduk
bertuliskan “Warga RT 04/06 dan Jamaah Majlis Taklim Nurul
Iman Menolak Keras Pembangunan Gereja di Wilayah Sudimara
Pinang.” “Menolak Keras Pembangunan Gereja di Wilayah Kami;
Harga Mati!!!” Demo tersebut dilakukan seusai umat Katolik
melaksanakan Misa Kristus di tempat yang sama, yakni di tanah
terbuka kosong yang akan didirikan gereja Bernadet tersebut. Pi-
hak gereja merasa sudah memiliki seluruh persyaratan, termasuk
IMB. Namun, masyarakat yang menamakan dirinya Forum
Umat Islam Sudimara Pinang melakukan gugatan di PTUN. Di
pengadilan tingkat pertama, kasusnya dimenangkan oleh FUI.
Santa Bernadet kini menunggu hasil putusan banding. “Suatu
kebutuhan nyata gedung gereja untuk menyembah Tuhan,” kata
pengurus pendirian gereja Santa Bernadet (Anwar, 2015). “Kini

126  Intoleransi dan Politik ...



seakan terpinggirkan justru di suatu negara demokratis yang
namanya NKRI”.

Dalam konteks umat Hindu, prasangka ini juga bisa dilihat
dalam upaya pendirian kuil, khususnya bagi masyarakat Hindu
beraliran Sikh. Mereka berkeinginan mendirikan sebuah kuil
di Karang Mulya, Kecamatan Karang Tengah, Kota Tangerang.
Sejak awal keberadaannya, Yayasan Gurudwara Dharma Khalsa
yang beralamat di Jalan Wana Mulya Utama RT 01/03 Kelurahan
Karang Mulya Kecamatan Karang Tengah, Kota Tangerang,
telah didemo masyarakat dengan alasan bangunan tersebut tidak
mempunyai izin. Bangunan yang sudah ada itu berupa rumah
tinggal, atas nama perorangan, dan belum ada pelimpahan atau
penyerahan kepada yayasan. Peruntukan bangunan konon bukan
untuk rumah ibadah, melainkan hanya untuk rumah penduduk.
Atas upaya pihak terkait, demi ketertiban dan kerukunan ber-
sama, untuk sementara waktu, pemerintah melarang yayasan
melakukan kegiatan untuk pendirian pusat peribadatan tersebut.
Pertimbangannya adalah para pendemo dan situasi sudah se-
makin memanas. Sebelumnya, peristiwa yang sama sudah terjadi
pada 2005, dan pada 2013 terjadi lagi.

Pihak pengelola kuil bersikukuh untuk tetap melakukan ke-
giatan persembahyangan pada hari Minggu. Maka terjadilah pe-
ristiwa panas itu. Para pendemo melakukan penyegelan atas nama
warga yang terdiri dari Forum Silaturahmi Umat Islam (Forsumi)
Karang Mulya, FPI, dan Gerakan Reformis Islam. Masyarakat
setempat juga mengeluarkan pernyataan sikap untuk menolak
keberadaan Kuil Sikh Yayasan Gurudwara Dharma Khalsa. Aksi
tersebut mendapatkan pengawalan penuh kepolisian dari Polsek
Ciledug dan Polres Metro Tangerang untuk menghindari bentro-
kan antara warga dan penghuni kuil. Penyegelan terhadap kuil

Banten: di Antara Toleransi ... 127



dilakukan oleh warga dengan alasan bangunan yang berdiri sejak
tahun 2005 tersebut tidak memiliki izin, dan melanggar Surat
Keputusan/Peraturan Bersama No. 9 dan 8 tahun 2006.

Tidak hanya terhadap pendirian rumah ibadah, sebuah
ruko untuk ibadah sementara juga menghadapi aksi kecurigaan.
Menjamurnya rumah ataupun ruko yang dijadikan tempat
ibadah bagi kelompok keagamaan tertentu belakangan ini juga
memancing aksi penolakan. Salah satu kasusnya adalah protes
warga terhadap rumah yang dijadikan tempat ibadah Gereja
Bethel Indonesia (GBI) Pondok Bahar di wilayah Ciledug. Pe-
nolakan warga disampaikan dengan membentangkan spanduk
di pagar rumah yang dijadikan gereja tersebut. Isi spanduk itu
menegaskan penolakan warga atas penggunaan rumah tersebut
sebagai sarana ibadah.

Menurut penuturan beberapa pihak, kelompok keagamaan
ini sebenarnya telah mengajukan permohonan untuk memba-
ngun gereja, tetapi belum terwujud. Perizinan dirasakan sangat
ketat dan prosesnya terhenti karena persyaratan yang harus
dipenuhi, terutama terkait jumlah jemaat pendukung. Mereka
memilih menggunakan rumah sebagai tempat ibadah karena
beratnya memenuhi persyaratan membangun gereja. Syarat
jumlah umat yang domisilinya berdekatan (dalam radius satu
kecamatan sekalipun) sebanyak 90 orang, menurut mereka, tidak
mungkin tercapai. Umat Konghucu rumah tinggalnya terpencar
di beberapa wilayah sehingga sulit menemukan jumlah 90 jemaat
dalam satu wilayah tertentu. Dengan kata lain, kalau mengikuti
aturan dalam PBM itu sama sekali tidak akan bisa mendirikan
rumah ibadah. Keluhan yang sama dikemukakan oleh Pandito
Harmanto dari Buddha, Pdt. Deny J. Oping dari Kristen, dan
Nyoman Subitsa dari Hindu.

128 Intoleransi dan Politik ...



Komunitas Kristen banyak mengajukan perizinan pendirian
dan/atau renovasi rumah ibadah melalui FKUB. Beberapa gereja
memiliki persoalan dengan perizinan karena pemerintah tidak
memilah gereja yang sudah lama berdiri maupun yang baru akan
berdiri. Gereja HKBP di wilayah Tanah Tinggi yang telah berdiri
sejak tahun 1970-an mendapatkan hambatan ketika melakukan
renovasi. Kasusnya sempat menghangat dan mencuat di pu-
blik, meskipun akhirnya terselesaikan pada 1995. Untuk gereja
Protestan, masalahnya bukan hanya pada soal perizinan, tetapi
masalah banyaknya jumlah denominasi lebih sering mengemuka.
Ini karena masing-masing denominasi mengajukan izin untuk
mendirikan gereja. Di dalam gereja Protestan juga terdapat warna
kesukuan yang kental. Maraknya gereja bernuansa kesukuan juga
dikeluhkan oleh pemuka Kristen sendiri, yang kebetulan menjadi
pengurus FKUB. “Kami menjadi kesulitan dalam mengumpulkan
jumlah jemaat yang mendukung pendirian gerejanya. Namun,
kami juga prihatin dengan sikap saudara-saudara saya umat Mus-
lim, yang sering terlalu cepat berprasangka” (Anwar, 2015). Setiap
gerak-gerik umat Kristen, terutama yang menyangkut rencana
pendirian rumah ibadah, selalu dimunculkan isu “kristenisasi”. Isu
seperti itu selalu bersambung ke masalah SARA.

I. Simpulan
PBM No. 8 dan No 9 Tahun 2006 adalah produk politik kene-

garaan yang multidimensi. Pada dimensi sosial, peraturan terse-
but adalah perwujudan kepastian normatif bagi penganut dan
untuk hubungan antaragama. Produk tersebut tersusun setelah
melalui proses panjang dengan melibatkan semua unsur majelis
agama yang ada di Indonesia. Kehidupan antarumat beragama
di Kota Tangerang yang dipengaruhi oleh masalah pendirian
rumah ibadat merepresentasikan hubungan antarumat beragama

Banten: di Antara Toleransi ... 129



di Indonesia, terutama pada wilayah perkotaan dengan segala
pertumbuhan sarana dan prasarana fisiknya, serta dibumbui oleh
pesatnya perubahan sosial dan keragaman budaya. Ketegangan
antarkelompok masyarakat yang dipicu oleh pendirian rumah
ibadat adalah pergolakan budaya yang akan terus bergulir. Dalam
konteks urbanisasi, kondisi hubungan antaragama berada dalam
posisi pencarian instrumen untuk menemukan pola hubungan
yang harmonis/serasi dalam konteks politik kenegaraan.

Dengan menelusuri kasus-kasus yang terjadi melalui pene-
litian ini, bisa ditarik beberapa simpulan sekaligus rekomendasi
yang perlu diperhatikan oleh para pihak yang kompeten. Dalam
pendirian rumah ibadah, kondisi masyarakat yang terdiri “ma-
yoritas-minoritas” sebaiknya memang tidak dipaksakan dengan
pola-pola yang lazim dalam keorganisasian sosial. Hal ini karena
sentimen keagamaan yang memiliki sejarah panjang telah mem-
bentuk karakter budaya. Ada akar persoalan yang tidak tersentuh
di balik kelengkapan administrasi dan prosedur pendirian gereja
yang diajukan. Akibatnya, terjadi simplifikasi hubungan antar-
agama yang belum menyentuh aspek sosial, terutama aspek sosio-
logis di sekitar pertautan antara warga sekitar yang muslim dan
pendatang non-muslim. Masyarakat telanjur memberi stempel
bahwa jemaat gereja adalah kalangan yang jauh lebih kaya dan
berpendidikan lebih tinggi, sementara kebanyakan warga sekitar
masih tinggal di perkampungan padat penduduk yang kumuh.
Hal seperti ini dapat ditemukan di salah satu lokasi gereja di ka-
wasan Tanah Tinggi. Sebuah gereja HKBP mendapat penolakan

dari warga sekitar ketika mengajukan proses renovasi.

Diskursus ini semata-mata berangkat dari kondisi kekinian,
dan mungkin menjadi lebih kompleks kalau ditarik ke belakang.

Menurut penuturan ahli sejarah, masyarakat Banten adalah

130 Intoleransi dan Politik ...



bagian tidak terpisahkan dari sejarah masyarakat Islam yang
kental dengan segala adat istiadatnya. Selama berabad-abad,
keislaman mereka tidak mau diusik, dan mereka sangat sensitif
terhadap segala bentuk intervensi yang dipandang akan me-
rusak atau mengeliminasi Islam. Konflik bernuansa agama yang
sewaktu-waktu muncul, terutama yang dipicu oleh pendirian
rumah ibadah, berakar dari radikalisme dan eksklusivitas kelom-
pok-kelompok keagamaan. Realitas menunjukkan bahwa konflik
selalu hadir pada setiap komunitas dan keberadaan konflik
tidak dapat dihindarkan. Tugas pemimpin (tokoh karismatik)
adalah mengarahkan dan mengelola konflik agar tetap bersifat
konstruktif melalui peningkatan kreativitas individu guna men-
jaga dinamika sosial. Dampak konflik yang tidak dapat dikelola
secara baik menyebabkan kedua belah pihak yang terlibat dalam
konflik menjadi tidak harmonis dalam hubungan kerja sama.
Pada sebagian masyarakat, hal ini mendorong munculnya
radikalisme. Anggota FKUB sebagai bagian komunitas yang
diangkat menjadi “penyeimbang” berdasarkan hasil kesepakatan
nasional, tampaknya memberikan arti tersendiri. Lembaga ini
relatif dapat memainkan fungsi merekatkan kembali ketika terja-
di konflik. Dengan demikian, adanya PBM sedikit banyak telah
meminimalisasi konflik dan telah menciptakan kesalingterikatan.
Namun, harus diakui, hal itu masih menyisakan persoalan, an-
tara lain eksklusivitas dan radikalisme yang dilatarbelakangi oleh
sentimen keagamaan. Aktivitas pendirian rumah ibadah tam-
paknya akan tetap menjadi simbol ketegangan dan kecurigaan,
dan karenanya perlu terus dikawal oleh para pengampu rumah
ibadah masing-masing agama agar secara bersama-sama menjadi-
kan PBM dan FKUB sebagai pengawal nilai-nilai normatif yang

menjadi pegangan bersama.

Banten: di Antara Toleransi ... 131



Daftar Pusaka

Anwar, M. (2015, September 29). Rumah ibadah pasca pember-
lakuan PBM No. 8 dan No. 9 tahun 2006. Kompasiana. Diakses
pada 20 Januari 2020 dari https://www.kompasiana.com/marza-
ni/560a383a2d7a619912ab52¢7/rumah-ibadah-pasca-pember-
lakuan-pbm-no-8-dan-no-9-th-2006?page=all.

Azra, A. (2004). The origins of Islamic reformism in Southeast Asia: Net-
work of Malay-Indonesian and Middle Eastern ulama in the seven-
teen and eighteen centuries. Leiden: ASSA and KITLV.

Fauzi, H. (2000). Banten dalam peraliban: Sebuah konstruksi pemikiran
tentang paradigma baru pembangunan daerah. Tangerang: YASFI.

Hidayat, S. (2004). ‘Shadow state? Business and politics in the province of
Banten. Jakarta: KITLV & LIPI.

Kisah perjalanan duta besar Kesultanan Banten ke Inggris 1682. (2017,
Juli 2). Cipasera.com. Diakses pada 20 Januari 2020 dari http://
www.cipasera.com/2017/07/kisah-perjalanan-duta-besar-kesul-
tanan.heml.

Mulyana, Y. (2011). Elite, masyarakat sipil, dan politik lokal: Studi ge-
rakan sosial pembentukan Provinsi Banten. Yogyakarta: Pascasarja-
na UGM.

Suryani, A.]J. (2015). Authorship in Banten: Mass media, publishers, lit-
erary communities, and authors. Serang: Bantenologi.

Wertheim, W.E. (1999). Indonesia society in transition, a study of social
change, masyarakat Indonesia dalam transisi, studi perubahan sosial.
Yogyakarta: Tiarawacana.

132 Intoleransi dan Politik ...



BAB VI

Rohis, Persemaian
Intoleransi, serta
Ekosistem Pendidikan
yang Menegasikan
Orientasi Humanistik:
Kasus Sekolah Menengah
Atas di DKI Jakarta

Anggi Afriansyah
Pusat Penelitian Kependudukan LIPI

A. Pengantar

Anak muda cenderung rentan ketika mendapat asupan ajaran
intoleran dan radikal sehingga kemudian terjebak di dalam-
nya. Salah satu arena yang sering kali dicurigai sebagai lokus
internalisasi paham intoleran dan radikal tersebut adalah dunia
pendidikan, khususnya melalui Organisasi Rohani Islam (Rohis)
dan Lembaga Dakwah Kampus (LDK) (Koes, 2018). Rohis,
misalnya, diposisikan sebagai organisasi di sekolah menengah
yang berpotensi untuk menyebar radikalisme (Chotimah, 2017).
Citra Rohis maupun LDK yang dituduh sebagai organisasi
yang pro-terorisme, radikal, dan intoleran semakin kuat ketika
ada berbagai pemberitaan yang menyebutkan keterlibatan
anggota Rohis pada aksi terorisme (Radikalisme ancam, 2018).
Pemberitaan yang didasarkan pada hasil penelitian tersebut
menyebutkan ada kaitan antara ekstrakurikuler berbasis masjid
di sekolah-sekolah dan rekrutmen teroris muda (Fikri, 2012).

133



Tuduhan tersebut kemudian dibantah Rohis. Mereka me-
nolak dituduh intoleran, radikal, anti-Pancasila, dan pro-teror-
isme. Pada 2012 di Bandung, Koordinator Forum Alumni Rohis
Bandung Raya melakukan demonstrasi untuk mengajukan
protes karena salah satu televisi nasional menyebut Rohis sebagai
tempat perekrutan teroris muda. Demonstrasi tersebut meru-
pakan salah satu bagian dari penolakan aktivis Rohis terhadap
stigma buruk yang disematkan pada organisasi yang mereka.
Di dunia maya, melalui Facebook, Instagram, Line, dan media
sosial lainnya, aktivis Rohis juga aktif menyuarakan bahwa
organisasi mereka bukanlah teroris.

Pandangan bahwa Rohis sebagai sebuah organisasi yang
memberi ruang bagi infiltrasi radikalisme tidak muncul tiba-tiba.
Telah banyak penelitian yang berusaha menjelaskan mengapa
Rohis selalu dikaitkan dengan intoleransi, radikalisme, dan
terorisme. Temuan penelitian Wahid Institute, Ma'arif Institute,
dan Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Jakarta
menyebutbahwadunia pendidikan memang merupakansalah satu
arena strategis untuk infiltrasi intoleransi maupun radikalisme di
kalangan siswa. Melalui proses pembelajaran maupun organisasi
ekstra kurikuler, pandangan radikal keagamaan ini didiseminasi
dan diinternalisasikan. Temuan Ciciek (2008) maupun Ma’arif
Insitute pada 2011 dan 2018 (Budiman 2017; Maarif Insti-
tute, PPIM UIN Jakarta, UNDP, & Convey Indonesia, 2018)
menyebut bahwa Organisasi Intra Sekolah (OSIS) menjadi jalur
penting dalam proses regenerasi kelompok-kelompok radikal
di sekolah, utamanya melalui bidang Kerohanian Islam (Rohis)
sebagai pintu masuknya.

Survei The Wahid Institute (Hamid, 2017) menyebut dari
total 1.626 responden, sebanyak 60% aktivis Rohis bersedia

134  Intoleransi dan Politik ...



jihad ke wilayah konflik, seperti Poso dan Suriah; sebanyak
10% responden mendukung serangan bom Sarinah; dan 6%
mendukung Islamic State in Iraq and Syria (ISIS). Temuan-
temuan tersebut semakin memosisikan Rohis sebagai organisasi
antagonistik—yang berperan menguatkan ideologi intoleran
dan radikal—sehingga patut dicurigai dan diawasi dengan ketat.
Pemerintah memahami situasi tersebut sehingga menyeleng-
garakan beberapa program deradikalisasi. Salah satu program
tersebut adalah perkemahan Rohis yang bertujuan menyebarkan
ide-ide moderasi Islam kepada para pegiat Rohis (Tangkal paham
radikalisme, 2018).

Mencermati studi-studi sebelumnya, ada dua hal yang sering
luput dari pembahasan terkait Rohis. Perzama, bahasan tentang
rentannya anak mendapat cara pandang intoleran dan radikal
karena gagalnya tujuan pendidikan sebagai bagian dari proyek
humanisasi masih terbatas. Kompleksitas persoalan di dunia
pendidikan menyebabkan adanya celah bagi penetrasi paham
dan praktik intoleransi. Situasi ini ada di tengah pendidikan
yang belum berfokus pada upaya penguatan keindonesiaan.
Kedua, pendidikan di Indonesia belum sepenuhnya mampu
menjadi bagian dari upaya membangun kesadaran politik anak
bangsa yang kemudian berkontribusi pada proses demokratisasi
di Indonesia. Rohis, dalam tulisan ini, ditempatkan sebagai fokus
untuk membedah ekosistem pendidikan di negeri ini, khususnya
di sekolah menengah, yang belum optimal dalam membangun
konstruksi keindonesiaan. Seperti sudah disinggung di awal,
posisi Rohis sebagai salah satu organisasi di sekolah-sekolah
negeri justru dianggap sebagai ruang bagi suburnya intoleransi
dan radikalisme di Indonesia. Padahal, setiap organisasi yang
ada di sekolah sudah seharusnya menjadi bagian penting dalam
konstruksi keindonesiaan. Dalam konteks tersebut, anak-anak

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... 135



yang ada di sekolah seharusnya tidak hanya memiliki kecakapan
secara akademik, tetapi juga memiliki wawasan kebangsaan yang
memadai, menghargai keberagaman, serta memiliki cara pandang
keagamaan yang moderat, toleran, dan kritis.

Tulisan ini dibagi menjadi empat bagian. Pertama, penjelasan
mengapa Rohis selalu diposisikan antagonistik. Pada bagian ini
dijabarkan mengenai pilihan rasional anak-anak yang tergabung
di Rohis dan upaya mereka menolak stigma negatif tentang Rohis.
Kedua, dibahas mengenai situasi politik lokal yang sangat ber-
pengaruh pada pendidikan di sekolah. Kasus Pilkada DKI 2017
menjadi sangat penting untuk menunjukkan betapa situasi politik
memiliki imbas yang sangat besar terhadap dunia pendidikan. Kez-
iga, pembahasan mengenai pemanfaatan media sosial oleh Rohis.
Keempat, pembahasan mengenai visi pendidikan humanistik yang
selama ini terabaikan dalam dunia pendidikan, khususnya di tingkat
SMA. Bagian ini menjelaskan pentingnya dunia pendidikan yang
memiliki orientasi humanistik dalam membentuk anak bangsa.
Dalam tulisan ini, data empiris diperoleh melalui wawancara dan
observasi di dua SMA Negeri dan dua SMA swasta di DKI Jakarta.
Untuk memperkaya pembahasan, penulis melakukan penelusuran
jejak digital di dunia maya, khususnya Instagram akun Rohis yang
dikelola siswa di sekolah-sekolah tersebut. Instagram dipilih karena
lebih banyak mengampanyekan dan mendiseminasikan berbagai
program Rohis di media dibandingkan media sosial lainnya. Proses
pengambilan data dilakukan melalui wawancara, observasi, dan
penelusuran Instagram selama April-September 2018.

136  Intoleransi dan Politik ...



B. Pandangan Negatif tentang Rohis dan Upaya
Menolaknya

Rohis selalu ditempatkan sebagai aktor yang antagonistik kare-
na dituduh sebagai lokus di mana internalisasi intoleransi dan
radikalisme di kalangan pelajar dikukuhkan. Pewartaan yang
memosisikan rohis sebagai organisasi yang begitu kental dengan
radikalisme maupun intoleransi sangat mudah didapat di inter-
net. Penulis melakukan penelusuran pada 13 September 2018
dengan menggunakan kata kunci “rohis dan radikalisme” di
mesin pencarian Google dan mendapati ada 19.700 artikel yang
membahas dua isu tersebut. Lalu, begitu dicari melalui kata kun-
ci “rohis dan intoleransi” terdapat 7.050 artikel. Jika ditelusuri
melalui kata kunci “rohis dan terorisme” ditemukan 67.300
artikel. “Radikalisme, intoleransi, dan terorisme” seolah menjadi
padanan kata yang mudah dilekatkan dengan kata Rohis. Posisi
Rohis sebagai arena internalisasi radikalisme telah diteliti oleh
Maarif Institute for Culture and Humanity, Pusat Pengkajian
Islam dan Masyarakat (PPIM) Universitas Islam Negeri (UIN)
Syarif Hidayatullah Jakarta & United Nations Development Pro-
gramme (UNDP) Indonesia (2017). Rohis menjadi jalur penting
proses regenerasi kelompok-kelompok radikal (Maarif Institute,
2017). Maarif Institute juga menyebut adanya mentoring-mentor-
ing melalui /iga (pengajian) di Yogyakarta dan Sukabumi dengan
modul yang muatannya mengandung nilai anti-Pancasila dan
anti-kebinekaan.

Maarif Institute (2018) mencatat bahwa infiltrasi radikalisme
di sekolah masuk melalui tiga pintu, yaitu alumni, guru, dan
kebijakan (kepala) sekolah. Alumni berperan dalam pembinaan
melalui program /iga dan halaqoh di Rohis. Maarif menemukan
pola ini di Kota Solo, Kota Padang, dan Kabupaten Sukabumi.
Hayadin (2013) menyatakan bahwa ada dua faktor yang menye-

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =137



babkan keterlibatan alumni Rohis pada aksi radikalisme, yaitu
faktor yang berasal dari dalam sekolah dan faktor yang berasal
dari luar. Faktor dari dalam sekolah meliputi ketersediaan guru
pendidikan agama yang terbatas dan tenaga pengawas pendidik-
an agama yang tidak melaksanakan fungsinya. Faktor dari
luar sekolah adalah hadirnya kelompok-kelompok pengajaran
agama yang mengajarkan nilai-nilai dan aksi radikalisme dengan
mengincar anak sekolah sebagai anggotanya (lihat Hayadin,
2013). Maarif Institute (2018) memberikan dua rekomendasi
agar sekolah tidak mudah disusupi infiltrasi radikalisme. Perza-
ma, harus ada mekanisme kontrol atau filter terhadap narasum-
ber yang memberi materi dalam kegiatan Rohis. Kedua, pihak
sekolah harus memiliki kepekaan terhadap siswa yang terindikasi
memiliki paham keagamaan yang ekstrem. Pembinaan dan pe-
ngawasan dari sekolah adalah hal krusial agar Rohis tidak terpe-
ngaruh ajaran negatif. Pada bagian ini akan dijelaskan mengapa
Rohis tersudut sebagai aktor antagonis dan bagaimana penjelasan
yang memadai jika ditinjau dari perspektif pendidikan.

Secara perkembangan psikologis, para pemuda yang ber-
gabung di Rohis masih dalam proses pencarian jati diri. Pergo-
lakan jiwa dalam menentukan arah dan langkah yang sesuai
dengan cita-cita pribadi masih sangat mungkin terjadi, demikian
juga dalam konteks keagamaan. Pada usia 15-18 tahun, penca-
rian makna hidup, termasuk aspek keagamaan, mulai tumbuh
di kalangan remaja dan semakin membesar. Permasalahan
yang dihadapi anak-anak muda juga cukup banyak, mulai dari
perundungan, perkelahian fisik, ancaman pelecehan, isu seksuali-
tas, perasaan kesepian, keinginan bunuh diri, rokok, narkoba,
alkohol, HIV Aids, dan lainnya (Puslitbang Upaya Kesehatan
Masyarakat, 2016). Anak-anak muda ini merasa perlu memi-
liki keterampilan yang memadai dalam menghadapi berbagai

138 Intoleransi dan Politik ...



persoalan tersebut. Beragam risiko tersebut dihadapi dalam situa-
si harian, terlebih di DKI Jakarta yang merupakan kota megapo-
litan. Anak-anak muda ini lantas mencari ruang di mana mereka
dapat mengaktualisasikan diri; tempat kegelisahan-kegelisahan
yang menghampiri mereka mendapatkan jawaban. Dalam hal
ini, Rohis menjadi salah satu alternatif bagi anak-anak muda
ini. Kegiatan-kegiatan keagamaan di Rohis menarik minat siswa
karena di sana mereka mengkaji ilmu agama, berjejaring, serta
mengadakan kegiatan keagamaan dan sosial. Aktivitas tersebut
dipandang lebih baik dan mampu menghindarkan anak-anak
dari tawuran, narkoba, dan pergaulan bebas. Dengan kata lain,
organisasi Rohis menjadi tempat menempa anak-anak muda
Islam menjadi pribadi yang lebih positif.

Bergabungnya anak-anak di Rohis juga dimaknai positif,
baik oleh orangtua, guru, maupun masyarakat. Mereka merasa
lega dengan pilihan anak didik maupun anaknya bergabung
dengan Rohis. Orangtua, guru, ataupun masyarakat meman-
dang Rohis sebagai organisasi yang dapat membentuk karakter
anak dan menghindarkan mereka dari pergaulan remaja yang
mengkhawatirkan (R, siswa SMAN X Jakarta, wawancara pada
13 Mei 2019). Citra sebagai anak baik, taat beragama, dan sopan
terhadap sesama menjadi gambaran betapa Rohis dianggap posi-
tif bagi tumbuh kembang siswa. Guru-guru di SMAN X sangat
mengapresiasi kiprah Rohis, baik dalam konteks akademik,
pergaulan, maupun prestasi lainnya. Anak-anak Rohis sangat
aktif dalam mendukung suksesnya beragam kegiatan di sekolah.
Sekolah memiliki guru pembina yang mengontrol agar setiap
pendidikan yang dilakukan di Rohis tidak bertentangan dengan
nilai-nilai Pancasila. Di sini sekolah memegang peranan penting
dalam memantau aktivitas organisasi siswa di sekolah (T, guru di
SMAN X Jakarta, wawancara pada 28 Mei 2018).

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =139



Tabel 6.1 Kegiatan-kegiatan Rohis

Peringatan Hari Besar

Pengkaderan slam Kegiatan Reguler
Sekolah Angkatan Maulid Nabi Muham- Salat berjamaah; membaca
Muda; Rohis Su- mad saw.; Isra Mi’raj; Al-Qur’an; puasa Sunah;
per Camp; Mabit Festival Muharam; mengkaji hadist; kajian rutin
(menginap dan kegiatan Ramadhan (liga)* yang mengundang
mengkaji ilmu-ilmu (Muhassabah, Pesantren guru, senior, maupun ustaz/
keagamaan); ataupun Ramadan, dan festival ustazah dari luar—yang
Latihan Dasar Kepe- Islam dengan berbagai  membahas banyak hal
mimpinan Islam. perlombaan); isu keislaman (Al-Qur’an,

Tauhid, Fikih dan lainnya);
Festival Hari Besar Islam belajar bahasa Arab; salat

(perlombaan MTQ, Jumat; bakti sosial baik saat
MHQ, Marawis, Da’i, Ramadhan maupun tidak;
Mading, Kreasi Hijab infag; sadaqah, zakat; serta
Syar’i, Cerdas Cermat seminar keputrian.

Islam, dan Kaligrafi).

Keterangan:* Liga merupakan tradisi gerakan zarbiyah dan digunakan untuk
mendiseminasikan nilai dan pandangan keislaman yang berdampak strategis terhadap
proses kaderisasi aktivis dakwah di sekolah (Wajidi, 2011).

Sumber: Instagram Rohis SMAN X dan SMAN'Y Jakarta (2018)

Selain pergaulan schat, orientasi utama bergabungnya anak-
anak ke Rohis adalah memperdalam pemahaman tentang ajaran
Islam (A, siswa SMAN Y Jakarta, wawancara pada 9 Mei 2018).
Anak-anak Rohis memandang pergaulan anak muda saat ini
dalam kondisi yang mengkhawatirkan, schingga salah satu tujuan
bergabung dengan Rohis adalah menghindari pergaulan yang
tidak sehat dan menjadi Muslim yang lebih baik, di samping ingin
mengkaji ilmu agama yang merupakan kewajiban bagi setiap Mus-
lim (R, siswa SMAN X Jakarta, wawancara pada 13 Mei 2018).
Berbagai program organisasi Rohis menjadi bagian dalam pem-
bentukan generasi Muslim yang dicita-citakan. Program-program

140 Intoleransi dan Politik ...



yang dilaksanakan oleh Rohis di tiap sekolah berbeda-beda, tetapi
secara umum terkait pengkaderan anggota, peringatan hari besar
keagamaan, bakti sosial, dan kegiatan regular lainnya. Secara lebih

mendetail dapat dilihat pada Tabel 6.1.

Anak-anak Rohis menggunakan istilah-istilah yang menarik
hati generasi muda Islam, misalnya kegiatan Merdeka (Menjadi-
kan Ramadhan Dekat dengan Allah), Mutiara (Muslimah Tiada
Arti Tanpa Akhlaq), SSTT (Studi Siswa tentang Islam), Markas
Besar (Mari Kembali ke Al-Qur’an dan Sunnah, Bersatu dengan
Adab Rasulullah), Quaci (Quotes untuk Aksi Cinta Islam),
Rindu PTN (Rohani Islam SMA Negeri Z Goes To PTN), dan
kegiatan-kegiatan lainnya. Melalui Instagram, program-program
tersebut ditampilkan. Ajakannya agar anak muda taat pada
ajaran Islam, konsisten beribadah, dan menjalani hidup dengan
nilai-nilai agama. Selain itu, mereka diajak untuk memahami isu
internasional, seperti pembebasan Palestina. Aktivis Rohis juga
tidak melupakan aspek akademik. Banyak guru yang mengakui
keberhasilan anak-anak Rohis mencapai prestasi akademik
maupun kegiatan lain yang membanggakan sekolah. Setelah
lulus, anggota Rohis umumnya diterima di perguruan tinggi
negeri (PTN). Para alumni Rohis di berbagai PTN sangat peduli
terhadap kondisi adik-adiknya dan aktif menjadi mentor, baik
secara rohani maupun akademik. Anak-anak yang membutuh-
kan bantuan pun dibantu para alumni untuk mencari kampus,
bahkan sampai mencari tempat kos. Baik dari wawancara mau-
pun unggahan di Instagram, diketahui bahwa mereka dipacu
untuk berprestasi dan bersikap jujur, juga menjadi pribadi yang
amanah. Aktivis Rohis diharapkan dapat menjadi role model bagi
siswa lainnya. Di salah satu sekolah, ada program khusus “Dari
Rohis untuk NKRI” sebagai bentuk kecintaan mereka terhadap
NKRI.

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... 141



Beragam kegiatan tersebut dilakukan untuk menarik hati
siswa di sekolah. Kampanye tersebut juga menjadi bagian dari
proses rekrutmen yang dilakukan oleh anggota Rohis bagi setiap
anak baru yang ada di sekolah. Salah seorang anggota Rohis
menjelaskan bahwa alasannya bergabung menjadi anggota Rohis
adalah agar menjadi Muslim yang lebih baik dan ia ingin agar
sekolah menjadi lebih Islami, baik kemasan maupun pemikiran-
nya. Di Rohis, ia mendapatkan pembelajaran agama Islam melalui
mentoring yang dilakukan oleh para senior. Mentoring adalah
ruang untuk menempa kader-kader Rohis untuk berupaya mem-
perbaiki diri dan menguatkan karakter keislaman. Mentoring
dilakukan oleh para senior, baik kakak-kakak kelas maupun para
alumni. Guru-guru pembina OSIS mengontrol kegiatan Rohis
dengan ketat sehingga para senior atau alumni ataupun pemateri
dari luar yang memberikan materi untuk mentoring harus dike-
tahui oleh pihak sekolah. Latar belakang mentor diperhatikan
secara saksama oleh Pembina Rohis di sekolah.

Begitu banyak harapan disematkan pada Rohis, mulai dari
mendapatkan pencerahan soal pendidikan keagamaan, perbaikan
akhlak, kemampuan ilmu-ilmu agama, maupun jejaring sesama
pelajar Muslim. Anak-anak Rohis memiliki harapan menjadi in-
dividu-individu yang mampu melaksanakan ajaran syariat Islam
kaffah dan menjadi teladan bagi sesama. Ekosistem pendidikan
dan sosial di wilayah perkotaan dengan berbagai varian negatif-
nya menjadi motivasi bagi kalangan anak muda Islam untuk
mencari ruang yang dapat menghindarkan mereka dari hal-hal
yang tidak diinginkan. Alasan siswa bergabung ke Rohis adalah
pilihan rasional yang diambil di tengah ketidakpastian arus per-
gaulan remaja.

142  Intoleransi dan Politik ...



Dalam konteks tersebut, Rohis adalah arena yang dapat
dioptimalkan untuk penguatan sifat dan sikap yang lebih baik.
Fakta banyaknya anak yang bergabung menjadi anggota Rohis
menunjukkan bahwa sesungguhnya organisasi tersebut memiliki
potensi besar untuk mengkreasi anak bangsa. Namun, yang patut
menjadi perhatian, corak eksklusif memang masih mewarnai
pemikiran anak-anak yang tergabung di Rohis karena Rohis,
dalam konteks kesejarahan, didominasi oleh gerakan rarbiyah
yang datang setelah tahun 1978 untuk menggantikan aktivisme
politik terbuka. Gerakan tarbiyah tersebut diawali dengan
berbagai diskusi kelompok dan sesi pelatihan yang bertujuan
menguatkan mental yang diselenggarakan di Masjid Salman di
Institut Teknologi Bandung (van Bruinessen, 2002). Pada 1980-
an, para aktivis zarbiyah mulai mewarnai dakwah di kampus IPB
melalui salah satu seksi kerohanian Islam. Mereka melatih para
mahasiswa untuk memahami ajaran-ajaran fundamental Islam
(Machmudi, 2006). Selanjutnya, para aktivis dakwah ini masuk
ke sekolah-sekolah untuk memberikan pemahaman dasar-dasar
Islam dengan penckanan pada penanaman semangat (ghirah)
keislaman (Rahmat, 2008). Karena memang dibangun oleh
para aktivis tarbiyah, setting kelembagaan, kultur organisasi, dan
jejaring yang dibangun memang sangat zarbiyah-sentris. Kondisi
tersebut membuat cara pandang anak-anak Rohis cenderung
seragam. Hal ini terlihat dalam pemilihan ustaz yang diundang
untuk memberi kajian, cara pandang keagamaan, dan pilihan
politik.

Selain itu, mentor-mentor yang terdiri dari para senior yang
juga aktivis zarbiyah di beberapa kampus, tetap memantau dan
membimbing anak-anak Rohis di SMA. Ikatan kultural ini

membentuk cara pandang aktivis Rohis. Aktivis-aktivis ini meng-
gunakan media sosial untuk belajar keagamaan. Jika didekati

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =143



per individu, tiap anggota memiliki pemahaman keberagamaan
yang berbeda, demikian pula pemahaman politiknya. Sebagai
contoh, ada banyak anggota Rohis menentang aksi kekerasan
yang mengatasnamakan agama Islam, seperti pada tindakan
terorisme. Terorisme dilakukan bukan oleh Muslim yang taat,
karena seorang Muslim tidak melakukan tindakan keji (R, siswa
SMAN X Jakarta, wawancara pada 13 Mei 2018). Namun, dalam
konteks khilafah, anak-anak di Rohis berbeda pandangan. Ada
informan siswa, anggota Rohis, yang menganggap keberadaan
Hizbut Tahrir tidak sesuai dengan kondisi di Indonesia. Indo-
nesia, menurutnya, sudah memiliki pranata sosialnya sendiri,
yakni Pancasila yang merupakan basis hukum yang mengatur
kehidupan warga negara di Indonesia. Adanya warna lain sangat
diperlukan untuk memberikan keluasan perspektif anak-anak
Rohis. Di titik inilah, sekolah ataupun organisasi keislaman
lain dapat bergerak memberikan warna yang berbeda terkait
pandangan anggota-anggota Rohis sehingga Rohis mendapatkan
asupan pemikiran keagamaan yang lebih beragam. Namun, jika
berbasis kelembagaan, warna kelompok tarbiyah sangat men-
dominasi. Kehadiran media sosial juga membentuk cara pandang
keagamaan yang eksklusif.

Oleh karena itu, memberikan perspektif yang berbeda bagi
aktivis Rohis menjadi sangat penting. Mereka harus dikenalkan
dengan berbagai perspektif yang berbeda, baik dari aspek keaga-
maan maupun persinggungan politik atau sosial budaya. Inter-
nalisasi warna keislaman yang bervariasi di kalangan aktivis Rohis
tersebut memerlukan peran organisasi Islam, seperti NU ataupun
Muhammadiyah. Pelibatan organisasi Islam yang memiliki corak
keagamaan yang berbeda sangat dibutuhkan anak-anak Rohis. Di
SMAN Plumbon Cirebon, misalnya, ada keterlibatan Pengurus
Komisariat Ikatan Pelajar Nahdlatul Ulama (IPNU), Ikatan Pelajar

144  Intoleransi dan Politik ...



Putri Nahdlatul Ulama (IPPNU), dan Fahmina Institute untuk
memberikan pemahaman terkait nilai-nilai keterbukaan agar Ro-

his menjadi lebih inklusif (Maarif Institute, 2018).

C. Politik yang Menghangat dan Imbasnya ke
Sekolah

Situasi politik di DKI Jakarta tahun 2017 sangat berpengaruh
pada situasi di sekolah, juga terhadap para aktivis Rohis. Artinya,
para aktivis Rohis sangat terhubung dengan isu-isu politik aktual
yang berkelindan dengan kehidupan keseharian mereka. Pada
bagian ini, bahasan yang akan disampaikan adalah posisi Rohis
dalam merespons isu-isu aktual.

Basuki Tjahaja Purnama (BTP), Gubernur DKI Jakarta,
dianggap menista Al-Qur’an ketika mengutip Surat Al Maidah
ayat 51 dalam pidatonya di Kepulauan Seribu (Kaleidoskop
2016, 2016). Masyarakat Muslim yang merasa dilecehkan oleh
pernyataan BTP tersebut kemudian melakukan rangkaian aksi
unjuk rasa di Monas. Situasinya begitu kompleks karena pada
saat itu BTP sedang bersiap untuk berkontestasi dalam Pilkada
DKI 2017. Meskipun kemudian BTP meminta maaf kepada
masyarakat Muslim dan berjanji untuk menjaga ucapannya,
aksi massa yang menuntut agar BTP diadili tetap berlangsung,
bahkan sampai beberapa jilid. Di samping itu, penolakan BTP
sebagai gubernur semakin meluas. Isu agama kemudian menjadi
salah satu hal yang begitu ramai diperdebatkan di ruang publik.

Perdebatan tersebut juga menjalar ke ruang-ruang pen-
didikan di sekolah. Secara umum, aksi tersebut memang tidak
memengaruhi aktivitas pembelajaran di sekolah-sekolah di
Jakarta. Sekolah-sekolah di Jakarta tetap melaksanakan aktivitas
pembelajarannya seperti biasa, terlebih sejak awal pemerintah

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... = 145



mengimbau para siswa maupun guru untuk tidak terlibat dalam
berbagai aksi protes tersebut. Aktivitas politik praktis yang parti-
san dalam bentuk dukungan atau penolakan terhadap pasangan
calon tertentu sangat dilarang, terutama sekolah-sekolah negeri
yang merupakan bagian dari institusi negara. Di SMAN 'Y, misal-
nya, informan siswa bercerita tentang imbauan yang disampaikan
guru melalui pengeras suara agar tidak ada siswa maupun guru
yang terlibat unjuk rasa tersebut (K, W, dan E siswa SMAN Y
Jakarta, wawancara pada 9 Mei di Jakarta).

Situasi yang terjadi di tiap sekolah memang tidak seragam
karena ada juga sekolah-sekolah swasta yang menganjurkan para
guru-gurunya untuk ikut mendukung aksi tersebut. Guru-guru
di SMA Swasta W, misalnya, meskipun tidak diwajibkan, dian-
jurkan oleh pihak yayasan untuk mengikuti aksi tersebut. Mereka
menyusun rencana aksi tersebut dengan terorganisasi. Seorang
guru ditunjuk untuk menjadi koordinator yang bertanggung
jawab mulai dari menggalang massa, mengatur logistik, sampai
mengawal peserta aksi ke lokasi. Sebelum aksi tersebut dilak-
sanakan, dalam kajian-kajian yang rutin dilakukan di sekolah,
bahasannya selalu sama, yakni soal tafsir Al-Maidah ayat 51. Da-
lam situasi normal di luar pilkada, kajian di sekolah membahas
materi mengenai Tauhid, Fikih, dan Muamalah. Namun, dalam
merespons situasi politik Pilkada DKI, bahasan kajian tiba-tiba
lebih banyak berkisar tentang politik (siyasah). Pembahasan
tentang haramnya memilih pemimpin non-Muslim menjadi
salah satu materi yang konsisten disuarakan dalam forum kajian
tersebut. Apa yang disampaikan pada saat kajian tersebut tidak
sepenuhnya disetujui atau diterima oleh seluruh guru di sekolah.
Ada beberapa guru, meskipun dalam posisi minor, memiliki
pandangan yang berbeda. Namun, mereka memilih untuk diam.
Mereka merasa tidak nyaman dengan situasi di sekolah dan

146  Intoleransi dan Politik ...



mengkhawatirkan kondisi serupa akan terjadi lagi pada Pemilu
tahun 2019.

Dalam aksi massa yang berlangsung secara bergelombang,
mudah untuk dijumpai guru dan siswa dari beragam sekolah
swasta, baik yang berasal dari DKI Jakarta ataupun daerah
lainnya, yang tampak dari berbagai atribut mereka gunakan.
Pemberitaan di berbagai media massa juga memotret anak-anak
sekolah maupun guru yang terlibat pada aksi-aksi tersebut. Ada
juga anak-anak yang rela bolos untuk terlibat dengan aksi massa
ini (lihat Olyvia, 2017; Parikesit, 2016; Pelajar dari Banten,
2017). Di luar aksi massa tersebut, baik di sekolah negeri mau-
pun swasta, situasi politik yang menghangat juga merasuk ke
kegiatan keseharian di sekolah. Perdebatan terkait kasus BTP,
siapa yang layak memimpin DKI, ataupun pertanyaan mengenai
tentang boleh dan tidaknya non-muslim menjadi pemimpin,
tidak terelakkan. Di ruang kelas ketika pembelajaran, ataupun
dalam diskusi-diskusi non-formal, pembicaraan tersebut menjadi
bahan yang tak habis-habisnya untuk diperdebatkan. Salah satu
informan, J, seorang siswa beragama Kristen di SMAN X Jakarta,
berdebat keras dengan temannya tentang persoalan politik ini.
Dalam pandangannya, Indonesia yang bineka berkewajiban
memberikan ruang bagi siapa pun untuk maju menjadi pemim-
pin politik. Sementara itu, temannya yang merupakan aktivis
Robhis, sejak awal berpendapat bahwa pemimpin haruslah berag-
ama Islam (J, siswa SMAN X Jakarta, wawancara pada 13 Mei
2018). I, siswa SMAN'Y Jakarta, juga berdebat keras terkait pili-
han gubernur dengan temannya yang merupakan anggota Rohis.
la berdebat secara langsung maupun melalui grup WharsApp
(WAG) (I, siswa SMAN'Y Jakarta, wawancara pada 9 Mei 2018).
Perdebatan keras tersebut membuat situasi pertemanan menjadi
merenggang, tetapi keduanya menyatakan jalinan pertemanan

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... = 147



tetap terjaga, apalagi mereka tergabung sebagai aktivis OSIS yang
harus bekerjasama dalam melaksanakan setiap program OSIS di

sekolah.

Ditemukan juga guru-guru yang secara terbuka—melalui
pembelajaran di kelas—mengajak anak-anak didiknya untuk
memilih pasangan calon yang dia anggap paling sesuai memim-
pin DKI Jakarta. Seorang siswa di SMA W, sekolah swasta Islam,
bercerita tentang guru yang mengajak siswa untuk memilih calon
yang sesuai dengan aspirasinya, pasangan calon yang beragama
Islam. Argumentasinya adalah karena hal tersebut merupakan
ajaran agama. Meskipun, dalam amatannya, tidak banyak siswa
yang merespons ajakan guru tersebut, apalagi belum semua siswa
memiliki hak pilih. Para siswa cenderung apatis terhadap ajakan
guru dan lebih memilih fokus untuk menyelesaikan berbagai
tugas sckolah. Namun, ada juga siswa yang tertarik, bahkan
mengikuti aksi yang dikoordinasikan oleh gurunya (S, siswa
SMA W, wawancara pada 9 Mei 2018).

Di dunia maya, seruan untuk menolak calon pemimpin
yang berbeda agama juga disuarakan melalui WAG. Beberapa
guru secara aktif dan gencar menyuarakan pilihan politiknya,
termasuk seruan untuk menolak pemimpin yang berbeda aga-
ma. Hal yang membuat resah sebagian dari guru-guru tersebut
adalah ada banyak konten informasi yang disebarkan yang
belum tervalidasi kebenarannya. Seorang guru di SMA Islam
W menyayangkan mengapa informasi semacam itu dengan
mudah disebarkan di WAG guru di sekolahnya maupun di WAG
Musyawarah Guru Mata Pelajaran (MGMP). Ia kecewa karena
menurutnya kedua WAG tersebut merupakan ruang di mana

pengetahuan, informasi, dan gagasan terkait program pendidikan
seharusnya didiskusikan. Pada masa Pilkada DKI Jakarta 2017,

148 Intoleransi dan Politik ...



WAG menjelma menjadi arena pertarungan antara guru yang
berbeda pandangan politik. Perdebatan adalah hal yang wajar,
tetapi yang terjadi justru sangat tidak sehat dan melukai pihak
yang berbeda pandangan politik. Ia bercerita ada seorang guru
non-muslim merasa terluka karena informasi yang disebarkan di
WAG menyerang agama yang dianutnya (G, Guru SMA Islam
W, wawancara pada 9 Mei 2019). Seorang guru di SMA K,
beragama Katolik, memilih untuk keluar sementara dari WAG
MGMP yang ia ikuti, sebab menurutnya, beberapa guru di grup
tersebut begitu aktif menyebar anjuran penolakan terhadap
pemimpin non-muslim yang menurutnya sangat provokatif. Ia
pun menghubungi Ketua MGMP agar setiap informasi terkait
kegiatan MGMP dikabari langsung karena ia sudah keluar dari
WAG tersebut. Menurutnya, banyak informasi yang disebar
di WAG adalah berita bohong (hoaks) yang memecah belah
persatuan bangsa, terutama terkait informasi yang menjelekkan
agama salah satu pasangan calon gubernur dan wakil gubernur.
Dalam pandangannya, guru seharusnya memiliki filter terhadap
berbagai informasi yang didapatnya, di samping harus kritis da-
lam menyikapi setiap informasi yang masuk ke gawainya. Guru,
sepatutnya tidak mudah terprovokasi oleh situasi politik yang
sedang terjadi, dan bisa menjadi penyejuk terhadap situasi yang
ada saat ini (Z, guru di SMA K, wawancara pada 24 Mei 2018).

Tidak hanya di kalangan guru, perdebatan tentang Pilkada
2017 terjadi juga di antara para siswa, termasuk mereka yang
tergabung sebagai anggota Rohis. Salah satu anggota Rohis
berpendapat bahwa BTD, calon gubernur DKI Jakarta yang juga
petahana, telah menghina atau menista agama Islam dalam salah
satu pidatonya. Menurutnya:

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =~ 149



“Mereka percaya bahwa BTP itu tidak bersalah karena ang-
gapannya itu joke, salah omong. Tapi kalau dari sudut pandang
saya atau teman-teman saya yang merasa agama kita dihina
dengan kalimat seperti itu, sama aja dengan penistaan agama,
itu tertera. Kalau saya mendengar teman saya [berpendapat]
seperti itu [yang anggap Ahok tidak salah], saya gak perduli.
Lebih baik saya menjauhi debat daripada merusak hubungan
sama dia. Ya udah kalau dia sudah punya pandangan kayak
gitu, ya udah, #hats fine. Kalau teman saya nanya pandangan
saya kayak gimana? Ya ini sudut pandang saya. Saya merasa
Ahok salah dan saya tidak mau bertengkar. Perbedaan pan-
dangan ya thats fine” (R, siswa SMAN X Jakarta, wawancara
pada 13 Mei 2018).

Ketua OSIS yang beragama Kristen sampai berdebat keras
dengan ketua Rohis di sekolahnya karena berbeda pendapat da-
lam melihat situasi politik DKI Jakarta. Ketua OSIS menyatakan
bahwa dalam konteks Indonesia yang majemuk, setiap warga ne-
gara berhak menjadi pemimpin. Sementara itu, ketua Rohis lebih
berpijak pada dalil keagamaan yang dipahaminya. Ia menganggap
BTP tidak boleh dipilih sebagai gubernur atau pemimpin karena
ia bukan Muslim. Dalam pandangan Ketua Rohis, setiap Muslim
wajib memilih pemimpin Muslim. Pertemanan antara mereka
pun sempat merenggang karena perdebatan tersebut. Informan
siswa yang diwawancarai menyatakan,

“Dulu sempet waktu awal-awal masuk kelas 10 Pilkada ramai,
itu sempet slek sama Ketua Rohis. Ga slek sih, cuma beda
pendapat. Udah gak masalah, [hanya] pas pilkada saja. Sama
ketua Rohis yang sekarang, gue sering iseng-iseng godaain dia”

(J, siswa SMAN X Jakarta, wawancara pada 13 Mei 2019).

Seorang informan siswa beragam Islam juga berdebat dengan
anggota Rohis di sekolahnya, baik secara langsung maupun di

150 Intoleransi dan Politik ...



WAG yang diikutinya. Ia berpendapat bahwa Indonesia yang be-
ragam harus memberikan ruang bagi siapa pun untuk memimpin.
la juga tidak setuju dengan kelompok Rohis yang menurutnya sa-
ngat eksklusif dalam memandang persoalan Pilkada ini. Perdebatan
mengenai situasi politik layaknya perdebatan yang terjadi di luar
sekolah, karena masing-masing pihak bersikukuh pendapatnya
yang paling benar. Pihak pertama meyakini Indonesia adalah ne-
gara multikultural sehingga siapa pun berhak menjadi pemimpin.
Sementara itu, pihak kedua menganggap setiap Muslim dengan
basis teologi Islam wajib memilih pemimpin Muslim. Basis argu-
men antara kedua pihak tidak menemui titik temu.

Penolakan terhadap BTP tidak hanya dilakukan di ruang
nyata, tetapi juga di dunia maya, meskipun tidak secara gam-
blang menyebut nama. Di beberapa akun Instagram Robhis,
penolakan terhadap pemimpin non-muslim secara serempak
dilakukan. Menariknya, unggahan tersebut muncul bersamaan
di Instagram pada 5 Februari 2017. Unggahan tersebut awalnya
diinisiasi oleh satu akun Instagram, kemudian diunggah ulang
(repost) oleh akun Instagram Rohis di berbagai sekolah. Jika
menyinkronkannya dengan situasi politik yang terjadi di DKI
tahun 2017, hal tersebut ternyata muncul beberapa hari setelah
debat kedua calon gubernur dan wakil gubernur DKI Jakarta
yang diselenggarakan pada 27 Januari 2017. Dua sekolah yang
penulis teliti ikut mengunggah konten terkait penolakan ter-
hadap pemimpin non-muslim. Akun Instagram SMAN'Y Jakarta
mengunggah konten terkait Pilkada DKI Jakarta pada 5 Februari
2017 sebagai berikut.

“Jangan sampai negeri ini Allah murkai, karena dari rakyat
muslimnya ada yang memilih dan mendukung orang kafir
menjadi pemimpin baginya. Pilih yang pasti aja. Sudah pasti
muslim, 1 atau 3! Semoga Allah melindungi kita dan selalu

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... 151



memberikan rahmat serta hidayahNya” (Akun Instagram
SMAN'Y Jakarta).

Unggahan tersebut disertai tagar #Syubhat, #MuslimPilih-
Muslim, #HaramPemimpinKafir. Unggahan 5 Februari 2017
tersebut hanya disukai oleh 28 orang. Akun Instagram SMAN Z
Jakarta mengunggah tema yang sama, tetapi dengan narasi yang
berbeda. Unggahan di akun tersebut hanya disukai oleh 21 orang.
Unggahan-unggahan tersebut menekankan pada haramnya
memilih pemimpin kafir menurut syariat Islam disertai berbagai
tagar, seperti #islamrahmatanlilalamin, #harampemimpinkafir,
#stopkriminalisasiulama, #stopkriminalisasiislam, #stopkrimi-
nalisasiormasislam, #masyiroh.

Dari berbagai unggahan yang disampaikan, tampak jelas
bahwa apa yang disampaikan merupakan bentuk solidaritas oleh
akun-akun Instagram Rohis yang ada wilayah DKI. Informasi
politik yang diunggah bukan sesuatu yang dibuat secara mandiri
di setiap sekolah, melainkan pasokan dari akun Instagram lain.
Mereka berusaha mengungkapkan kekhawatiran anak-anak Ro-
his terkait non-muslim yang akan menjadi gubernur DKI Jakarta.
Tidak seperti biasanya, akun-akun Rohis ini mengunggah konten
politik. Dalam rentang 2016-2017, akun-akun Instagram Rohis
tidak pernah mengunggah persoalan aspirasi politik. Kalaupun
ada, lebih banyak isu solidaritas politik bagi Palestina, bukan
isu-isu politik kontemporer di Indonesia. Akun-akun Instagram
Rohis lebih banyak mengunggah beragam informasi terkait pro-
gram yang ada di tiap sekolah. Namun, di Pilkada DKI, beberapa
Rohis secara terang-terangan memunculkan aspirasi politiknya.
Mengapa mereka mengunggah informasi terkait pilihan politik?
Argumentasi yang diajukan cenderung menduplikasi akun-akun
lain di luar Rohis. Argumen yang dikemukakan oleh berbagai

152 Intoleransi dan Politik ...



akun tersebut sangat terkait dengan keyakinan mereka terhadap
perintah agama Islam yang menolak pemimpin non-muslim.
Pendapat tersebut merujuk pada ayat Al-Qur’an surat Al-Maidah
ayat 3 yang menyatakan:

Sempurnanya Islam mengatur semua sisi kehidupan manusia
sebab yang membuat Islam adalah Tuhan, pencipta kehidupan,
yang Mahatahu, Mahakuasa, tentulah Dia sudah menyiapkan
sistem kehidupan yang komprehensif yang membahas semua
kehidupan. Hidup saja diatur, makan makanan saja diatur
apalagi urusan memilih pemimpin yang sangat urgen bagi
kehidupan manusia.

Unggahan ini disertai tagar #harampemimpinkafir, #mus-
limpilihmuslim, #ganyangpenistaagama. Di unggahan lain,
dikemukakan argumentasi bahwa gubernur bukan hanya mem-
bangun hal-hal yang fisik saja, melainkan juga harus menjadi
panutan bagi warga yang beragama Islam. Pemimpin, dalam
pandangan mereka, adalah seorang #/il amri, dan sesuai perin-
tah Allah, setiap warga harus taat kepada pemimpinnya. Lalu
bagaimana bisa jika yang memimpin adalah seorang non-mus-
lim, apalagi menurut mereka BTP merupakan sebagai sosok yang
anti-Islam.

Berbagai berita bohong juga tersebar di WAG maupun
media sosial yang mencitrakan BTP sebagai pemimpin yang
anti-Islam, karena kebijakan BTP selama menjadi gubernur
dinilai memosisikan umat Islam sebagai marginal, antara lain
dengan melarang kurban, melarang maulid di Monas, melarang
takbir keliling, ataupun mengusulkan sertifikasi pelacur, padahal
masyarakat di Jakarta mayoritas beragama Islam. Narasi menye-
satkan tersebut membuat tidak simpatiknya umat Islam terhadap
BTD, sehingga walaupun umat Islam berbeda pandangan soal

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =153



boleh atau tidaknya memilih pemimpin muslim, berbagai berita
bohong tersebut cukup efektif untuk mengubah pandangan umat
Islam kepada BTP. Dalam konteks ini, pembacaan terhadap isu
sosial politik ternyata membutuhkan kecakapan dalam memilah
informasi. Perjuangan untuk menolak BTP menjadi gubernur
dan memilih calon lain yang dianggap mewakili aspirasi politik
kelompok adalah hal wajar, tetapi yang menjadi persoalan adalah
jika penolakan tersebut menggunakan berbagai macam cara yang
menciderai semangat demokrasi.

Setelah unggahan terkait politik pada 5 Februari 2017
tersebut, konten-konten yang diunggah di akun Rohis kembali
kepada fokus awal organisasi, yakni mengajak dan mengabarkan
berbagai program maupun aktivitas dakwah (agidab, figh, amal-
iyah) agar anak-anak muda menjadi menjadi muslim yang baik.
Menjadi muslim yang baik adalah cita-cita besar organisasi Rohis
sehingga akun Instagram tiap sekolah sangat aktif mengunggah
berbagai konten yang terkait isu keislaman. Secara berkala mereka
mengunggah konten yang dibuat mandiri atau melakukan ung-
gahan ulang (repost) berbagai konten yang diunggah di organisasi
keislaman lainnya.

D. Rohis dan Media Sosial

Robhis aktif di beragam jaringan media sosial, misalnya Facebook,
Twitter, Youtube, Line dan Instagram. Dua tahun terakhir
(2016-2018), Rohis lebih banyak aktif mengunggah konten
melalui Instagram dan Line, media sosial yang banyak digunakan
oleh generasi muda. Melalui jejaring di media sosial ini, akun-
akun Rohis menyampaikan programnya, menyampaikan pesan
keislaman (berdakwah), ataupun mengangkat isu tertentu. Dari
penelusuran penulis, dari rentang 2017-2018 ada dua narasi
besar yang disampaikan aktivis Rohis di media sosial. Pertama,

154 Intoleransi dan Politik ...



program-program reguler yang menjadi prioritas Rohis di
masing-masing sekolah, misalnya kaderisasi, perayaan hari besar
keagamaan, dan kegiatan yang telah dilaksanakan Rohis selama
setahun diunggah Instagram. Kedwua, anjuran untuk menga-
malkan ajaran Islam secara menyeluruh, yang didasarkan pada
ayat-ayat Al-Qur’an dan Hadis Nabi.

Ada keseragaman narasi yang dikembangkan di antara orga-
nisasi Rohis sekolah. Jika dahulu polanya melalui kajian atau /iga
secara tatap muka yang hingga saat ini masih dilakukan secara
konsisten, sekarang mereka lebih aktif bergerilya memanfaatkan
media sosial yang digemari anak muda. Sebagai contoh, Line dan
Instagram yang sangat populer di kalangan Rohis dan generasi
milenial pada umumnya. Dengan memanfaatkan kegemaran anak
muda, Rohis bergerak menyebarkan berbagai informasi. Secara
strategis, media sosial digunakan untuk memengaruhi anak-anak
muda Islam. Sangat tampak bagaimana penetrasi ideologi dan
corak keberagamaan yang cenderung seragam didiseminasikan
secara lebih cepat. Pemilihan tema, bahasa, sampai tokoh aga-
ma yang dijadikan rujukan di tiap sekolah cenderung seragam.
Demikian pula cara pandang mereka terkait isu keislaman
ataupun program-program yang dirancang. Oleh karena itu,
tidak mengherankan jika ketika Pilkada DKI Jakarta 2017, corak
pemikiran yang seragam tentang penolakan terhadap pemimpin
yang berbeda agama sangat cepat dan secara jelas ditampilkan.

Pandangan terkait tidak bolehnya non-muslim ataupun
perempuan menjadi pemimpin memang sudah menjadi perde-
batan di kalangan umat Islam di Indonesia sejak dahulu (lihat
Fauzia, 2004; Sadikin, 2008). Kedua pandangan tersebut jelas
bukan pandangan eksklusif dari kalangan Rohis, melainkan
sudah menjadi perdebatan di kalangan umat muslim sejak da-

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =155



hulu (Mawardi, 2010). Anak-anak Rohis jelas dipengaruhi cara
pandangnya melalui kajian-kajian yang dilakukan selama ini
dan dengan membaca beragam informasi dari berita di berbagai
website. Puncaknya adalah pada saat penolakan BTP menjadi
Gubernur DKI Jakarta. Alasan yang dikemukakan oleh berbagai
organisasi Islam, selain karena persoalan agama, juga karena
BTP dianggap menyinggung perasaan umat Islam (lihat Hadi,
2017; Faisal, tanpa tahun; Umat Islam yang pilih, tanpa tahun).
Demikian juga dengan memilih pemimpin perempuan, bukan
hanya perdebatan di kalangan Rohis saja, tetapi juga menjadi
perdebatan di kalangan Muslim. Perdebatan menjadi semakin
intens di antara kalangan Muslim pada pemilihan Presiden-Wa-
kil Presiden tahun 2004, saat Megawati Soekarno Putri menjadi
satu-satunya perempuan yang maju menjadi calon presiden.

Dalam konteks yang lebih mikro, pandangan tentang tidak
bolehnya siswa perempuan atau siswa non-Islam menjadi Ketua
OSIS menjadi salah satu perspektif yang mendominasi anggota
Rohis di beberapa SMA negeri yang menjadi lokasi penelitian/
studi ini (R, siswa SMAN X, wawancara pada 13 Mei 2018; [ sis-
wa SMAN Y, wawancara pada 9 Mei 2018). Salah satu informan
siswa bercerita bahwa beberapa anggota Rohis di sekolahnya ber-
pandangan seorang perempuan tidak boleh menjadi pemimpin.
Di sekolahnya, selama dua periode tidak ada Ketua OSIS dan
Ketua Majelis Permusyawaratan Kelas (MPK) perempuan, ka-
rena, menurutnya, ada pengaruh yang kuat yang memberikan
pemahaman kepada anggota Rohis bahwa dalam ajaran Islam
pemimpin yang harus dipilih harus lelaki dan seorang Muslim.
Hal tersebut disampaikan oleh Rohis di sekolah melalui beragam
pembicaraan informal maupun kajian-kajian di sekolah (K siswa
SMAN Y, wawancara pada 9 Mei 2018). Selain itu, menurut
dua informan siswa lainnya, banyak siswa yang terpengaruh

156 Intoleransi dan Politik ...



pandangan untuk tidak memilih calon ketua OSIS non-Islam
dan perempuan, khususnya siswa-siswa yang mengambil jurusan
IPA (W&E siswa SMAN Y, wawancara pada 9 Mei 2018). Di
salah satu SMA negeri bahkan ada anjuran dari Rohis agar para
anggotanya tidak memilih atau menjadi golput dalam pemilihan
ketua OSIS jika kandidat yang berkompetisi tidak sesuai dengan
pendapat mereka. Ketika itu yang mengajukan diri sebagai calon
ketua OSIS adalah siswa lelaki beragama Kristen dan dua orang
perempuan beragama Islam. R, anggota Rohis, yang diwawan-
cara menjelaskan beberapa alasan mereka tidak memilih ketua
OSIS. Untuk pemimpin berbeda agama, argumentasi yang dia-
jukan adalah karena hal tersebut dilarang oleh agama. Sementara
itu, alasan tidak memilih pemimpin perempuan adalah karena
perempuan lebih mempertimbangkan emosi dibandingkan
nalarnya. Terlebih menurutnya, ada dalil keagamaan yang me-
nyatakan bahwa yang menjadi pemimpin harus seorang laki-laki

(R, siswa SMAN X, wawancara pada 13 Mei 2019).

Dalam konteks demokrasi yang memberi ruang bagi siapa
pun untuk berkontestasi secara sechat dan demokratis tanpa me-
mandang gender, agama, kelas sosial, dan etnisitas, pandangan
yang mengemuka di kalangan siswa yang tergabung di Rohis ini
tentu menarik untuk didiskusikan. Demokrasi memang mem-
buka ruang untuk siapa saja menyampaikan argumentasinya.
Memilih pemimpin yang satu agama juga merupakan hak dari
setiap pemilih, tetapi hak tersebut tidak boleh digunakan untuk
menegasikan peluang kelompok lain untuk menjadi pemimpin.
Hal yang patut diperhatikan adalah antarpihak yang berbeda
pandangan tidak boleh saling mencela dan menjatuhkan. Peng-
gunaan istilah kafir memang merupakan sesuatu yang lazim
digunakan dalam terminologi internal keagamaan dan biasanya
disematkan kepada pihak yang memiliki iman/kepercayaan

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =157



yang berbeda dengan dirinya. Argumentasi yang berbasis dalil
keagamaan—yang juga masih sangat multitafsir—sangat mudah
digunakan oleh sebagian kelompok untuk menegasikan mereka
yang berbeda. Namun, di alam demokratis, penggunaan istilah
tersebut tidak bijaksana dan akan menyakiti hati umat lain.
Sayangnya, dalam situasi Pilkada, penyematan label “kafir”
sangat mudah dijadikan alat untuk menyerang kelompok yang
berbeda, dan yang paling dirugikan adalah kelompok minoritas.
Oleh karena itu, menjaga situasi pilkada agar kondusif dan saling
menghormati pilihan masing-masing dengan alasan apa pun
menjadi sangat penting.

Dalam konteks ini, bukan hak memilih yang menjadi perso-
alan, melainkan keegoisan kelompok yang merasa eksklusif dan
menegasikan kelompok lain yang berbeda dengan menggunakan
justifikasi keagamaan. Hal itu menjadi batu sandungan untuk
demokratisasi di Indonesia. Padahal, dari sisi agama Islam pun,
pandangan terhadap pemimpin non-muslim di negara muslim
begitu beragam karena ada yang mendukung dan yang menolak-
nya. Syarif (2006) menjelaskan bahwa di kalangan cendekiawan
Islam pun ada dua kelompok. Pertama, cendekiawan yang men-
dukung, seperti Mahmoud Muhammad Thoha, Abdullah Ahmed
Al-Naim, Thariq Al Bisri, Asghal Ali Engineer, dan Muhammad
Said Al Ashmawi. Kedua, cendekiawan yang menolak, seperti al
Jashshash, Ibn Arabi, Ibn Katsir, al Zamakhsyari, Sayyid Qutb,
al Mawardi, al Juwaini, al Maududi, dan Hassan al Banna.
Pandangan cendekiawan muslim Indonesia tentang presiden
non-muslim pun cukup jelas. Kalangan yang menolak wacana
presiden non-muslim antara lain Didin Hafiduddin dan AM
Saefuddin, sementara Abdurrahman Wahid (Gus Dur), Syafii
Maarif, dan Ayumardi Azra mendukung presiden non-muslim
di Indonesia.

158 Intoleransi dan Politik ...



Siswa wusia 15-18 tahun semestinya sudah memiliki
pemahaman politik yang memadai agar mampu memilih calon
pemimpin yang representatif sebab pada usia 17 tahun mereka
memiliki hak untuk memilih. Guru sangat berperan dalam
memberikan pendidikan politik di sekolah, utamanya guru mata
pelajaran Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (PPKn),
karena dalam pelajaran tersebut memang terdapat materi terkait
sistem politik di Indonesia. Pendidikan politik menjadi pen-
ting untuk diupayakan menjadi praksis kegiatan keseharian di
sekolah, baik dalam pembelajaran maupun aktivitas keseharian
di sekolah. Dominasi pembicaraan politik dalam kehidupan
keseharian tentu sulit ditolak dalam kegiatan di sekolah dan
bukanlah sesuatu yang tabu. Persoalannya adalah ketika guru
mendeklarasikan preferensi politiknya dan memaksakan agar
pilihannya diikuti oleh siswa-siswanya. Pendidikan politik yang
awalnya dimaksudkan untuk memberikan alternatif pilihan atau
bertujuan memberikan pencerdasan dan pencerahan, justru
berujung menjadi indoktrinasi politik.

Hal yang dibutuhkan oleh anak-anak muda adalah pema-
haman politik yang mempertimbangkan situasi lokal terkait
keragaman budaya, agama, dan sosial ekonomi. Siswa harus
dilecut untuk menjadi lebih peka terhadap kondisi sosial mas-
yarakat dan dibuka cakrawalanya agar memahami secara lebih
terbuka beragam cara pandang yang hidup di masyarakat. Cara
pandang eksklusif yang menegasikan pihak yang berbeda harus
dihapus dari pikiran anak didik. Itu semua dapat dilakukan mel-
alui pendidikan politik yang memadai. Dari ruang pendidikan
ini, perlu dimunculkan individu-individu yang mengakui bahwa
demokrasi menawarkan kerangka kerja bagi masyarakat yang sta-
bil, sosial dan bebas, harus berupaya memperkuat kemampuan
masyarakat untuk menolak intoleransi, rasisme, xenofobia, dan

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =159



kekerasan (Beutel, 2012), karena individu yang berpendidikan
harus memiliki komitmen terhadap masyarakat yang berpikiran
terbuka, memiliki solidaritas dan kesetaraan sosial yang sangat
dibutuhkan oleh negara demokratis (Dahrendorf, 2003).

E. Visi Pendidikan Humanistik yang Terbaikan di
Dunia Pendidikan

Dalam konteks relasi antaragama, merujuk pada Menchik dan
Trost (2018), pendidikan merupakan salah satu faktor yang
membentuk sikap seseorang terhadap kelompok agama lain. In-
dividu yang terdidik dianggap lebih baik dalam memahami dan
mengapresiasi pluralisme agama. Selain itu, beberapa pemikir
berpendapat bahwa individu-individu dari kelompok etnis yang
beragama Islam yang homogen memiliki koneksi yang lebih
minim dibandingkan individu dari latar belakang agama lain,
kurang bekerjasama dengan individu yang berbeda, dan kurang
memercayai individu dari latar belakang agama lainnya.

Merujuk pada apa yang disampaikan oleh Menchik dan
Trost (2018) tersebut, membangun ruang perjumpaan di sekolah
menjadi sangat penting. Dalam konteks Indonesia, tumpuan
perjumpaan antar-berbagai kalangan yang berbeda, baik secara
kultural, keagamaan, maupun kelas sosial, adalah sekolah negeri.
Sekolah merupakan titik tumpu untuk menguatkan pema-
haman para siswa tentang pendidikan dan kebangsaan. Sekolah
negeri memang memiliki 7zput siswa yang berasal dari beragam
kalangan sehingga—idealnya—dapat menjadi ruang perjumpaan
antarsiswa jika sekolah difungsikan sebagai ajang saling belajar,
bukan dijadikan tempat saling curiga dan menyemai prasang-
ka. Prasangka yang dibawa dari keluarga maupun masyarakat
dapat dilunturkan melalui berbagai perjumpaan yang terjadi
di sekolah. Sekolah dengan beragam siswa, khususnya sekolah

160 Intoleransi dan Politik ...



negeri, berkesempatan memberikan pembelajaran bagi siswa
untuk bekerjasama dan saling berkompromi dengan anak-anak
yang berbeda latar belakang (Halev, 2003). Selain itu, ada begitu
banyak pesantren Nahdlatul Ulama (NU) yang dinilai memiliki
cara pandang moderat. Meskipun anak-anak yang bersekolah
ataupun menjadi santri di keseharian hanya bertemu dengan
yang beragama Islam, mereka relatif tidak memiliki kesulitan
untuk berbaur dengan berbagai kelompok masyarakat. Hal ini
karena para ulama NU dengan spirit Aswaja (ahlu sunnah wal
jamaah) dalam membicarakan masalah-masalah sosial politik
selalu didasarkan pada penguatan aspek moral dan kemaslahatan
bagi orang banyak. Landasan yang dipegang adalah rawasuth
(moderat), tasamub (toleran), dan rawazun (keseimbangan) yang
merupakan landasan etika sosial NU (Siroj, 2000).

Hingga kini, ruang perjumpaan di sekolah belum optimal
dimanfaatkan untuk menguatkan keindonesiaan. Di satu sisi,
situasi ini menjadi celah bagi penguatan intoleransi maupun
radikal keagamaan di sekolah oleh kelompok-kelompok terten-
tu, salah satunya menggunakan Rohis sebagai arena infiltrasi.
Kelompok tersebut menggunakan berbagai cara dan kondisi
untuk menjalankan agenda gerakannya. Di sisi lain, pengawasan
pihak sekolah minim karena sibuknya pihak sekolah dengan
beragam target dan capaian administratif yang perlu diselesaikan.
Guru dituntut untuk menyelesaikan beragam tugas administrasi,
seperti menyusun Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) dan
mengajar penuh selama 24 jam. Tuntutan tersebut menjadi ba-
gian dari menciptakan guru profesional, tetapi melupakan tugas
guru sesungguhnya. Sekolah kadung dibebani oleh begitu banyak
tugas administratif dibandingkan upaya memanusiakan manusia
sebagai tujuan pendidikan itu sendiri. Ruang dialog antara guru
dan sekolah tidak terlalu mendapat perhatian.

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... 161



Sekolah lebih banyak berkonsentrasi untuk menuntaskan ca-
paian pendidikan secara akademik. Padahal untuk mencerdaskan
anak bangsa, sekolah perlu juga mengupayakan berbagai kegiatan
yang mampu membangun manusia Indonesia yang kompeten di
bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, dan pada waktu yang
sama juga memperhatikan situasi bangsanya. Sekolah memiliki
peranan penting untuk membuat berbagai program yang membuat
anak-anak di sekolah bisa mengenal lebih dekat berbagai ragam
manusia di Indonesia. Sekolah negeri, sudah sepatutnya menjadi
ruang di mana nilai-nilai kewargaan yang inklusif ditanamkan
dalam setiap aktivitas pendidikan, baik dalam pelajaran, kegiatan
ekstra kurikuler, maupun pergaulan antarsiswa (Wajidi, 2011).

Bagi siswa kelas menengah atas dengan rentang usia 15-18
tahun, sekolah juga harus menjadi ruang pembelajaran mereka
sebagai warga bangsa sebab mereka akan menjadi pemilih pemula
yang juga akan menentukan arah politik bangsa ini. Sayangnya,
pembelajaran politik pun masih minim didapatkan siswa di se-
kolah. Seorang siswa yang menjadi informan menyatakan bahwa
di sekolahnya begitu beragam siswanya, tetapi minim sekali
interaksi. Kalaupun ada, interaksi hanya dalam proses aktivitas
keseharian saja di sekolah. Pihak sekolah (kepala sekolah dan
guru) tidak pernah mengadakan kegiatan yang memungkinkan
antarsiswa saling mengenal dan berdialog secara mendalam, ter-
utama siswa beda kelas yang perjumpaannya hanya sebatas pada
kegiatan harian. Selain itu, minim sekali perjumpaan dengan
siswa lain di luar sekolah yang berasal dari kalangan keagamaan
maupun etnis yang berbeda. Perbedaan merupakan realitas
keseharian yang ada di sekolah, tetapi tidak dioptimalkan pihak
sekolah untuk menjadikannya sebagai bahan pembelajaran di
ruang perjumpaan-perjumpaan yang memungkinkan pihak
yang berbeda saling belajar, saling berdialog, dan tidak mudah

162 Intoleransi dan Politik ...



tersinggung ketika ada perbedaan pandangan (], siswa SMAN
X Jakarta, wawancara pada 13 Mei 2018). Toleransi yang ada
sangatlah semu, yakni asal tidak saling mengganggu dan tidak
menyinggung pihak yang berbeda. Kelompok minoritas selalu
berhati-hati agar tidak menyinggung perasaan mayoritas, se-
mentara kelompok mayoritas sering kali tidak menyadari bahwa
tindakan mereka membuat pihak minoritas tidak nyaman. Real-
itas itu bukan hanya terjadi di sekolah, melainkan juga di dalam
lingkungan masyarakat. Di sinilah peran penting para pendidik
untuk melakukan rekayasa sosial agar semua elemen yang ada
di sekolah mampu menghadirkan berbagai perjumpaan lintas
agama dan kultural dalam rangka saling memahami perbedaan.
Perwujudan sekolah sebagai arena perjumpaan tidak boleh
sebatas retorika, tetapi membutuhkan desain yang konkret dan
operasional. Bentuknya bisa mencakup berbagai aspek, mulai
dari kerja sama dalam organisasi di sekolah, pembauran ketika
melakukan tugas kelompok, pembiasaan dialog antarsiswa,
program kunjungan ke sekolah lain yang berbeda latar agama,
bakti sosial kepada kelompok yang berbeda, maupun melalui
kegiatan-kegiatan olahraga bersama-sama.

Ruang kosong yang juga tidak tersentuh dalam konteks
pendidikan di Indonesia adalah pedagogi kritis. Pedagogi kritis
memungkinkan setiap siswa memiliki daya kritis untuk menyi-
kapi berbagai situasi yang ada di sekitarnya. Rohis, yang eksis
di sekolah negeri, semestinya memberikan kontribusi terhadap
pembangunan manusia Indonesia yang inklusif dan menghargai
kebinekaan. Namun, berbagai penjelasan yang sudah disam-
paikan pada bagian sebelumnya mengindikasikan penebalan
eksklusivitas yang terjadi pada aktivis Rohis karena mereka justru
lebih memiliki intensi terhadap bangunan manusia yang berbasis
keagamaan yang eksklusif. Oleh karena itu, harus ada intervensi

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... 163



dari pihak sekolah untuk membuat mereka lebih terbuka ter-
hadap berbagai perbedaan yang ada di sekitar sekolah maupun
masyarakat. Peranan pedagogi kritis di sini adalah menguatkan
setiap siswa sehingga meskipun mereka mengikuti Rohis, mereka
tetap kritis terhadap setiap asupan yang diberikan oleh para
mentornya. Jadi, ketika ada kelompok-kelompok intoleran yang
berupaya memanfaatkan Rohis untuk menyebarkan ideologinya,
para siswa secara personal sudah memiliki perangkat logis untuk
mencegahnya, terlebih jika mereka sudah mulai mengajak para
siswa untuk melakukan tindakan destruktif yang membahayakan
diri dan masyarakat. Di sini, daya kritis menjadi sangat penting
di tengah situasi di mana berbagai informasi—termasuk berita
bohong (hoaks)—berusaha dicekokkan kepada anak-anak muda
di kelompok Rohis.

Paulo Freire (2016), salah satu ahli pedagogi kritis, me-
ngatakan bahwa tujuan utama pendidikan adalah humanisasi.
Salah satu poin penting dalam membangun humanisasi adalah
meningkatkan kesadaran kritis peserta didik. Pada praktiknya,
bangunan kesadaran kritis harus diinternalisasikan dalam setiap
aktivitas pendidikan di sekolah. Hal mendasar lainnya yang perlu
dilakukan adalah membiasakan siswa untuk berdialog. Pembi-
asaan dialog menurut Freire (2006) menjadi kesempatan bagi
siswa untuk mampu mengajukan atau menguji argumen yang
dimilikinya, juga berusaha untuk memahami pihak lain. Peranan
pedagogi kritis krusial untuk memperkokoh cara pandang siswa
dalam menyikapi setiap asupan pengetahuan yang coba ditawar-
kan oleh berbagai kelompok radikal maupun intoleran. Praktik
pedagogi kritis perlu dikonstruksikan di ruang-ruang pendidikan
di negeri ini sebagai salah satu bagian penting dalam memba-
ngun anak didik agar bersikap kritis dan tidak mudah dihasut

oleh kelompok mana pun.

164 Intoleransi dan Politik ...



Di sinilah pentingnya refleksi bagi dunia pendidikan. Apa
sesungguhnya tujuan pendidikan di Indonesia? Manusia seperti
apa yang ingin dibangun melalui ruang-ruang pendidikan? Ki
Hadjar Dewantara (1977) menyebutkan bahwa pengajaran
nasional harus selaras dengan penghidupan bangsa. Tujuan pen-
didikan yang mengedepankan bangunan manusia yang mampu
menghargai sesama dan menerima Indonesia yang beragam men-
jadi salah satu hal yang perlu diutamakan. Namun, nyatanya,
harapan Bapak Pendidikan Nasional tersebut belum sepenuhnya
termanifestasikan di ruang-ruang pendidikan di negeri ini. Ke-
tika pengajaran tidak sesuai dengan kenasionalannya, menurut
Ki Hadjar Dewantara, akan menciptakan anak-anak Indonesia
yang tidak memiliki rasa cinta bangsa dan semakin lama akan
terpisah dari bangsanya. Pendidikan menjadi bagian penting bagi
proses penguatan nilai dan praktik kebangsaan, karena melalui
pendidikan, kecintaan anak terhadap tanah airnya dibangun,
sehingga anak-anak lebih mencintai bangsa ini dan tidak mudah
terpengaruh dengan paham-paham radikal yang ingin mengo-
yak-ngoyak bangsa. Penguatan kebangsaan ini tidak bisa hanya
diperoleh melalui pembelajaran di kelas, tetapi harus dibangun
dalam setiap aktivitas harian di sekolah. Bangunan pendidikan di
sekolah perlu menitikberatkan pada proses membentuk manusia
Indonesia yang peka terhadap keadilan sosial, keberagaman, dan
kemanusiaan.

F. Simpulan

Persemaian radikalisme di sekolah terjadi ketika ruang-ruang pen-
didikan di negeri ini tidak memberikan perhatian yang memadai
terhadap tercapainya tujuan pendidikan yang memanusiakan
manusia dengan berfokus pada orientasi humanistik. Ekosistem
pendidikan yang menegasikan perjumpaan antarkelompok yang

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =165



berbeda, meminggirkan orientasi humanistik, dan tidak berfo-
kus pada kebutuhan siswa sehingga mengakibatkan mudahnya
infiltrasi radikalisme. Situasi politik juga menjadi begitu mudah
mewarnai debat-debat di ruang pendidikan. Dalam konteks ini,
pendidikan politik sebagai bekal bagi anak-anak menjadi sangat
relevan untuk diberikan. Melalui pendidikan politik mereka
mendapat kesempatan untuk menjadi warga negara yang ber-
tanggung jawab. Pembekalan sebagai warga negara yang mampu
menyampaikan aspirasi, menghargai perbedaan, dan mau turut
serta mengawal Indonesia yang demokratis harus dikukuhkan
melalui pendidikan politik di sekolah. Dengan demikian, para
siswa tidak mudah dihasut atau diperdaya oleh kelompok yang
ingin memanfaatkan mereka karena sudah memiliki kapasitas
yang memadai, dapat memilih pemimpin yang sesuai dengan
aspirasi mereka sendiri, serta dapat memperjuangkan agenda
politik yang sesuai dengan Indonesia yang bineka.

Selain itu, pembelajaran di sekolah perlu mengedepankan
critical thinking. Ini menjadi penting agar anak-anak terbiasa
kritis dalam menyikapi setiap hal yang mereka hadapi. Dalam
konteks ini, anak-anak juga harus dibiasakan untuk berdialog
dalam menyikapi setiap permasalahan yang ada di organisasi.
Pembiasaan berdialog tersebut menjadi bekal memadai bagi
mereka ketika menghadapi situasi di masyarakat. Pedagogi kritis
adalah bagian penting dalam proses menolak ideologi radikal
yang melakukan berbagai upaya untuk meraih simpati anak-
anak muda di sekolah. Penciptaan lingkungan pendidikan yang
ramah anak menjadi prioritas di tengah maraknya perundungan,
narkoba, perkelahian, dan masalah lainnya. Sekolah harus
menjadi oase yang memberikan rasa aman bagi anak-anak di
mana mereka diperhatikan secara menyeluruh perkembangan
psikologisnya. Pengawasan yang menyeluruh dari pihak sekolah

166 Intoleransi dan Politik ...



terhadap siswanya menjadi penting. Pendekatan pendidikan yang
menyeluruh harus menjadi fokus, yaitu pendidikan yang tidak
hanya menekankan pada penguatan akademik semata, tetapi juga
memosisikan para siswa sebagai manusia seutuhnya. Internalisasi
pemahaman keagamaan moderat yang lebih mengutamakan
inklusivitas dan memberikan penghargaan kepada keberagaman
juga menjadi penting diberikan melalui Rohis. Tidak hanya
Rohis, organisasi lain yang ada di sekolah juga perlu mendapat
perhatian dari sekolah. Setiap aktivitas yang dilakukan harus
dalam pantauan dan pengawasan para pembinanya.

Daftar Pustaka

Affiah, N.D. (2017). Islam, kepemimpinan perempuan, dan seksualitas.
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Beutel, W. (2012). Developing civic education in schools. Dalam M.
Print & D. Lange (Eds), Schools, curriculum and civic education for
building democratic citizen. Rotterdam: Sense Publisher.

Budiman, A. (2017). Maarif Institute: Sekolah selama ini permisif
ideologi berbahaya. Zempo.co. Diakses dari https://nasional.tem-
po.co/read/878658/maarif-institute-sekolah-selama-ini-permisif-
ideologi-berbahaya/full&view=ok.

Chotimah, C. (2017, Mei 24). Menjaga kegiatan Rohis sekolah dari ra-
dikalisme. 7irto.id. Diakses pada 13 September 2018 dari heeps://
tirto.id/menjaga-kegiatan-rohis-sekolah-dari-radikalisme-cpil.

Ciciek, F (2008). Merawat tradisi moderat kaum muda, makalah ti-
dak diterbitkan.

Dahrendorf, R. (2003). The challenge for democracy. Journal of De-
mocracy, 14(4), 101-114. doi:10.1353/j0d.2003.0067.

Dewantara, K.H. (1977). Pendidikan: Bagian pertama. Yogyakarta:
Majelis Luhur Persatuan Taman Siswa.

Faisal, M. (tanpa tahun). Teguran Allah akibat memilih pemimpin pro
kafir. Diakses pada 14 September 2018 dari https://www.nahi-

munkar.org/teguran-allah-akibat-memilih-pemimpin-pro-kafir/.

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =167



Fauzia, A. (2004). Tentang perempuan Islam: Wacana dan gerakan. Ja-
karta: Gramedia.

Freire, P, & Shor, 1. (1987). A pedagogy for liberation, dialogues on
transforming education. London: Macmillan Education LTD.
Freire, P. (2016). Pendidikan kaum tertindas (edisi terjemahan). Jakarta:

LP3ES.

Fikri, A. (2012, September 19). Protes TV, Rohani Islam bantah jadi
teroris muda. 7empo.co. Diakses pada 13 September 2018 dari
https://nasional.tempo.co/read/430446/protes-tv-rohani-is-
lam-bantah-jadi-teroris-muda/full&view=ok.

Hadi, M.Y. (2017, April 18). Memilih pemimpin kafir itu munafik.
Voa Islam. Diakses pada 13 September 2018 dari: http://www.voa-
islam.com/read/aqidah/2017/04/18/50091/memilih-pemimpin-
kafir-itu-munafik/.

Hamdi, I. (2017). Wahid Foundation: Lebih 60 persen aktivis ro-
his siap jihad. 7Zémpo.co. Diakses dari https://nasional.tempo.
co/read/847299/wahid-foundation-lebih-60-persen-aktivis-ro-
his-siap-jihad/full&view=ok.

Hayadin. (2013). Tragedi kecolongan Rohis keterlibatan alumni Rohis
SMKN Anggrek pada aksi radikalisme. Jurnal Al Qalam, 19(2),
231-240.

Kaleidoskop 2016: Timeline penetapan Ahok sebagai ter-
dakwa penodaan agama. (2016). Diakses pada 13 Sep-
tember 2018  dari:  https://megapolitan.kompas.com/
read/2016/12/14/07030021/kaleidoskop.2016.timeline.pene-
tapan.ahok.sebagai.terdakwa.penodaan.agama.

Koes, A. (2018, Mei 15). Anak muda rawan ajaran radikal, pengu-
rus Rohis dan LDK harus dibina. Ga#ra.com. Diakses pada
13 September 2018 dari https://www.gatra.com/rubrik/na-
sional/322572-Anak-Muda-Rawan-Ajaran-Radikal-Pengu-
rus-Rohis-dan-LDK-Harus-Dibina.

168 Intoleransi dan Politik ...



Maarif Institute for Culture and Humanity, Pusat Pengkajian Islam
dan Masyarakat (PPIM) Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif
Hidayatullah Jakarta & United Nations Development Programme
(UNDP) Indonesia. (2017). Menjaga benteng kebinekaan di seko-
lah: Studi kebijakan OSIS di Kota Padang, Kab. Cirebon, Kab. Suk-
abumi, Kota Surakarta, Kota Denpasar, dan Kota Tomohon. Jakarta:
Maarif Institute for Culture and Humanity.

Maarif Institute for Culture and Humanity. (2018). Menolak radi-
kalisme dalam pendidikan, mencipta sekolah inklusif-kebinekaan.
Policy Brief Series, 1.

Maarif Institute, PPIM UIN Jakarta, UNDP, & Convey Indonesia.
(2018). Penguatan kebijakan pembinaan kesiswaan (OSIS) dalam
memperkuat kebinekaan dan kebidupan inklusif di sekolah mene-
ngah atas dan madrasah aliya. Jakarta: Maarif Institute, PPIM
UIN Jakarta, UNDD, & Convey Indonesia.

Machmudi, Y. (2006). The rise of Jemaah Tarbiyah and The Prosperous
Justice Party (PKS). (Thesis Faculty of Asian Studies, Australian
National University).

Mawardi, I.A. (2010). Figh minoritas: Figh Al-Aqalliyyit dan evolusi
Magéshid Al-Syari ah dari konsep ke pendekatan. Yogyakarta: LKiS.

Menchik, J., & Trost, K. (2018). Indonesian Muslims in comparative
perspective. Dalam R.W. Hefner (Ed.), Routledge handbook of con-
temporary Indonesia. New York: Routledge.

Olyvia, E (2017, Maret 31). Belia di Aksi 313, politik bela Islam
hingga penasaran. Cnn Indonesia.com. Diakses pada 13 Sep-
tember 2018 dari  https://www.cnnindonesia.com/nasion-
al/20170331190130-20-204140/belia-di-aksi-313-politik-be-
la-islam-hingga-penasaran.

Parikesit, G. (2016, Desember 1). Cerita pelajar yang rela bolos un-
tuk mengikuti Aksi 212.7émpo.co. Diakses pada 13 September

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... =~ 169



2018 dari https://nasional.tempo.co/read/824733/cerita-pela-
jar-yang-rela-bolos-sekolah-demi-aksi-212/full&view=ok.

Pelajar dari Banten ikuti Aksi 212 di depan DPR. (2017, Februari 21).
Kumparan. Diakses pada 13 September 2018 dari https://kump-
aran.com/@kumparannews/pelajar-dari-banten-ikut-aksi-212-di-
depan-dpr.

Puslitbang Upaya Kesehatan Masyarakat. (2016). Perilaku berisiko kese-
hatan pada pelajar SMP dan SMA di Indonesia. Jakarta: Kemenkes.

Radikalisme ancam dunia pendidikan. (2018). Jawapos.com, 13
September 2018. Diakses pada 13 September 2018 pukul
08.00 WIB dari https://www.pressreader.com/indonesia/jawa-p
0s/20180516/281612421048830.

Rahmat, M.M. (2008). Ideologi Politik PKS: dari masjid kampus ke ge-
dung parlemen. Yogyakarta: LKis.

Sadikin, A.S. (2008). Presiden wanita dalam perspektif media. jurnal
Mediator, 9(2), 365-382. Diakses pada 13 September 2018 dari
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mediator/article/view/
1112.

Siroj, S.A. (2000). Tasawuf sebagai kritik sosial: Mengedepankan Islam
sebagai inspirasi, bukan aspirasi. Bandung: Mizan.

Spinner-Halev, J. (2003). Extending diversity: Religion in public and
private education. Dalam W. Kymlicka & N. Wayne (Eds.), Citi-
zenship in diverse society. New York: Oxford University Press.

Syarif, LM. (2000). Presiden non muslim di negara muslim: Tinjauan
dari perspektif politik Islam dan relevansinya dalam konteks Indone-
sia. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan.

Tangkal paham radikalisme lewat perkemahan Rohis se-Indonesia.
(2018, November 1). Viva co.id. Diakses pada 14 September 2018
https://www.viva.co.id/berita/nasional/1090248-tangkal-pa-
ham-radikalisme-lewat-perkemahan-rohis-se-indonesia.

Umat Islam yang pilih pemimpin kafir itu murtad. (tanpa tahun).
Diakses pada 14 September 2018 dari https://www.eramuslim.

170 Intoleransi dan Politik ...



com/berita/tahukah-anda/umat-islam-yang-pilih-pemimpin-kaf-
ir-itu-murtad.htm.

Van Bruinessen, M. (2002). Genealogies of Islamic radicalism in
post-Suharto Indonesia. South East Asia Research, 10(2), 117-154.
Sage Publications: http://www.jstor.org/stable/43818511.

Wahid Institute & Lembaga Survei Indonesia. (2016). National survei
report: A measure of the extent of socio-religious intolerance and radi-
calism within Muslim society in Indonesia. Jakarta: Wahid Institute
& LSI.

Wajidi, F. (2011). Kaum muda dan pluralisme kewargaan. Dalam Z.A
Bagir dkk (Eds.), Pluralisme kewargaan: Arah baru politik kera-
gaman di Indonesia. Bandung: CRCS UGM & Mizan.

Rohis, Persemaian Intoleransi, ... 171



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB VIl

Mobilisasi Islam dan
Politik di Jawa Barat:
Sebelum dan Sesudah
Rangkaian Aksi 212

Amin Mudzakkir
Pusat Penelitian Kewilayahan LIPI

A. Pengantar

Rangkaian aksi 212 menjelang pemilihan kepala daerah DKI
Jakarta 2017 membuka suatu lanskap baru hubungan Islam
dan politik di Indonesia. Jika sebelumnya hubungan di antara
keduanya lebih banyak digambarkan harmonis, setelah itu situasi
berubah (Arifianto, 2018). Konservatisme Islam dinilai menguat,
khususnya di beberapa wilayah yang memang telah lama terkenal
sebagai basis Islam, salah satunya adalah Jawa Barat. Provinsi
yang letaknya berbatasan langsung dengan Jakarta ini menjadi
sorotan. Selain dalam dua dekade terakhir dianggap merupakan
daerah intoleran dengan tindakan persekusi terhadap kelompok
minoritas yang cukup tinggi, dari provinsi ini juga sebagian besar
peserta aksi 212 berasal. Hal yang paling fenomenal adalah aksi
jalan kaki yang dilakukan ratusan santri. Dengan hanya beralas-
kan sandal, mereka berjalan ke Jakarta dari wilayah Ciamis dan
sekitarnya menuntut hukuman berat terhadap Basuki Tjahaja
Purnama (Ahok), Gubernur DKI Jakarta saat itu, karena diang-
gap melakukan penodaan agama (Ikut aksi damai, 2016).

173



Mobilisasi kelompok Islam di Jawa Barat menarik diamati.
Lebih dari sekadar respons terhadap kasus Ahok, mobilisasi
tersebut adalah cerminan dari proses ideologisasi yang telah ber-
langsung lama. Sejak dekade 1950-an, daerah ini dikenal sebagai
basis Majelis Syuro Muslim Indonesia (Masyumi) dan Darul
Islam (DI). Menurut Martin van Bruinessen (2002), keduanya
adalah pangkal geneologi Islam radikal di Indonesia. Lalu, pada
awal 1970-an, ketika Orde Baru mulai berkuasa, para tokoh
dengan berlatar belakang dua organisasi tersebut tetap aktif
berdakwah di tengah masyarakat. Meskipun secara formal tidak
lagi berpolitik, ide mengenai pengintegrasian Islam dan politik di
kalangan ini tidak pernah pudar. Dari merekalah konservatisme
Islam masa kini berasal. Dikatakan konservatif karena selain ber-
isi penguatan akidah, materi dakwah yang diajarkan kelompok
ini selalu menyelipkan perasaan terancam terhadap keberadaan
pihak lain yang tidak disukai, seperti Kristen, Cina, Ahmadiyah,
Syiah, dan sebagainya (Mujiburrahman, 20006).

Proses ideologisasi yang berjalan di kelompok Islam kon-
servatif tersebut tidak selalu seiring dengan dinamika politik
praktis. Pada pemilihan kepala daerah Jawa Barat 2018, Uu
Ruzhanul Ulum (Uu) maju sebagai calon wakil gubernur bersa-
ma dengan Ridwan Kamil. Selain menjabat Bupati Tasikmalaya,
Uu adalah bagian dari keluarga besar Pondok Pesantren Miftahul
Huda yang pada tahun sebelumnya berpartisipasi aktif dalam
rangkaian aksi 212. Dari jaringan alumni pesantren inilah aksi
jalan kaki ratusan santri ke Jakarta bermula. Namun, majunya
Uu membuat konstelasi politik berubah. Serangan terhadap
Uu datang dari sesama pendukung 212 sendiri, khususnya dari
Partai Keadilan Sejahtera (PKS), yang mengajukan calon yang
berbeda. Tidak terelakkan lagi, perpecahan di kubu Islam kon-

servatif terjadi. Dalam situasi ini, Presiden Jokowi mengunjungi

174 Intoleransi dan Politik ...



Pondok Pesantren Miftahul Huda untuk menjelaskan sikap
pemerintahannya terhadap Islam, terkait sebuah isu yang bere-
dar luas di media sosial di mana Jokowi digambarkan sebagai
anti-Islam. Jokowi menjelaskan bahwa itu semua adalah berita
yang tidak bisa dibuktikan kebenarannya. Belakangan, sebagian
tokoh penggerak aksi 212 menyadari bahwa kegairahan ideologis
mereka dimanipulasi untuk kepentingan politis tertentu.

Sementara itu, di luar kelompok yang berafiliasi dengan
Masyumi dan DI, Nahdlatul Ulama (NU) juga aktif memobi-
lisasi anggotanya. Kompetisi dengan kelompok Islam modernis
dalam memperjuangkan akses ke politik kekuasaan adalah latar
belakang mobilisasi di kalangan NU selama ini. Merespons tuduh-
an penodaan agama yang dilakukan oleh Ahok, NU terbelah.
Sebagian mendukung tuduhan itu, sebagian lagi menolak. Na-
mun, terhadap aksi turun ke jalan hingga berjilid-jilid, pengurus
NU tidak menyetujuinya. Ketua Umum PBNU, KH Said Aqil
Siradj, menegaskan hal terakhir itu adalah aksi politis, bukan lagi
keprihatinan agama (Erwanti, 2018). Pernyataan ini diikuti oleh
para pengurus di daerah, termasuk di Jawa Barat (Ketua PCNU
Kota Tasik, 2016). Mereka mengimbau warganya agar tidak ikut
pergi ke Jakarta. Posisi ini menghadapkan NU dengan kelompok
Islam lainnya yang mengambil sikap sebaliknya.

Tulisan ini menjelaskan mobilisasi Islam dan politik Islam
di Jawa Barat yang memuncak pada rangkaian aksi 212 dan se-
sudahnya. Mobilisasi ini bukan fenomena baru, melainkan telah
dimulai sejak 1970-an ketika para mantan tokoh Masyumi dan
DI mengalihkan kegiatan aktivismenya dari politik ke dakwah.
Namun, setelah berakhirnya Orde Baru, batas antara politik dan
dakwah tidak lagi kelihatan, bercampur aduk dengan pertarung-
an kekuasaan dan persaingan elektoral. Selanjutnya, tulisan ini

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 175



melihat dua narasi yang berkembang. Narasi ini merupakan
substansi yang mengikat dan mendorong proses mobilisasi.
Narasi pertama dihadirkan oleh para aktivis yang secara historis
tersambung dengan Masyumi dan DI, sedangkan narasi kedua
ditawarkan oleh NU. Mobilisasi Islam dan politik di Jawa Barat
bersumber dari kontestasi di antara dua narasi ini dalam berbagai
variasinya (bandingkan dengan Bush, 2009).

B. Dari Civil Islam Ke Conservative Turn

Tidak lama setelah rezim Orde Baru tumbang, Hefner (2001) me-
nerbitkan Civil Islam. Buku ini cukup optimistis dalam meman-
dang masa depan Islam moderat di Indonesia. Didasarkan pada
telaah terhadap pergulatan politik elite dan perubahan sosiologis
di tingkat akar rumput, Hefner berpendapat bahwa Islam moderat
di Indonesia mempunyai akar pada tradisi sipil yang kuat. Tradisi
ini melembaga dalam kiprah gerakan sosial Islam sebagaimana
termanifestasikan dalam figur seperti Abdurrahman Wahid
dan Nurcholish Madjid. Keduanya mewakili perkembangan di
komunitas Islam tradisionalis dan Islam modernis. Hefner juga
melihat pembentukan Ikatan Cendekiawan Muslim Indonesia
(ICMI) sebagai suatu perkembangan yang positif, meskipun dia
sudah melihat tanda kebangkitan konservatisme Islam modernis
yang bergabung dengan rezim Socharto di akhir periode kekua-
saannya. Sejak akhir 1980-an, orientasi “sekutu politik” Soeharto
berpaling dari tentara ke kelompok ini.

Dua dekade lebih kemudian, van Bruinessen (2014) dan
beberapa koleganya mengumumkan adanya suatu “belokan kon-
servatif” (conservative turn) dalam arus utama muslim Indonesia.
Hal ini tidak mengejutkan, tetapi mengkhawatirkan. Di dalam
Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah pun konservatisme
berkembang pesat. Hal yang sama terjadi di tubuh Majelis

176  Intoleransi dan Politik ...



Ulama Indonesia (MUI). Pada 2005, mereka mengeluarkan
fatwa yang mengharamkan penyebaran sekularisme, pluralisme,
dan liberalisme. Fatwa ini dianggap merupakan titik balik
perkembangan gerakan Islam di Indonesia. Terakhir, pada 11
Oktober 2016, MUI mengeluarkan keputusan bahwa Ahok
dikategorikan (1) menghina Al-Quran; dan atau (2) menghina
ulama yang memiliki konsekuensi hukum (MUI nyatakan sikap,
2016). Berangkat dari keputusan ini lahirlah Gerakan Nasional
Penegak Fatwa-MUI (GNPF-MUI) yang merupakan salah satu

motor penggerak utama mobilisasi rangkaian aksi 212.

Rangkaian aksi 212 memang merupakan puncak dari be-
lokan konservatif dalam lintasan Islam dan politik dewasa ini.
Peristiwa ini tidak hanya memperlihatkan adanya kemarahan
terhadap sosok Ahok sebagai persona. Lebih daripada itu, Ahok
adalah lambang dari keberadaan kelompok minoritas Tionghoa
yang sckian lama telah menjadi kelompok yang tidak disukai,
sehingga menjadi sumber perasaan terancam bagi sebagian umat
Islam. Sebuah survei yang dikeluarkan oleh ISEAS Singapura
(Herlijanto, 2017) beberapa saat setelah aksi 212 Jakarta me-
ngonfirmasi hal ini. Tidak hanya dalam ekonomi seperti terjadi
pada era Orde Baru, perasaan terancam terhadap kiprah politik
Tionghoa juga sangat tinggi.

Ironi dari rangkaian aksi 212 adalah pemelintiran kebencian
melalui media sosial (bandingkan dengan George, 2017). Disebut
ironi karena rangkaian aksi ini didasarkan pada kabar viral yang
bersumber dari video pidato Ahok di Kepulauan Seribu yang
belakangan terbukti di pengadilan telah diedit oleh Buni Yani.
Jika tidak ada video editan yang beredar di Youtube tersebut, kita
sulit membayangkan rangkaian aksi tersebut akan terjadi. Dalam
hal ini, peranan media sosial menjadi krusial. Lebih daripada

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 177



sebelumnya, kebencian terhadap kelompok tertentu sekarang
memasuki sebuah tahap yang sulit dikendalikan. Imbauan
para tokoh untuk tidak ikut turun ke jalan tidak didengarkan.
Kondisi menjelang pilkada tentu saja memungkinkan hal itu ter-
jadi. Ahok yang maju untuk Pilkada DKI Jakarta 2017 menjadi
sasaran tembak lawan-lawannya. Kasus penodaan agama yang
membelit Ahok dijadikan bahan kampanye negatif yang berhasil.
Beberapa saat mendekati hari pemilihan, muncul rencana untuk
kembali memobilisasi massa lewat agenda “tamasya Al-Maidah”
(Ramdhani, 2017). Implikasi rencana ini sangat luas karena di da-
lamnya tergambar seolah Jakarta akan dijadikan ajang kerusuhan
seperti peristiwa 1998. Setidaknya demikian kesan yang beredar
termasuk lewat grup WhatsApp, terutama di kalangan Tionghoa
yang sebagiannya memang masih menyimpan trauma terhadap
peristiwa tersebut.

Dalam proses mobilisasi di sekitar rangkaian aksi 212, tidak
ada orang yang lebih menonjol perannya selain Habib Rizieq
Shihab. Pemimpin Front Pembela Islam (FPI) ini tampil me-
mimpin gerakan anti-Ahok di lapangan Monas. Sejak mening-
galnya Habib Mundzir Musawwa, pemimpin Majelis Rasulullah,
ketokohan Habib Rizieq menjulang. Ia adalah simbol kebang-
kitan politik Alawiyyin yang secara intelektual terkait dengan
perkembangan pengajaran keagamaan di Hadramaut, Yaman
(Syechbubakr, 2017). Namun, berbeda dengan Habib Mundzir
yang lebih moderat dan hampir tidak pernah menyentuh urusan
politik praktis, Habib Rizieq menampilkan diri sebaliknya. Ia
suka berceramah dengan kata-kata yang agitatif, menyerang siapa
saja yang berseberangan dengannya, termasuk pemerintah.

Ketokohan Habib Rizieq membuat mobilisasi kelompok

Islam di Jawa Barat menjelang rangkaian aksi 212 menuai keber-

178 Intoleransi dan Politik ...



hasilan. Sebelumnya, Rizieq memang telah rajin mengunjungi
cabang-cabang FPI di Jawa Barat. Salah satu cabang yang paling
sering dikunjungi adalah Ciamis. Di sini imam besar FPI Jawa
Barat dan pemimpin pesantren Miftahul Huda Utsmaniyah,
Cikole, KH Masum, bertempat tinggal. Salah satu sejawat KH
Masum adalah KH Nonop Hanafi yang merupakan pemimpin
aksi jalan kaki 212 dan pemimpin pesantren Miftahul Huda II,
Bayasari. Keduanya adalah bagian dari jaringan Miftahul Huda,
Manonjaya, Tasikmalaya.

Konservatisme keagamaan tidak hanya lahir dari kepe-
mimpinan tokoh tertentu. Ia merupakan gejala sosial yang juga
berkembang di tengah masyarakat, khususnya di perkotaan.
Gejala ini telah dimulai setidaknya sejak tahun 1970-an ketika
komunitas-komunitas dakwah berbasis masjid urban bermun-
culan. Di Jawa Barat, khususnya di kota Bandung, para mantan
tokoh Masyumi sangat berperan dalam proses ini (Rosyad,
20006). Selain mengaktifkan kegiatan masjid di kampus, seperti
Al-Furqon di IKIP Bandung dan Salman di ITB, mereka juga
melakukan hal yang sama di masjid luar kampus, seperti di
Al-Istigomah. Keberadaan masjid-masjid ini semakin penting
pada awal 1990-an ketika Islamisasi pada tataran masyarakat
mulai beranjak masuk ke tataran negara. Alih-alih bersifat sipil,
proses ini malah menghasilkan suatu arus populisme Islam yang
konservatif. Dari sudut pandang ekonomi politik, mereka adalah
kelas menengah ‘rentan’ (Standing, 2011) yang tumbuh pesat
sewaktu Orde Baru, tetapi sangat rentan terhadap krisis. Dalam
situasi ini, imajinasi solidaritas yang ditawarkan oleh ajaran Islam
konservatif terlihat menjanjikan di tengah instabilitas ekonomi
neoliberal.

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 179



C. Jaringan Miftahul Huda

Seperti telah disinggung sebelumnya, ada keterlibatan tokoh
jaringan Miftahul Huda dalam mobilisasi rangkaian aksi 212 di
Jawa Barat. Hampir seluruh unsur pimpinan pesantren Miftahul
Huda di Manonjaya dan para alumninya ikut serta ke Jakarta.
Mereka berkesimpulan Ahok telah melakukan penodaan aga-
ma dan harus dipenjara. Di Tasikmalaya sendiri, puluhan bus
disiapkan di bawah koordinasi Syarif Hidayat, mantan walikota
setempat, politisi Partai Amanat Nasional (PAN), dan sekarang
menjabat ketua pengurus daerah Muhammadiyah. Awalnya,
mereka kompak, tetapi kemudian terjadi perpecahan. Dalam
konteks politik lokal, nama Miftahul Huda mengemuka sejak
akhir tahun 1990-an ketika para “ajengan bendo” yang merupa-
kan pimpinan dan alumni pesantren ini muncul ke permukaan
(Mudzakkir, 2017). Mereka terkenal sebagai para penceramah
agama yang keras mengkritik pemerintah. Setelah Orde Baru
runtuh, mereka aktif mendukung pemberlakuan regulasi syari-
ah. Mereka juga menyuarakan penolakan terhadap keberadaan
“aliran sesat,” seperti Ahmadiyah dan Syiah. Namun, di atas
semuanya, mereka berhasil masuk ke dalam politik. Pimpinan
pesantrennya, KH Asep Maoshul Affandi, terpilih menjadi
anggota DPR dari PPP, sementara keponakannya, Uu Ruzhanul
Ulum, terpilih menjadi bupati Tasikmalaya.

Pesantren Miftahul Huda didirikan oleh KH Choer Affandi
pada 1967. Sebelumnya, ia adalah tokoh DI yang aktif melakukan
perlawanan terhadap tentara. Setelah Kartosuwiryo tertangkap, ia
lalu menyerahkan diri kepada pemerintah, bahkan mengundur-
kan diri dari politik, dan memutuskan untuk berdakwah dengan
mendirikan pesantren. Pesantren yang didirikannya menarik
minat para santri dari berbagai daerah, khususnya di Jawa Barat
dan sekitarnya. Menariknya, hingga meninggal pada 1994, KH

180 Intoleransi dan Politik ...



Choer Affandi melarang santri dan alumninya masuk politik.
Namun, larangan ini kemudian berubah setelah kepemimpinan
pesantren diteruskan oleh dua anaknya, yaitu KH Asep Maosul
Affandi dan KH Abdul Aziz Affandi. Asep Maosul menjelaskan
bahwa larangan tersebut harus disesuaikan dengan zamannya.
Ketika itu konteksnya adalah Orde Baru, segala sesuatunya diba-
tasi. Pasca-Orde Baru, situasi berubah, siapa saja boleh berkiprah.
Menurutnya, kesempatan ini harus dimanfaatkan, apalagi fikih
politik (séyasah) dalam Islam telah mengajarkan demikian.

Pada dasarnya, pengajaran ilmu keagamaan di Miftahul
Huda bercorak Islam tradisional. Fokusnya adalah akidah Islami-
yah (Affandy, 1991). Dalam banyak hal mirip NU, tetapi bukan
NU. Orientasi politik mereka lebih keras daripada orientasi
politik pesantren yang berafiliasi NU pada umumnya. Mungkin
latar belakang sang pendiri, KH Choer Affandi, yang merupakan
mantan tokoh DI ikut memengaruhi. Penerusnya, KH Asep
Maosul Affandi, terlibat dalam pendirian Majelis Mujahidin
Indonesia bersama Abu Bakar Baasyir pada awal 2000-an. Para
alumninya banyak yang tergabung dengan milisi-milisi lokal
yang menjamur pada era reformasi, termasuk Front Pembela
Islam (FPI). Di Tasikmalaya sendiri, hampir semua pemimpin
milisi beratribut Islam, seperti Brigade Taliban dan Resimen
Santri (Resant), adalah lulusan Miftahul Huda. Mereka aktif
memperjuangkan formalisasi syariah. Salah satu produk terbaru
yang didorong oleh mereka adalah Perda Kota Tasikmalaya No.
17/20014 tentang “tata nilai,” dan KH Amang Baden yang me-
rupakan bagian dari “ajengan bendo” bertindak sebagai ketua tim
pelaksananya (Mudzakkir, 2017).

Ketika terjadi pemberitaan kasus Ahok, jaringan Miftahul
Huda bereaksi keras. Bersumber dari video editan yang viral,
secara cepat mereka menuduh Ahok telah melakukan penodaan

Mobilisasi Islam dan Politik ... =~ 181



agama. Beberapa demonstrasi digelar, yang paling besar di de-
pan Masjid Agung Ciamis, sebelum akhirnya mereka bergerak
langsung ke Jakarta. Awalnya mereka akan menggunakan bus
seperti di Tasikmalaya, tetapi perusahaan bus menolaknya. Ru-
panya pihak kepolisian setempat telah mengirimkan pesan agar
mobilisasi dari Ciamis dicegah. Namun, gara-gara pencegahan
ini muncul ide untuk melakukan aksi jalan kaki.

Pencetus aksi jalan kaki adalah KH Nonop Hanafi. Ia adalah
menantu pendiri pesantren Miftahul Huda II, Bayasari, yang
telah meninggal, KH Umar Nawawi. Pesantren ini bagian dari
jaringan Miftahul Huda Manonjaya. Khususnya di Jawa Barat,
setiap pesantren yang ada nama “Huda”-nya umumnya merupa-
kan alumni Miftahul Huda Manonjaya. Sebelum memutuskan
aksi jalan kaki, Nonop mengontak para seniornya, seperti KH
Maksum Hasan dari Miftahul Huda Utsmaniyah, Cikole, dan
KH Muhammad Syarif Hidayat dari Al-Hasan, Ciamis. Kedua-

nya mengizinkan dan mendukung,.

Namun, pemilihan kepala daerah (pilkada) Jawa Barat
2018 mengubah konstelasi jaringan Miftahul Huda. Perkaranya
dimulai ketika Asep Maosul Affandi dan Uu Ruzhanul Ulum
sama-sama berkeinginan menjadi calon wakil gubernur. Kedua-
nya berangkat dari Partai Persatuan Pembangunan (PPP). Ketika
ternyata yang terpilih adalah Uu Ruzhanul Ulum yang menjadi
calon wakilnya Ridwan Kamil, Asep Maosul tampak tidak ber-
kenan. Dalam beberapa kesempatan ia malah menampilkan diri
mendukung pasangan Sudrajat-Ahmad Syaikhu yang diusung
oleh Gerindra-PKS, alih-alih keponakannya sendiri. Jaringan
Miftahul Huda terbelah, meskipun pimpinan pusat lewat KH
Abdul Aziz Affandi telah mengumumkan mendukung pasangan
Ridwan Kamil-Uu Ruzhanul Ulum. Nonop Hanafi termasuk
yang secara terbuka mendukung pasangan dari Gerindra-PKS.

182 Intoleransi dan Politik ...



Perkaranya bukan hanya dukung-mendukung, melainkan
juga serangan-serangan terhadap Miftahul Huda yang dilakukan
oleh kader Gerindra-PKS. Latar belakang sejarah pendiri Mifta-
hul Huda sebagai tokoh DI diungkit kembali. Hal ini terutama
dilakukan lewat media sosial, termasuk grup WhatsApp. Para
kiai muda Miftahul Huda, khususnya yang tergabung dalam
Imamul Muttagin Generation (IMG), tidak tinggal diam. Mere-
ka menyerang balik. Dalam hiruk-pikuk ini lalu muncul refleksi
bahwa jangan-jangan aksi 212 itu hanya rekayasa. Refleksi ini
semakin lama semakin menguat, sehingga menimbulkan ke-
sadaran baru. Belakangan, kalangan pimpinan Miftahul Huda
menyadari bahwa secara moral aksi 212 keliru. Ketika aksi itu
terjadi mereka hanya berpikir ideologis, tetapi belum memikir-
kan implikasi politisnya. “Aksi tersebut ternyata hanyalah strategi
pemenangan dalam pilkada Jakarta,” demikian kesimpulan H.
Jjang Aristotelesi, ketua IMG.

l[jang Aristotelisi mengakui bahwa konstelasi politik ber-
tambah ruwet karena banyaknya berita hoaks di media sosial.
IMG sendiri dibentuk di lingkungan Miftahul Huda sebagai
wadah bagi para alumni yang mau berkarier di bidang politik
dan ckonomi. Salah satu agendanya adalah penyelenggaraan
“madrasah siyasah.” Lewat program ini Huda mengonsolidasikan
jaringannya yang mau maju menjadi calon anggota legislatif.
Namun, yang terpenting melalui wadah ini Huda berusaha
untuk memosisikan ulang jati dirinya. Jika sebelumnya Huda
lebih dekat dengan gaya FPI, sekarang mereka belajar untuk
mengikuti model NU. Mereka menegaskan diri sebagai bagian
dari abli sunnah wal jamaah. Oleh karena itu, ancaman bagi
mereka bukan lagi PKI, tetapi Wahabi. Mereka cukup percaya
dengan pernyataan Jokowi yang berkunjung ke Miftahul Huda

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 183



Manonjaya pada 10 Juni 2017 yang mengatakan bahwa kalau
PKI ada, “akan saya gebug!” (Manfe, 2017).

D. Islam Perkotaan

Mobilisasi di sekitar rangkaian aksi 212 juga terjadi di Bandung.
Dalam aksi 4 November dan 2 Desember 2016 itu, massa di-
berangkatkan dari Bandung. Mereka berasal dari organisasi
Islam arus utama, seperti Muhammadiyah dan Persis, hingga
kelompok-kelompok yang lebih kecil. Di Bandung, beberapa
demonstrasi digelar menuntut hukuman berat bagi Ahok.
Menariknya, sementara Walikota Ridwan Kamil mengimbau
agar masyarakat tidak perlu turun ke dalam, Gubernur Ahmad
Heryawan justru mendukungnya. Menurutnya, tidak ada yang
perlu dikhawatirkan dengan aksi itu, sebab pada dasarnya aksi
tersebut hanyalah doa bersama (Fikri, 2016). Ia sendiri bahkan
menemui langsung para peserta aksi jalan kaki dari Ciamis di
Rancaekek sebelum mereka meneruskan perjalanan ke Jakarta

(Istiqgomah, 2016).

Reaksi keras dari kelompok-kelompok Islam di Bandung
terhadap kasus Ahok tidak mengejutkan. Sejak lama atmosfer
keagamaan yang terbangun di daerah ini memang sangat pu-
ritan. Sebagaimana digambarkan oleh Menchik (2016), beragam
polemik keagamaan yang dilancarkan oleh tokoh Persis, A.
Hassan, di kota ini pada awal abad ke-20 menimbulkan suatu
sikap intoleran yang tinggi terhadap keberadaan orang Kristen.
Dalam praktik ini, Kristen dan Cina sulit lagi dibedakan. Sikap
ini terus berkembang hingga memuncak pada kerusuhan rasialis
anti-Cina pada 10 Mei 1963. Dalam hal ini, Kristen dan Cina
dianggap satu paket. Sikap ini kemudian bercampur aduk dengan
sentimen anti-PKI yang dibangun, salah satunya lewat Forum
Anti Komunis (FAK) pimpinan KH Rusyad Nurdin.

184 Intoleransi dan Politik ...



Konservatisme keagamaan di Bandung dan Jawa Barat se-
cara umum tidak bisa dilepaskan dari pengaruh model dakwah
Masyumi. Selepas pembubarannya pada 1960 oleh Sockarno,
ideologinya tidak otomatis lenyap. Soekarno sendiri hanya mem-
permasalahkan keterlibatan politis beberapa tokoh Masyumi
dalam pemberontakan PRRI/Permesta, bukan ideologinya.
Ideologi Islam politik Masyumi dibiarkan berkembang seperti
sebelumnya. Hal ini terus berlanjut hingga awal masa Orde Baru.
Namun, di tengah tekanan rezim baru yang represif, para tokoh
Masyumi mengalihkan aktivismenya dari politik ke dakwah.
Mereka aktif membangun berbagai bentuk aktivitas keagamaan
di kalangan masyarakat perkotaan, termasuk di perguruan tinggi
umum.

Meskipun tidak lagi berpolitik secara formal, kegiatan
dakwah para mantan tokoh Masyumi tersebut tetap bermuatan
Islam politik. Seruan pokoknya tetap kembali ke Al-Quran dan
As-Sunnah, tetapi imajinasi untuk mendirikan negara Islam atau
negara yang Islami terus dipelihara. Imajinasi ini dilembagakan
dalam pembentukan Dewan Dakwah Islam Indonesia (DDII)
oleh Mohammad Natsir, mantan pemimpin Masyumi. Dengan
dukungan dana Saudi melalui Rabithah Alam Islami yang
berkedudukan di Jeddah di mana Natsir juga diangkat menjadi
salah satu pimpinannya, DDII meluaskan kiprahnya melalui
masjid-masjid. Di Jawa Barat, Natsir meminta KH Rusyad
Nurdin memimpin organisasi itu. Mantan ketua Masyumi Jawa
Barat dan wakil ketua Persis pada era 1950-an dan 1960-an ini
sempat aktif di Parmusi. Namun, rupanya dia tidak terlalu aktif
di partai tersebut sebab represi Orde Baru membuat partai yang
didirikan untuk menampung para mantan pendukung Masyumi
ini tidak berkembang, apalagi setelah difusikan ke dalam Partai

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 185



Persatuan Pembangunan. Sejak itu, Rusyad Nurdin lebih aketif di
DDII Jawa Barat.

DDII Jawa Barat berpusat di Masjid Al-Istiqomah. Masjid
yang terletak persis di tengah kota ini merupakan salah satu mas-
jid paling aktif di Bandung pada masanya. Di sini tidak hanya
kegiatan dakwah dalam pengertian tradisional yang diselenggara-
kan, tetapi juga pengorganisasian para pemuda muslim di perko-
taan. Inisiatornya adalah Toto Tasmara. Di masjid ini pada 1976
ia mendirikan Badan Komunikasi Pemuda Masjid Indonesia
(BKPMI) yang belakangan berubah menjadi Badan Komunikasi
Pemuda dan Remaja Masjid Indonesia (BKPRMI). Organisasi ini
secara perlahan tetapi pasti meluaskan cabang-cabangnya hingga
ke seluruh Indonesia. Slogannya “kembali ke masjid” menjadi
populer (Rosyad, 2006).

Popularitas masjid Al-Istiqomah memuncak pada akhir
1970-an hingga awal 1980-an. Pemicunya adalah “Jamaah Im-
ran,” yang diasuh oleh Imran Muhammad Zein, seorang residivis
yang bertobat. Selepas dipenjara, ia belajar di Arab Saudi, lalu
mendapat tempat di masjid Al-Istiqgomah. Di sini, ia berdakwah
di kalangan anak muda urban yang gelisah. Imran mengajarkan
bertobat itu mudah. Namun, lama kelamaan materi dakwah
Imran semakin politis. Ia menyerang Pancasila. Akibatnya,
pada Agustus 1980 aparat keamanan menangkap Imran dan
44 teman-temannya. Sejak itu, untuk sekian lama, aktivitas
Al-Istiqgomah agak sepi hingga ramai kembali pada pertengahan
1980-an ketika para aktivis “harakah” (gerakan) yang umumnya
terdiri dari para mahasiswa bergiat kembali (Rosyad, 2000).

Model dakwah yang dikembangkan oleh Rusyad Nurdin le-
wat Masjid Al-Istiqgomah dilanjutkan oleh para pegiat yang lebih
muda, di antara yang terkemuka adalah Hanan Attaki. Bersama

186 Intoleransi dan Politik ...



rekan-rekannya ia mengembangkan Masjid Al-Latif, di daerah
Cihapit, Bandung. Masjid ini kemudian terkenal sebagai markas
gerakan “Pemuda Hijrah.” Sama seperti fenomena Jamaah Imran
pada 1980-an, gerakan ini menyasar para pemuda urban yang
ingin bertobat setelah bergelimang dosa sekian lama. Fokusnya
adalah pada motivasi dan pengembangan diri. Sesungguhnya,
KH Abdullah Gymnastiar lewat Darut Tauhid juga mengem-
bangkan model yang sama pada awal tahun 2000-an. Hal yang
paling membedakan Pemuda Hijrah dengan model dakwah Islam
perkotaan sebelumnya adalah penggunaan teknologi informasi,
khususnya media sosial, secara lebih maksimal. Pengikut Hanan
Attaki di Instagram mencapai 4,3 juta, misalnya, sechingga ia
merupakan salah satu pesohor utama dalam hal ini di Indonesia.

Keberadaan Pemuda Hijrah bukan sekadar bentuk respons
terhadap meningkatnya gairah keagamaan belakangan ini, me-
lainkan sudah menjadi bagian dari aktivisme Islam modernis
puritan yang berbasis masyarakat perkotaan sejak awal. Hal yang
paling membedakan adalah labelnya. Jika dulu para pengurus
masjid tersebut masih mengidentifikasi diri dengan organisasi
tertentu, khususnya Muhammadiyah dan Persis, sekarang ikatan-
nya lebih cair. Meskipun demikian, pokok yang diajarkan tetap
ajakan untuk kembali ke Al-Quran dan As-Sunnah. Pemahaman
terhadap kelompok Islam lainnya juga tidak berubah. Sentimen
terhadap Kristen, belakangan ditambah dengan Ahmadiyah
dan khususnya lagi Syiah, tetap tinggi. Tokoh Aliansi Nasional
Anti-Syiah (ANNAS), seperti Prof. Atip Latifulhayat, adalah

mantan ketua Persis.

E. Narasi Tanding: Nahdlatul Ulama

Sejak awal, narasi tanding model Islam Masyumi dan DI adalah
NU. Jika dua yang pertama terobsesi dengan formalisasi Islam

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 187



dalam politik, NU mengambil jalan sebaliknya. NU sendiri tidak
pernah tidak berpolitik, tetapi mereka melihat pendirian negara
Islam atau pembentukan masyarakat Islam bukan sebagai pokok
keagamaan. Ketika didirikan pada 1926, tujuan NU hanya dua,
yaitu (1) membentengi praktik ritual keagamaan Islam tradisional
dari serangan kaum Islam modernis; dan (2) memastikan tempat
suci yang biasa diziarahi kalangan Islam tradisional di Mekkah
dan Madinah terjaga dari rencana pengusuran oleh rezim Saudi

yang Wahabi (Feillard, 1999).

Berangkat dari tujuan itu, NU dalam perkembangannya,
tidak pernah cocok dengan gaya keagamaan Masyumi dan DI.
Ketidakcocokan ini menyebabkan NU keluar dari Masyumi dan
mendirikan partai politik sendiri pada 1952. Sejak itu persete-
ruan politis di antara dua kubu Islam Indonesia dimulai (Fealy,
2009). Perseteruan ini memuncak ketika NU ikut masuk dalam
rezim Nasakom-nya Soekarno, sedangkan Masyumi dibubarkan.
Sementara itu, relasi NU dan DI lebih ambigu. Dari sisi ajaran
keagamaan, mereka mempunyai kemiripan, yakni sama-sama
bercorak tradisional. Namun, dari sisi pandangan politik praktis,
keduanya sama sekali berbeda. Berangkat dari argumen fikih,
bagi NU melawan pemerintah yang sah adalah bughor (pembe-
rontakan) yang terlarang, sedang DI berpikir sebaliknya. Dalam
hal ini, pandangan DI lebih dekat dengan pemahaman Masyumi
dan kelompok Islam modernis lainnya. Mereka lebih sering
menggunakan argumen akidah yang tekstualis daripada fikih
yang kontekstualis. Bagi mereka, Islam menyediakan seperangkat
ajaran yang lengkap mulai bersuci hingga bernegara. Mendirikan
negara Islam, oleh karena itu, diyakini merupakan prinsip pokok
dalam beragama.

Ketidakcocokan antara NU dan model keagamaan Masyumi

dan DI dipertegas pada era kepemimpinan Abdurrahman Wahid

188 Intoleransi dan Politik ...



(Gus Dur) sejak 1980-an. Secara radikal, Gus Dur mengubah
alam pikir warga NU menjadi lebih terbuka daripada sebelum-
nya. Keterbukaan alam pikir ini bukan didasari oleh liberalisme
seperti sering dituduhkan, melainkan bersumber dari argumen
keagamaan yang hidup dalam tradisi NU itu sendiri. Sejak saat
itu, pemahaman bahwa wkbuwah wathoniyyah (persaudaraan
kebangsaan) sama pentingnya dengan wkhuwah Islamiyah
(persaudaraan Islam) dan wkbuwah basyariyah (persaudaraan
kemanusiaan) menjadi narasi penting ke-NU-an. Bertolak dari
narasi ini, mereka sangat kritis terhadap narasi formalisasi Islam
yang justru menguat di kalangan Islam modernis pada saat yang
sama. Mereka kurang tertarik dengan ancaman Kristenisasi atau
ekspansi ekonomi kelompok Cina. Bagi NU, hal tersebut hanya-
lah imajinasi-imajinasi politis yang jauh dari keseharian mereka.

Perbedaan antara Masyumi dan DI pada satu sisi dan
NU pada sisi yang lain terus berjalan hingga sekarang. Hal ini
mengerucut juga dalam kontroversi kasus Ahok. Meskipun su-
ara Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU) terpecah karena
sebagian menganggap Ahok melakukan penodaan agama dan
sebagian lagi tidak, mereka sepakat mengimbau warga NU untuk
tidak ikut rangkaian aksi 212. Menurut Said Aqil Siradj, rangkai-
an aksi tersebut jelas sekali bertujuan politis, bukan lagi agama.
Menurutnya, biarkan kasus Ahok diselesaikan di jalur pengadilan
tanpa perlu ada mobilisasi massa.

Di Jawa Barat, pengaruh NU tidak besar. Sebagian besar
umat memang menjalankan praktik ritual keagamaan seperti
dilakukan oleh NU, tetapi mereka bukan NU. Pesantren Miftahul
Huda, misalnya, mengajarkan kitab-kitab yang biasa diajarkan di
pesantren NU, tetapi orientasi politik keagamaannya berbeda. Di
sini kita perlu memilah wilayah geokultural Jawa Barat itu sendi-

ri. Di daerah Cirebon yang beretnis Jawa, pengaruh NU cukup

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 189



kuat. Pesantren-pesantren di sana umumnya mengidentifikasi diri
sebagai pesantren NU. Namun, di daerah Priangan yang beretnis
Sunda, pengaruh NU terbatas di lingkungan pesantren tertentu,
seperti Cipasung di Tasikmalaya, Al-Musaddadiyah di Garut,
dan Al-Masthuriyah di Sukabumi. Para pengasuh pesantren ini
kebetulan pernah menjadi anggota PBNU di Jakarta.

Ketika terjadi mobilisasi rangkaian aksi 212, para pengurus
NU di Jawa Barat menyerukan hal yang sama dengan pengu-
rus besar di Jakarta. Lewat berbagai media yang ada, mereka
menyerukan agar warga NU jangan ikut serta. Namun, seruan
tersebut tampaknya kurang bekerja. Ketua NU Tasikmalaya saat
itu (2018), KH Didi Hudaya, heran mengapa hal itu terjadi. Be-
berapa alumni pesantrennya tetap saja berangkat naik bus yang
memang telah disediakan. Ia berpendapat bahwa media sosial
memang sangat ampuh peranannya. Berita tentang Ahok mudah
sekali tersebar dan dipelintir. Umat masih tergagap dengan situasi
baru ini.

Ketua Gerakan Pemuda Ansor Jawa Barat (2018), Deni
Haedar, berpendapat lebih keras lagi. Menurutnya, mobilisasi
rangkaian aksi 212 hanya akan terjadi jika ada uang, dan memang
itulah yang terjadi. Tanpa logistik yang cukup, tidak akan ada
pengerahan massa sebesar itu. Belakangan, Ansor diminta juga
untuk menandingi rangkaian aksi tersebut. Dua hari sebelum
Pilkada Jakarta, ratusan anggota Banser—sayap paramiliternya
Ansor NU—dari Jawa Barat diberangkatkan ke Jakarta untuk
mengikuti apel akbar di Ragunan. Acara ini diselenggarakan
untuk memberi kesan Jakarta aman.

Terkait dengan Jawa Barat, Deni Haedar menilai bahwa
interaksi sosial di daerah ini sangat terbatas. Orang Cina hanya
bergaul dengan orang Cina, orang Sunda hanya bergaul dengan

190 Intoleransi dan Politik ...



orang Sunda, demikian seterusnya. Ini adalah kondisi yang
memudahkan munculnya prasangka. Dari sini mobilisasi yang
berbasis sentimen etnis dan agama mudah terjadi. Namun, Deni
melihat fenomena ini terutama terjadi di perkotaan. Oleh karena
itu, tidak heran jika tensi radikalisme di kalangan urban terlihat
lebih kuat daripada di pedesaan. Di kalangan urban pula roman-
tisme Masyumi dan DI biasanya berjalan.

Pokok yang menciptakan kontestasi antara NU dan kelom-
pok pendukung aksi 212 sebenarnya bukan kasus Ahok, melain-
kan lebih dari itu. Sejak lama kelompok terakhir ini melakukan
serangan terhadap tokoh-tokoh NU dan gagasan “Islam Nusan-
tara’ yang dipopulerkan oleh KH Said Aqil Siradj di Muktamar
NU ke-33 di Jombang. Sejak saat itu pembingkaian negatif
terhadap NU dan Islam Nusantara berlangsung masif di media
sosial. Kalangan NU tidak tinggal diam menghadapi ini. Pemu-
da Ansor aktif melakukan kaderisasi yang salah satu materinya
adalah pengenalan dan antisipasi perang siber di media sosial.
Mereka juga memperkuat bidang advokasi hukum. Beberapa kali
konten yang berisi berita hoaks dan ujaran kebencian terhadap

NU dilaporkan ke kepolisian untuk diproses lebih lanjut.

Sementara itu, terpilihnya Ridwan Kamil dan Uu Ruzhanul
Ulum sebagai Gubernur dan Wakil Gubernur Jawa Barat mem-
buka suatu kemungkinan baru dalam hubungan antara NU dan
jaringan Miftahul Huda yang berlatar belakang DI. Relasi di
antara keduanya mendekat. Masih belum terlalu jelas ke mana
arah perkembangan ini, tetapi dalam beberapa kali kesempatan
unsur-unsur pimpinan Huda menegaskan adanya kesamaan
musuh bersama mereka dengan NU, yakni Wahabi. PKS di-
anggap Wahabi, juga organisasi yang dinilai sejenis dengan itu.
Namun, penilaian mereka terhadap FPI ambigu. Pada satu sisi

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 191



mereka masih menghormati sosok Habib Rizieq, namun pada
sisi yang lain mereka menyatakan ketidaksetujuannya dengan
cara mobilisasi FPI.

F. Simpulan

Kasus Ahok dan mobilisasi di sekitar rangkaian aksi 212 telah
menjadi belokan penting dalam pembahasan Islam dan politik di
Indonesia. Sekarang Islam Indonesia lebih konservatif daripada
sebelumnya. Konservatisme ini bisa dilihat dari keberhasilan
mobilisasi kelompok-kelompok Islamis di Jawa Barat. Meskipun
hanya berbekal video editan pidato Ahok tentang Al-Maidah
51 yang dipelintir sedemikian rupa, ribuan umat bergerak ke
Jakarta mengekspresikan kemarahannya. Tentu saja mobilisasi
ini merupakan cerminan dari gejala yang lebih luas, bukan hanya
karena Ahok, melainkan memang sudah menjadi bagian dari
pola umum dalam lintasan sejarah gerakan Islam di Indonesia.

Tulisan ini memperlihatkan bahwa warisan Masyumi dan DI
masih kuat tertanam dalam kesadaran gerakan Islam. Di Jawa
Barat, warisan tersebut sudah sejak tahun 1970-an diaktifkan di
antaranya lewat mobilisasi jaringan pesantren Miftahul Huda dan
masjid-masjid di Kota Bandung. Pada era Orde Baru yang pada
awalnya ingin mengubur cita-cita politik Islam pun, mobilisasi
ini terus berjalan. Jika mobilisasi pertama berbasis masyarakat
pedesaan, konteks bagi mobilisasi yang kedua adalah masyarakat
perkotaan. Kasus Ahok hanyalah pemicu dari suatu proses sejarah
yang panjang. Berjangkar pada proses inilah mobilisasi rangkaian
aksi 212 di Jawa Barat bekerja.

Rangkaian aksi 212 bukanlah akhir dari sebuah cerita.
Setelahnya itu, muncul beberapa perkembangan baru yang lebih
optimistis melihat masa depan Islam dan politik di Indonesia.

192 Intoleransi dan Politik ...



Seperti diutarakan oleh para proponen tesis moderasi-inklusi,
demokrasi liberal yang dipraktikkan sekarang sejatinya mempu-
nyai kemampuan untuk membuat kelompok radikal menurunkan
tingkat tuntutannya. Apa yang sedang berlangsung di jaringan
Miftahul Huda di Jawa Barat menarik diamati. Keterlibatan
dalam momen elektoral membuat sebagian anggota jaringan itu
mengubah cara pandang normatifnya terhadap rangkaian aksi
212. Penilaian moral ternyata bisa berubah berdasarkan konteks
politis yang melatarbelakanginya.

NU kukuh memerankan dirinya sebagai penyeimbang
konservatisme yang semakin menguat. Dengan berpatokan pada
argumen keagamaan Islam tradisional dalam tradisi fikih, NU
justru kurang tertarik dengan gagasan Islamisme yang terobsesi
pada pengintegrasian agama dan negara. Namun, di Jawa Barat
pengaruh mereka terbatas. Sejak lama pengorganisasian NU di
wilayah ini hanya mencakup lingkungan pesantren tertentu. Aki-
batnya, tidak heran jika arus konservatisme di daerah ini lebih
mengemuka.

Daftar Pustaka

Affandy, C. (1991). Aqidab islamiyyah. Tasikmalaya: Yayasan Pesantren
Mifrahul Huda.

Arifianto, A. (2018). Quo vadis civil Islam?: Menjelaskan kebang-
kitan Islamisme di Indonesia pasca-reformasi. Diakses pada
27 Mei 2020 dari https://kyotoreview.org/issue-24/rising-isla-
mism-in-post-reformasi-indonesia-ba/.

Bush, R. (2009). Nahdlatul Ulama and the struggle for power within
Islam and politics in Indonesia. Singapura: ISEAS.

Erwanti, M.O. (2018, April 10). Said Aqil singgung aksi 212 Amien
Rais di diskusi ‘NU penjaga NKRI. Detik.com. Diakses pada 8
Maret 2019 dari https://news.detik.com/berita/d-3963968/said-

aqil-singgung-aksi-212-amien-rais-di-diskusi-nu-penjaga-nkri.

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 193



Fealy, G. (2009). [jtihad politik NU: Sejarah NU 1952—1967. Yogya-
karta: LKiS.

Feillard, A. (1999). NU vis a vis negara: Pencarian isi, bentuk dan mak-
na. Yogyakarta: LKiS.

Fikri. A. (2016, November 30). Aher minta jangan khawatir aksi 212.
Témpo.co. Diakses pada 8 Maret 2019 dari https://nasional.tempo.
co/read/824422/aher-minta-jangan-khawatirkan-aksi-212-di-ja-
karta/full&view=ok.

George, C. (2017). Pelintiran kebencian: Rekayasa ketersinggungan
agama dan ancamannya bagi demokrasi. Jakarta: Pusad Paramadi-
na.

Hefner, R'W. (2001). Civil Islam: Islam dan demokratisasi di Indonesia.
Jakarta: ISAI dan The Asia Foundation.

Herlijanto, J. (2017). Public perceptions of China in Indonesia: The
Indonesia national survei. Perspective, 89, 1-11. ISEAS-Yusof
Ishak Institute.

Ikut aksi damai 212 ribuan warga Ciamis jalan kaki ke Jakarta. (2016,
November 28). Okezone, Diakses pada 8 Maret 2019 dari hteps://
news.okezone.com/read/2016/11/28/525/1553116/ikut-aksi-da-
mai-212-ribuan-warga-ciamis-jalan-kaki-ke-jakarta.

Istigomah, Z. (2016, November 30). Aher puji tekad kuat rombongan
peserta 212 dari Ciamis. Republika. Diakses pada 8 Maret 2019 dari
https://www.republika.co.id/berita/nasional/umum/16/11/30/
ohgivt354-aher-puji-tekad-kuat-rombongan-peserta-aksi-212-
dari-ciamis.

Ketua PCNU Kota Tasik imbau warganya untuk tidak ikut aksi 2 De-
sember. (2016, November 26). Nahdloh.com. Diakses pada 8 Ma-
ret 2019 dari https://www.nahdloh.com/ketua-pc-nu-kota-tasik-
imbau-warganya-untuk-tidak-ikut-aksi-2-desember/.

Manfe,N. (2017, Juni 10). Soal isu kebangkitan PKI, Jokowi: Tunjukkan
di mana akan saya gebuk. 77ibunnews. Diakses 8 Maret 2019 dari
heep://www.tribunnews.com/nasional/2017/06/10/soal-isu-ke-
bangkitan-pki-jokowi-tunjukkan-di-mana-akan-saya-bebuk.

194 Intoleransi dan Politik ...



Menchik, J. (2016). Islam and democracy: Tolerance without liberalism.
New York: Cambridge University Press.

Mudzakkir, A. (2017). Konservatisme Islam dan intoleransi keagamaan
di Tasikmalaya. Harmoni, 16(1), 57-74.

Mujiburrahman. (2000). Feeling threatened: Muslim-Christian relations
in Indonesias New Order. Leiden/Amsterdam: ISIM/Amsterdam
University Press.

MUI nyatakan sikap soal ucapan Ahok terkait Al-Maidah 51, ini isi-
nya. (2016, Oktober 11). Detik.com. Diakses pada 8 Maret 2019
dari https://news.detik.com/berita/d-3318150/mui-nyatakan-si-
kap-soal-ucapan-ahok-terkait-al-maidah-51-ini-isinya.

Ramdhani, J. (2017, April 14). Tamasya Al Maidah jadi digelar
diselenggarakan di seluruh TPS DKI.” Detik.com. Diakses pada
8 Maret 2019 dari https://news.detik.com/berita/d-3474763/
tamasya-al-maidah-jadi-digelar-diselenggarakan-di-seluruh-tps-
dki.

Rosyad, R. (2006). A quest for true Islam: A study of the Islamic resur-
gence movement among the youth in Bandung, Indonesia. Canberra:
ANU E Press.

Standing, G. (2011). 7he Precariat: the new dangerous class. London/
New York: Bloomsbury Academic.

Syechbubakr, A.S. (2017). Meet the Habibs: The Yemen connection
in Jakarta politics. Diakses pada 27 Mei 2020 dari http://indone-
siaatmelbourne.unimelb.edu.au/meet-the-habibs-the-yemen-con-
nection-in-jakarta-politics/.

van Bruinessen, M. (2002). Genealogies of Islamic radicalism in
post-Suharto Indonesia. South East Asia Research, 10(2), 117-154.

van Bruinessen, M. (2014). Concervative turn: Islam Indonesia dalam
ancaman fundamentalisme. Bandung: Mizan.

Mobilisasi Islam dan Politik ... = 195



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB VIII

Dinamika Intoleransi
dan Toleransi di Jawa
Tengah

Sri Yanuarti
Pusat Penelitian Politik LIPI

A. Pengantar

Masyarakat Jawa Tengah dikenal sebagai masyarakat yang plural.
Selain dapat dilihat dari bahasa yang digunakan, ada juga kebe-
ragaman dari aspek tradisi yang dijalankan. Dari segi bahasa,
masyarakat Jawa Tengah dikenal memiliki banyak logat yang
digunakan sebagai bahasa sehari-hari. Sebagai contoh, logat Jawa
Keraton, logat Pesisiran (digunakan oleh masyarakat yang ber-
tempat tinggal di daerah pesisir), logat Banyumasan atau bahasa
ngapak (digunakan oleh masyarakat yang bertempat tinggal di
daerah Banyumas, seperti Banyumas, Purbalingga, Purwakarta,
Cilacap dan Banjarnegara).

Pluralitas dalam masyarakat Jawa juga terjadi dalam aspek
keagamaan. Penanda kemajemukan ini setidaknya bisa dilihat
dari komposisi penduduk berdasarkan agama. Bagi masyarakat
Jawa Tengah, sebagaimana masyarakat Jawa pada umumnya,
agama mendapat pemaknaan sebagai “agaming aji”, yakni bahwa
agama adalah ‘bajunya” jiwa. Oleh karena itu, dalam hal pema-
haman agama, masyarakat Jawa jarang memperbincangkan atau
mempertanyakannya, kecuali dalam kaitan soal-soal yang bersifat

197



administratif, seperti untuk membuat KTP, SIM, atau dokumen
administratif lainnya.

Tabel 8.1 Jumlah Pemeluk Agama di Jateng Tahun 2015

Kabupaten/ Islam Protes- Katolik Hindu Buddha Lain-
Kota tan nya

Cilacap 2.174.384  19.783 9.924 198 600 30
Banyumas 1.760.950 16.453 22274  1.250 550 200
Purbalingga 966.410 5.427 6.238 142 400 31
Banjarnegara 993.254 4.479 1.564 142 500 86
Kebumen 1.145.767 7.981 4.675 388 6.500 185
Purworejo 778.008 21.438 11404 121 500 22
Wonosobo 729.093 5.144 5.438 1.278 400 78
Magelang 1.201.717 12.678 37 186 230 300 63
Boyolali 1.010.879  15.287 7.893 4321 8.900 -
Klaten 1.262.007 48.346  62.346 17.740 200 -
Sukoharjo 855.256  24.978  16.402 550 800 -
Wonogiri 1.013.763 8.949  10.747 145 6 000 -
Karanganyar 859.638 15.945 19.925 5.713 800 -
Sragen 906.091  11.001 8.144  3.775 700 -
Grobogan 1.766.260  13.560 4.201 894 600 27
Blora 967.196 8.498 3.758 152 700 347
Rembang 606.474 3.412 2.042 193 400 49
Pati 1.173.337 31.656  11.707 138 9.800 194
Kudus 785388  13.062 3.353 73 400 1
Jepara 1.114.476  22.409 1.107 857  11.500

Demak 1.157.190 4.799 3.136 109 200 -
Semarang 933.015 52.804 33.500 1.007 850 63
Temanggung 724.362 19.653 14.494 514 9.500 250
Kendal 541.559 7.710 4.033 490 250 68
Batang 760.270 1.688 1.676 75 200 40
Pekalongan 943.379 2.203 2.126 640 200 63
Pemalang 1.490.948 4,761 2.690 271 88 190
Tegal 1.579.393 4.573 2.546 787 250 179
Brebes 1.741.805 2.155 1.798 147 200 226
Magelang 111.314  12.637  13.937 175 200 8

198 Intoleransi dan Politik ...



Kabupaten/ Islam Protes- Katolik Hindu Buddha Lain-

Kota tan nya
Surakarta 451.872  78.756  40.812  4.642 1.000 120
Salatiga 152.834  31.776 9.475 171 400 8
Semarang 1.290.038 136.236 115.282 25.748 1.590 1.203
Pekalongan 286.912 6.894 6.032 220 400 100
Tegal 232.492 4.574 4.165  2.400 400 121

34.235.239 677.131 501.865 73.296 65.878 3.840
Sumber: BPS Provinsi Jawa Tengah (2016)

Seperti lazimnya di daerah Jawa, mayoritas masyarakat Jawa
Tengah beragama Islam. Namun, hampir di setiap wilayah Jawa
Tengah ada penduduk yang beragama non-muslim. Di tempat-
tempat tertentu di wilayah Jawa Tengah juga masih terdapat
masyarakat yang menganut penghayat kepercayaan (kejawen).
Kemajemukan beragama selama kurun waktu yang panjang
telah diterima oleh masyarakat sebagai bagian kehidupan sehari-
hari. Hal ini, misalnya, terlihat pada sejumlah tempat yang
memiliki sarana ibadah atau lembaga pendidikan yang terletak
berdampingan tanpa ada masalah yang berarti.

Namun, perubahan konstelasi politik nasional pasca-1998
telah mendorong kemunculan ‘corak keberagamaan’ di Jawa
Tengah. Perubahan tersebut didukung oleh hadirnya aktor-ak-
tor lokal yang memiliki jaringan dengan pihak-pihak di luar
daerah, bahkan beberapa di antara mereka memiliki jaringan
transnasional. Sebagian dari mereka merupakan aktivis ormas
lama. Namun, seiring dengan dinamika politik lokal dan supra
lokal, para aktivis tersebut berpindah ke “ormas agama baru.”
Kehadiran para aktivis tersebut memengaruhi corak beragama di
daerah, baik dalam relasi internal maupun eksternal, baik intern
maupun antaragama.

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =199



Di Solo, misalnya, pada masa reformasi, dinamika perkem-
bangan keagamaan semakin marak, terutama dengan kehadiran
berbagai “kelompok keagamaan baru” yang tumbuh subur di da-
lam masyarakat muslim. Hadirnya sosial media dan internet yang
mudah diakses melalui smartphone (ponsel pintar) menjadikan
informasi menjadi lebih terbuka. Ini merupakan pra-kondisi yang
kondusif bagi munculnya kelompok-kelompok Islam radikal, mi-
salnya Laskar Hizbullah Sunan Bonang, Laskar Jundullah, Laskar
Zilfikar, Laskar Salamah, Laskar Teratai Emas, Laskar Honggo
Dermo, Laskar Hamas, Laskar Hawariyyun, Barisan Bismillah,
Gerakan Pemuda Ka'bah, Brigade Hizbullah, dan Majelis Ta'lim
Al-Islah, Forum Komunikasi Aktivis Masjid (FKAM), Majelis
Mujahidin Indonesia (MMI), Front Pemuda Islam Surakarta,
HTI, Forum Umat Islam Surakarta (LUIS), dan Jamaah Anshorut
Tauhid (JAT). Sementara itu, kekuatan kelompok-kelompok
Islam yang diidentifikasi sebagai moderat masih didominasi oleh

Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama.

Kelompok-kelompok Islam baru pasca-rezim Socharto
menunjukkan sikap radikalisme terkait dengan kristenisasi.
Kontestasi islamisasi-kristenisasi pada awalnya berada di bawah
permukaan. Bersamaan dengan merebaknya gerakan radikal,
kontestasi dan konflik Islam-Kristen mulai mengemuka, bahkan
menjadi semacam bom waktu yang siap mencuat. Isu kristenisasi
ataupun islamisasi menjadi semacam akselerator bagi berbagai
konflik yang mengatasnamakan agama. Atas dasar ini pula,
Tadjoeddin (2002) menyebut Solo sebagai daerah “bersumbu
pendek” dan “mudah terbakar.” Fenomena yang sama juga terja-
di di beberapa daerah lainnya di Jawa tengah, seperti Kabupaten
Kendal, Temanggung, dan Pekalongan.

Hasil survei yang dilakukan oleh Wahid Institute dan Setara
Institute (Wahid Foundation, 2017; Setara Institute, 2017)

200 Intoleransi dan Politik ...



mencerminkan kondisi tersebut. Dalam waktu lima tahun
terakhir, Jawa Tengah menjadi salah satu daerah dengan angka
intoleransi yang tinggi. Tulisan ini ingin melihat sejauh mana
intoleransi yang terjadi di Jawa Tengah dengan mengeksplorasi
dua pertanyaan, yaitu (1) apa sebenarnya faktor penyebabnya;
(2) Bagaimana strategi yang dilakukan oleh masyarakat untuk
membangun narasi positif dalam menjaga pluralitas yang mulai
luntur itu.

B. Dinamika Intoleransi di Jawa Tengah

Dinamika intoleransi maupun kekerasan yang mengatas-
namakan agama di Jawa Tengah dari tahun ke tahun mengalami
peningkatan. ELSA yang merupakan NGO pemantau kebebasan
beragama dan berkeyakinan di Jawa Tengah mencatat bahwa jika
pada 2013 kasus intoleransi di Jateng hanya enam kasus, pada
2014 meningkat menjadi 10 kasus dan tahun 2015 sebanyak 14
kasus, sedangkan riset ELSA tahun 2016 menunjukkan terdapat
16 kasus intoleransi di Jateng (Rofiuddin, 2017).

Tindakan intoleransi yang berbasis agama tersebut biasanya
terjadi dalam dua tataran, yaitu intoleransi antarumat beragama
dan intoleransi interumat beragama. Tindakan intoleransi antar-
umat beragama biasanya berupa pelarangan pendirian rumah
ibadah dan perusakan rumah ibadah milik kelompok-kelompok
minoritas keagamaan. Tindakan intoleran internal umat beraga-
ma biasanya berupa tindakan diskriminatif dalam interaksi sosial
mereka maupun pengusiran.

Menurut data Polda Jawa Tengah, pada 2016 ada sepuluh
kasus terkait tindakan intoleransi, yaitu (1) perusakan rumah
ibadah di Kabupaten Klaten pada Maret, (2) aksi menolak sebuah
aliran kepercayaan di Rembang, (3) kasus kristenisasi yang mun-
cul di Kecamatan Pracimantoro Wonogiri, (4) kasus pembakaran

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =201



Al-Qur’an di Kelurahan Sumber Solo, (5) penolakan acara buka
puasa bersama Sinta Nuriyah (istri almarhum Abdurrahman Wa-
hid/Gus Dur) di Gereja Paroki Kristus Raja Ungaran, (6) pencu-
rian alat ibadah di Gereja Kleco Kartasura, (7) kasus perusakan
patung Bunda Maria di Klaten, (8) penolakan acara perayaan
Asyura Syiah di Semarang, (9) sweeping topi Sinterklas oleh ormas
FPI di Sragen, dan (10) aksi sweeping yang disertai penganiayaan
oleh Laskar Umat Islam Surakarta (LUIS) di restoran Solo Kitchen
(Rofiuddin, 2017). Sementara itu, pada 2017 setidaknya terdapat
4 kasus penolakan pembangunan rumah ibadah, 4 kasus penola-
kan kegiatan keagamaan, dan 1 kasus pemaksaan konversi agama
(Lembaga Studi Sosial dan Agama, 2017).

Bentuk tindakan intoleransi yang dilakukan kelom-
pok-kelompok ormas maupun komunitas dalam masyarakat dan
aparat di Jawa Tengah bermacam-macam, dari tindakan peng-
hentian pendirian rumah ibadah, tindakan intimidasi, penolakan
kegiatan keagamaan/adat, hingga kekerasan yang mengatasna-
makan agama. Beberapa kasus yang menonjol dalam tindakan
intoleransi terkait pendirian rumah ibadah yang dilakukan di
Jawa Tengah sepanjang tahun 2017 adalah (1) penyegelan Kapel
St. Ignatius di Kabupaten Sukoharjo; (2) penghentian pemba-
ngunan masjid Al-Arqom di Kota Pekalongan; dan (3) penolakan
pembangunan Gereja Utusan Pantekosta Colomadu, Kabupaten
Karanganyar. Sementara itu, kasus-kasus lama yang belum selesai
hingga kajian ini dilakukan terkait pembangunan rumah ibadah,
yaitu penolakan renovasi Gereja Kristen Jawa Kabupaten Brebes,
penutupan Gereja Injili di Indonesia (GIDI) di Kabupaten
Sragen, pelarangan penggunaan Gereja Injil Tanah Jawa (GIT])
di Dermolo, Jepara, penghentian pembangunan musala jamaah
Ahmadiyah di Kabupaten Boyolali. Berikut daftar tindakan
intoleransi yang terjadi di Jawa Tengah antara tahun 2012-2017.

202 Intoleransi dan Politik ...



Suesewas Suejequia] yewyjiH ewede eweu
yener 1exaJe] yodwo|ay |NJNN pifseln wew| ueinynwad ‘T Suesewas sejeuesesdd) ¢T0C 9
JCENN
snpnyl-ueepn z0 dINS  4nnpas,, 1nueduad yipip yeue eped
nino uep ye|oyas ejeday ewede ueyipipuad Iseuiwiysia snpny| ueyipipusad  ZI0Z S
ofaiomungd yepeq| yewny
esap jeJedy uep dd |odies yeAipewyyy pifsejn uedninuad |epuay| uepipusad 710 ¥
(Qnsd) ojowa@  yepeqiniun (r119) emer yeue| Ip yepeq| yewnd
wi|snn seyepijos wnio4 1jiful efeuao ueeund3duad ue3uese|ad eledar uepipusad  ZI0Z €

wiyeaqj yljejN eueneip seqy
Sun33uewsa] |0d3ueqsay ‘T  YaAs uendwndjuad uesegnqwad ‘T Sund3uews] ¢

(emexeuns wejs|

jewn Jeysel) SINT ‘Idd ‘Lvr elsauopu| piyne] ueseAe,
‘0|0S we(s| Jewn uswa|3 ‘T 1B53S S|UOA UBp UeJe)BqWad 'T 0]0S 'T 1esas ueldlly  ZI0Z ¢
we|s| 0UOSJES NUSIAN JNIUND
1eW U044 ‘BISQUOPU| Sealpuy — Iye||| ueSun3ea) Jeuewy
uipiyeflnin siafein ‘Id4 Ueli|e 4003} unyel ¢ SIUOA *Z usiepy ¢
puoweydly sniuouy ewesy
I1dd ‘u'e edefusad unyel G sIUOA ‘T Sun33uews]'T ueepousad ZI0Z T
nyejad/iesn38uad ueSuelald)| yesaeq nssj unye] ON

£107—C10T unye], Sue( Ip ISUBID[0IU] SNSEY[-SNSEY] 7*8 [PqEL

203

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ...



npuiH 1ewn eweSe eweu
1d4 SueAyequwas jedway ueyesniad uddess sejeuesesD)  9T0C ST
(S1N7) eyeyeINS ueje3ay|
wejs| Jew Jeyseq] uayoy |e1os Suidaams 0|0S 210} uenuaydusad 9T0CZ VT
(SIn1) evexeins ‘uexeluohor Ip (1a19) yepeq| yewny
wejs| Jewn Jeyse7 eisauopul Ip Ijifu] efeien uedninuad 0|0S 210} uedninuad ST0Z €T
snyNway| uelelgay
0]0S |d4 Sunung ayoeJey uedninuad 0|0S e10)| ueSueseldd STOZ TT
1nednq e33uly owuJeq uelel3a)
yeJn| liep 1senjodiq jesedy oldes 1eAey3uad ueje|3ay ueduede sagaJg ‘qey ue3uesel2d $T0Z TIT
(ueanD-|v J1syel uelel3a)
Jasueg si|ale|N) V1IN Sunpad uedninuad yewsaq ‘ge) ue3ueselad 10T OT
Sunme]
Joysuy 1jues saduod uesegqnquiad ‘g |epuay| "qey
ues0qoJ9 (VL1IA) uednd-|y
Joysuy Jisye] siafely Sunpad uedninuad ‘T uedoqoJdo ‘qey ueyIplpuad  €10C 6
yeAipewyy ejoysnin yepeq| yewnu
uelipuad depeysay ueduese] ‘T I|lejoAog ueuipuad €10 8
ediem
|epua)| (ueyepequiad nyejuad) yeAiejewe
luesomind-uoueg ynyng  eujy3usw de33uelp euasey piyne| eweSe eweu
1e3jeJeASE I YodWwOo|aY9s 1NJOYsSy Yeewer uejnynwad ‘T |epud) seje uesesdyd)  ¢I0C L
nyjejad/iesnssuad ueSuesalad)| yesaeq nssj| unye] ON

Intoleransi dan Politik ...

204



sinuad yejorp Sued 1oquns redeqioq 1rep :1oqung

(sIn4) Suesewss ueje|3a)
we[s| Jewn wnio4 |BAIISD Y404 UBYE|OUSd  SueleWSS BIOY)| ueSueselad /T0C TC
(SIn4) 8uesewsas uelel139y
we[s| Jewn wnio4 ednAsy ueife8uad ueduesejaqd  Suesewss el1oy ueSueselad /T0Z OC
(SIN1) evexeans eypng jewn moys uejelsa)y
we|s| yewn Jeyse yjel ewdeyq isnysig uejede33uad  olieyoyns ‘qey Sueselad /107 61
‘npewo|o) e3soyajued uesnin
1e3eJeAse|N ef2499 ueun3ueqwad uejejouad JeAeduelsey ‘qey
B30 Ip Wobuy-|y
1eeseAsely  pifsew ueunduequad ueppuay3uad ueduojeyad e10y
(SIN1) eveyeans yepeq! yewn.
we|s| Jew Jeyse snineud) 15 [adey ueje3aAuag  olieyoyns "qey ueudipusad /10T 8T
gejuen uelel139y
I1dd oyinuer ueife3uad ueseqnquiad uaie|y ue3ueselod 9107 /I
(VLIN) ue nD-|y Jisye uejel3ay
Jasueg si|aley uelfe3uad ueiseqnquad yewaq ue3ueseload 9T0C 91
nyjejad/1e8ns3uad uesuelald)) yesaeq nssj unyel ON

205

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ...



C. Intoleransi Administratif

Selain tindakan-tindakan persekusi terhadap rumah ibadah,
tindakan intoleransi juga terkait dengan persoalan administrasi
kependudukan. Kolom agama di KTP telah menjadi bagian
persoalan dalam pengelolaan agama sejak tahun 1978, setelah
negara melalui TAP MPR No. IV/1978 dan beberapa aturan
perundang-undangan menetapkan bahwa kepercayaan adalah
budaya, bukan agama, dan hanya lima agama yang diakui, yaitu
Islam, Kristen, Katolik, Hindu dan Buddha. Kelompok penga-
nut agama leluhur sendiri sudah dipersoalkan dan didiskriminasi
sejak awal kemerdekaan Republik Indonesia, tepatnya setelah
Departemen Agama dibentuk pada awal 1946. Sebelum 1978,
agama belum dimasukkan sebagai salah satu kolom di KTP.
Penetapan kolom agama di KTP sejak 1978 menjustifikasi
diskriminasi negara terhadap kelompok penganut agama lelu-
hur. Semua warga negara, termasuk penganut agama leluhur,
diwajibkan mencantumkan salah satu agama (dunia) yang diakui
negara. Namun, sejak Reformasi dan sejalan dengan wacana
hak asasi manusia (HAM), khususnya hak kebebasan beragama,
suara dan aspirasi kelompok warga negara yang agamanya tidak
diakui, seperti agama leluhur, juga menjadi bagian dari wacana
publik dan kebijakan yang menguat. Sikap dan perlakuan negara
terhadap agama-agama yang tidak diakui pun sudah berubah.

Diskriminasi terhadap penganut agama-agama tradisional
ataupun kelompok “penghayat’ (untuk selanjutnya disebut se-
bagai aliran kepercayaan) sudah sejak lama terjadi di Indonesia.
Sejak awal pemerintahan Orde Lama, negara bahkan telah men-
definisikan agama secara eksklusif. Agama hanya didefinisikan
sebagai kepercayaan yang memiliki kitab, nabi, dan pengakuan
internasional. Pada 1953, Pemerintah Orde Lama membentuk

206 Intoleransi dan Politik ...



Pengawas Aliran Kepercayaan (Pakem) yang bertujuan menga-
wasi seluruh gerak dari kelompok kepercayaan,

Diskriminasi tersebut berlanjut dengan lahirnya Ketetapan
Presiden (yang merupakan cikal bakal UU PNPS No 1/1965
tentang Penodaan Agama) yang bertujuan melindungi agama-
agama (formal) dari “penodaan” oleh aliran kepercayaan. Kelom-
pok ini juga mendapatkan tekanan politik yang besar pasca-30
September. Mereka dicurigai sebagai bagian dari komunisme. Tak
mengherankan bila terdapat konversi para penganut kepercayaan
ke agama-agama formal.

Pada awal 1970, seiring dibentuknya Sekretariat Kerja Sama
Kepercayaan (SKK) oleh Golkar—yang kemudian bertransfor-
masi menjadi Badan Kongres Kepercayaan Kejiwaan Keroha-
nian Kebatinan Indonesia (BK5I)—nasib para penganut aliran
kepercayaan mendapat perhatian yang lebih baik. Pada 1973
lahir TAP MPR tentang GBHN yang menyatakan agama dan
kepercayaan adalah ekspresi kepercayaan terhadap Tuhan YME
yang sama-sama sah, dan keduanya setara. Namun, kata setara
dianulir melalui TAP MPR Nomor 4/1978 yang menyatakan
bahwa kepercayaan bukanlah agama, melainkan kebudayaan.
TAP ini juga mengharuskan adanya kolom agama (yang wajib
diisi dengan satu di antara 5 agama) dalam formulir pencatatan
sipil. Meskipun pada era reformasi muncul wacana pentingnya
penghargaan hak asasi manusia, termasuk yang diekspresikan
melalui aliran kepercayaan, nasib kelompok ini tidak juga mem-
baik. Undang-undang Administrasi Kependudukan yang direvisi
pada 2006 justru mengukuhkan diskriminasi terhadap penghayat
kepercayaan melalui pasal 61 yang menyatakan identitas keper-
cayaan tidak dicatatkan dalam kolom agama (Saputra, 2019).

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =207



Sejak awal Reformasi saat wacana hak asasi manusia
(HAM)—khususnya tentang kebebasan beragama—menguat,
suara dan aspirasi kelompok warga negara yang memiliki agama
minoritas masih tetap tidak diakomodasi oleh kebijakan negara.
Di Jawa Tengah, persoalan ini mengemuka pada 2017 dan 2012.
Pada 2017, di Kabupaten Brebes terjadi kasus pengislaman
penganut kepercayaan Sapta Darmo di Desa Cikandang,
Kecamatan Kersana-Brebes. Sebanyak empat anak penganut
Kepercayaan Sapta Darmo di Kabupaten Brebes diislamkan
tanpa sepengetahuan ayahnya dan keempat anak tersebut usianya
belum genap 17 tahun. Pada 2012, di Kabupaten Semarang
penganut kepercayaan Ngesti Kasampurnan juga mengalami
hal serupa setelah sanggar penganut Ngesti Kasampurnan
dirobohkan. Sebanyak 30 orang penganut kepercayaan tersebut
diwajibkan memeluk agama resmi negara atas saran dari aparat
desa setempat. Hal ini terjadi karena UU No. 23 tahun 2016
tentang Administrasi Kependudukan mensyaratkan bahwa hanya
agama yang diakui oleh negara saja yang boleh dicantumkan
dalam KTP warga (Tedi Kholiludin, Direktur ELSA Semarang,

wawancara pada 4 Juni 2018).

Kepada penganutkepercayaan Sedulur Singkep di Kudus, sikap
intoleransi tersebut juga ditunjukkan dengan adanya diskriminasi
dalam masalah pendidikan dan pencatatan administrasi
kependudukan. Investigasi yang dilakukan Lembaga Studi Sosial
dan Agama (ELSA) Semarang tahun 2012 menunjukkan bahwa
perlakuan diskriminatif di bidang pendidikan terhadap penganut
penghayat Sedulur Singkep diwujudkan dengan pemaksaan untuk
mengikuti pendidikan agama Islam bagi mereka yang bersekolah,
meskipun terdapat penolakan dari siswa maupun orang tua siswa
yang bersangkutan. Pemaksaan untuk mengikuti pelajaran agama

208 Intoleransi dan Politik ...



Islam berujung pada berhentinya siswa dalam proses belajar
mengajar di sekolah setempat.

Persoalan lainnya yang muncul terkait dengan komunitas
Sedulur Singkep adalah pernikahan yang tidak bisa didaftarkan
karena tiadanya status agama yang bisa dilaporkan. Meskipun
Kementerian Dalam Negeri telah mengakui penghayat/
kepercayaan dalam lingkup keyakinan/agama pada KTP mereka,'
dalam praktiknya di tingkat lokal, kebijakan tersebut belum
diakomodasi sepenuhnya. Fenomena intoleransi administratif
tersebut sejalan dengan hasil survei publik yang dilakukan tim
LIPI pada 2018.

Dari Gambar 8.1, terlihat bahwa lebih dari 70% responden
menyatakan bahwa mereka setuju dan sangat setuju dengan
pernyataan untuk tidak menerima aliran keagamaan yang
dianggap sesat. Pernyataan ini bahkan menunjukkan angka
tertinggi terkait parameter-parameter intoleransi yang ada. Dalam
praktiknya, sikap tidak menerima aliran agama yang dianggap
sesat ini termanifestasi dalam berbagai tindakan persekusi tempat
ibadah agama-agama minoritas maupun agama-agama yang
dianggap mengajarkan aliran sesat. Hal ini terlihat dalam kasus
pelarangan pendirian Musala Ahmadiyah di Mojosong- Boyolali,
Masjid Ahmadiyah di Kendal, Musala Ahmadiyah di Boyolali,

dan perusakan sanggar Sapta Darmo di Rembang,.

! Pada 7 November 2017, Mahkamah Konstitusi mengabulkan gugatan para
warga penghayat kepercayaan. MK mengabulkan gugatan tersebut karena para
penghayat kepercayaan memperoleh perlakuan berbeda dengan para penganut
agama yang diakui di Indonesia. Pada 2019, Ditjen Dukcapil baru memulai
mencetak e-KTP dengan kolom agama yang diisi dengan kata “Penghayat.”

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =209



Sumber: Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya LIPI (2018)

Gambar 8.1 Grafik Intoleransi di Indonesia

Salah satu penyebab kekerasan terhadap kelompok minori-
tas adalah masih adanya ketentuan perundang-undangan yang
bersifat diskriminatif terhadap kaum minoritas. Aturan-aturan
tersebut, yaitu Undang-Undang tentang Penyalahgunaan dan/
atau Penodaan Agama tahun 1965, Keputusan Bersama Men-
teri Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 1 tahun 1979
tentang Tata Cara Pelaksanaan Penyiaran Agama dan Bantuan
Luar Negeri kepada Lembaga Keagamaan di Indonesia, Peratur-

210 Intoleransi dan Politik ...



an bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor
8 dan Nomor 9 tahun 20006, tentang “Pedoman Pelaksanaan
Tugas Kepala Daerah/Wakil Kepala Daerah dalam Pemeliharaan
Kerukunan Umat beragama, Pemberdayaan Forum Kerukunan
Umat Beragama, dan Pendirian Rumah Ibadah”; Keputusan Ber-
sama Menteri Agama, Jaksa Agung, dan Menteri Dalam Negeri
Nomor 3 tahun 2008 yang mengatur Ahmadiyah untuk “meng-
hentikan penyebaran penafsiran dan kegiatan keagamaan”. Selain
itu, Undang-Undang Perlindungan Anak Nomor 23 tahun 2002
menjadikan upaya untuk mengubah keyakinan anak pindah
agama melalui "tipu muslihat” dan/atau “kebohongan” sebagai
kejahatan yang dapat dikenai hukuman hingga 5 tahun penjara.

Beberapa ketentuan dalam undang-undang hukum pidana
Indonesia juga dianggap diskriminatif karena membatasi kebebas-
an beragama, berkeyakinan, dan menyampaikan pendapat. Hal
ini dapat ditemukan dalam Pasal 156 KUHP tentang Penodaan
Agama dan Pasal 8 Undang-Undang Nomor 26 tahun 2000 ten-
tang genosida. Potensi diskriminatif terhadap kelompok agama
minoritas juga masih ditemukan dalam Rancangan Undang-Un-
dang Hukum Pidana (RUUHP) yang saat ini sedang dibahas di
DPR. RUUHP sampai saat ini masih mengatur tentang tindak
pidana terhadap agama, terutama pasal 348-350 RUU KUHP
2015 (Buku II RUU KUHDP, tanpa tahun), tindak pidana ter-
hadap kehidupan beragama dan sarana ibadah yang tentunya
masih akan tetap berpotensi mendiskriminasikan kelompok aga-
ma minoritas (lihat pasal 351 RUU KUHP 2015) (Buku II RUU
KUHP, tanpa tahun). Kasus-kasus dan permasalahan regulasi
tersebut menunjukkan bahwa perlindungan terhadap kelompok
tertentu, khususnya kelompok minoritas, atas dasar agama masih
belum sepenuhnya diberikan oleh negara.

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =211



B. Ideologi Versus Insentif Ekonomi Politik:
Mencari Akar Intoleransi

Insiden-insiden yang melibatkan perselisihan antarumat
beragama maupun interumat beragama pada awalnya merupakan
rasa ketidaknyamanan sebagian warga terkait dengan tata cara
beribadah yang berbeda dan yang dianggap mengganggu.
Dalam perkembangannya, insiden perselisihan antarumat
beragama menjadi persoalan yang kompleks setelah aktor-aktor
lokal (terutama dari kalangan intoleran) membangun jejaring
dengan aktor supra lokal sejenis untuk ikut berpartisipasi dalam
melakukan tindakan persekusi pada kelompok tertentu. Sebagai
contoh, kolaborasi FPI dan laskar-laskar lokal di Solo, seperti
LUIS, dalam berbagai tindak persekusi. “Kami tidak memiliki
kecocokan dengan Ketua FPI sekarang. Meskipun demikian,
kami selalu mendukung FPI tanpa diminta sama FPI. Bagi kami,
ini adalah solidaritas sesama elemen, solidaritas amar ma’ruf nahbi
munkar,” kata Endro, pengurus LUIS.

Kolaborasi aktor lokal dengan supralokal dalam tindakan
intoleransi dilakukan secara sistematis. Sebuah laskar lokal di
Solo secara rutin melakukan diklat. Narasumbernya berasal dari
luar kota. Materi yang diajarkan dalam diklat tersebut selain
masalah pentingnya amar maruf nahi munkar dan syarat-syarat
bagaimana seruan itu dijalankan, mereka juga diajarkan strategi
yang efektif dan efisien untuk lepas dari jeratan hukum ketika
mereka melakukan tindakan persekusi atau berhadapan dengan
kasus hukum (Duryat, anggota ormas di Solo, wawancara pada
7 Agustus 2018). Namun, persoalan tersebut menjadi lebih
rumit manakala mereka dapat memengaruhi sebagian aparat
negara (pemerintah daerah dan aparat keamanan lokal) untuk

212 Intoleransi dan Politik ...



mendukung tindakan mereka dengan mengeksploitasi sentimen
keyakinan agama.

"Kami membangun jejaring dengan aparat atau memiliki
kedekatan dengan aparat. Bahkan, aparat secara pribadi
sering meminta tolong kepada kami ketika mereka juga
mendapatkan masalah seperti ketika terkena razia di komplek
pelacuran/miras. Selain itu, kami juga membangun jejaring
dengan wartawan" (Duryat, 7 Agustus 2018)

Berbagai tindakan yang dilakukan LUIS juga didukung
oleh Majelis Ulama Indonesia di Solo, sebagaimana penuturan
narasumber berikut.

“MUI menyatakan bahwa MUI butuh LUIS karena mereka
tidak bisa berbuat taktis. Seperti di Sukoharjo ketika ada
kelompok ingkar sunah dan menyatakan hanya Al-Qur’an
saja maka MUI menganggap ajaran ini sesat. Selama ini fatwa
MUI ini tidak begitu didengarkan sampai LUIS mendatangi
mereka baru berhasil" (Endro, Pengurus LUIS, 6 Juni 2018)

Tindakan intoleransi dan persekusi yang dilakukan oleh
kelompok LUIS, Elemen Umat Islam Solo, JAT, dan FPI Solo,
menurut kelompok-kelompok tersebut, merupakan reaksi atas
kurang cepatnya kekuatan Islam arus utama (seperti NU dan
Muhammadiyah) dalam merespons berbagai tantangan yang
dianggap mengancam eksistensi umat Islam di Indonesia.
Berbagai gerakan yang mereka lakukan tidak hanya tertuju pada
kelompok yang mereka sebut sebagai “Barat” atau kroninya,
tetapi juga kepada sesama Muslim yang dianggap liberal dan
mendukung gagasan “Barat.” Kelompok-kelompok tersebut
memiliki persinggungan kepentingan dalam kerangka perjuangan
penegakan syariat Islam. Mereka mempunyai perhatian serupa
agar negara memperhatikan dan menerapkan syariat Islam lebih

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... 213



serius. Pandangan tersebut setidaknya didasari oleh tiga faktor
utama, yaitu teologis, demografis, dan sosio-politik (Wildan,

2013, 39-70).

Secara teologis, Islam dipandang sebagai agama yang
menawarkan petunjuk dan solusi bagi semua aspek kehidupan
sosial, kultural, ekonomi, dan politik sechingga tumbuh keyakinan
bahwa semua umat Islam wajib mendasarkan semua bidang
kehidupannya pada nilai-nilai dan ajaran Islam sebagaimana
termaktub dalam syariat Islam. Secara demografis, karena
Muslim adalah penduduk mayoritas di Indonesia, Islam diyakini
harus berfungsi sebagai basis negara, legitimasi sosio-kultural dan
politik, atau setidaknya mengakui syariat Islam sebagai materi
inti atau bagian integral dari konstitusi.

Pandangan tersebut tampaknya sejalan dengan hasil
survei publik yang dilakukan oleh tim LIPI sebagaimana yang
terlihat dalam Gambar 8.2. Terungkap bahwa sebanyak 34,2%
responden di Jawa Tengah menyatakan setuju jika Perda
Syariah diberlakukan di suatu wilayah meskipun masyarakatnya
menganut agama/keyakinan yang beragam, dan sebanyak 1,5%
menyatakan sangat setuju terkait hal yang sama.

214 Intoleransi dan Politik ...



Sumber: Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya LIPI (2018)
Gambar 8.2 Grafik Penerapan Perda Syariah

Hal tersebut juga diperkuat dengan pernyataan responden
tentang pilihan pemimpin yang didasarkan pada suku/etnis dan
agama (lihat Gambar 8.3). Dari 1.800 responden, sebanyak 50%
lebih responden menyatakan hanya mau memilih pemimpin yang
beragama Islam, mulai dari tingkat RT, gubernur, dan bahkan
presiden. Hal tersebut jauh berbeda dengan persepsi mereka ter-
hadap penerimaan pemimpin yang memiliki perbedaan suku/etnis.
Dalam survei itu, lebih dari 50% responden justru menyatakan
tidak setuju atau sangat tidak setuju untuk menerima pemimpin
yang bersuku sama, terutama pada posisi RT hingga gubernur.
Kesamaan suku/etnis juga tidak menjadi faktor penentu dalam
pilihan responden terhadap siapa yang layak menjadi presiden.

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =215



Sumber: Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya LIPI (2018)
Gambar 8.3 Grafik Kecenderungan Memilih Pemimpin Seagama

Data tersebut diperkuat dengan temuan kuantitatif di Jawa
Tengah terkait dengan tingkat kepercayaan terhadap pemimpin
yang seagama. Sebanyak 57,3% responden menyatakan setuju
lebih percaya dengan pemimpin yang satu agama, dan sebanyak
12,1% menyatakan sangat setuju. Responden yang menyatakan
tidak setuju hanya 30,2%. Data ini menunjukkan bahwa pilihan
atas pemimpin yang didasarkan atas kesamaan agama jauh lebih
penting daripada pilihan yang didasarkan paramater lainnya,
seperti integritas dan kapabilitas yang dimiliki oleh seorang
pemimpin, sebagaimana ditunjukkan dalam Gambar 8.4.

216 Intoleransi dan Politik ...



Sumber: Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya LIPI (2018)

Gambar 8.4 Grafik Kecenderungan Tingkat Kepercayaan pada Pemimpin
yang Seagama

Hasil riset juga menunjukkan bahwa di sejumlah peristiwa
tindakan intoleransi tersebut didorong oleh politisasi agama yang
bertujuan menaikkan posisi tawar dalam dinamika dan konstelasi
dinamika politik lokal. Kalangan ini memanfaatkan sensitivitas
warga yang cenderung mudah meletup ketika ada gangguan
terhadap sesuatu yang sangat prinsip dalam kehidupannya, baik
yang terkait dengan persoalan ekonomi maupun politik. Sebagai
contoh, kasus penutupan Gereja Busukan di Solo yang dilakukan
oleh warga setempat sesungguhnya adalah keberatan gereja lain
yang memanfaatkan laskar setempat untuk melakukan penutupan
karena pembangunan Gereja Busukan telah mengurangi jumlah
jemaat gereja lain, yang berarti pula pengurangan terhadap
jumlah pemasukan secara ekonomi bagi gereja lama (pengurus
Forum Komunikasi Lintas Kultural Solo, wawancara pada 6 Juni
2018). Dalam kaitan ini, kelompok ormas Islam didorong untuk
melakukan penutupan Gereja Busukan dengan isu agama.

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =217



Ormas-ormas yang “berlabel” agama di Jawa Tengah tidak ha-
nya digunakan untuk memerangi kemaksiatan semata, tetapi juga
berkembang menjadi organisasi pemberi jasa keamanan (civilian
security) kepada kelompok-kelompok bisnis maupun perorangan
untuk menyelesaikan kasus-kasus sosial yang bersinggungan
dengan masyarakat. Tidak mengherankan jika kemudian ormas
seperti LUIS di Solo terlibat dalam penyelesaian kasus sengketa
tanah seorang pengusaha. LUIS juga secara sukarela memberikan
perlindungan kepada aparat keamanan yang kedapatan memiliki
miras atau terlibat prostitusi. Hal ini disampaikan sendiri oleh
salah satu pengurus ormas LUIS.

"Banyak kasus yang kami tangani. Pernah kami dikontak oleh
orang Cina yang berurusan dengan orang Cina lainnya. Waktu
itu kasusnya soal jual beli heater. Kami dimintai tolong untuk
membantu pihak yang memiliki utang agar segera melunasi
utangnya. Kami mengimbau agar segera menyelesaikan utang
tersebut daripada melalui polisi yang justru memakan waktu
dan biaya lebih mahal." (Endro-Sekjen LUIS, wawancara pada
tanggal 6 Agustus 2018)

Tindakan ormas-ormas tersebut mendapatkan legitimasi
manakala banyak elite politik memanfaatkan keberadaan mereka
untuk kepentingan pribadi dengan dalih membela agama. Tidak
jarang kelompok-kelompok tersebut dimanfaatkan sebagai
alat penekan, basis dukungan, dan alat mobilisasi suara dalam
konteks politik (pemilu/pemilukada). Ada politisi yang diduga
dengan sengaja bergabung dengan kelompok keagamaan radikal
atau ormas-ormas tersebut demi mendapatkan kursi di DPRD
setempat.

“Ada juga pengurus partai yang tergabung sebagai anggota
kami, mereka punya kartu anggota juga. Karena mereka
anggota maka sudah sepatutnya organisasi membantunya

218 Intoleransi dan Politik ...



untuk menang dalam pemilu. Caranya bisa macam-macam,
membantu kampanye, kami juga melakukan pendekatan pada
anggota lain dan keluarganya untuk nyoblos beliau.” (Yusuf,
mantan napi teroris di Semarang, wawancara pada 5 Agustus
2018).

Keberadaan mereka selama ini juga dianggap oleh sebagian
masyarakat setempat sebagai kelompok penyeimbang, baik
terhadap kebijakan pemerintah maupun kelompok preman
sekuler. Persoalan keamanan yang selama ini dianggap tidak bisa
diselesaikan dengan cepat oleh aparat keamanan, ternyata bisa
diselesaikan oleh kelompok tersebut, sebagaimana dipaparkan
seorang akademisi di Semarang.

"Meskipun secara substansial tindakan itu bertentangan dengan
hukum, tetapi karena sikap masyarakat yang kebanyakan
mendiamkan, “menyetujui”, bahkan menganggapnya se-
bagai “penolong/pemberi perlindungan.” Ormas tersebut
pun seolah merasa memperoleh dukungan dan persetujuan
dari masyarakat." (Moch Adnan, Dosen Univ. Diponegoro,
wawancara pada 5 Juni 2018).

Apa yang dilakukan ormas-ormas yang mengatasnamakan
agama sebagai upaya menegakkan amal maruf nahi mungkar
sesungguhnya tidak ada kaitan apa pun dengan ideologi yang
mereka yakini. Tujuan utama di balik tindakan persekusi atas
nama agama bukanlah semata-mata pada upaya pemberian
perlindungan kepada umat, melainkan lebih karena adanya
tujuan ekonomi. Sebagai contoh, beberapa tempat yang tadinya
di-sweeping dan dituntut ditutup karena menyediakan jasa
prostitusi dan menjual minuman keras di Solo dan Kendal
ternyata dapat kembali beroperasi ketika pengamanan tempat itu
melibatkan anggota kelompok laskar yang melakukan sweeping.
Secara fisik, identitas mereka saat bertugas (saat menjadi satpam

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =219



misalnya) tidaklah memperlihatkan atribut laskarnya. Hal ini
diungkapkan oleh seorang narasumber.

“Mereka memakai seragam layaknya petugas security pada
umumnya dan meminta pemilik toko/usaha untuk menyetor
sejumlah uang sebagai bentuk sogokan. Uang tersebut lantas
diberikan kepada pimpinan kelompok laskar sebagai jaminan
keamanan sehingga tempat-tempat tersebut pun dapat berope-
rasi kembali.” (Duryat, anggota ormas di Solo, wawancara

pada 7 Agustus 2018).

Perselisihan ataupun kekerasan berbasis agama yang dipicu
oleh perilaku intoleran, menurut pandangan seorang akademisi,
terjadi lantaran ada kesenjangan di bidang ekonomi. Tingginya
ketimpangan sosial-ekonomi dan kerasnya relasi sosial politik di
wilayah Jawa Tengah merupakan faktor yang turut mendorong
berbagai tindakan intoleran. Latar belakang pendidikan dan
kelas sosial ekonomi mayoritas anggota laskar yang dikategori-
kan menengah ke bawah mendorong kentalnya kebutuhan
perlindungan dari kelompok laskar tersebut pada elite yang
memiliki kekuasaan maupun modal. Akibatnya, mereka pun
selalu berkumpul dalam satu kelompok yang didasari oleh
kesamaan kepentingan ekonomi dan jaminan keamanan

Mereka selalu merasakan dan mengklaim adanya ancaman,
baik itu kristenisasi, ancaman global, kepentingan Amerika,
ataupun lainnya. Kondisi inilah yang pada taraf selanjutnya
menjadikan kelompok itu tereksklusi, termasuk dalam hal
ckonomi. Mereka tidak mampu berhubungan dengan pelaku
ckonomi besar yang sebagian besar didominasi kelompok
non-Islam. Tingginya ketimpangan sosial dan kerasnya relasi
sosial-politik serta tingginya kompetisi memperebutkan ruang
untuk hidup menjadikan kelompok/laskar Islam radikal tersebut
memiliki pilihan rasional (rational choice) untuk menjadi semacam

220 Intoleransi dan Politik ...



“alat pemukul atau pelindung” bagi kepentingan tertentu.
Keberadaan mereka yang oleh sebagian masyarakat dianggap
sebagai penyeimbang atau bahkan penyelamat menjadikan
mereka seolah memiliki legitimasi untuk terus beraksi.

Realitas demikian menunjukkan bahwa kelompok laskar
ini memang memiliki kedekatan khusus dengan partai politik.
Kondisi itulah yang disinyalir turut menyuburkan model politik
patronase yang melibatkan kelompok Islam radikal/laskar
dengan elite politik. Saat para ormas yang mengatasnamakan
agama membangun afiliasi dengan elite politik, mereka semakin
mudah dimanfaatkan sebagai basis dukungan kepentingan
politik tertentu. Faktor lain yang menyebabkan maraknya
tindakan intoleransi di Jawa Tengah adalah lambannya aparatur
pemerintah dalam menegakkan hukum (Najahan Musyawak,
Dosen UIN Semarang, wawancara pada 5 Juni 2018).

Dengan dalih keamanan dan ketertiban, tindakan mereka
dianggap positif, bahkan menguntungkan. Mereka selalu berdalih
bahwa aparat pemerintah lambat atau bahkan tidak mampu
menyelesaikan persoalan yang dianggap meresahkan masyarakat
dan bertentangan dengan syariat Islam, seperti kasus perjudian,
prostitusi, penjualan minuman keras, dan sejenisnya. Pasalnya,
sebelum melakukan berbagai aksi dan gerakan, kelompok laskar
itu terlebih dahulu melaporkan pada aparat keamanan setempat
untuk menutup tempat-tempat yang dianggap maksiat tersebut.
Jikaaparatkeamanan tidak langsung merespons persoalan tersebut
atau mereka nilai lambat dalam merespons tuntutan, mereka lalu
bertindak untuk melakukan penutupan secara sepihak.

E. Membangun Narasi Kemajemukan

Meskipun dinamika kehidupan keagamaan di Jawa Tengah
dalam lima tahun terakhir ditandai dengan banyaknya kasus

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =221



intoleransi, di tengah kondisi yang tidak menyenangkan tersebut
dijumpai berbagai aktivitas penyeimbang untuk mendorong kerja
sama antara agama, baik yang dilakukan oleh negara maupun
masyarakat. Hal tersebut terlihat dari keberadaan sarana ibadah
dan lembaga pendidikan dari agama yang berbeda yang terletak
berdekatan tanpa masalah, serta adanya kegiatan antarumat
beragama yang saling mendukung. Bagian ini menguraikan
praktik-praktik penyeimbang dalam kehidupan sosial keagamaan
di Jawa Tengah, salah satunya yang terjadi di Desa Nalan.

Desa Nalan merupakan salah satu desa di Kabupaten
Semarang. Salah satu yang menarik dari desa ini adalah harmonisasi
warganya. Di Desa Nalan terdapat empat agama yang dipeluk
oleh warganya, yaitu Islam, Kristen, Buddha dan Katolik. Tidak
seperti daerah lainnya di mana tempat pemakaman seseorang
dipisahkan berdasarkan agama yang dianutnya, di desa itu makam
warga tidak dipisahkan berdasarkan agama. Selain itu, pada masa-
masa tertentu, seperti saat nyadran (menjelang puasa), Paskah,
dan perayaan hari Katina untuk agama Buddha, warga desa ini
berkumpul untuk melakukan bersih kubur tanpa memandang
agama yang dianutnya (Singgih, pengurus Yayasan Percik di
Salatiga, wawancara pada 5 Juni 2018). Di desa ini juga dikenal
perayaan Pajatan. Pajatan Dusun merupakan hajatan yang berasal
dari tradisi campuran antara budaya Jawa dan ritual agama. Dalam
setiap pagelaran Pajatan (biasanya malam hari) semua warga akan
merayakan secara bersama-sama seluruh hari-hari besar agama
mereka. Mereka juga berpartisipasi dengan menyediakan makanan
dalam perayaan hari-hari besar agama tersebut.

Kegiatan serupa juga terjadi di Desa Tekelan Semarang, di
mana tradisi saling mengunjungi antara warga dalam perayaan
hari besar agama masih sangat kental. Jika umat Hindu

222 Intoleransi dan Politik ...



merayakan hari besar mereka, umat non-Hindu sejak pagi
telah berdiri berjajar secara rapi di depan Pura. Mereka akan
memberikan ucapan selamat pada umat Hindu yang keluar dari
Pura setelah mengikuti acara keagamaan dengan tertib. Selain
itu, di desa ini Kepala Desa setempat juga dipilih secara bergiliran
dari kelompok agama yang berbeda-beda. Tidak mengherankan
jika seorang Muslim di desa ini dapat menjadi Kepala Desa bagi
mayoritas penduduk yang beragama Hindu.

Narasi positif lainnya terkait dengan keselarasan relasi
antarumat beragama di Jawa Tengah dapat dilihat dari
keberadaan aliran Islam Aboge di daerah Pekuncen Banyumas
sejak sebelum kemerdekaan. Aboge sendiri adalah singkatan
dari Alif Rebo Wage, yakni hitungan yang digunakan penganut
Aboge untuk menentukan hari-hari penting keagamaan mereka.
Penganut aliran Aboge dalam menentukan bulan Ramadan tidak
memakai kalender Hijriah atau Masehi, tetapi menggunakan
kalender (a/manac) Aboge. Hal inilah yang menjadikan awal
dan akhir bulan puasa bagi penganut aliran Islam Aboge
berbeda dengan umat Islam pada umumnya. Demikian pula
dalam ibadah lainnya. Hal yang khas dilakukan penganut Islam
Aboge adalah Salat Ied yang disebut sholat Ngizgi (Itqi) setelah
puasa Syawal pada tanggal 8 bulan Syawal pagi hari, dan shalat
Rebo Wekasan yang dilaksanakan pada hari Rabu pagi terakhir
bulan Safar (Harisyah, 2006, 19-50). Perbedaan tersebut tidak
menyebabkan adanya konflik di lingkungan masyarakat Aboge
tinggal.

Hubungan antara penganut Islam Aboge dan umat Islam
pada umumnya (Islam mainstream) berjalan dengan baik dan
rukun. Hal ini terlihat dari pelaksanaan salat berjamaah di
masjid Islam Aboge, Masjid Rabak, yang tidak hanya diikuti

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =223



oleh penganut Aboge saja, tetapi juga yang lain. Demikian pula
kegiatan tradisi lainnya seperti, sedekah bumi dan selametan yang
umumnya diisi dengan tahlilan juga dilakukan bersama-sama.
Kegiatan penganut Islam Aboge seperti waktu memulai tanam
padi, memanen padi, membangun rumah, dan menempati rumah
baru juga berdasarkan pada almanak Aboge dan ditandai dengan
kegiatan selametan. Dalam kegiatan ini, tetangga diundang
untuk membaca #hlil dan doa untuk para leluhur. Selain tradisi
selametan, tradisi sedekah bumi yang diadakan oleh pengurus
RT atau RW pada bulan Syuro juga menjadi ruang temu bagi
penganut aliran Aboge dan masyarakat umum. Akulturasi
budaya dan penerimaan tradisi-tradisi lokal sebagai bagian dari
lingkungan budaya bersama menjadi faktor kuat terciptanya
kerukunan di masyarakat

Hubungan harmonis antara agama dan tradisi lokal
sebenarnya bukan hal baru. Menurut Kuntowijoyo (2001),
agama dan budaya sebagaimana diperlihatkan dalam tradisi
Aboge adalah dua hal yang saling berinteraksi dan saling me-
mengaruhi, baik dalam mengambil bentuk, simbol, maupun
isi/nilai. Proses penerimaan agama-agama dalam masyarakat
tradisional, terutama masyarakat Jawa, menghasilkan akulturasi
antara agama dan budaya lokal yang cukup kuat. Masyarakat
Jawa berhasil mengembangkan kebudayaan yang kaya raya
dengan menyerap dan memanfaatkan unsur-unsur agama dan
kebudayaan Hindu-Buddha serta Islam dan menyesuaikannya
dengan tradisi Kejawen. Hal itu sekaligus memunculkan strategi
dakwah yang menyajikan Islam dalam kemasan yang atraktif,
khususnya dengan menekankan kesesuaian atau kontinuitas

224  Intoleransi dan Politik ...



dengan Islam, ketimbang perubahan dalam kepercayaan dan
praktik keagamaan lokal (Azra, 1998, 32).

F. Simpulan

Persoalan intoleransi di Jawa Tengah dalam lima tahun terakhir
mengalami kenaikan. Tindakan intoleransi yang berbasis agama
tersebut biasanya terjadi dalam dua tataran, yakni intoleransi
antarumat beragama maupun intoleransi inter-umat beragama.
Intoleransi antara umat beragama lebih banyak diwarnai dengan
tindakan pelarangan pendirian rumah ibadah maupun peru-
sakan rumah ibadah kelompok-kelompok minoritas. Sementara
itu, intoleransi inter-umat beragama biasanya berupa tindakan
diskriminatif pada interaksi sosial mereka maupun pengusiran.

Insiden-insiden yang melibatkan perselisihan antarumat
beragama maupun inter-umat beragama, pada awalnya meru-
pakan rasa ketidaknyamanan sebagian warga terkait dengan tata
cara beribadah yang berbeda dan yang dianggap mengganggu.
Namun, di sejumlah peristiwa, tindakan intoleransi tersebut
merupakan akibat dari politisasi agama yang memanfaatkan
perbedaan pemahaman agama bagi kepentingan politik lokal.
Politisasi tersebut bertujuan menaikkan posisi tawar dalam
konstelasi dan dinamika politik lokal.

Apa yang terjadi di Nalan, Tekelan, dan Pekuncen mem-
perlihatkan bahwa hubungan intern umat Islam secara dinamis
berkaitan dengan identitas-identitas kelompok yang dikuatkan
dengan identitas budaya. Identitas-identitas budaya tersebut
dapat berwujud identitas etnis dan identitas tradisi lokal. Di-
namika hubungan dapat menuju pada kerukunan intern umat
Islam karena adanya faktor-faktor yang mendukung ke arah
kerukunan tersebut.

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =225



Wawasan multikulturalisme juga dapat menutup kerapuhan
relasi sosial yang didasarkan pada hubungan mayoritas-minoritas.
Hal ini karena interaksi sosial yang terjadi antarkelompok dalam
masyarakat, baik internal umat beragama maupun antarumat
beragama, meniscayakan proses memberi dan menerima. Ada
proses menyerap dan diserap dalam tradisi dan budaya. Pada
pertemuan budaya inilah sebenarnya batas-batas budaya akan
cair sehingga menjadi kohesi yang mengikat etnis-etnis tersebut,
baik dalam bentuk multikulturalisme, akulturasi, maupun ikatan
budaya baru, budaya hibrida, tanpa harus kehilangan jati diri dan
identitas aslinya. Multikulturalisme meniscayakan pengakuan
dan penghargaan terhadap keragaman, sekaligus terbuka bagi
dialog budaya antarmasyarakat yang memungkinkan terciptanya
kerukunan yang sesungguhnya.

Daftar Pustaka

Azra, A. (1998). Jaringan ulama Timur Tengah dan Kepulanan
Nusantara abad XVII-XVIII. Bandung: Mizan.

BPS Provinsi Jawa Tengah. (2016). jawa 1engah dalam angka 2015.
Semarang: BPS Provinsi Jawa Tengah.

Buku II RUU KUHP. (tanpa tahun). Diakses pada 19 Agustus 2018
dari hteps://slissety.wordpress.com/buku-ii-ruu-kuhp.

Harisyah, R.H. (Ed). (20006). Adaptasi dan resistensi kelompok-kelompok
sosial Keagamaan. Jakarta: Balai Litbang Agama.

Kuntowijoyo. (2001). Muslim tanpa masjid, essai-essai agama, budaya,
dan politik dalam bingkai strukturalisme transendental. Bandung:
Mizan.

Lembaga Studi Sosial dan Agama (ELSA) Semarang. (2012). Laporan
tahunan kebebasan beragama dan berkeyakinan di Jawa Tengah
tahun 2012. Diakses pada 24 Juli 2020 dari https://www.4shared.
com/web/preview/pdf/RFTdQzCQ.

226 Intoleransi dan Politik ...



Lembaga Studi Sosial dan Agama. (2017). (Bukan) hitam putih konflik
agama; analisis situasi kebebasan beragama dan berkeyakinan di
Jawa Tengah tahun 2017. Semarang: ELSA Press.

Rofiuddin. (2017, Januari 2). Kasus intoleransi di Jawa Tengah naik,
motifnya berulang. Tempo.co. Diakses pada 10 Agustus 2018
dari https://nasional.tempo.co/read/831934/kasus-intoleransi-di-
jawa-tengah-naik-motifnya-berulang/full&view=ok.

Saputra, A. (2019, Februari 25). Menunggu 41 tahun, akhirnya
penghayat masuk kolom agama di KTP. Dezik.com. Diakses pada
9 Januari 2020 dari https://news.detik.com/berita/d-4442776/
menunggu-41-tahun-akhirnya-penghayat-masuk-kolom-agama-
di-kep.

Setara Institute. (2017). Indeks kota-kota toleran 2017. Diakses pada 30
November 2018 dari http://setara-institute.org/indeks-kota-toler-
an-tahun-2017/.

Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya LIPI. (2018). Survei kebe-
basan beragama di Indonesia. [Laporan Penelitian] tidak di-
publikasikan.

Tadjoeddin, M. Z. (2002).Anatomy of social violence in the context of
transtition: the case of Indonesia 1999-2001. UNSFIR Working
Paper.

Wahid Foundation. (2017). Hasil survei nasional 2016 Wahid
Foundation-LSI. Diakses pada 3 Januari 2020 dari hetp://
wahidfoundation.org/index.php/publication/detail/Hasil-Survey-
Nasional-2016-Wahid-Foundation-LSI.

Wildan, M. (2013). The nature of radical islamic groups in Solo.
Jurnal of Indonesian Islam, 7 (1), 49-70.

Dinamika Intoleransi dan Toleransi ... =227



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB IX

Potret Buram (In)
toleransi di Yogyakarta
dan Faktor-faktor
Pemicunya

Usman
Pusat Penelitian Masyarakat dan
Budaya-LIPI

A. Pengantar

Yogyakarta selama ini dianggap sebagai kota yang aman, nyaman,
dan damai. Masyarakatnya sangat ramah dan menghormati
orang lain. Keramahan ini dapat dijumpai dalam keseharian ma-
syarakatnya. Mereka yang pernah menginjakkan kaki di daerah
istimewa ini, tentu dapat merasakan secara langsung sikap so-
pan-santun dan persaudaraan dalam interaksi keseharian. Bentuk
paling mudah dari keramahtamahan ini adalah senyuman yang
diperlihatkan. Terhadap orang yang tidak dikenal pun masyarakat
Yogyakarta sering memberikan senyum ramah. Lebih khusus lagi
di pedesaan, setiap bertemu dengan orang lain pasti kita akan
disapa dengan baik sekaligus diberikan senyuman. Hal ini yang
menjadi salah satu alasan masyarakat Yogyakarta dikenal sebagai
pribadi yang ramah, baik, dan sopan.

Tradisi keramahtamahan yang mengakar di masyarakat men-
jadi daya dorong bagi timbulnya beragam istilah yang disematkan
bagi daerah ini, termasuk slogan yang ingin menguatkan identitas

229



keberagaman dan penghormatan atas perbedaan, yakni Yogyakarta
sebagai kota toleransi (city of tolerance). Julukan Yogyakarta sebagai
kota toleran dikukuhkan oleh Herry Zudianto pada 2011. Ia ada-
lah walikota Yogya yang terpilih sejak tahun 2001 sampai dengan
2011 dan terus mengampanyekan indahnya keberagaman di kota
pelajar ini. Penggunaan istilah ini lahir sebagai cita-cita yang ingin
dicapai. Idealisme ini tidak lahir dalam ruang kosong, tetapi sudah
melekat dalam keseharian masyarakat. Toleransi memang menjadi
ruh bagi interaksi antar-sesama di kota budaya ini, dan tidak seka-
dar slogan yang lahir tanpa proses yang panjang. Praktik toleransi
telah menginternalisasi dalam keseharian orang-orang Yogyakarta
dan mewarnai aktivitas mereka.

Predikat tersebut tidak bertahan lama dan perlahan berubah.
Tulisan ini mempertanyakan predikat Yogyakarta sebagai kota
toleran dengan menambahkan kata (in) di dalam kurung. Arti-
nya, Yogyakarta bisa dilihat sebagai kota yang toleran dan bisa
juga dilihat sebagai kota yang (in)toleran karena ada beberapa
kasus intoleransi yang dibahas dalam tulisan ini.

Menurut Abdul Halim, aktivis FKUB Yogyakarta, klaim
Yogyakarta sebagai kota toleran masih dapat dibenarkan sebelum
era reformasi atau sekitar tahun 1990-an. Setelah akhir 1990,
klaim tersebut sudah tidak relevan lagi mengingat banyak terjadi
kasus intoleransi dan radikalisme (Zudianto, 2008; Mas'oed,
Panggabean, & Azca, 2001; Sumartana dkk., 1999). Kejadian
demi kejadian datang silih berganti dan kasus-kasus ketegangan
yang melibatkan identitas berbeda semakin sering dijumpai
(Abdul Halim, wawancara pada 12 Mei 2018). Radikalisme dan
intoleransi tidak hanya terjadi antarkelompok yang berbeda, tetapi
juga menyasar kelompok yang sama. Isu yang diusung pun cukup
beragam, mulai dari agama, politik, etnis, dan identitas lainnya.

230 Intoleransi dan Politik ...



Fenomena ini sangat mengganggu dan merusak citra Yogyakarta
sebagai kota budaya, kota pelajar, dan kota toleransi. Gesekan dan
ketegangan di masyarakat pun terlihat semakin kuat. Skala into-
leransi di Yogyakarta memang tidak seperti daerah-daerah lainnya
yang akhirnya menciptakan eksklusif konflik, tetapi hal ini harus
tetap diwaspadai dan tidak boleh dibiarkan. Dengan kata lain,
diperlukan upaya lebih untuk menekan kasus-kasus intoleransi di
DIY oleh pihak yang berwenang. Data perbandingan tingkat in-
toleransi Yogyakarta akan disajikan pada pembahasan berikutnya.

Peristiwa radikalisme dan intoleransi di Yogyakarta beberapa
kali telah dilaporkan oleh lembaga-lembaga yang peduli dengan
kebebasan dan toleransi. Kesimpulan mereka menguatkan bahwa
Yogyakarta sudah tidak lagi ramah dengan perbedaan. Masyarakat
daerah ini dipandang semakin permisif dengan tindakan-tin-
dakan intoleran yang merusak solidaritas sosial. Nilai-nilai
luhur terkait penghormatan atas sesama perlahan luntur, bahkan
ditinggalkan masyarakatnya. Kekerasan fisik dan verbal ter-
hadap pihak lain yang dianggap tidak sesuai dengan pandangan
kelompoknya terus terjadi. Perbedaan sedikit saja dapat berubah
menjadi konflik. Sensitivitas yang berlebihan semakin menonjol.
Perilaku ini memang tidak dilakukan oleh seluruh masyarakat,
tetapi tindakan segelintir orang/kelompok akhirnya berimbas
luas terhadap penilaian atas masyarakat Yogyakarta.

Setara Institute pernah mengeluarkan Indeks Kota Toleran
(IKT) tahun 2017. Lembaga ini melakukan kajian indexing ter-
hadap 94 kota di Indonesia terkait isu dan praktik toleransi (Setara
Institute, 2017). Praktik-praktik toleransi kota-kota di Indonesia
dikaji dengan cara memeriksa besarnya kebebasan beragama/
berkeyakinan. Hal tersebut harus dijamin dan dilindungi melalui
regulasi dan tindakan. Selanjutnya, kebebasan beragama/berkeya-

Potret Buram (In)toleransi ... =231



kinan disandingkan dengan realitas perilaku sosial masyarakat da-
lam tata kelola keberagaman kota. Pengukuran dilakukan dengan
paradigma negative right (pihak lain tidak mengganggu aktivitas
yang dilakukan oleh pihak lainnya). Indeks Kota Toleran juga me-
nelusuri tindakan positif pemerintah kota untuk mempromosikan
nilai-nilai toleransi yang berwujud dalam kebijakan, pernyataan
resmi, dan upaya membangun toleransi di masyarakat.

Kota toleran dalam kajian Setara Institute adalah kota yang
memiliki beberapa prasyarat dasar sebagai berikut. Perzama,
pemerintah kota memiliki regulasi yang kondusif bagi praktik
dan promosi toleransi (baik berupa perencanaan maupun pelak-
sanaannya). Kedua, pernyataan dan tindakan aparatur peme-
rintah kota kondusif bagi praktik dan promosi toleransi. Keziga,
tingkat peristiwa dan tindakan pelanggaran kebebasan beragama/
berkeyakinan rendah atau tidak ada sama sekali. Keempat, kota
menunjukkan upaya yang cukup terkait tata kelola keberagaman
identitas keagamaan warganya. Studi ini dilakukan terhadap 94
kota dari total 98 kota di Indonesia. Hasil penilaian dapat dilihat
pada Tabel 9.1.

Tabel 9.1 Kota Teratas dengan Skor Toleransi Tertinggi

No Kota Skor
1 Manado 5,90
2 Pematangsiantar 5,90
3 Salatiga 5,90
4 Singkawang 5,90
5 Tual 5,90
6 Binjai 5,80
7 Kotamobagu 5,80
8 Palu 5,80
9 Tebing Tinggi 5,80
10 Surakarta 5,72

Sumber: Setara Institute (2017)

232 Intoleransi dan Politik ...



Tabel 9.2 Kota Teratas dengan Skor Toleransi Rendah

No Kota Skor
1 DKl Jakarta 2,30
2 Banda Aceh 2,90
3 Bogor 3,05
4 Cilegon 3,20
5 Depok 3,30
6 Yogyakarta 3,40
7 Banjarmasin 3,55
8 Makassar 3,65
9 Padang 3,75

10 Mataram 3,78

Sumber: Setara Institute (2017)

Dari dua tabel tersebut dapat dilihat bahwa 5 kota paling
toleran di Indonesia adalah Manado (Sulawesi Utara), Pema-
tangsiantar (Sumatra Utara), Salatiga (Jawa Tengah), Singkawang
(Kalimantan Barat), dan Tual (Maluku Tenggara). Semuanya
memiliki skor toleransi 5,90. Sementara itu, 6 kota dengan
toleransi rendah adalah DKI Jakarta, Banda Aceh, Bogor (Jawa
Barat), Cilegon (Jawa Barat), Depok (Jawa Barat), dan Yogy-
akarta dengan skor di bawah atau sama dengan 3,40. Empat
kota berikutnya dengan skor toleransi yang tinggi adalah Binjai
(Sumatra Utara), Kotamobagu (Sulawesi Utara), Palu (Sulawesi
Tengah), dan Tebing Tinggi (semuanya mendapatkan skor
5,80), sementara Surakarta mendapat skor 5,72. Kota dengan
skor toleransi rendah yang menduduki peringkat 7 sampai 10
adalah Banjarmasin (3,55), Makassar (3,65), Padang (3,75), dan
Mataram (3,78).

Data tersebut makin menguatkan pandangan bahwa
Yogyakarta merupakan salah satu kota dengan tingkat toleransi
yang cukup rendah. Yogyakarta berada di peringkat ke-6 dari 10
kota yang memiliki skor terendah. Tindakan intoleransi yang

Potret Buram (In)toleransi ... = 233



paling banyak terjadi di Yogyakarta berkaitan dengan upaya me-
nekan kebebasan beragama dan berkeyakinan, termasuk usaha
mengontrol ekspresi keberagamaan pihak lain. Tindakan-tin-
dakan seperti ini dominan dilakukan oleh kelompok sipil yang
memiliki pandangan terbatas terhadap keberagaman. Fenomena
ini menunjukkan bahwa kelompok sipil cukup berpengaruh ter-
hadap merebaknya intoleransi di suatu daerah. Artinya, banyak
faktor yang memengaruhi kondusivitas suatu daerah, bukan
hanya berkaitan erat dengan kebijakan menanamkan toleransi
yang dikeluarkan kepala daerah/pemimpinnya, melainkan juga
berkaitan erat dengan perilaku masyarakat.

B. Kasus-Kasus Radikalisme dan Intoleransi di
Yogyakarta

Di satu sisi, watak toleran Yogyakarta telah berhasil melahirkan
tradisi dan nilai-nilai multikultur. Di sisi lain, watak toleran
juga melahirkan gerakan-gerakan yang berseberangan dengan
nilai-nilai multikulturalisme atau pluralisme. Senada dengan
pemikiran tersebut, Bahsan Nawawi (Musytasyar NU Provinsi
Daerah Istimewa Yogyakarta) mengatakan bahwa Yogyakarta
dapat menjadi tempat tumbuh suburnya berbagai macam aliran
agama, mulai dari yang lembut, moderat, sampai yang keras.
Hal ini karena Yogyakarta terlalu toleran terhadap perbedaan.
Kata terlalu mendapat penckanan karena berarti sesuatu yang
berlebihan dan ini biasanya membawa dampak yang kurang baik
(Bahsan Nawawi, wawancara pada 14 Mei 2018).

Terlepas dari pro-kontra tentang Yogyakarta sebagai kota
toleran, faktanya ada beragam kasus yang menyebabkan toleransi
di Yogyakarta dinilai rendah. Kasus-kasus yang terjadi kerap
berhubungan dengan isu kebebasan beragama dan berkeyakinan,
tetapi ada juga kasus-kasus lain yang tidak terkait dengan isu

234  Intoleransi dan Politik ...



agama. Berikut ini beberapa kasus intoleransi yang terjadi dalam
kurun waktu 5 tahun terakhir.

1. Perusakan dan Penyerangan Rumah Ibadah Serta
Atribut Agama

Peristiwa perusakan dan penyerangan tempat ibadah secara tegas
menunjukkan sikap intoleransi terhadap pemeluk agama dan
keyakinan yang berbeda. Kasus terbaru yang terjadi di Yogyakarta
beberapa bulan sebelum penulis melakukan penelitian lapangan
adalah kasus penyerangan di Gereja St. Lidwina, Bedog, Sleman,
pada Minggu 11 Februari 2018. Tempat ibadah umat Nasrani
ini diserang oleh seorang pemuda dari Banyuwangi. Kejadian
berawal saat jemaat gereja melakukan misa di gereja Katolik itu
pada pukul 07.30 WIB. Pelaku masuk dengan membawa pedang
dari arah pintu gereja bagian barat dan menyerang pengurus
gereja yang bernama Martinus Parmadi Subiantoro. Jemaat
yang lain pun lantas membubarkan diri. Pelaku terus masuk ke
gedung utama gereja dan menuju ke arah kumpulan paduan
suara, menyerang Romo Prier, dan mengakibatkan kepala bagian
belakangnya terluka. Romo Prier saat itu sedang memimpin
misa. Pelaku lantas menyerang jemaat yang masih berada di
dalam gereja sehingga mengakibatkan korban bernama Budijono
mengalami luka di bagian belakang tubuhnya. Pelaku terus me-
ngayunkan pedangnya ke patung Yesus dan Bunda Maria. Saat
itulah petugas Polsek Gamping bernama Aiptu Munir tiba untuk
mengamankan suasana. Saat diminta untuk menyerahkan diri,
pelaku menolak. Petugas akhirnya menembak pelaku pada bagi-
an perutnya (Sukatno, Ketua Gereja Santa Ludwina, wawancara
pada 13 Mei 2018).

Kasus perusakan lainnya terjadi di Desa Gayambharjo, Keca-
matan Prambanan, Sleman. Di desa ini, sebuah tempat ziarah,

Potret Buram (In)toleransi ... = 235



Gua Maria Sendang Sriningsih, dirusak orang tak dikenal pada
Selasa 9 Agustus 2016. Akibat kejadian ini, salah satu relief jalan
salib terlihat rusak pada bagian kepalanya. Relief tersebut bera-
da pada pemberhentian X Gua Maria. Setelah kejadian, polisi
lantas menuju ke lokasi kejadian dan melakukan penyelidikan
(Polisi usut perusakan, 2016). Perusakan situs ibadah ini hanya
berselang dua bulan dari peristiwa sebelumnya, yakni peristiwa
tanggal 6 Juni 2016 di Bantul.

Sebelumnya, perusakan situs ibadah terjadi di Kabupaten
Bantul pada Minggu 6 Juni 2016. Sasarannya adalah Gua Maria
yang terletak di Dusun Semanggi, Bangunjiwo, Kasihan, Bantul.
Pada Gua Maria tersebut terdapat patung Bunda Maria. Patung
tersebut dirusak dan beberapa anak tangga yang menuju gua ter-
lihat pecah. Bagian kaki patung retak seperti terkena benda tajam
(Perusakan Gua Maria, 2016). Peristiwa ini menunjukkan bahwa
intoleransi dan radikalisme bisa menyasar beragam atribut yang
berhubungan dengan kelompok tertentu yang dipandang berbe-
da dan menjadi ancaman bagi kelompoknya. Objek penyerangan
dan perusakan bukan sekadar rumah ibadah, melainkan semua
yang berkaitan erat dengan simbolisasi dan aktivitas keagamaan.

Pada 1 Juni 2014, sekelompok orang dengan atribut
keagamaan melakukan perusakan bangunan ibadah di
Pangukan, Tridadi, Sleman. Faktor penyebab utamanya adalah
izin mendirikan bangunan (IMB) yang dianggap bermasalah.
Bangunan tersebut awalnya dibuat untuk rumah dan bukan
sebagai tempat ibadah. Penggunaan bangunan tersebut untuk
ibadah sudah dilakukan sejak lama pada sekitar tahun 1990.
Pada 2010, bangunan tersebut direnovasi hingga mirip dengan
bangunan ibadah gereja. Hal ini yang mengakibatkan penolakan
dari masyarakat yang berakhir dengan penyegelan sejak tahun

236 Intoleransi dan Politik ...



2012. Bangunan tersebut dimiliki oleh seorang pendeta bernama
Nico Lomboan. Peristiwa perusakan bermula saat jemaat
melakukan ibadah pada pagi harinya (dengan cara membuka
segel bangunan). Masyarakat merespons dengan cara meminta
jemaat untuk bubar. Pada siang harinya, sekelompok orang
datang, merusak pagar, dan memecahkan kaca dengan batu dan

palu besar (Syaifullah, 2014).
2. Pembubaran Acara Ibadah Agama

Beberapa kasus pembubaran kegiatan keagamaan pernah
beberapa kali terjadi. Pada 20 Oktober 2017 diumumkan akan
diselenggarakan Kebaktian Nasional 500 Tahun Reformasi Gereja
(Reformed Church). Panitia merencanakan kegiatan dilakukan di
Stadion Kridosono, Yogyakarta. Pengelola stadion membatalkan
acara secara tiba-tiba pada 12 Oktober 2017. Alasan utama
pembatalan adalah keberatan masyarakat yang ditujukan kepada
Polda DI Yogyakarta. Pdt. Dr. Stephen Tong sebagai pembicara
kegiatan dianggap bisa menjadikan acara tersebut sebagai ajang
pemurtadan. Berdasarkan keterangan persnya, STEMI (panitia
kegiatan) merasa prihatin terhadap keberpihakan aparat penegak
hukum kepada kelompok intoleran yang mengatasnamakan
keamanan dan kedamaian di NKRI. Mereka berargumen bahwa
Stephen Tong, selama lebih dari 60 tahun, tidak pernah melakukan
Kebaktian Kebangunan Rohani (KKR) penyembuhan fisik seperti
disebutkan pihak penolak acara. Stephen Tong hanya menekankan
pertobatan sejati manusia yang berdosa kembali di dalam Tuhan
Yesus Kristus (Hendyarto, 2017).

Kejadian serupa terjadi pada 16 April 2015. Dalam rangka
Paskah, umat Kiristiani, menggelar acara Kebaktian Pembaru-
an Iman Nasional di Stadion Kridosono. Meskipun beredar
ancaman akan adanya pembubaran acara, panitia tetap melak-

Potret Buram (In)toleransi ... =237



sanakan kegiatan tersebut. Aparat keamanan membantu penga-
manan secara maksimal (Ada ancaman, 2015). Kasus ini yang
memperlihatkan bahwa ketegasan aparat menjaga hak kebebasan
beragama merupakan unsur penting dalam memelihara sikap
toleransi. Aparat keamanan tidak boleh tunduk terhadap tekanan
kelompok-kelompok intoleran.

Pembubaran suatu kegiatan yang dilakukan kelompok lain
adalah bentuk dari perilaku intoleransi. Ketidaksepakatan harus-
nya disampaikan dengan dialog terbuka, bukan dengan tekanan
dan intimidasi. Kasus lainnya terjadi pada Kamis 29 Mei 2014.
Pada pukul 19.00, sekelompok orang yang sedang mengadakan
ibadah Doa Rosario dibubarkan oleh kelompok lain. Kelompok
intoleran tersebut berjumlah delapan orang dan menyerang
jemaat yang sedang beribadah di rumah pribadi Julius Felicianus
yang terletak di Kompleks Perumahan STIE YKPN, Sleman,
Yogyakarta. Kelompok penyerang melempari rumah dengan
batu dan memukuli jemaat yang berkumpul. Pada pukul 21.15
WIB, pemilik rumah datang ke lokasi kejadian dan dianiaya.
Berdasarkan penuturan Julius kepada polisi, salah satu orang yang
menyerangnya adalah penghuni kontrakan yang tinggal di depan
rumahnya (Kronologi pembubaran ibadah, 2014). Peristiwa ini
mengindikasikan intoleransi terhadap kebebasan beragama dan
berkeyakinan berjalan secara acak. Hal ini dapat terjadi kapan
saja dan di mana saja. Ironisnya, ibadah di rumah pribadi tidak
lepas dari ancaman penyerangan kelompok intoleran. Kasus
ini menunjukkan kedekatan fisik, seperti tetangga, tidak lantas
membuat interaksi antarpihak yang berbeda menjadi semakin
cair dan baik. Orang di sekitar pun berpotensi menjadi pihak
yang menolak dan menyerang aktivitas ibadah.

238 Intoleransi dan Politik ...



3. Atribut dan Simbol

Pelaku intoleransi bisa menyasar segala hal. Tidak hanya terhadap
aktivitas/kegiatan yang berhubungan langsung dengan aktivitas
beragama, tetapi juga hal lain yang berhubungan dengan sim-
bol-simbol identitas agama, salah satunya kasus penolakan peng-
gunaan atribut muslim oleh non-muslim. Korbannya pun bukan
individu, melainkan institusi. Hal ini dapat disimak dari kasus
baliho Universitas Kristen Duta Wacana (UKDW). Kampus ini
sedang memberikan informasi penerimaan mahasiswa baru tahun
ajaran 2017/2018. UKDW kemudian memasang baliho besar di
depan kampusnya terkait informasi ini. Dalam baliho tersebut,
tampak tiga orang wanita yang sedang berinteraksi. Salah satu
wanitanya menggunakan hijab. Baliho seperti ini sebenarnya
biasa saja, tidak ada hal yang perlu dipermasalahkan. Meskipun
kampus Kristen, UKDW memang menerima mahasiswa/i tanpa
memedulikan agama dan kepercayaannya. Bagi kampus swasta,
menarik sebanyak-banyaknya mahasiswa adalah hal lumrah
yang dilakukan dengan beragam strategi promosi. Namun, bagi
sebagian kelompok, konten baliho ini ternyata bermasalah dan
harus diturunkan.

Penentang utamanya adalah Forum Umat Islam (FUI).
Mereka meminta manajemen UKDW menurunkan baliho yang
memuat gambar mahasiswi berjilbab. Setelah melakukan nego-
siasi, akhirnya pada Rabu 7 Desember 2016 disepakati bahwa
UKDW akan menurunkan baliho tersebut. FUI beranggapan
UKDW vyang mayoritas mahasiswa/mahasiswinya beragama
Kristen tidak pantas memasang baliho wanita berjilbab (Utama,
2016). Keberatan FUI sangat tidak logis dan terkesan mencari
pembenaran. Jilbab dipandang sebagai simbol agama yang eksk-
lusif yang hanya boleh dipergunakan oleh umat Islam, dan umat

Potret Buram (In)toleransi ... =239



agama lain tidak boleh menggunakan dan memanfaatkannya.
Sensitivitas berlebihan dalam beragama menjadi sangat kuat
terlihat dari kasus ini. Agama dibuat menjadi sangat kaku dan
penuh sekat.

Intoleransi tidak hanya terjadi pada aktivitas agama, tetapi
juga pada aktivitas sosial. Di Bantul, pameran seni karya Andreas
Iswinarto dibubarkan oleh ormas. Dalam pameran bertema “Aku
Masih Utuh dan Kata-kata Belum Binasa” ditampilkan juga
puisi Wiji Thukul. Rencananya, sebanyak 35 lukisan, 20 poster,
dan puluhan puisi Wiji Tukul akan dipamerkan pada 8 Mei
2017 sampai 11 Mei 2017. Pameran ini bertujuan mempelajari
tokoh Wiji Thukul sebagai aktivis buruh, terlebih lagi bulan Mei
merupakan momen peringatan 19 tahun reformasi dan hilangnya
Wiji Thukul. Menurut penuturan Andreas, saat panitia sedang
memasang karya seni, ada sekitar 30-an anggota ormas datang
untuk membubarkan dan melepas karya. Sebelum kelompok
ormas ini datang, polisi terlebih dahulu hadir dan menanyakan
tentang agenda acara. Pemuda Pancasila mengakui sebagai pihak
yang membubarkan acara. Menurut mereka, acara ini merupakan
gerakan anak turunan komunis. Menurut Ketua Majelis Pimpinan
Wilayah Pemuda Pancasila DIY, Faried Jayen, intoleransi boleh
dilakukan terhadap komunis dan separatis (Permana, 2017).
Kasus ini menggambarkan beragamnya aktor pelaku intoleransi.
Tidak hanya kelompok dengan basis identitas agama, tetapi juga
kelompok yang menganggap dirinya sebagai nasionalis.

4. Penentangan Terhadap Komunitas Lain Seagama

Pada 23 Oktober 2015, massa gabungan dari Front Jihad Islam
(FJI), Front Umat Islam (FUI), dan Gerakan Pemuda Ka'bah
(GPK), mendatangi pusat kegiatan Syiah yang berada di Jalan

Kaliurang. Kehadiran mereka untuk menolak segala kegiatan

240 Intoleransi dan Politik ...



yang bermuatan Syiah. Menurut Abdurahman, kegiatan di
Rausyan Fikri pernah didatangi beberapa bulan sebelumnya, dan
diminta berhenti menyelenggarakan kegiatan, tetapi aktivitas
Rausyan Fikri masih terus dijalankan. Ia menguatkan larangan
kegiatan Syiah yang dikeluarkan oleh MUI (Syaifullah, 2015).
Selain Syiah, komunitas lain yang mendapatkan tekanan terkait
keyakinannya adalah Ahmadiyah padahal organisasi Islam itu
telah lama hadir dan menjalankan aktivitasnya di Yogyakarta
tanpa ada hambatan. Peningkatan resistansi terhadap eksistensi
Ahmadiyah adalah hal yang baru terjadi di Yogyakarta akhir-
akhir ini. Kejadian ini menunjukkan bahwa korban intoleransi
bisa berasal dari kelompok/komunitas agama yang sama dengan
para pelaku. Dalam hal ini, sesama pemeluk agama Islam pun
dapat berselisih paham hingga menimbulkan tindakan fisik.

Kasus-kasus tersebut menunjukkan cukup rentannya
Yogyakarta dengan tindakan intoleransi. Menurut Ahnaf
dan Salim (2017), selain tekanan terhadap rumah ibadah dan
kegiatan agama umat Kristen, ada empat hal yang perlu diperha-
tikan. Pertama, pola aksi para laskar di Yogyakarta sangat jarang
menyasar tempat maksiat. Kedua, banyak kasus penutupan paksa
kegiatan diskusi yang dianggap pro-LGBT dan komunisme.
Ketiga, kekerasan antarkelompok ormas beberapa kali menga-
kibatkan korban meninggal. Dalam kurun waktu 2014-2016,
terjadi 5 kali kekerasan yang melibatkan ormas. Keempat, sasaran
vigilantisme tidak hanya menyasar kelompok minoritas, seperti
Kristen, Syiah, Ahmadiyah, dan LGBT, tetapi melebar hingga

menyasar kegiatan kesenian dan lintas iman.

5. Pluralisme Yang Tersegregasi

Selain kasus-kasus yang telah disebutkan, tantangan yang dihadapi
Yogyakarta belakangan ini adalah makin tersekat-sekatnya ma-

Potret Buram (In)toleransi ... = 241



syarakat berdasarkan identitas dan strata tertentu, sehingga tercipta
batas-batas yang perlahan menggerus interaksi penduduknya.
Padahal interaksi adalah prasyarat penting bagi dialog antarpihak
yang berbeda. Jika masyarakat hanya berinteraksi dengan pihak
lain yang sejenis (homogen), sikap toleran tidak akan tumbuh
sebab pihak yang dihadapi memiliki kecenderungan yang sama
dengan dirinya. Berbeda jika masyarakat saling berbaur dengan
identitas yang heterogen. Interaksi dengan pihak yang berbeda
akan memaksa seseorang untuk menyesuaikan dan menerima pi-
hak lain. Fenomena masyarakat yang lebih nyaman hidup dengan
kelompoknya dapat dilihat dari maraknya indekos dan perumahan
berdasarkan identitas tertentu, misalnya asrama khusus Nasrani,
perumahan Syariah, kontrakan khusus Muslim, dan sebagainya.

Pemerintah Yogyakarta telah menyadari potensi yang dapat
muncul dari kelompok masyarakat yang terkotak-kotak ini. Sultan
Hamengku Buwono, pada 2013, menyatakan akan membatasi
asrama mahasiswa daerah. Menurutnya, asrama daerah bisa menjadi
perkumpulan etnis dan rawan memicu konflik. Sultan beranggapan
ada kecenderungan mereka yang tinggal di asrama hanya bergaul
dengan teman seasrama atau sesama etnis schingga kurang bersosiali-
sasi dan tidak toleran terhadap perbedaan. Sultan mencontohkan
konflik yang pernah terjadi di Babarsari, Depok, dan Sleman, yang
dipicu oleh solidaritas etnis (Rahman, 2013). Keharusan rumah
kos seagama belum menjadi perhatian Sultan karena belum dilihat
sebagai persoalan yang mengganggu ketertiban umum.

Konflik tidak hanya muncul berdasarkan solidaritas etnis
saja, tetapi juga berdasarkan identitas agama dan identitas
lainnya. Artinya, hal-hal tersebut perlu diperhatikan dan diatur
agar batas-batas antar-mereka yang berbeda tidak terus menguat,

khususnya di ruang publik. Hal ini tampaknya belum dipahami

242  Intoleransi dan Politik ...



oleh para pemangku kebijakan. Pertumbuhan ekonomi dipan-
dang sebagai unsur penting pembangunan dan kerap mengabai-
kan potensi konflik. Maraknya pengembang yang menawarkan
perumahan Syariah/Islami, hadirnya indekos yang tertutup
(karena khusus diperuntukkan bagi identitas yang sama) adalah
beberapa contoh. Masyarakat diberi janji bahwa hidup dalam
komunitas yang homogen akan menjadikan hidup semakin
aman dan nyaman. Hal ini secara tidak langsung menimbulkan
anggapan bahwa pihak lain sebagai sumber masalah karena
asumsinya ketika sudah menjauhkan diri dari pihak lain yang
berbeda, masalah kehidupan akan selesai.

Berkumpul berdasarkan identitas yang sama memang bukan
hal yang terlarang, tetapi jika hal tersebut akhirnya membuat
seseorang menutup diri terhadap orang lain, bisa menjadi
masalah. Menonjolkan identitas pun merupakan hal yang wajar,
tetapi merasa identitas yang melekat pada diri atau kelompoknya
adalah yang paling baik merupakan sumber utama perilaku
intoleransi yang mengarah pada pemikiran radikal. Masyarakat
Yogyakarta saat ini hidup dalam suasana yang nyaman. Artinya,
tidak ada konflik kekerasan yang memaksa seseorang berkumpul
berdasarkan identitas yang sama. Berbeda konteksnya jika ada
daerah yang sedang mengalami konflik kekerasan etnis dan
agama sehingga perlu berkumpul dengan kelompoknya sebagai
upaya menyelamatkan diri.

C. Faktor-Faktor Penyebab Radikalisme dan
Intoleransi

Radikalisme adalah suatu paham yang melihat sesuatu secara

mendasar hingga ke akarnya. Kata ini tidak selalu bermakna

negatif, dapat pula berarti hal yang positif. Dalam konteks negatif,

radikal adalah tindakan dan pemikiran yang menginginkan suatu

Potret Buram (In)toleransi ... = 243



hal dilakukan secara total sampai ke akarnya. Untuk melaksa-
nakan sesuatu (termasuk dengan kekerasan) bisa dilakukan tanpa
memedulikan kepentingan pihak lain. Pengertian radikal seperti
ini sangat berbeda dari penggunaan awal istilah ini. McLaughlin
(2012), merujuk pada 7he Oxford English Dictionary, menjelaskan
kata radikal pertama kali digunakan sebagai kata sifat pada akhir
abad ke-14. Dalam seratus tahun penggunaannya, radikal digam-
barkan sebagai sesuatu yang berkaitan dengan akar, esensi, dasar,
dan fondasi dari sesuatu/seseorang. Radikal adalah prinsip penting
dan atribut yang menentukan serta merupakan penyebab utama.

Radikalisme dan intoleransi dapat hinggap pada berbagai hal,
termasuk dalam hal beragama dan berkeyakinan. Radikalisme
dan intoleransi dalam beragama pun terjadi pada setiap tradisi
agama dan keyakinan karena selalu ada sebagian kecil penganut
agama yang cenderung berlaku radikal dan intoleran. Faktor
penyebab radikalisme dan intoleransi pada pemeluk agama ada-
lah pemahaman yang kaku terhadap doktrin agama. Dalam kitab
suci, sebagai sumber tertinggi yang dipercayai penganut agama,
secara eksplisit memang ada ayat-ayat yang berbicara tentang
kelompok lain yang berbeda, termasuk tentang tata cara berin-
teraksi dengan pihak lain yang berbeda keyakinan. Mereka yang
memiliki pandangan agama yang kaku akan menafsirkan ayat-
ayat tersebut secara tekstual. Sebagai contoh, ajakan untuk me-
merangi orang kafir, tidak mengambil orang yang berbeda iman
sebagai pemimpin, hingga perintah untuk membunuh orang
kafir. Pandangan kaku ini yang menyebabkan agama dimaknai
sebagai sumber konflik. Sebenarnya banyak doktrin agama yang
berbicara tentang kedamaian, kelembutan, dan toleransi, tetapi
ajaran ini seakan dilupakan oleh kelompok radikal dan intoleran.

Furedi (2011) menyatakan bahwa gagasan toleransi memiliki
permasalahan konseptual yang signifikan. Toleransi secara umum

244  Intoleransi dan Politik ...



merupakan bentuk penerimaan dengan cara tidak menghakimi
keyakinan orang lain. Toleransi adalah menerima pendapat
pihak lain yang tidak menyenangkan. Konsep toleransi sebagai
penerimaan perbedaan sebagai sesuatu yang wajib akhirnya
menimbulkan problem tersendiri bagi penerapan ide toleransi.
Furedi mengukuhkan pendapat bahwa terminologi toleransi
dapat dipersepsikan secara berbeda, bahkan sering diperdebat-
kan. Mereka yang berperilaku toleran dapat dianggap tidak
toleran, begitu pun sebaliknya. Mereka yang tidak toleran dapat
mengklaim sebagai pihak yang toleran.

Ada beberapa faktor penting yang bisa memicu tindakan
radikal dan intoleransi. Pertama, taktor yang bersifat struktural/
sistem. Hal ini berkaitan dengan kebijakan pemerintah yang
memicu tindakan intoleransi oleh masyarakat. Salah satunya
adalah kebijakan Surat Keputusan Bersama (SKB) terkait
pendirian rumah ibadah. Peraturan tersebut disepakati oleh
Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 8 dan 9
Tahun 2006 tentang Pendirian Rumah Ibadat (lihat SKB No
9 dan 8/2006). Peraturan ini sering dijadikan alasan utama dan
dasar penguat penolakan pembangunan tempat ibadah.

Bab IV peraturan ini membahas pendirian rumah ibadat.
Pada pasal 13 (1), disebutkan bahwa pendirian rumah ibadat
didasarkan pada keperluan nyata dan berdasarkan komposisi
jumlah penduduk diwilayah kelurahan/desa. Ayat 2 menyebutkan
pendirian rumah ibadah tidak boleh mengganggu ketenteraman
dan ketertiban umum serta mematuhi peraturan perundang-
undangan. Pasal 14 ayat 1 menyatakan bahwa pendirian rumah
ibadat harus memenuhi persyaratan administratif dan prasyarat
teknis bangunan. Pasal 14 ayat 2 mengatakan pendirian rumah
ibadat harus memenuhi prasyarat khusus yang meliputi daftar

nama dan KTP pengguna rumah ibadat paling sedikit 90 orang

Potret Buram (In)toleransi ... = 245



yang disahkan oleh pejabat setempat; dukungan masyarakat
setempat paling sedikit 60 orang yang disahkan oleh lurah/kepala
desa; rekomendasi tertulis FKUB kabupaten/kota.

Bab V SKB ini berbicara tentang izin sementara pemanfaatan
bangunan gedung. Pasal 18 ayat 1 menyatakan pemanfaatan
bangunan gedung bukan rumah ibadat sebagai rumah ibadat
sementara harus mendapat surat keterangan pemberian izin
sementara dari bupati/walikota. Ayat 3 menjelaskan persyaratan
pemeliharaan kerukunan umat beragama serta ketenteraman dan
ketertiban masyarakat meliputi izin tertulis pemilik bangunan,
rekomendasi tertulis kepada kepala kantor departemen agama
kabupaten/kota. Pasal 19 ayat 1 menyatakan bahwa surat
keterangan pemberian izin sementara pemanfaatan utama
bangunan-gedung bukan rumah ibadah diterbitkan oleh
bupati/walikota setelah mempertimbangkan pendapat tertulis
kepala kantor Departemen Agama kabupaten/kota dan FKUB
kabupaten/kota. Ayat 2 menyatakan bahwa surat keterangan
pemberian izin pemanfaatan gedung berlaku paling lama 2 tahun.

Peraturan tersebut membuat proses pembuatan/peman-
faatan bangunan untuk rumah ibadat menjadi sulit. Prosesnya
panjang dan rumit. SKB ini pun kerap menimbulkan ketegangan
di masyarakat. Kelompok minoritas yang berada di lingkungan
mayoritas akan kesulitan mendapat dukungan saat membuat
tempat ibadah, sebab kehadiran bangunan ibadah kelompok
minoritas di daerah mayoritas sering dicurigai akan berujung
pada upaya pemurtadan. Bangunan lama yang sudah sering
dimanfaatkan untuk tempat ibadat pun akhirnya dipersoalkan
legalitasnya. Kasus-kasus penyegelan tempat ibadah hingga kini
masih terus berlangsung.

246  Intoleransi dan Politik ...



Permasalahan SKB ini semakin rumit ketika banyak pe-
mimpin daerah menggunakan isu ini untuk kepentingan politik,
seperti janji kampanye untuk menutup tempat ibadah ilegal.
Ada juga kepala daerah yang tidak bersedia mengeluarkan izin
tempat ibadah karena adanya ancaman penarikan dukungan oleh
kelompok mayoritas yang intoleran. Untuk mengatasi masalah
ini, pemerintah perlu mengkaji ulang tentang SKB pemba-
ngunan tempat ibadah. Revisi pasal-pasal yang bermasalah dan
menimbulkan konflik perlu segera dilakukan.

Kedua, ketidaktegasan aparat penegak hukum terhadap
kelompok radikal dan intoleran. Aparat keamanan bahkan
sering mengikuti tekanan yang dilakukan kelompok radikal dan
intoleran, padahal aparat keamanan mestinya bersikap tegas.
Siapa pun yang melakukan intimidasi, kekerasan, dan memicu
konflik harus ditertibkan. Akibatnya, kelompok intoleran merasa
mendapatkan dukungan hingga terus-menerus mengulangi per-
buatannya. Aparat kepolisian harus berbenah diri. Kasus-kasus
kekerasan yang dilakukan kelompok radikal dan intoleran harus
diselesaikan hingga tuntas dan tidak terus berkepanjangan se-
hingga menimbulkan preseden negatif terhadap kinerja aparat.

Ketiga, menguatnya politik ketakutan. Politik ketakutan
adalah kecurigaan berlebih dan perasaan terancam oleh kelom-
pok lain yang berbeda pandangan dan keyakinan. Ketakutan
dijadikan isu untuk menekan dan melawan pihak lain. Politik
ketakutan dapat menjangkiti siapa saja, baik kelompok mayoritas
maupun kelompok minoritas. Politik ketakutan sangat efektif
menimbulkan sikap dan perilaku intoleran dan radikal sebab
ketakutan merupakan sifat dasar manusia. Jika rasa ketakutan ini
disentuh, akan menimbulkan perlawanan. Potensi perlawanan
ini yang dijadikan dasar oleh mereka yang menyebarkan politik
ketakutan.

Potret Buram (In)toleransi ... =247



Contoh politik ketakutan adalah ancaman pemurtadan.
Bagi orang Muslim yang sudah dijangkiti ketakutan, kehadiran
gereja di sekitarnya dianggap sebagai ancaman kelompok Kristen
terhadap agamanya. Jika ada upaya pembangunan gereja di
wilayahnya, harus ditolak. Begitu pula terkait pembangunan
masjid di wilayah mayoritas Kristen. Ketakutan terhadap islami-
sasi menjadi dasar politik perlawanan agar pembangunan masjid
dapat dihentikan. Hal itu sering dipandang sebagai bagian dari
upaya pemurtadan umatnya.

Kasus ketakutan lain yang belakangan marak dan dipolitisasi
adalah isu masuknya tenaga kerja asing dari Tiongkok. Terkait
hal itu, etnis Tionghoa cenderung dicurigai secara berlebihan dan
sering kali berubah menjadi prasangka negatif terhadap etnis ini.
Politik ketakutan membuat pandangan negatif kepada pihak lain
terus terjadi dan bertahan. Hal kecil akhirnya bisa menjadi masa-
lah, seperti kasus larangan penggunaan simbol agama tertentu
oleh pemeluk agama berbeda yang sudah disinggung di bagian

sebelumnya.

Politik ketakutan dipengaruhi oleh kecurigaan berlebih. Ada
perasaan pihak lain sebagai ancaman yang membahayakan. Salah
satu cara mengatasi ancaman adalah melakukan perlawanan
sebab bertahan atau defensif tidak lagi dianggap efektif. Cara
pandang seperti ini yang menyebabkan kecurigaan tidak pernah
surut, bahkan terus meningkat dan bisa menimbulkan konflik
fisik. Untuk mengatasinya, perlu keterbukaan pihak-pihak yang
berbeda tersebut. Saling dialog untuk pertukaran informasi, ide,
dan gagasan, serta mencari solusi bersama yang menguntungkan
kedua belah pihak merupakan cara penyelesaian terbaik.

Keempat, faktor penyebab intoleransi dan radikalisme adalah
politisasi agama untuk merebut kekuasaan. Perebutan kekua-

248 Intoleransi dan Politik ...



saan menyebabkan aktor-aktor melakukan beragam cara untuk
mendapatkan keuntungan elektoral, termasuk menggunakan isu
agama untuk mendapatkan simpati dan dukungan masyarakat.
Politisasi agama semakin sering digunakan karena terbukti efektif
bagi pemenangnya. Sayangnya, politisasi agama juga menimbul-
kan semacam pelabelan bahwa pendukung kelompok tertentu
dianggap lebih religius dibandingkan pendukung kelompok lain-
nya. Kelompok lainnya dipandang tidak religius sehingga harus
ditolak. Penggunaan atribut agama dalam berpolitik menyebabkan
menguatnya kelompok radikal dan intoleran. Mereka biasanya
menganggap pihak lain yang tidak seide dengannya sebagai musuh
yang harus dilawan. Akhirnya, terjadi pembelahan di masyarakat
antara pihak yang merasa dirinya religius dan pihak lain yang
dianggap sekuler atau anti-agama. Akibat politisasi agama, masya-
rakat yang awalnya hidup dalam komunitas yang sama dan saling
menghormati berubah menjadi saling curiga dan benci.

D. Toleransi sebagai Basis Narasi Positif di
Yogyakarta

Kasus-kasus tindak kekerasan dan intoleransi yang telah dipa-
parkan di bagian sebelumnya menunjukkan wajah “garang”
Yogyakarta. Meskipun demikian, Yogyakarta masih menyimpan
wajah lembut dan toleran dibandingkan daerah lain. Banyak hal
baik yang selalu diceritakan tentang daerah ini. Masyarakatnya
dianggap memiliki karakter khas dan unik, seperti sikap ramah
dan terbuka terhadap pihak lain. Masyarakatnya pun memiliki
sifat kolektif atau guyub. Karakter masyarakat Yogyakarta guyub
ini dapat digunakan untuk menyusun narasi positif tentang
toleransi. Narasi ini pun perlu disebarluaskan agar bisa berubah
menjadi praktik nyata bagi masyarakat luas. Narasi bermanfaat

Potret Buram (In)toleransi ... = 249



sebagai afirmasi cita-cita yang ingin dicapai sehingga tidak ber-
henti pada sekadar cerita.

Toleransi, sebagai basis narasi positif, tidak lepas dari
kontribusi berbagai macam unsur yang ada di Yogyakarta,
seperti kampus, organisasi keagamaan, keraton, dan komunitas.
Yogyakarta memiliki banyak perguruan tinggi yang terkenal, se-
perti Universitas Gadjah Mada, UIN Sunan Kalijaga, Universitas
Sanata Dharma, Universitas Kristen Duta Wacana, dan Univer-
sitas. Muhammadiyah Yogyakarta. Selain kampus, Yogyakarta
juga menjadi tempat kelahiran ormas Muhammadiyah, sekaligus
sebagai basisnya. Elemen penting lainnya terkait dengan sejarah
Keraton Yogyakarta hingga menjadikan wilayah ini disebut
Daerah Istimewa. Masing-masing elemen itu memiliki keung-
gulan dan memiliki peran yang signifikan, dan semuanya perlu
dirangkul agar dapat bersinergi.

Yogyakarta tidak dapat dilepaskan dari institusi pendidikan.
Banyak pelajar dan mahasiswa yang menuntut di daerah ini.
Tradisi panjang pendidikan di Yogyakarta menjadikannya dike-
nal dengan sebutan kota pelajar. Secara kuantitas, jumlah sekolah
dan perguruan tinggi di Yogyakarta tidak sebanyak kota-kota lain
di Indonesia, tetapi predikat kota pelajar lahir karena Yogyakarta
menjadi tempat yang nyaman untuk mengadakan proses bela-
jar-mengajar. Pelajar dan mahasiswa dapat belajar dengan tenang
karena situasi sekitar yang sangat kondusif.

Salah satu institusi pendidikan tinggi yang menjadi ikon
Yogyakarta adalah Universitas Gadjah Mada yang berdiri sejak
19 Desember 1949. Kampus menjadi tempat strategis untuk
menciptakan narasi positif tentang toleransi. Sebagai institusi
pendidikan, posisinya dianggap netral sehingga dapat diterima
berbagai pihak. Pada 2018, UGM mengukuhkan diri sebagai

250 Intoleransi dan Politik ...



Universitas Pancasila. Hal ini dilakukan sebagai respons terhadap
maraknya tindakan-tindakan yang mengarah pada intoleransi
dan radikalisme di beberapa daerah, misalnya kasus-kasus
terorisme yang menyerang tempat ibadah oleh pelaku dengan
simbol agama tertentu dapat dikategorikan sebagai gerakan
kelompok-kelompok berbasis agama yang menolak Pancasila.
Sebelum pengukuhan tersebut, UGM memang dikenal sebagai
kampus yang konsisten mengembangkan nilai-nilai Pancasila.
Upaya yang dilakukan UGM penting untuk menekankan pent-
ingnya menjaga dan mengamalkan Pancasila bagi keberlanjutan
bangsa ini. Dasar negara ini, secara ideologis dan teoretis menjadi
penyatu bagi beragam kepentingan dan keberagaman di masya-
rakat.

1. Kelompok Penghayat

Banyak hal yang bisa dijadikan sumber pembangunan narasi posi-
tif di Yogyakarta. Kepekaan terhadap sumber ini penting sebagai
pedoman untuk mengembangkan masyarakat Yogyakarta yang
lebih toleran. Namun, sumber-sumber tersebut kerap dilupakan
atau bahkan sengaja dilupakan karena dianggap tidak memberikan
kontribusi bagi narasi keberagaman di Yogyakarta. Pemangku
kebijakan lebih memilih menggunakan pendekatan arus dominan
untuk mengelola keberagaman padahal banyak hal di luar arus
utama tersebut yang dapat menjadi alternatif inspirasi.

Agama menjadi salah satu arus utama yang digunakan,
tetapi agama yang sering dilibatkan adalah agama besar dan
diakui di Indonesia. Agama-agama kecil, termasuk kelompok
penghayat kepercayaan, perlu dilibatkan untuk mengatasi
masalah intoleransi dan radikalisme. Di Indonesia, agama-agama
lokal banyak dijumpai di berbagai daerah, di antaranya Sumarah,
Subud, Pangestu, dan Sapta Dharma. Agama-agama ini memiliki

Potret Buram (In)toleransi ... = 251



sikap dan pandangan hidup yang sangat toleran sehingga perlu
diperhatikan, terlebih pasca-putusan MK Nomor Perkara 97/
PPU-XIV/ 2016 terkait ketentuan pengosongan kolom agama
di KTP dan KK, di mana Mahkamah Konstitusi mengabulkan
seluruh gugatan dalam perkara yang menyangkut agama-agama
lokal. Oleh karena itu, kelompok penghayat/penganut agama
lokal perlu diajak berembuk untuk bersama-sama mengatasi
persoalan intoleransi di Yogyakarta, terlebih lagi mereka memiliki
ajaran yang sangat toleran terhadap kelompok lain. Sebagai
contoh, dalam salah satu ajaran kelompok Sumarah, dikatakan
bahwa warga Sumarah tidak boleh bersikap atau berpandangan
fanatik terhadap ajaran Sumarah. Ajaran-ajaran seperti ini perlu
diangkat dan diperkenalkan sebagai alternatif dalam mengelola
keberagaman.

2. Keraton

Keraton Yogyakarta masih menjadi institusi yang sangat
dihormati oleh masyarakat Yogyakarta dan masih cukup
berpengaruh terhadap kehidupan kescharian warganya. Sabda
Raja Mataram masih dipegang erat, terutama oleh masyarakat
yang kuat memegang tradisi. Meskipun perkembangan zaman
turut memengaruhi wibawa keraton, secara umum peran Keraton
masih sangat diperhitungkan. Posisi Raja Mataram yang secara
otomatis menjadi Gubernur DIY sangat strategis terkait de-
ngan kebijakan-kebijakan yang dikeluarkannya/ditetapkannya.
Kemampuan yang baik dalam mengelola isu dan kebijakan
yang pro-toleransi akan berpengaruh signifikan bagi terciptanya
Yogyakarta sebagai kota toleran. Hal ini perlu diperhatikan
dan dimanfaatkan. Keraton harus menaruh perhatian dan
menunjukkan keberpihakannya terhadap penciptaan masyarakat
yang setara dan peduli dengan kelompok minoritas.

252 Intoleransi dan Politik ...



Akhir-akhir ini Sultan Yogyakarta, yang otomatis menjadi
gubernur DIY, dianggap kurang tegas dalam mengatasi permasa-
lahan intoleransi di Yogyakarta. Kelompok-kelompok intoleran
masih eksis di Yogyakarta dan sewaktu-waktu dapat melakukan
aksinya. Gubernur DIY perlu membuat terobosan kebijakan agar
kelompok intoleran dapat diredam. Aksi-aksi kekerasan tidak
cukup hanya direspons dengan pernyataan sikap dan ungkapan
keprihatinan, tetapi harus ditindaklanjuti dengan aksi-aksi
konkret agar kejadian serupa tidak terulang.

3. Komunitas dan Ormas Keagamaan

Menchik (2016) pernah melakukan penelitian terkait toleransi
dalam organisasi Islam. Dia ingin mengetahui tentang konsep
toleransi yang dipahami oleh organisasi Islam, dan mengapa
beberapa organisasi Islam lebih toleran dibanding yang lain.
Menchik berpedoman pada pengertian toleransi sebagai keingi-
nan untuk menghadapi hal-hal yang ditolak dan ditentang oleh
seseorang (Sullivan, Pierson, & Marcus, 1982; Gibson, 1992).
Dari tiga ormas Islam yang diteliti (NU, Muhammadiyah, dan
Persis), ia berkesimpulan bahwa NU adalah ormas Islam yang
paling toleran, diikuti oleh Muhammadiyah dan Persis. Ketiga
organisasi ini lebih toleran terhadap Kristen dan Hindu daripada
terhadap pengikut Ahmadiyah dan komunis. Menchik menam-
bahkan, ketiga ormas ini selalu mengubah pandangan mereka
terhadap kelompok lain hingga mencapai tingkat toleransi yang
lebih terbuka terhadap Kristen dan Hindu, tetapi tetap bersikap
kurang toleran terhadap Ahmadiyah dan komunis. Penelitian
ini didasarkan pada survei terhadap 10.000 pemimpin NU,
Muhammadiyah, dan Persis. Ia juga melakukan analisis historis
komparatif terhadap aktivitas ketiga ormas ini pada abad ke-20
(Menchik, 2016, 19).

Potret Buram (In)toleransi ... = 253



Nahdlatul Ulama dapat disebut sebagai ormas Islam yang
memiliki semangat keterbukaan terhadap kelompok agama lain
yang berbeda. Ormas yang didirikan pada 1926 oleh Kiai Hasyim
Asyari ini begitu aktif berinteraksi dengan kalangan minoritas,
seperti Kristen, Katolik, dan Konghucu. Hal ini menimbulkan
kesan NU lebih mudah bekerja sama dengan kelompok lain
yang berbeda keyakinan dibanding dengan kelompok lain
yang berkeyakinan sama. Nahdlatul Ulama dianggap lebih
progresif dalam menciptakan dialog antaragama daripada ormas
lainnya. Anak-anak muda yang berafiliasi dengan NU memiliki
pandangan tajam dan jauh ke depan berkaitan dengan demokrasi
dan keberagaman. Lembaga-lembaga yang dimotori kader NU
terasa lebih progresif dalam memproduksi pemikiran yang
terbuka dan moderat.

Keterbukaan sikap NU tidak bisa dilepaskan dari sosok
Gus Dur yang berjuang untuk menegakkan demokrasi dan
menolak diskriminasi mayoritas terhadap minoritas. Gus Dur,
yang pernah menjadi Presiden RI dan Ketua Umum Nahdlatul
Ulama, sangat vokal dalam menuntut kebebasan beragama
dan berkeyakinan bagi seluruh warga negara. Tradisi menjaga
gereja saat perayaan Natal dimulai ketika Gus Dur memimpin
NU. Hal tersebut dilakukan karena situasi waketu itu yang tidak
kondusif bagi seseorang untuk melakukan ibadah sesuai agama
dan keyakinannya. Gereja-gereja beberapa kali mendapat sasaran
teror. Gus Dur pun menginisiasi agar warga NU membantu
pengamanan gereja saat Natal. Hingga kini, setiap tahun NU
selalu berpartisipasi dalam pengamanan gereja.

Gus Dur mengambil kebijakan yang pro-kelompok minoritas
saat menjadi Presiden RI, salah satunya terkait etnis Tionghoa.
Saat Orde Baru, ada kebijakan yang melarang perayaan Imlek

254  Intoleransi dan Politik ...



secara terbuka yang tertuang dalam Instruksi Presiden Nomor
14 Tahun 1967 tentang Agama, Kepercayaan, dan Adat Istiadat
Cina. Perayaan Imlek hanya dapat dilakukan dalam lingkungan
keluarga sehingga bersifat terbatas. Presiden Abdurahman Wahid
mengeluarkan Keputusan Presiden Nomor 6 Tahun 2000
yang berisi pencabutan Inpres No. 14 Tahun 1967. Sejak saat
itu, perayaan Imlek begitu meriah dan bisa disaksikan banyak
orang. Kelompok Tionghoa pun mendapat angin segar untuk
makin menonjolkan identitas dan budaya mereka. Kebijakan ini
berperan penting bagi penghormatan kelompok minoritas dan
membuka ruang dialog yang lebih besar.

Salah satu jaringan kerja yang peduli dengan isu-isu
keberagaman dan berusaha mengikuti pemikiran Gus Dur adalah
Jaringan Gusdurian. Dikutip dari situs gusdurian.net, Gusdurian
adalah sebutan bagi murid, pengagum, dan penerus pemikiran
serta perjuangan Gus Dur. Gusdurian mendalami pemikiran
Gus Dur serta meneladani karakter dan prinsip nilainya. Selain
itu, Gusdurian bertekad untuk meneruskan perjuangan Gus
Dur yang disesuaikan dengan konteks tantangan zaman. Misi
jaringan Gusdurian dilandasi 9 Nilai Gus Dur. Sembilan hal
tersebut adalah ketaubidan (ajaran monoteis), kemanusiaan,
keadilan, kesetaraan, pembebasan, persaudaraan, kesederhanaan,
sikap ksatria, serta kearifan tradisi. Seknas Jaringan Gusdurian
(JGD) fokus pada penyebaran gagasan, memfasilitasi konsolidasi
jaringan, memberikan dukungan pada upaya program lokakarya,
program kaderisasi, dan peningkatan kapasitas jaringan. Beberapa
kelas khusus terkait jaringan adalah Kelas Pemikiran Gus Dur,
Forum Kajian dan Diskusi, Kampanye Anti Korupsi, Pelatihan
Entrepreneurship, Forum Budaya, Workshop Sosial Media, dan
Koperasi Jaringan Gusdurian.

Potret Buram (In)toleransi ... = 255



Ormas keagamaan, seperti NU dan Muhammadiyah,
diharapkan menjaga masyarakat Indonesia agar selalu berada
di titik moderat. Narasi yang selama ini dibangun NU dan
Muhammadiyah perlu ditingkatkan dan ditindaklanjuti. Sebagai
contoh, narasi Islam Nusantara yang diperkenalkan NU dan Is-
lam Berkemajuan yang dimiliki oleh Muhammadiyah. Menurut
Burhani (2016), “Islam Nusantara” dan “Islam Berkemajuan”
adalah respons yang berbeda terhadap fenomena yang sama,
yakni globalisasi kebudayaan, khususnya dalam bentuk Arabi-
sasi ataupun Westernisasi. Saat merespons globalisasi, beberapa
kelompok agama mencari perlindungan dalam homogenitas dan
eksklusivitas kelompoknya. Hal ini dapat dilihat dari munculnya
perumahan dan kluster perumahan eksklusif untuk komunitas
agama tertentu. Respons lain yang datang adalah radikalisme dan
terorisme. Islam Nusantara menjadi respons yang baik terhadap
globalisasi karena, baik narasi maupun praktiknya, mengakui
dan menghormati pluralitas dalam masyarakat, yang merupakan
karakter globalisasi.

E. Simpulan

Radikalisme dan intoleransi yang terjadi di Yogyakarta perlu
ditindaklanjuti dengan segera dan diusut tuntas. Peristiwa
perusakan tempat ibadah, pembubaran kegiatan agama, dan
intimidasi terhadap kelompok yang dianggap sesat, adalah
beberapa contoh kasus yang perlu ditangani. Kasus-kasus
tersebut harus segera diselesaikan agar tidak terus terjadi dan
merusak citra Yogyakarta sebagai daerah yang ramah. Untuk itu,
perlu keterlibatan banyak pihak agar kerukunan dapat terjaga.
Aktor penting yang diharapkan dapat mengambil peran lebih
adalah pemerintah, aparat keamanan, organisasi/komunitas, dan
masyarakat itu sendiri. Untuk kasus Yogyakarta, peran Sultan

256 Intoleransi dan Politik ...



HamengkubuwonosebagaiSultandan Gubernur Daerah Istimewa
Yogyakarta perlu secara khusus digarisbawahi. Pemerintah harus
menunjukkan kebijakan yang non-diskriminatif agar seluruh
kelompok dapat hidup nyaman bersama. Aparat keamanan harus
tegas dalam penegakan hukum. Mereka tidak boleh ditekan oleh
kelompok intoleran. Ormas Islam perlu menyampaikan ajaran
tentang urgensi hidup damai. Ormas harus mampu menyadarkan
masyarakat agar tidak berbuat intoleransi, apalagi tindakan
intoleransi dengan dalih agama.

Daftar Pustaka

Ada ancaman, perayaan Paskah di Yogya dijaga ribuan polisi dan TNI.
(2015, April 16). Detik.com. Diakses pada 20 November 2018
dari  https://news.detik.com/berita/2889641/ada-ancaman-per-
ayaan-paskah-di-yogya-dijaga-ribuan-polisi-dan-tni?nd772204b-
tr=.

Ahnaf, M.I., & Salim, H. (2017). Krisis keistimewaan: Kekerasan
terhadap minoritas di Yogyakarta. Yogyakarta: CRCS.

Amos, N.G. (2014). Tolerating intolerance: the price of protecting
extremism (terrorism and global justice). Oxford University Press.

Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia. (2017). Laporan survei
Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia (APJII) 2017.

Burhani, A.N. (2016). Mubammadiyah berkemajuan. Jakarta: Mizan.

Furedi, E (2011). On rolerance: a defense of moral independence. London
& New York: Continuum.

Gaffar, A. (2013). Jamaah Ahmadiyah Indonesia (JAI) dalam perspektif
kekerasan negara: Dua kasus dari Surabaya Jawa Timur dan
Lombok NTB. Jurnal Sosiologi Islam, 3(2), 28-50.

Gibson, J.L. (1992). The political consequences of intolerance: Cul-
tural conformity and political freedom. American Political Science

Review, 86(2), 338-356.

Potret Buram (In)toleransi ... =257



Hadi, U. (2017, Oktober 10). Kronologi perusakan masjid Qu-
wwatul Islam Yogya menurut saksi mata. Detik.com. Diakses
pada 3 November dari https://news.detik.com/berita-jawa-ten-
gah/d-3677599/kronologi-perusakan-masjid-quwwatul-islam-yo-
gya-menurut-saksi-mata.

Hendyarto, M. (2017, Oktober 20). Acara kebangkitan nasional refor-
masi gereja 500 tahun dibatalkan. Zempo.co. Diakses pada 25 No-
vember 2018 dari https://nasional.tempo.co/read/1026322/aca-
ra-kebangkitan-nasional-reformasi-gereja-500-tahun-dibatalkan.

Husein, F. (2018). Toleransi dalam era sosial media: Beberapa kasus
dakwah online di Yogyakarta. Dalam Costly tolerance: Tantangan
baru dialog Muslim-Kristen di Indonesia dan Belanda. CRCS.

Kronologi pembubaran ibadah agama di Yogya. (2014, Mei 30). Viva.
co. Diakses pada 26 November 2018 dari https://www.viva.
co.id/berita/nasional/508187-kronologi-pembubaran-ibadah-ag-
ama-di-yogya.

Mas’oed, M., Panggabean, S.R., & Azca, M.N. (2001). Social resources
for civility and participation: The Case of Yogyakarta, Indonesia.
Dalam R.W. Hefner (Ed.), The politics of multiculturalism:
pluralism and citizenship in Malaysia, Singapore, and Indonesia (pp.
119-140). Honolulu: University of Hawaii Press.

McLaughlin, P. (2012). Radicalism: a philosophical study. Palgrave
Macmillan.

Menchik, J. (2016). Islam and democracy in Indonesia: Tolerance
without liberalism. Cambridge University Press.

Nathaniel, F. (2017, 23 Agustus). Polisi ungkap sindikat bisnis ujaran
kebencian. 7irto.id. Diakses pada 18 November 2018 dari https://
tirto.id/polisi-ungkap-sindikat-bisnis-ujaran-kebencian-cvbB.

Permana, S.I. (2017, Mei 8). Pameran seni tentang Wiji Thukul di
Yogya dibubarkan massa ormas. Detik.com. Diakses pada 15
November 2018 dari https://news.detik.com/berita-jawa-ten-
gah/d-3495705/pameran-seni-tentang-wiji-thukul-di-yogya-dib-

ubarkan-massa-ormas.

258 Intoleransi dan Politik ...



Perusakan Gua Maria Bantul: Kompleks Gua Maria Semanggi di-
rusak sekelompok orang. (2016, 7 Juni). Harian Jogja. Diakses
pada 16 November 2018 dari https://jogjapolitan.harianjogja.
com/read/2016/06/07/511/726773/perusakan-gua-maria-ban-
tul-kompleks-gua-maria-semanggi-dirusak-sekelompok-orang.

Polisi usut perusakan Gua Maria Sendang Sriningsih. (2016, 11
Agustus). Viva.co. Diakses pada 21 November 2018 dari https://
www.viva.co.id/berita/nasional/808020-polisi-usut-perusakan-
gua-maria-sendang-sriningsih.

Raharjo, E. (2017, 19 April). Sultan HBX resmi laporkan situs penyebar
hoax yang catut namanya. Detik.com. Diakses pada 22 November
2018 dari https://news.detik.com/berita-jawa-tengah/d-3478846/
sultan-hb-x-resmi-laporkan-situs-penyebar-hoax-yang-catut-
namanya.

Rahman, T. (Ed.). (2013, 27 Maret). Sultan: Pendirian asrama daerah
akan dibatasi. Republika. Diakses pada 15 November 2018 dari
https://www.republika.co.id/berita/nasional/daerah/13/03/27/
mkbOkn-sultan-pendirian-asrama-daerah-akan-dibatasi.

Serangan di Gereja St. Lidwina, Yogyakarta: Pelaku ‘asal Banyuwangi’
berhasil dilumpuhkan. (2018, 11 Februari). BBC Indonesia.
Diakses pada 21 November 2018 dari http://www.bbc.com/
indonesia/indonesia-43021264.

Setara Institute. (2017). Indeks kota toleran. Diakses pada 20
November 2018 dari http://setara-institute.org/indeks-kota-
toleran-tahun-2017/.

Sofjan, D. (Ed.). (2017). Mengelola Keragaman Beragama. Pustaka
Sempu & ICRS.

Sumartana, Th., Faruk, Lay, C., Laksono, P.M. & Soetrisno, L.
(1999). Pengalaman kesaksian dan refleksi kehidupan mahasiswa di
Yogyakarta. Interfidei.

Sullivan, J.L., Piereson, J., & Marcus, G.E. (1982). Political tolerance
and American democracy. University of Chicago Press.

Potret Buram (In)toleransi ... = 259



Syaifullah, M. (2014, 2 Juni). Warga laporkan perusak rumah iba-
dah di Sleman. Zémpo.co. Diakses pada 20 November 2018 dari
https://nasional.tempo.co/read/581828/warga-laporkan-peru-
sak-rumah-ibadah-di-sleman.

Syaifullah, M. (2015, 23 Oktober). Markas Syiah di Jalan Kaliurang
diserbu massa. Mengapa? Zempo.co. Diakses pada 10 November
2018 dari https://nasional.tempo.co/read/712442/markas-sy-
iah-di-jalan-kaliurang-diserbu-massa-mengapa.

SKB No 9 dan 8/2006 tentang Pedoman Pelaksanaan Tugas Kepala
Daerah/Wakil Kepala Daerah Dalam Pemeliharaan Kerukunan
Umat Beragama, Pemberdayaan Forum Kerukunan Umat
Beragama, dan Pendirian Rumah Ibadat.

Ul Haq, ER. (2017). Membela Islam membela kemanusiaan. Jakarta:
Mizan.

Utama. A. (2016, 7 Desember). FUI Yogyakarta desak UKDW co-
pot baliho mahasiswi berjilbab. CINN Indonesia. Diakses pada
25 November 2018 dari https://www.cnnindonesia.com/nasion-
al/20161207194544-20-178075/fui-yogyakarta-desak-ukdw-co-
pot-baliho-mahasiswi-berjilbab.

Zudianto, H. (2008). Kekuasaan sebagai waqaf politik. Kanisius.

260 Intoleransi dan Politik ...



BAB X

Intoleransi dan Radikalisme
di Jawa Timur:

Studi tentang Dinamika di
NU dan Pembangunan Narasi

Positif di Grassroot NU

M. Saifullah Rohman
Pusat Penelitian Masyarakat dan
Budaya LIPI

A. Pengantar

Jawa Timur sebagai salah satu lokasi penelitian dalam proyek
membangun narasi positif kebangsaan Indonesia ternyata
memiliki karakteristik tersendiri perihal indeks kota intoleran.
Data terbaru dari Setara Institute (2018) menunjukkan bahwa
Kota Surabaya, salah satu kota di Provinsi Jawa Timur, menem-
pati urutan ke-10 dalam peringkat kota dengan skor toleransi
tertinggi. Pada 2015, Surabaya hanya menempati posisi ke-57
dalam indeks kota toleran, sedangkan pada 2017 menempati
posisi ke-63 (Setara Institute, 2015; 2017). Artinya, terdapat
kenaikan yang cukup signifikan terkait indeks toleransi yang ada
di Jawa Timur, khususnya di Surabaya. Adanya indeks toleransi
bertujuan melihat gambaran praktik toleransi yang terjadi di
sebuah kota dengan mengacu pada ada atau tidaknya regulasi
pemerintah, regulasi sosial, tindakan pemerintah, dan demografi
agama yang inklusif. Posisi 10 besar sebagai kota dengan skor
toleransi tinggi pada 2018 tersebut menandakan bahwa Surabaya
merupakan salah satu kota toleran di Indonesia. Status sebagai

261



kota toleran tidak serta merta menjadikan Surabaya luput dari
peristiwa yang menandakan praktik intoleransi masih terjadi
karena masih ada kasus intoleransi yang belum selesai, misalnya
intoleransi terhadap jamaah Syiah Sampang dan Ahmadiyah.

Selama ini, publik mengetahui dan mengenal bahwa Jawa
Timur identik sebagai wilayah basis Islam moderat digawangi
oleh NU (Nahdatul Ulama) yang merupakan organisasi massa
Islam terbesar di Indonesia. Islam moderat mensyaratkan adanya
penghargaan dan penerimaan terhadap perbedaan sebagai sebuah
ketetapan Tuhan karena moderat artinya mengedepankan sikap
tasamub (toleran) terhadap perbedaan agama, keyakinan, dan
kepercayaan. Namun, beberapa kasus kekerasan dan intoleransi
berlatar belakang agama di Jawa Timur yang terjadi beberapa
tahun belakangan malah menunjukkan hal lain tentang kondisi
toleransi di Jawa Timur itu sendiri. Kita bisa melihat bagaimana
kasus kekerasan terhadap kelompok Ahmadiyah maupun konflik
antara Sunni-Syiah di Sampang hingga kini masih berlarut-larut
penyelesaiannya'. Mereka (kelompok pengungsi Syiah Sampang)
bahkan menjadi pengungsi di negerinya sendiri (Pamungkas,
2017, 1-5). Demikian halnya dengan Ahmadiyah di Surabaya
yang mengalami kesulitan dalam mengurus izin perpanjangan
penggunaan masjid dan mengalami diskriminasi dalam setiap
pengurusannya di birokrasi pemerintahan.

Pada 2012, komunitas Syiah di Desa Karang Gayam Sampang diserang oleh
ratusan orang tak dikenal. Mereka terpaksa diungsikan ke Gor Sampang untuk
keselamatan mereka. Pascakonflik, alih-alih kembali ke desa, mereka dipindahkan
oleh Pemprov Jatim ke Rusun Puspo Agro, Sidoarjo, pada 2013. Hingga tahun
2108 atau hampir lima tahun tinggal di pengungsian Rusun Puspo Agro, komunitas
Syiah Sampang ini belum bisa kembali ke desa mereka karena alasan keamanan
dan menghindari terjadinya konflik kembali dengan kelompok mayoritas Sunni

di Sampang,.

262 Intoleransi dan Politik ...



Sementara itu, peristiwa pengeboman beberapa gereja di
Surabaya pada 13-14 Mei 2018 yang dilakukan oleh kelom-
pok-kelompok radikal menunjukkan bahwa daerah yang
dulunya dianggap sebagai basis daerah moderat tidak menutup
kemungkinan telah terpengaruh oleh pandangan-pandangan
radikal yang mengarah pada tindakan kekerasan dan intoleransi.
Memang banyak tokoh radikal yang berasal dari Jawa Timur
antara lain trio bom Bali?, tetapi mereka biasanya melakukan aksi
di luar Jawa Timur. Dalam perkembangannya, para aktor teror
kini sudah mulai membidik Jawa Timur sebagai lokasi teror.
Peristiwa pengeboman gereja di Surabaya dan beberapa kantor
polisi pada 13-14 Mei 2018 lalu menunjukkan bahwa aksi
teror tak lagi menafikan daerah asal peneror. Peristiwa ledakan
bom pada 13 Mei 2018 terjadi di 3 gereja di wilayah Surabaya,
yaitu 1) Gereja Katolik Santa Maria Tak Bercela, 2) Gereja
Kristen Indonesia, dan 3) Gereja Pantekosta Pusat Surabaya.
Pelaku meledakkan diri mereka di beberapa gereja tersebut dan
menimbulkan korban tewas dan luka. Polisi berhasil mengiden-
tifikasi pelaku yang merupakan satu keluarga. Keluarga tersebut
ternyata berasal dari kalangan kelas menengah. Walaupun Kabid
Kewaspadaan Kesbangpol Prov. Jatim menuturkan bahwa kon-
disi keamanan dan ketertiban di Jawa Timur relatif terkendali di
tengah suasana panas menjelang Pilkada Serentak tahun 2018,
wilayah-wilayah di Jawa Timur memang memiliki potensi into-
leransi dan radikalisme yang dapat disulut kapan saja (Edy, Kabid
Kewaspadaan Kesbangpol Prov. Jawa Timur, wawancara pada 7

2 Trio Bom Bali terdiri dari Amrozi, Ali Ghufron, dan Ali Imron. Ketiganya berasal
dari Lamongan, Jawa Timur. Biasanya mereka melakukan pengeboman maupun
tindakan teror di luar wilayah mereka yang dianggap sarang maksiat. Pada 2002,
peristiwa Bom Bali I mengguncang Indonesia dengan korban wisatawan asing
maupun lokal yang sedang berlibur ke Bali. Amrozi dan Ali Ghufron dipidana
mati, sedangkan Ali Imron divonis seumur hidup.

Intoleransi dan Radikalisme ... =263



Mei 2018). Oleh karena itu, perlu kewaspadaan dari setiap unsur
masyarakat agar potensi tersebut dapat diredam schingga tidak
mengarah ke kekerasan dan konflik.

Paham radikalisme dan intoleransi di Jawa Timur berkem-
bang terutama di daerah-daerah yang dikenal sebagai wilayah
tapal kuda’. Wilayah tapal kuda secara kultural memiliki akar
sejarah panjang pemberontakan sehingga berpengaruh terhadap
watak masyarakatnya yang agak keras. Wilayah ini juga secara
umum kental dengan nuansa keislamannya. NU merupakan
organisasi massa terbesar dan memiliki akar yang kuat di Jawa
Timur, khususnya di wilayah tapal kuda ini. Kawasan yang
membentang dari Probolinggo sampai Banyuwangi ini memiliki
penduduk yang menyatakan diri berafiliasi dengan NU sebanyak
97% (Ahsan, 2017). Wilayah tapal kuda identik dengan NU
karena di wilayah ini banyak terdapat pesantren tradisional de-
ngan kiai dari kalangan nahdliyin (lihat Najib & Mahbib, 2017).
Beberapa pesantren NU yang berada di wilayah tapal kuda ini
cukup terkenal, seperti Ponpes Zainul Hasan Genggong di
Probolinggo, dan Ponpes Nurul Jadid Paiton

Meskipun wilayah Jawa Timur merupakan tempat kelahiran
dan basis NU, kini menjadi sebuah paradoks bila dikaitkan den-
gan isu toleransi versus radikalisme (Miftakhul Khoir, Koordina-
tor Kontras Surabaya, wawancara pada 4 Mei 2018). Di satu sisi,
keberadaan NU di Jawa Timur menjadikan wilayah tersebut se-
bagai basis daerah yang mengedepankan toleransi dengan paham
Islam moderatnya. Di sisi lain, Jawa Timur kini menjadi daerah
yang cukup rawan infiltrasi paham-paham radikal yang dibum-
bui dengan doktrin-doktrin purifikasi Islam. Hal itu karena NU

3 Tapal kuda adalah nama kawasan di Jawa Timur yang petanya berbentuk seperti

tapal kuda. Wilayah yang termasuk tapal kuda adalah Pasuruan, Probolinggo,
Lumajang, Jember, Situbondo, Bondowoso, dan Banyuwangi.

264 Intoleransi dan Politik ...



sendiri sebagai basis Islam moderat di Jawa Timur juga mengh-
adapi ancaman meningkatnya paham radikalisme di antara para
anggotanya sendiri. Ideologi Islam Nusantara yang menjadi lan-
dasan NU sebagai kelompok Islam moderat yang anti-intoleransi
pun mendapat kritik dari sebagian anggotanya. Terjadi fragmen-
tasi dalam tubuh NU yang terlihat dari munculnya kelompok
pendukung “NU Garis Lurus” pada 2015 yang dipelopori oleh
beberapa kiai muda. Kelompok yang menamakan diri “NU Ga-
ris Lurus” ini muncul untuk mengkritik jargon Islam Nusantara
karena dianggap sangat dipengaruhi oleh pemikiran-pemikiran
liberal (Arifianto, 2017a, 3). Sebagai konter narasi terhadap
kelompok-kelompok yang berideologi keras di tubuh NU, lahir
gerakan “NU Garis Lucu.” Gerakan ini bertujuan menjaga citra
NU sebagai organisasi yang tetap mengedepankan toleransi dan
wasathiyah (moderasi) serta menjaga warga nahdliyin agar tidak
mudah terpengaruh oleh pemikiran dan pandangan keagamaan
yang sempit dan menafikan keberagaman.

Fragmentasi di tubuh NU ini sedikit banyak berpengaruh
terhadap meningkatnya kasus-kasus intoleransi dan radikalisme
di Jawa Timur. Fragmentasi ini menunjukkan bahwa di dalam
tubuh NU terjadi dinamika perbedaan pandangan terkait isu-isu
tertentu dalam keagamaan. Tentang Islam Nusantara, misalnya,
ada kelompok liberal dan progresif yang menjunjung tinggi nilai
demokrasi dan toleransi beragamaj; ada juga kelompok konserva-
tif yang menolak ide tersebut karena beranggapan bahwa Islam
itu satu dan tidak ada istilah Islam lokal (Arifianto, 2017a, 3).
Dalam hal ini, dibutuhkan sebuah analisis tentang pola gerakan
dan media yang dipakai oleh kelompok yang mengkritisi jargon
Islam Nusantara sebagai landasan ideologi Islam moderat NU.
Hal tersebut penting untuk memahami alasan atau argumentasi

Intoleransi dan Radikalisme ... = 265



serta agenda politik kelompok tersebut, sekaligus untuk melihat
respons NU terhadap fragmentasi yang terjadi di tcubuh NU.

Senada dengan temuan Arifianto (2017a, 3) bahwa NU
telah lama dikenal sebagai organisasi Islam yang mengusung
paham moderat dan pluralis, Imam Ghazali Said (2017) pun
menegaskan bahwa NU memang secara organisatoris berada
di garis moderasi dan tetap menjaga NKRI. Saidi (2015) juga
mencatat bahwa moderasi NU sudah dimulai sejak kembali ke
khittah pada 1926 (tekad untuk menghindari politik praktis)
dan menerima Pancasila secara definitif (asas tunggal) yang dise-
padankan dengan Piagam Madinah. NU sebagai salah satu or-
ganisasi Islam moderat—bersama Muhammadiyah—diharapkan
mampu menciptakan Islam Rahmatan Lil Alamin di Indonesia.
Namun, di dalam NU sendiri terdapat faksi-faksi yang berbeda
manhaj (metode) dalam memperlakukan teks yang berimplikasi
pada perbedaan tafsir terhadap perkembangan zaman (Saidi,
2015, 132). Tidak mengherankan jika di dalam NU pun muncul
perbedaan antara kelompok yang mengusung moderasi dan
kelompok konservatif yang mulai mendapat tempat di kalangan
warga nahdliyin sendiri. Munculnya pandangan konservatif
yang terjadi di tubuh NU memberikan warna tersendiri karena
kelompok-kelompok dengan semangat purifikasi dan formalisasi
syariah di luar NU seakan mendapat afiliasi untuk memobilisasi

pendukung dengan jargon “NKRI Bersyariah.”

Dalam sejarah perjalanan NU, ada kalangan ulama dan
aktivis akar rumput di NU yang kurang memperhatikan ajaran
NU tentang wasathiyah (moderasi) dan bahkan terlibat dalam
penyerangan dan persekusi terhadap kelompok minoritas,
seperti Ahmadiyah dan Syiah. Perlu diketahui bahwa di dalam
NU sendiri terdapat banyak ulama yang memiliki pandangan

266 Intoleransi dan Politik ...



kontradiktif terkait pluralisme agama. Beberapa ulama NU tidak
mengakui kelompok-kelompok atau aliran keagamaan yang
dianggap bertentangan dengan akidah Islam, seperti Ahmadiyah
(Said, 2017, 155-156), tetapi mereka tidak mempermasalahkan
ber-muamalah dengan non-Muslim, seperti Kristen, Katolik,
Hindu maupun Buddha. Hal ini tentu agak membingungkan
dan menimbulkan pertanyaan tentang kontradiksi antara ajaran
NU yang bersifat pluralis dan tindakan intoleran yang dilakukan
oleh beberapa pengikut NU di level akar rumput (Arifianto,
2017b, 242).

Konservatisme NU di Jawa Timur sering kali diperlihatkan
oleh sejumlah peristiwa, mulai dari kekerasan di Jember, Pasuru-
an, Sampang, hingga Situbondo yang melibatkan beberapa tokoh
dan warga NU. Kasus-kasus tersebut pada kenyataannya tidak
bisa dilepaskan dari kondisi sosial-politik di daerah tersebut,
terutama menjelang momen pilkada maupun pemilu. Konflik
Sunni-Syiah Sampang, misalnya, bermula dari konflik keluarga
yang tereskalasi karena dimanfaatkan untuk kepentingan poli-
tis—bertepatan dengan momen menjelang pilkada. Gubernur
yang merupakan calon petahana saat itu mengeluarkan Pergub
No.55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan
dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur, yang menjadi legiti-
masi untuk mendiskriminasi Syiah maupun kelompok minoritas
agama lainnya di Jawa Timur. Tidak ada tanda-tanda yang cukup
meyakinkan bahwa sikap konservatif itu murni bersifat ideologis,
selalu ada kontestasi sosial hingga politik di dalamnya (Saidi,
2015, 138). Pandangan konservatif dari beberapa kelompok di
NU tersebut berpengaruh cukup besar terhadap praktik hubung-
an sosial di masyarakat sehingga sebagian umat Islam menjadi
cenderung tekstualis tanpa melihat konteks sosial masyarakat
Indonesia yang plural. Hal itu terlihat dalam pengimplemen-

Intoleransi dan Radikalisme ... =267



tasian beberapa kebijakan pemerintah daerah yang cenderung
diskriminatif terhadap kelompok minoritas Syiah dan Ahmadi-
yah di Jawa Timur karena adanya dorongan dari tokoh-tokoh
yang memiliki pandangan konservatif, termasuk tokoh-tokoh

NU.

Wasathiyahlmoderasi NU yang tergerogoti oleh beberapa
pandangan konservatif di kalangan internalnya menjadi tantang-
an bagi NU sendiri. Oleh karena itu, penguatan internal diper-
lukan dengan menggali praktik-praktik moderasi beragama yang
dijalankan oleh warga nahdliyin di berbagai daerah, utamanya di
Jawa Timur. Salah satu narasi positif tentang indahnya toleransi
beragama yang menunjukkan prinsip-prinsip wasathiyah/mode-
rasi (lihat Fakhrudin, 2019) dipraktikkan oleh masyarakat NU
di Balun, Lamongan. Mayoritas masyarakat Muslim di Balun
merupakan warga nahdliyin yang mengimplementasikan ajaran
NU tentang moderasi dan pluralisme serta menghargai perbe-
daan. Narasi praktik toleransi oleh warga Nahdliyin di Balun
bersama warga non-Muslim (Kristen dan Hindu) menggambar-
kan toleransi yang tinggi di antara umat beragama. Umat Islam
di Balun adalah warga NU yang dapat hidup berdampingan
dengan pemeluk agama Kristen dan Hindu tanpa ada konflik
dan ketegangan. Oleh karena itu, narasi tentang praktik toleransi
oleh warga NU menjadi penting sebagai bahan refleksi bahwa
pada tingkat akar rumput, hubungan sosial-keagamaan dapat
terjalin baik dengan mengedepankan prinsip-prinsip toleransi
dan menghargai sesama. Media sosial dan penggunanya juga
dapat dimanfaatkan sebagai sarana untuk menggaungkan kem-
bali indahnya hidup dalam keberagaman dan kebersamaan tanpa
harus mengedepankan kekerasan dengan tujuan keseragaman.
Warga Balun, Lamongan, menggunakan media sosial untuk
mewartakan indahnya praktik toleransi yang mereka lakukan

268 Intoleransi dan Politik ...



sehari-hari, misalnya cerita tentang praktik perayaan keagamaan
yang melibatkan seluruh warga tanpa terkecuali, ataupun ten-
tang keberadaan 3 rumah ibadah yang terletak berdekatan di
tengah-tengah pusat desa. Pemerintah Desa Balun bahkan juga
membuat video profil desa yang menekankan pada aspek-aspek
toleransi yang ada di Balun untuk menjadi contoh praktik tole-
ransi di daerah lain.

Selain menggambarkan bagaimana fragmentasi di tubuh
NU di Jawa Timur berpengaruh terhadap meningkatnya tindak-
an intoleransi dan radikalisme, tulisan ini menjelaskan dua hal
penting lainnya. Pertama, mendeskripsikan praktik toleransi
yang menunjukkan kehidupan harmoni warga untuk mem-
peroleh narasi positif kebangsaan. Kedua, aktor dan media yang
digunakan untuk mengampanyekan gerakan toleransi antarumat
beragama maupun inter-umat beragama dalam melawan berkem-
bangnya intoleransi dan radikalisme di Jawa Timur.

B. Fragmentasi NU: Kemunculan “NU Garis
Lurus”

Muktamar NU ke-33 di Jombang, Jawa Timur, bisa dikatakan
menjadi titik penting untuk melihat pertarungan ideologi dalam
tubuh NU. Sejak kelahirannya, NU yang mengusung ideologi
Islam ahlussunnah wal jamaah tak lepas dari beragam kritik,
terutama terkait konsepnya tentang moderasi. Jika kritik tersebut
disampaikan oleh pihak di luar NU adalah hal yang lumrah dan
wajar. Namun, kritik tersebut juga dilakukan oleh pihak-pihak
di dalam NU sendiri yang menganggap bahwa NU kini sudah
“tidak lurus” lagi karena pengaruh pemikiran liberal yang diusung
beberapa elite NU. Kritik tersebut bukan untuk mengembang-
kan NU menjadi organisasi yang lebih solid dan besar, melainkan
menimbulkan perpecahan. Kelompok yang mengkritik NU

Intoleransi dan Radikalisme ... =269



tersebut membentuk gerakan yang diberi nama “NU Garis
Lurus.” Nama “Garis Lurus” mengasumsikan bahwa ada NU
yang tidak lurus dan tidak sesuai dengan tujuan NU semula. NU
Garis Lurus lahir pada 2015 digawangi dan dipimpin oleh Kiai
Muhammad Idrus Ramli. Ia menyatakan bahwa tujuan gerakan
ini adalah menghapus pemikiran liberal yang menggerogoti NU
dan mengembalikan tujuan berorganisasi NU, yakni mengikuti
prinsip Sunni (@hlussunnah wal jamaah) (Arifianto, 2017a, 3).
Gerakan ini mengusung pandangan konservatisme sehingga
mereka merasa bahwa NU perlu dikembalikan ke arah yang lebih
murni. Akibatnya, toleransi yang menjadi basis kekuatan NU
semakin tergerus dengan kehadiran kelompok-kelompok ini.

Fragmentasi di NU secara tidak langsung cukup berpengaruh
terhadap maraknya perkembangan paham radikal dan intoleransi
di Jawa Timur. Kelompok yang menyebut dirinya sebagai “NU
Garis Lurus” ini menyebarkan berbagai pandangannya tentang
Islam yang cenderung radikal kepada masyarakat melalui berbagai
media, khususnya media sosial. Dalam hal ini, juga bisa dilihat
dari fakta bahwa Jawa Timur merupakan salah satu daerah yang
menyuplai peserta aksi demo 212 di Jakarta. Dinamika politik
di Jakarta terkait dengan kasus penistaan agama menjadi dasar
untuk menggugah semangat keagamaan dan membela agama
dengan datang ke Jakarta. Isu tersebut ditarik ke arah yang lebih
luas, yakni “Syariah Islam” sebagai solusi atas beberapa persoalan
bangsa, terutama ketika dikaitkan dengan Islam sebagai agama
mayoritas di Indonesia. Munculnya kasus kriminalisasi ulama,
penodaan agama oleh pemimpin non-Muslim, isu kebangkitan
PKI, dan maraknya tenaga kerja Cina di Indonesia dianggap
sebagai akibat dari sistem pemerintahan yang tidak berlandas-
kan prinsip Islam. Menjadi Muslim dengan NU sebagai afiliasi

organisasi dianggap belum cukup untuk menjadi Muslim sejati

270 Intoleransi dan Politik ...



karena belum mengaplikasikan syariat dalam formalisasi bentuk
negara. Formalisasi syariat dalam kehidupan bernegara menjadi
tujuan dan agenda sebagian kelompok yang memiliki pan-
dangan konservatif. Oleh karena itu, slogan “NKRI bersyariah”
digaungkan demi menarik kalangan Islam untuk menerapkan
formalisasi syariah di dalam kehidupan bernegara sebagai solusi
atas permasalahan bangsa.

Penggunaan jargon “NKRI Bersyariah” secara langsung
maupun tidak langsung lebih dapat diterima oleh beberapa
tokoh NU. Akibatnya, sebagian warga NU terpengaruh dan
mendukungnya. Jika ada warga NU yang tidak mendukungnya,
dianggap tidak mendukung Islam. Gerakan NU Garis Lurus
secara terstruktur dan masif menyerang NU serta mendelegi-
timasi kepemimpinan NU yang sah karena dianggap beraliran
liberal. Sebagai contoh, tema Islam Nusantara yang menjadi
jargon NU mendapat kritik dari kelompok konservatif tersebut.
Keberadaan gerakan ini secara tidak langsung mengindikasikan
terjadinya pengerasan di dalam NU sendiri karena sebagian
warganya memiliki pandangan yang berbeda dengan mainstream
NU yang dikenal mengusung moderasi dan toleransi. Para aktivis
kelompok NU Garis Lurus terkenal dekat dengan para aktivis
kelompok Islam konservatif, seperti FPI dan MMI, schingga
cenderung dimanfaatkan simpatisan Wahabi, aktivis HTI, dan
kelompok radikal lainnya untuk memperkeruh suasana di tubuh
NU (Arifianto, 2017a). Dalam hal ini, Arifianto (2017a) bahkan
memperkirakan jika NU sendiri tidak merespons serius gerakan
ini, suatu hari kelompok ini mungkin bisa mengubah arah pan-
dangan dan worldview dari NU. Jika hal itu terjadi, NU akan
benar-benar menjadi organisasi yang berbeda dari hari ini atau
sebagaimana yang telah dikenal secara umum (Arifianto, 2017a,
3). Kondisi tersebut juga menunjukkan bagaimana ajaran Gus

Intoleransi dan Radikalisme ... =271



Dur, tokoh NU dari Jatim yang mengajarkan toleransi, ternyata
tidak dihayati dengan baik oleh warga NU di Jatim sendiri. Syair
Tanpo Waton* Gus Dur memang sering diputar di masjid-masjid
di Jawa Timur, tetapi nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
tidak dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.

Paradoks mengenai NU di Jawa Timur juga dikemukakan
Burhani (2015) yang berpendapat bahwa meskipun Jawa
Timur merupakan basis NU yang dikenal sebagai pelindung
terhadap kelompok minoritas agama dan paling dekat dengan
non-Muslim, provinsi ini kini menjadi laboratorium intoleransi.
Indikator meningkatnya tindak intoleransi di Jatim adalah tak
kunjung selesainya kasus Syiah Sampang hingga kini. Terjadinya
pengerasan di NU juga tidak bisa dipungkiri karena beberapa
anggota NU terlibat dalam tindakan intoleran dan persekusi
terhadap kelompok-kelompok minoritas agama. Hal ini secara
tidak langsung mengindikasikan bahwa budaya organisasi di NU
secara hierarkis tidak diindahkan di tingkat akar rumput. Fatwa
dan rekomendasi pengurus NU pusat tidak selalu dipatuhi oleh
ulama lokal dan pengikutnya. Ulama lokal yang kebanyakan
mempunyai pesantren sendiri cenderung menginterpretasikan
ajaran Islam menurut pendapat mereka sendiri dan diikuti oleh
para santri yang patuh terhadap mereka (Arifianto, 2017b, 245).
Oleh karena itu, ada ulama lokal NU yang berpandangan radikal
dan mengajarkan kepada para santrinya ajaran yang berbeda de-
ngan ideologi NU yang moderat dan pluralis. Menurut Burhani

4 Syair Tanpo Waton atau Syiiran Gus Dur sebenarnya bukanlah karya Gus Dur,

tetapi pengarang aslinya telah setuju kalau Syiiran itu dilestarikan atas nama
Gus Dur. Pengarang sebenarnya adalah Gus Nizam yang memiliki nama lengkap
KH. Moh. Nizam As-Shofa. Syair ini sudah ada sejak tahun 1987 dan diciptakan
berdasarkan catatannya saat ngaji tasawwuf. Syair ini mulai populer sejak ada kaset
“Syair Tanpa Waton” dengan gambar Gus Dur, Syair ini dimulai dengan bacaan
istighfar, diikuti bacaan s#lawat, dilanjutkan dengan bait-bait syair dalam bahasa
Jawa, kemudian ditutup dengan bacaan salawat lagi.

272 Intoleransi dan Politik ...



(2015), konservatisme NU di Jatim yang dipelopori oleh bebe-
rapa tokoh daerah kini cenderung mendukung ide formalisasi
syariah dengan mulai merapat ke pemerintahan daerah agar
mengeluarkan peraturan-peraturan daerah yang diskriminatif.

MUI Jatim yang didominasi oleh orang-orang NU malah
mengeluarkan fatwa-fatwa yang cenderung menekan kelompok
minoritas keagamaan. Hal tersebut secara langsung atau tidak
langsung berpengaruh besar terhadap terjadinya peristiwa-peris-
tiwa intoleransi terhadap kelompok minoritas agama beberapa
tahun belakangan, seperti penyerangan terhadap Syiah Sampang,
fatwa sesat Ahmadiyah, penutupan ibadah agama Yahudi dan
Bahai, hingga pengeboman beberapa gereja di Surabaya.

Jika dilihat lebih saksama, MUI yang pada dasarnya me-
rupakan representasi kelompok mainstream (NU dan Muham-
madiyah) sering kali mengeluarkan fatwa-fatwa yang tidak selalu
sejalan dengan organisasi asal induknya. Hal itu karena sebagian
besar ulama NU atau Muhammadiyah yang duduk di MUI
memiliki pandangan konservatif dalam figih dan puritan dalam
teologi (Saidi, 2015, 128). Hal itu terlihat dari fatwa-fatwa
MUI Jawa Timur tentang sesatnya Ahmadiyah dan Syiah yang
kemudian didorong hingga menjadi fatwa nasional, walaupun
fatwa ini bersifat diskriminatif terhadap kelompok-kelompok
minoritas agama dan cenderung dijadikan alat legitimasi bagi
kelompok mayoritas untuk melakukan penindasan maupun
persekusi. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa teologi dan
ajaran NU tentang toleransi dan moderasi yang diajarkan oleh
para tokoh NU tidak serta merta beriringan dengan tindakan
warganya di akar rumput. Hal ini terlihat dengan adanya warga
NU yang terlibat dalam aksi-aksi kekerasan terhadap kelompok

minoritas.

Intoleransi dan Radikalisme ... =273



Fakta menunjukkan bahwa beberapa ulama lokal NU dan
pengikutnya melakukan kekerasan dan persekusi terhadap warga
Syiah di Sampang hingga mereka terpaksa mengungsi ke Sidoarjo’.
Penjelasan menarik tentang toleransi di NU adalah tesis Menchik
(2016) mengenai konsep toleransi komunal. Toleransi komunal
yang dipraktikkan oleh sebagian warga NU adalah bahwa mereka
dapat bertoleransi terhadap kelompok minoritas tertentu yang
dasar teologinya dapat diterima Islam. Oleh karena itu, mereka
dapat bertoleransi dengan Kristen, Hindu, atau Buddha, tetapi
tidak terhadap kelompok minoritas Muslim, seperti Ahmadiyah
maupun Syiah. Namun, dalam perkembangannya, praktik dan
nilai-nilai toleransi tersebut semakin tergerus karena teror sudah
semakin tidak pandang bulu terhadap komunitas apa pun.
Kelompok agama yang berbeda pun kini sudah menjadi target
sasaran tindak persekusi, kekerasan, hingga perusakan. Peristiwa
pengeboman beberapa gereja di Surabaya mengindikasikan to-
leransi di Jawa Timur sudah tergerus oleh pemikiran radikal dan
anti-pluralisme.

Meskipun terjadi dinamika di dalam NU yang sedikit banyak
berpengaruh terhadap praktik-praktik intoleransi dan radikalisme
di Indonesia, NU tetap menegaskan dirinya sebagai organisasi
keislaman yang moderat. Sikap moderat secara umum tetap
dipegang teguh oleh para pengurus NU dan jamaah nahdliyin
hingga kini. Namun, respons NU terhadap keberadaan organisasi
keagamaan lain yang dianggap ingin merusak dan memecah be-

Terusirnya warga Syiah Sampang ke Sidoarjo merupakan imbas dari konflik politis
elite NU Sampang dengan Ust.Tajul. Sejak penyerangan warga Syiah Sampang
pengikut Ust. Tajul pada 2012, warga Syiah tersebut diungsikan ke beberapa lokasi
hingga pada 2018 mereka masih tinggal di pengungsian Kompleks Puspo Argo,
Sidoarjo. Mereka mendapat jatah hidup dari pemerintah daerah tiap bulan yang
dibayarkan per kepala. Secara anggaran, hal ini membebani pemerintah daerah
karena berlarut-larutnya masalah tersebut.

274  Intoleransi dan Politik ...



lah NKRI, seperti Wahabi dan HTT, juga dirasa agak berlebihan
(Said, 2017, 156). Selain itu, Said (2017) menekankan bahwa
NU secara tegas menolak kelompok-kelompok radikal karena
NU tetap menjunjung dan mempertahankan NKRI (Said, 2017,
159). Organisasi-organisasi tersebut dikatakan menginfiltrasi
dan menarik massa dengan penggunaan jargon-jargon, seperti
“NKRI Bersyariah,” yang tujuan sebenarnya adalah memecah
belah dan merusak kesatuan NKRI. Pertarungan dalam memper-
luas ideologi dan memperoleh dukungan untuk masing-masing
kelompok secara masif dan terstrukeur terjadi di ruang-ruang
maya sebagaimana dibahas pada subbab berikutnya. Perang
informasi di media sosial yang terjadi dalam upaya penggiringan
opini publik tersebut berimbas secara langsung maupun tidak
langsung terhadap kehidupan toleransi di dunia nyata.

C. Internet dan Media Sosial: Ruang Penyebaran
dan Perdebatan Ideologi Radikal Versus
Toleran

Jika kita menilik beberapa hasil survei tentang potensi intoleran
dan radikalisme di Indonesia, terdapat beberapa data yang cukup
mengkhawatirkan terkait tingkat toleransi masyarakat Indonesia.
Wahid Foundation dan LSI (2016), misalnya, merilis hasil survei
yang menyatakan bahwa tindakan intoleransi dan radikalisme
sosial-keagamaan di kalangan Muslim Indonesia pada praktiknya
tidak berkolerasi positif dengan faktor pendidikan, pendapatan,
dan wilayah tempat tinggal (desa-kota). Hal tersebut menun-
jukkan bahwa tindakan intoleran dapat dilakukan oleh siapa
saja, kapan saja, dan di mana saja tanpa melihat latar belakang
pelakunya. Penyebabnya adalah maraknya informasi yang men-
gandung ujaran-ujaran kebencian yang tersebar luas di dunia
maya dan lemahnya kemampuan pengontrolan diri (se/f-conzrol)

Intoleransi dan Radikalisme ... = 275



untuk memilih dan memilah informasi tersebut. Survei tersebut
juga menyoroti dari mana sumber informasi keagamaan tersebut
didapatkan, yaitu dari Youtube dan Facebook (1,05%), ceramah
TV (28,61%), masjid (24,59%), dan lainnya (Wahid Foundation
& LSI, 2016).

Dampak negatif dari perkembangan teknologi terlihat dari
begitu mudahnya seseorang menjadi fundamental dan eksklusif
dalam beragama. Dengan menonton CD (compact disc) yang
berdurasi tidak sampai 2 jam, seseorang langsung bisa menjadi
sangat eksklusif, bahkan ekstrem dalam pandangan keagama-
annya (Rachman, 2011, 130). Perkembangan teknologi juga
berpengaruh besar terhadap kecepatan seseorang mendapatkan
informasi, baik yang diinginkan maupun yang tidak. Pada zaman
sekarang, tidak perlu bersusah payah memutar CD lewat perang-
katnya seperti di masa lalu, tetapi cukup melalui telepon genggam
dengan akses internet, seseorang bisa mendengar ajaran-ajaran
maupun ceramah yang beraliran eksklusif dan intoleran hingga
radikal, maupun yang bernada kebencian. Oleh karena itu, pan-
dangan-pandangan radikal, eksklusif, dan intoleran pada masa
sekarang dapat tersebar dengan cepat seiring dengan semakin
mudahnya seseorang mendapatkan akses internet lewat telepon
genggam mereka. Padahal, menurut Rachman, jalan seseorang
untuk menjadi pluralis dan toleran itu cukup rumit dan kompleks
(Rachman, 2011, 131).

Kita tahu bahwa mudahnya akses internet merupakan salah
satu indikator kemajuan suatu negara. Kemudahan akses internet
ternyata mempunyai sisi positif dan negatif. Sisi positif internet
adalah memberi manfaat untuk pengembangan ekonomi,
pendidikan, dan kebudayaan. Sisi negatif internet dapat dilihat
dari pemanfaatannya untuk hal-hal negatif, seperti pornografi,

276  Intoleransi dan Politik ...



kejahatan siber, hingga penyebaran hoaks dan ujaran kebencian.
Internet sebagai ruang publik baru tentu menghadapi tantangan
dalam pemanfaatannya secara efektif (Heryanto, 2017, 15). Oleh
karena itu, literasi media sangat diperlukan agar penggunaannya
tidak mengarah kepada perpecahan akibat penyebaran hoaks
maupun ujaran-ujaran yang mengarah kepada kebencian. Terkait
ujaran kebencian, George (2017) menekankan bahwa sebenarnya
kebencian itu memang sengaja dipelintir. Ujaran-ujaran dipelin-
tir sedemikan rupa oleh para provokator untuk membangkitkan
kebencian satu sama lain. Pelintiran kebencian itu dimaknai
sebagai penghinaan dan ketersinggungan yang sengaja dicipta-
kan dan digunakan sebagai strategi politik yang mengeksploitasi
identitas kelompok dalam rangka memobilisasi pendukung dan
menekan lawan (George, 2017, 5). Dalam hal ini, sentimen aga-
ma dan etnis yang masih kuat di kalangan masyarakat Indonesia
sering dijadikan komoditas untuk menciptakan ujaran kebencian.
Lihat saja bagaimana identitas keagamaan dan sentimen agama
dipergunakan dalam Pilkada DKI 2017 sebagai gerakan politik
untuk memperoleh suara elektoral. Ahok—salah satu calon
gubernur—yang tersangkut kasus Al-Maidah menurun drastis
tingkat keterpilihannya karena dianggap melakukan penodaan
agama (Hasan, 2017).

Titik pijak yang sama juga bisa digunakan dalam melihat
pola gerakan “NU Garis Lurus” di dunia maya. Kelompok ini
sadar betul pentingnya teknologi dalam meraih dan menarik
simpati massa untuk setidaknya mendukung pemikiran mereka
ataupun bergabung secara aktif untuk mengampanyekan ideo-
logi mereka. Berbagai platform media sosial, seperti Facebook,
Twitter, Youtube, dan Instagram digunakan oleh NU Garis
Lurus untuk mencapai kepentingan kelompoknya. Beberapa
waktu belakangan ini, media sosial malah menjadi ladang subur

Intoleransi dan Radikalisme ... =277



penyebaran hoaks/berita bohong yang memecah belah masya-
rakat. Orang semakin mudah membagikan berita atau informasi
tanpa mengecek dulu kebenarannya. Orang pun bisa juga dengan
mudah menghina orang lain di Twitter, padahal kita adalah orang
yang santun di kehidupan sehari-hari. Kita dengan mudahnya
merendahkan keyakinan orang lain di dunia maya, tetapi tidak
berani di dunia nyata. Hal tersebut, menurut Zamroni, terjadi
karena fenomena hiperrealitas di media sosial yang menjauhkan
manusia dari dunia nyata (Zamroni, 2017, 64).

Fenomena hoaks tidak hanya terjadi dan membesar pada
masa sekarang ini, hanya saja istilah hoaks baru booming dalam
beberapa tahun terakhir karena kemudahan masyarakat dalam
mengakses informasi di dunia maya. Maarif (2017) mencatat bah-
wa hoaks atau rumor juga pernah beredar pada masa kampanye
pemilu 1955. Pada saat itu, beredar berita tentang makanan dan
sumur yang diracuni. Kemudian, ketakutan akan kemenangan
kelompok abangan ataupun kelompok santri membangkitkan
ingatan-ingatan masa lalu tentang konflik® di antara keduanya
(Maarif, 2017, 28). Dari sini terlihat bagaimana ketakutan
tersebut terus diproduksi ulang dalam ingatan-ingatan kolektif
masing-masing kelompok sehingga satu sama lain tetap saling
curiga. Keadaan semacam itu tentu berimbas tidak baik bagi
persatuan Indonesia karena merusak toleransi di antara warga.
Masing-masing kelompok berusaha untuk menjadi pemenang
dengan menghalalkan segala cara, termasuk melalui “pelintiran

¢ Pemilu 1955 menciptakan polarisasi golongan santri vs abangan. Kelompok

santri diwakili oleh Partai Masyumi, sementara abangan diwakili PKI. Wacana di
ruang publik saat itu didominasi kekhawatiran siapa yang menang dan berkuasa
dari hasil pemilu. Pihak Masyumi membangkitkan kembali trauma peristiwa
pemberontakan PKI 1948 di Madiun. Pada peristiwa itu, PKI yang tidak hanya
melenyapkan pejabat pemerintah, tetapi juga para ulama dan santri dengan cara
membunuh, membakar, dan menyiksa mereka hingga mati. Masjid dan madrasah
pun dibakar dengan ulama dan santri-santri terkurung di dalamnya.

278 Intoleransi dan Politik ...



kebencian” yang diproduksi dan disebarkan melalui media sosial.
Kemajuan dan perkembangan teknologi internet yang semakin
cepat berimbas pada semakin cepat pula hoaks itu tersebar.

Internet juga berpengaruh cukup besar untuk menjadikan
seseorang memiliki pandangan dan tindakan radikal dan into-
leran. Studi Ghifari (2017) bahkan menyimpulkan bahwa ke-
hadiran teknologi, internet, dan media sosial memberikan andil
yang sangat besar dalam menyebarkan paham radikal, yakni
sebagai media propaganda untuk melakukan tindakan intoleran,
di samping sebagai ajang rekrutmen, pelatihan, pendidikan,
pembinaan jejaring anggota guna menebar aksi terror dan bom
bunuh diri di Nusantara. Oleh karena itu, kasus pengeboman
beberapa gereja di Surabaya pada 2018 oleh satu keluarga tidak
bisa dilepaskan dari pengaruh penggunaan internet dalam penye-
baran paham radikal dan intoleran. Pelaku pengeboman berasal
dari satu keluarga yang terdiri dari suami, istri, dan anak-anak
yang berhasil melakukan aksinya karena memakai taktik perem-
puan dan anak sebagai bagian dari tindakan bunuh diri tersebut.
Keterlibatan perempuan dan anak adalah taktik yang dilakukan
oleh ISIS dalam melakukan teror. Menurut Jones (2018), kasus
bom Surabaya dengan keterlibatan perempuan merupakan akibat
dari ketidakpuasan perempuan terhadap peran tradisional (mela-
hirkan anak, mengajar, dan mengobati) yang ditugaskan kepada
mereka. Berdasarkan amatan Jones (2018) terhadap media sosial,
mereka (para perempuan tersebut) menginginkan lebih banyak
aksi/amaliah karena mereka mengagumi pembom bunuh diri
wanita dari Palestina, Irak, dan Chechnya.

Internet dan kemajuan teknologi menjadi ruang pertarungan
ideologi untuk memperebutkan pengaruh dan pendukung. Hal
ini tak bisa dipungkiri mengingat internet dengan dunia maya-nya

Intoleransi dan Radikalisme ... =279



adalah ruang publik di mana setiap orang dapat memanfaatkan-
nya tanpa batas ruang dan waktu. Aktor-aktor intoleran paham
betul akan potensi internet dalam menyebarluaskan pandangan-
nya yang radikal kepada khalayak umum, utamanya kaum muda.
Kaum muda menjadi target perekrutan organisasi-organisasi
radikal melalui penyebaran propaganda-propaganda (Ghifari,
2017, 127). Platform media sosial yang bersifat terbuka untuk
publik dimanfaatkan untuk menjaring massa dan menyebarkan
propaganda. Penggunaan media baru dalam terorisme siber ini
terdeteksi pada Youtube, Facebook, Twitter, website, game online,
dan majalah daring (Sarinastiti & Vardani, 2018, 51). Media da-
ring dan media sosial dipilih oleh kelompok radikal karena berb-
agai kelebihan yang ditawarkan, terutama tingkat keamanannya
dan cakupan penyebarannya yang tanpa batas ruang dan wakru.
Di samping itu, beberapa platform media sosial menyediakan
fitur untuk membuat kelompok tertutup (closed nerwork) yang
menjamin keamanan kelompok penggunanya. Oleh karena itu,
mereka meninggalkan media konvensional, seperti televisi, surat

kabar, majalah, buku-buku, dan buletin.

Karena internet dan media sosial merupakan ruang publik,
kelompok pendukung toleransi pun hendaknya memperkuat
penyebaran narasi-narasi positif yang dapat mengkonter propagan-
da kelompok radikal. Internet dan media sosial memang merupa-
kan arena pertarungan ideologi dua kelompok ini untuk merekrut
anggota maupun mendapatkan pendukung. Ghifari (2017) me-
nyarankan untuk menggunakan konten-konten yang mengajak se-
tiap pengunjung untuk mempraktikkan sikap toleransi, dialog an-
taragama, semangat pluralisme, hidup berdampingan, kerukunan,
dan perdamaian sebagai upaya mencegah konflik vertikal maupun
horizontal (Ghifari, 2017, 133). Usaha tersebut tentu tidak mudah
karena upaya kelompok radikal dalam penyebaran propagandanya

280 Intoleransi dan Politik ...



selalu masif dan terstruktur, terutama ketika merekrut anggota
dan pendukung baru. Namun, hal itu seharusnya tidak memutus
semangat pegiat toleransi untuk mengampanyekan narasi positif
tentang toleransi di media sosial yang dapat dilakukan melalui
gerakan yang masif pula.

Sikap pandangan yang agak radikal dan keras yang terjadi
di kalangan warga nahbdliyin juga karena adanya pengaruh
idelogi yang dipropagandakan lewat internet’. Gempuran masif
narasi-narasi bernada kebencian terhadap kelompok yang ber-
beda secara tidak langsung telah memengaruhi pandangan yang
dahulunya moderat dan toleran di kalangan NU di Jawa Timur.
Ideologi yang digaungkan oleh tokoh dan pengurus NU tentang
wasathiyah atau moderasi serta toleransi dalam kehidupan sosial
menjadi tidak sepenuhnya diimplementasikan dengan baik oleh
seluruh warga nahdliyin karena praktik-praktik tindak kekerasan,
intoleransi, dan radikalisme juga terjadi di kalangan warga NU di
tingkat lokal. Oleh karena itu, diperlukan sebuah narasi tanding-
an (narasi positif) yang dapat mengkonter narasi-narasi bernada
kebencian, atau dapat pula melalui penekanan konsep wbayun
yang juga menjadi ciri khas warga nahdliyin. Konten-konten
positif yang mendukung toleransi dan kesatuan NKRI perlu
diperbanyak ragamnya agar kelompok muda muslim dapat ter-
papar hal-hal dan informasi yang positif.

7 Kiai lokal berbendera NU, Badan Silaturrahim Ulama Pesantren Madura
(BASSRA), dan beberapa tokoh anti-Syiah dianggap sebagai dalang tidak
selesainya konflik Sunni-Syiah di Sampang, Madura. BASSRA mengeluarkan
kronologi lengkap awal konflik berdarah antara Sunni-Syiah di Sampang yang
menyebutkan adanya lemparan bom molotov dari kaum Syiah kepada kaum
Sunni saat pengadangan bus sehingga terjadi bentrokan. Namun, hal tersebut
dikonter beberapa LSM pemerhati kelompok minoritas yang menunjukkan
bahwa sebenarnya penyerangan itu sudah direncanakan secara sistematis untuk
membungkam Syiah di Sampang.

Intoleransi dan Radikalisme ... =281



D. NU Garis Lucu dan Khittah Moderasi NU:
Narasi Tanding

Kemunculan NU Garis Lurus (NUGL) yang mengkritik NU
karena dianggap condong ke arah pemikiran liberal merupakan
fenomena tersendiri dalam kehidupan keagamaan, khususnya
dalam ormas besar NU yang moderat. Pada dasarnya, kelompok
ini mengkritik jargon “Islam Nusantara” yang digaungkan oleh
Pengurus Besar NU (PBNU) dan mereka mengambil posisi yang
berseberangan. Hal tersebut memperlihatkan bahwa masyarakat
nahdliyin di tingkat akar rumput pun tidak semua mengim-
plementasikan dan sependapat dengan para tokoh NU tentang
toleransi dan moderasi. Secara alamiah, NUGL mendorong
lahirnya kelompok tandingan yang mengambil posisi moderat.
Kelompok tandingan ini lahir untuk merespons dan mengkon-
ter narasi yang disuarakan oleh NUGL. Kelompok tandingan
bernama “NU Garis Lucu” ini muncul pasca-semakin masifnya
narasi-narasi yang disebarkan oleh NUGL dalam berbagai
kritiknya terhadap NU dan beberapa tokoh NU lewat beragam
media, terutama media sosial. Nama “NU Garis Lucu” mereka
pakai sebagai bentuk satir dan sindiran bahwa fenomena NUGL
dalam sejarah NU itu hanyalah sekilas lalu dan tidak berimbas
pada gerakan dan khittah NU yang menjaga perdamaian umat
melalui penerapan nilai-nilai toleransi dan moderasi dalam ke-
hidupan berbangsa dan bernegara.

Munculnya istilah “NU Garis Lurus” sendiri secara tidak
langsung mengandaikan bahwa ada NU yang bengkok, tidak
lurus, atau miring jika dibanding dengan dirinya (NUGL).
Kemunculan NUGL sendiri dalam beberapa hal malah menim-
bulkan inspirasi bagi orang-orang yang tidak suka dengan NU
untuk ikut-ikutan membuat istilah yang melecehkan nama besar

282 Intoleransi dan Politik ...



NU, seperti sebut saja beberapa fanpage di media sosial muncul
dengan nama “NU Protestan”, “NU Garis Bengkok”, “NU Garis
Miring”, dan sebagainya. Kehadiran NUGL di tengah-tengah
NU tentunya menjadi ancaman bagi warga nahdliyin karena
dapat memecah belah organisasi. Oleh karena itu, warga nahdli-
yin dituntut untuk semakin cermat dalam menghadapi fenomena
kemunculan NUGL di tengah-tengah mereka. Realitas muncul-
nya NUGL yang seakan memengaruhi paham keagamaan NU
yang toleran telah melahirkan kelompok antitesis dari gerakan
tersebut, yakni “NU Garis Lucu” (Hidayat, 2017, 5). Sebagai
sebuah gerakan yang mengkonter narasi-narasi NUGL, “NU
Garis Lucu” juga memanfaatkan media sosial Instagram untuk
mengampanyekan opini-opini dan argumennya dalam bentuk
gambar satir. Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (2018),
satir adalah gaya bahasa yang dipakai dalam kesusastraan untuk
menyatakan sindiran atau ejekan terhadap suatu keadaan atau
seseorang.

Akun Instagram “NU Garis Lucu” menggunakan tagline
“sampaikanlah kebenaran walau lucu” agar masyarakat lebih
mudah mencerna kritik-kritik bernada humor karena sifatnya
yang ringan dan efektif. Akun Instagram NU Garis Lucu ter-
catat telah memposting sekitar 1124 postingan dengan jumlah
pengikut 236 ribu pada 16 Oktober 2108 pukul 09.30. Selain
Instagram, NU Garis Lucu juga menggunakan media sosial
lainnya, seperti Twitter, dalam mengkonter narasi-narasi NUGL,
terutama yang menyangkut toleransi dan radikalisme. Dalam
tulisan ini, unit analisis yang digunakan adalah akun Instagram
“NU Garis Lucu” karena gambar dan kata-kata bernada satir
dianggap lebih mewakili “Garis Lucu” dalam mengkonter “Garis
Lurus” dan mendeskripsikan pandangan-pandangan NU, teruta-
ma terkait toleransi, wasathiyah, dan moderasi. Penggunaan kata

Intoleransi dan Radikalisme ... 283



maupun kalimat yang satir dimaksudkan agar pembaca tergugah
pemahaman dan pandangan tentang Islam yang rahmatan il
alamin sehingga tidak mudah menyalahkan orang yang berbeda
keyakinan, pandangan, atau pendapat dalam hal agama. Kita
bisa melihat bagaimana narasi-narasi yang dimunculkan oleh
dua akun Instragram yang memiliki pandangan berseberangan
tentang NU. Dalam dua akun ini, secara tidak langsung terlihat
bahwa fragmentasi yang terjadi di NU tergambar di media sosial
dan masing-masing berupaya menarik massa pendukung melalui
narasi-narasi yang diwacanakan, baik itu yang bersifat positif
maupun negatif.

Narasi yang muncul di kedua akun Instagram tersebut
memperlihatkan ketegangan yang terjadi dalam pertarungan
narasi. Gambar di sebelah kiri menarasikan secara satir tentang
kelompok yang sering menganggap Islam paling benar dan NU
paling lurus, padahal kenyataannya itu tidak ada. Sementara
itu, gambar di sebelah kanan menarasikan adanya penggunaan

Sumber: Akun Instagram “NU Garis Sumber: Akun Instagram Ideologi
Lucu” (2018) Kebenaran (2018)

Gambar 10.1 Narasi tentang NU pada Dua Akun Instagram

284  Intoleransi dan Politik ...



istilah asrabi dan asrali sebagai kritik kepada kelompok NU
yang mendukung pemikiran liberal. Menurut Saidi (2015), NU
secara internal menghadapi ketegangan antara jamaahnya yang
tekstualis yang lebih simpati kepada kaum skriptualis dan jamaah
lainnya yang lebih mengutamakan konteks yang sifatnya cend-
erung moderat-liberalis. Ketegangan ini tentunya berimbas pada
dialektika yang negatif dan tidak produktif karena cenderung
saling meniadakan keberadaan kelompok lain (Saidi, 2015, 148).
Lalu, bagaimana sejatinya kehidupan warga nahdliyin di tingkat
lokal yang tinggal berdampingan dengan pemeluk agama lain?
Apakah toleransi itu hanya sekadar jargon saja ataukah tampak
nyata dalam kehidupan sehari-hari warga nahdliyin? Bagian beri-
kut ini menjawab pertanyaan tersebut.

E. Muslim NU di Balun: Menjaga Moderasi Umat
Islam Melalui Praktik Toleransi

Praktik toleransi warga nahdliyin yang terjadi di Balun, Lamongan,
mendukung dan menguatkan tesis Menchik (2016) tentang to-
leransi komunal dalam NU, yakni saling hormat-menghormati
terhadap pemeluk agama-agama yang diakui secara resmi oleh
negara. Secara umum, NU memahami pluralisme itu masih
sebatas menghormati terhadap agama selain Islam yang diakui
oleh negara (Said, 2017, 156). Hal itu terlihat dalam interaksi
warga masyarakat di Balun yang saling bertoleransi satu sama lain
terhadap yang berbeda agama, yaitu Islam, Kristen, dan Hindu.
Artinya, warga NU di Balun, Lamongan, masih mempraktikkan
toleransi terhadap pemeluk agama lain yang diakui oleh nega-
ra, meskipun tidak jelas apa sikap mereka terhadap kelompok
minoritas dalam agama Islam, seperti kelompok Ahmadiyah,
Syiah, maupun terhadap kelompok penghayat kepercayaan dan
kelompok minoritas keagamaan lainnya.

Intoleransi dan Radikalisme ... =285



Sebagaimana kita ketahui, Lamongan merupakan suatu
wilayah di Jawa Timur yang belakangan ini menjadi terkenal
akibat Bom Bali. Hal itu karena trio pelaku pengeboman
berasal dari wilayah Lamongan. Trio Bom Bali asal Lamongan
tersebut adalah Amrozi, Ali Imron, dan Ali Gufron. Mereka
mendirikan pesantren al-Islam di Tenggulun, Lamongan, dan
jejak radikalisme setelah peristiwa bom Bali masih belum hilang
dari pesantren tersebut (Sofwan, 2017). Narasi negatif tentang
Lamongan dan radikalisme yang menguat sejak kasus Bom Bali
perlu dihilangkan agar jejak-jejak tersebut tidak menginfiltrasi
generasi muda. Lamongan ternyata juga menyimpan potensi
besar dalam memperkuat narasi toleransi di Indonesia sebagai
konter narasi intoleransi dan radikalisme yang telanjur melekat
pada Lamongan.

Narasi positif tentang toleransi tersebut bernama “Desa
Pancasila” di Balun, Lamongan. Sebutan “Desa Pancasila” bagi
Desa Balun, Lamongan, lahir dari proses panjang praktik tole-
ransi yang terjadi dalam kehidupan sehari-hari warganya. Secara
komposisi, warga Balun terdiri dari tiga penganut agama resmi
di Indonesia, yaitu Islam, Kristen, dan Hindu. Warga Muslim di
Balun yang mayoritas adalah warga nahdliyin, sudah sejak lama
hidup damai dan berdampingan dengan pemeluk agama Kristen
dan Hindu (Kepala Dusun [Kadus Balun], wawancara pada 6 Mei
2018). Kehidupan yang penuh toleransi tidak hanya tergambar
dari keberadaan tempat ibadah masing-masing agama yang saling
berdekatan, tetapi juga dalam partisipasi kegiatan keagamaan di
ruang-ruang publik desa. Toleransi ini tergambar dalam bentuk
negosiasi di antara para penganut agama di Balun jika ada ke-
giatan keagamaan atau ibadah yang bersinggungan waktunya.
Kadus Balun saat diwawancara menceritakan bagaimana bentuk
toleransi antarumat beragama ini terkait praktik ibadah.

286 Intoleransi dan Politik ...



“Umat Islam di Balun menjalankan ibadah salat lima waktu
di masjid. Setiap sebelum salat lima waktu dikumandangkan
azan lewat speaker. Sebelum azan Maghrib, biasanya takmir
memutar murattal Qur'an lewat speaker. Namun pada saat hari
Minggu, sebagai bentuk toleransi kepada saudara Kristen yang
sedang ibadah mingguan sore, maka murattal Qur'an sebelum
azan magrib tidak diputar lewat speaker luar tetapi speaker di
dalam masjid saja sehingga tidak mengganggu ibadah saudara
kita yang beragama Kristen (Kadus Balun, wawancara pada 6
Mei 2018).

Dari penuturan Kadus Balun, tergambar jelas bagaimana
bentuk toleransi agama muncul di ruang-ruang publik. Muslim
di Balun yang merupakan warga nahdliyin, sebagai mayoritas
tidak menghegemoni ruang publik untuk kepentingan umat
Islam semata. Ruang publik yang merupakan ruang bersama
kadangkala memang bisa menjadi ruang yang diperebutkan oleh
masing-masing kelompok pemeluk agama untuk menghegemoni
kelompok lain. Bentuk hegemoni tersebut sering kali dilakukan
oleh kelompok mayoritas, sehingga praktik-praktik intoleransi
maupun persekusi terjadi pada kelompok minoritas agama.
Persoalan agama ketika muncul di ruang publik perlu dikelola
dengan baik agar terjadi harmoni antar-pemeluk agama. Oleh
karena itu, praktik ritual agama tertentu yang bertemu (bersing-
gungan) waktunya di ruang-ruang publik perlu dinegosiasikan
dan dibicarakan bersama agar ditemukan jalan keluar. Saat
ibadah mingguan umat Kristen pada sore hari bertepatan de-
ngan ibadah Maghrib umat Islam dan sebelum azan (panggilan
untuk shalat) diputar murattal al-Qur'an lewat pengeras suara,
disepakati bahwa bacaan itu diputar di dalam masjid, dan hanya
azan yang dikumandangkan lewat pengeras suara. Hal tersebut
dilakukan sebagai bentuk toleransi kepada umat lain yang juga
sedang ibadah agar tidak mengurangi kekhusyukan mereka.

Intoleransi dan Radikalisme ... 287



Simbol toleransi di Balun, Lamongan, juga dapat dilihat dari
lokasi bangunan rumah ibadah tiga agama (Islam, Kristen, dan
Hindu) yang dibangun dengan jarak cukup berdekatan di tengah
pusat desa. Jika kita berkunjung ke Balun, kita akan disuguhi
pemandangan toleransi yang cukup tinggi lewat letak bangunan
rumah ibadah ketiga agama tersebut. Masjid berada di bagian
barat dari lapangan desa, sementara gereja berada di sebelah
timur lapangan dan berjarak sekitar 500 meter dari masjid. Ada-
pun pura berada di sebelah barat masjid dan berjarak sekitar 250
meter. Bangunan rumah ibadah (masjid, gereja, dan pura) yang
letaknya berdekatan tersebut menggambarkan toleransi yang
terbangun di antara warga Balun, Lamongan sangat baik.

Toleransi di Balun tak hanya terjadi di ruang-ruang fisik, se-
perti dalam hal pembangunan rumah ibadah dan kegiatan keaga-
maan sebagaimana diuraikan, tetapi juga terkait siklus hidup
manusia, mulai dari kelahiran hingga fase kematian. Wacana
penggunaan identitas “Desa Pancasila” sebagai ciri khas identitas
Balun juga terimplementasi dengan baik dalam setiap sendi ke-
hidupan. Hal unik yang menunjukkan adanya toleransi positif di
antara warga Balun adalah terkait proses pemakaman dan tempat
pemakaman (kuburan) itu sendiri. Status pemakaman desa yang
merupakan pemakaman umum menjadikannya bisa dipakai oleh
semua warga tanpa memandang perbedaan identitas agamanya.
Di Balun, ketika salah seorang warga meninggal, semua warga
akan ikut berbelasungkawa dan berduka tanpa melihat agama
yang dianut oleh orang yang meninggal tadi ataupun kekerabat-
annya. Penghormatan terhadap warga yang meninggal dilakukan
dari prosesi pemakaman hingga ke tempat pemakaman. Berikut
penuturan Kadus Balun tentang praktik toleransi dalam proses
pemakaman di Balun.

288 Intoleransi dan Politik ...



“Ketika ada seorang yang meninggal dan beragama Mus-
lim, misalnya, warga Kristen dan Hindu akan datang turut
berduka. Mereka akan mengantar jenazah ke masjid untuk
disalati, tetapi mereka tidak ikut prosesi dan menunggu di
luar. Setelah itu, mereka turut mengantar jenazah hingga ke
tempat pemakaman. Demikian juga ketika ada warga Kristen
yang meninggal, warga Muslim dan Hindu akan datang
berbelasungkawa dan menghormati jenazah serta mengantar
hingga ke pemakaman, tetapi mereka tidak ikut serta dalam
prosesi pengurusan jenazah menurut agama jenazah tersebut.’
(Kadus Balun, wawancara pada 6 Mei 2018).

Di samping toleransi saat prosesi pemakaman, tempat pe-
makaman di Desa Balun merupakan contoh nyata praktik tole-
ransi itu ada. Di Balun, makam Muslim dan Hindu berada di satu
lokasi karena posisi mayat yang sama (sama-sama menghadap ke
barat) dan tidak dipisah-pisah dengan sekat untuk membedakan
mana yang merupakan kompleks makam Muslim dan mana
kompleks makam Hindu. Untuk mengetahui perbedaannya,
cukup lewat batu nisan yang diberi tanda dengan simbol yang
berbeda; makam Hindu diberi tanda “Swastika” (47 atau rB).
Sementara itu, kompleks makam Kristen berada di lokasi lain
karena mereka memiliki lahan baru untuk pemakaman. Lokasi
pemakaman Kristen berbeda karena persoalan teknis semata,
yakni mayat Kristen dimakamkan menghadap ke timur. Namun,
ketika warga Kristen belum memiliki lahan pemakaman yang
baru, mayat warga Kristen juga dimakamkan menjadi satu di
pemakaman umum desa, dan makam yang telah lama ada di
sana pun tidak dipindahkan ke pemakaman baru. Makam warga
Kristen di pemakaman umum desa menghadap ke Timur dan
dibiarkan sebagaimana adanya.

Intoleransi dan Radikalisme ... 289



Wacana dan praktik toleransi agama di Balun tak bisa
dilepaskan begitu saja dari peran para tokoh agama. Otoritas
keagamaan di Balun, Lamongan, memegang peran yang cukup
penting dalam internalisasi nilai-nilai toleransi dalam ajaran aga-
ma masing-masing yang disampaikan kepada umat. Oleh karena
itu, warga di Balun memahami dan mempraktikkan nilai-nilai
toleransi sesuai dengan ajaran agama yang dianut masing-masing
warga. Menurut Sutikno (2016), telah terjadi dialektika makna
toleransi dari sisi normatif ajaran masing-masing agama dengan
realitas kemasyarakatan yang ada. Pertemuan antara nilai nor-
matif dengan realitas tersebut menghasilkan konsepsi etis yang
termanifestasi dalam kehidupan empiris di ranah agama, budaya,
sosial, dan politik. Para tokoh agama menyosialisasikan nilai-nilai
normatif ajaran agama tentang toleransi dalam ranah privat aga-
ma masing-masing yang kemudian tecermin dalam ranah ritual
dan praktik (misalnya saling memberikan kebebasan, bersikap
fleksibel ketika terjadi perbenturan kondisi dan situasi, serta
melestarikan tempat ibadah sebagai nilai simbolik toleransi di
Balun) (Sutikno, 2016, 161). Oleh karena itu, ketika ada warga
nahdliyin di Jawa Timur mulai terpengaruh oleh paham-paham
radikal yang berimbas pada praktik toleransi warga, wujud nyata
praktik toleransi Muslim NU di Balun menjadi penegas bahwa
ternyata masih ada warga NU yang mengedepankan mode-
rasi dan toleransi. Praktik toleransi antarumat beragama yang
diimpelementasikan oleh warga Balun merupakan salah satu
upaya menjaga persatuan dan kesatuan dalam bingkai NKRI.

Kehidupan keagamaan yang penuh dengan nilai-nilai tole-
ransi yang terjadi di Balun, Lamongan dapat dijadikan sebagai
narasi positif untuk mengkonter wacana-wacana yang meng-
gerus semangat kebersamaan dalam perbedaan. Dalam praktik
kehidupan di Balun, makna toleransi tidak sekadar wacana, tetapi

290 Intoleransi dan Politik ...



menjadi bagian kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai toleransi tak
saja diajarkan di ranah privat keluarga dan keagamaan, tetapi juga
dipraktikkan ketika berada di ranah publik masyarakat. Praktik
toleransi yang terjadi dalam setiap sendi kehidupan mulai dari
kelahiran hingga kematian, baik dalam kegiatan sosial, budaya,
politik hingga keagamaan terjaga dengan baik dan diinternalisasi
oleh warga Desa Balun, Lamongan. Peran tokoh agama, pejabat
desa, hingga pemuka masyarakat juga sangat penting dalam men-
jaga nilai-nilai toleransi agar tetap dipraktikkan dalam kehidupan
bermasyarakat di Balun, Lamongan. Selain itu, narasi positif to-
leransi di Balun, Lamongan dapat menjadi konter narasi negatif
tentang Lamongan sebagai daerah penghasil teroris setelah kasus
trio Bom Bali. Kaum Muslim di Balun, Lamongan—yang sebagi-
an besar merupakan warga nahdliyin—dapat diibaratkan sebagai
penjaga implementasi praktik toleransi antarumat beragama.

Ada pula berbagai medan atau arena yang menjadi titik temu
antarwarga, seperti acara hajatan/kenduren. Tradisi kenduren
(acara sebelum pelaksanaan akad nikah atau khitanan) dise-
lenggarakan oleh pihak yang punya hajat dengan mengundang
seluruh warga. Acara ini menjadi arena bertemunya semua warga
dengan berbagai perbedaan ideologi maupun keagamaan. Agenda
acara memang disesuaikan dengan agama dan keyakinan pihak
penyelenggara, tetapi ada titik temu yang menyatukan identi-
tas berbagai agama tersebut, yakni pemakaian songkok/peci.
Songkok menjadi jembatan yang menyatukan berbagai identitas
keagamaan tanpa terbentur oleh sentimen identitas keagamaan
tertentu (Sutikno, 2016, 139). Songkok memang identik dengan
identitas sebagai Muslim, tetapi dalam tataran tertentu menjadi
busana nasional yang dapat menyatukan berbagai perbedaan
dalam sebuah acara. Oleh karena itu, dalam praktik toleransi
di Balun, Lamongan, songkok juga merupakan suatu bentuk

Intoleransi dan Radikalisme ... =291



negosiasi antarumat beragama tanpa bertentangan dengan nilai
normatif ajaran masing-masing agama yang diyakini.

F. Simpulan

Problem intoleransi dan radikalisme di Jawa Timur tidak bisa
dilepaskan dari peran dan pengaruh Nahdlatul Ulama (NU)
sebagai organisasi massa Islam terbesar di Indonesia. Meskipun
dikenal sebagai penjaga moderasi dan toleransi, NU pun tak
lepas dari dinamika internal. Dinamika tersebut ditunjukkan
dengan adanya beberapa kelompok di internal NU yang memiliki
pandangan yang cukup keras terhadap implementasi nilai-nilai
toleransi dan moderasi, sehingga cenderung mengkritik NU dan
jajaran pengurusnya yang dinilai sudah “tidak lurus” karena pe-
ngaruh pandangan Barat yang liberal. Pada dasarnya, kelompok
ini sudah menginfiltrasi NU dan warga nahdliyin dengan menga-
tasnamakan perjuangan menegakkan Islam dengan cara mengu-
bah ideologi NKRI. Kelompok ini sudah banyak memengaruhi
berbagai kalangan di NU, termasuk kiai, santri, intelektual, dan
mahasiswa. Mereka berdakwah mengatasnamakan Islam, tetapi
menolak keberagaman (Said, 2017, 159). Strateginya menggu-
nakan slogan atau jargon “NKRI Bersyariah” untuk mendapat
simpati dari kalangan Muslim, terutama kelompok moderat.

Ketika pandangan radikal mendapat simpati dari beberapa
warga nahdliyin, tak mengherankan bila terjadi peristiwa-peristi-
wa serangan pengeboman terhadap beberapa gereja di Surabaya.
NU dalam hal ini kurang berhasil menjaga pandangan warganya
maupun warga di Jawa Timur tentang pentingnya menjaga
nilai-nilai moderasi dan toleransi antaragama. Dalam hal ini,
tesis Menchik (2016) tentang toleransi komunal NU yang lebih
toleran terhadap non-Muslim terbantahkan saat melihat gereja
yang merupakan rumah ibadah umat Kristiani juga dibom. Oleh

292 Intoleransi dan Politik ...



karena itu, NU menurut Saidi (2015) memiliki dua tantangan,
yaitu secara eksternal untuk tetap mempertahankan ideologi
Islam moderat dan Pancasila sebagai dasar negara yang kini
semakin dirongrong keberadaannya, dan secara internal dalam
menghadapi ketegangan di antara jemaahnya yang tekstualis-
konservatif dengan yang moderat-liberal. Secara garis besar, tu-
lisan ini mendukung tesis Arifianto (2017a) tentang pengerasan
di tubuh NU yang berpengaruh terhadap terjadinya beberapa
tindakan intoleransi dan kekerasan, khususnya di Jawa Timur,
serta tesis Menchik (2016) tentang toleransi komunal yang
dipraktikkan warga NU di Jawa Timur, khususnya di wilayah-
wilayah rural, seperti yang dipraktikkan oleh warga nahdliyin di
Balun, Lamongan.

Terkait dengan infiltrasi pandangan radikal ke dalam organi-
sasi massa Islam yang moderat, perlu juga dilihat bagaimana me-
dia sosial menjadi arena ruang publik yang diperebutkan. Media
sosial dan internet menjadi medium bagi kelompok-kelompok
garis keras untuk menyebarkan pandangan dan menarik pengi-
kut. Masifnya narasi-narasi, baik berupa kata maupun gambar
(lewat Whatsapp, Instagram, Facebook, hingga Twitter) yang
disebarkan tentunya dapat memengaruhi pandangan warga Jawa
Timur umumnya maupun warga nabdliyin. Untuk menggerus
pengaruhnya, kelompok pendukung toleransi pun harus setidak-
nya melakukan konter narasi lewat media sosial karena dianggap
lebih efektif untuk menyajikan narasi bandingan agar masyarakat
lebih seimbang dalam menanggapi isu-isu tertentu. Narasi-narasi
yang mengandung unsur intoleransi dan radikalisme perlu dikon-
ter dengan narasi-narasi tandingan yang memperkuat toleransi

dan kesatuan sebagai NKRI.

Intoleransi dan Radikalisme ... 293



Salah satu bentuk narasi positif tentang toleransi di Jawa
Timur adalah praktik toleransi di Balun, Lamongan, di mana
terjadi negosiasi dan konsensus di antara pemuka agama dan
umat beragama di Balun, Lamongan, terkait ruang-ruang publik
di mana setiap agama (Islam, Kristen, Hindu maupun yang lain)
dapat mengaksesnya secara equal (setara). Warga dan jajaran
pemerintahan Desa Balun sadar akan potensi mereka yang
dapat menjadi contoh bagi daerah-daerah lain, sechingga mereka
aktif menyebarkan narasi-narasi toleransi lewat berbagai media,
khususnya media sosial. Media sosial dibidik sebagai medium
dalam kampanye narasi positif karena dianggap lebih ramah
tethadap penggunanya (user friendly) dan banyak diakses oleh
generasi muda atau millennial generation. Generasi muda inilah
yang perlu mendapat sentuhan dan informasi positif tentang
toleransi dan nilai-nilai kebersamaan dalam perbedaan sehingga
menghargai bentuk negara dalam bingkai NKRI. Hal yang sama
juga dilakukan oleh NU lewat beberapa organisasi sayap yang
aktif mengkonter paham-paham radikal dan intoleran. Beragam
akun medsos yang berafiliasi dengan NU di Instagram, Facebook,
dan Twitter menyebarkan narasi-narasi positif untuk melawan in-
filtrasi paham radikal dalam beragama yang cenderung destrukeif
dan merusak persatuan NKRI. Sebagaimana dikemukakan Said
(2017), NU sejak awal mendukung dan menunjukkan sikap
tegas dalam hal pengakuan terhadap adanya perbedaan suku,
keyakinan, agama, serta dalam hal persatuan dan kesatuan bangsa
Indonesia (Said, 2017, 157).

294  Intoleransi dan Politik ...



Daftar Pustaka

Abdullah, N. (2012, Agustus 28). NU Madura dituding dalang kasus
Syiah di Sampang. Hidayatullah.com. Diakses pada 19 Novem-
ber 2018 dari https://www.hidayatullah.com/berita/nasional/
read/2012/08/28/61946/nu-madura-dituding-dalang-kasus-sy-
iah-di-sampang.html.

Ahsan, I.A. (2017, Oktober 23). Politik aliran kembali ke Jawa Timur.
Tirto.id. Diakses pada 2 Oktober 2018 dari https://tirto.id/poli-
tik-aliran-kembali-ke-jawa-timur-cyKy.

Anam, A.K. (2013). Gus Nizam: Syair Tanpo Waron pernah dilan-
tunkan di depan Gus Dur. Diakses pada 30 September 2019 dari
https://www.nu.or.id/post/read/44771/quotsyiacircir-tanpo- wa-
tonquot-pernah-dilantunkan-di-depan-gus-dur.

Arifianto, A.R. (2017a). Islam Nusantara and its critics: The rise of NU’s
young clerics. RSIS Comentary, 018 (23 Januari 2017). Diakses
pada 28 Agustus 2018 dari https://www.rsis.edu.sg/wp-content/
uploads/2017/01/CO17018.pdf.

Arifianto, A.R. (2017b). Practicing what it preaches: Understanding
the contradictions between pluralist theology and religious intol-
erance within Indonesia’s Nahdlatul Ulama. Al-Jamiah: Journal of
Islamic Studlies, 55(2),241-264. doi: 10.14421/ajis.2017.552.241-
264.

Arifianto, A.R. (2018). Nahdlatul Ulama is home to its own hardliners.
Diakses pada 5 Oktober 2018 dari http://www.newmandala.org/
nadhlatul-ulama-home-hardliners/.

Burhani, A.N. (2015). Konservatisme NU di Jawa Timur: Menguji te-
sis tentang “Godly Nationalism.” Dalam D. Djunaedi (Ed.), Plu-
ralitas dan minoritas: batas-batas kebebasan beragama di Indonesia.
Jakarta: LIPI dan PT Gading Inti Prima.

Fakhrudin, D. (2019). Inilah enam ciri moderasi Islam. Diakses pada
8 Januari 2020 dari www.islami.co/inilah-enam-ciri-moderasi-is-
lam/.

Intoleransi dan Radikalisme ... = 295



George, C. (2017). Pelintiran kebencian: Rekayasa ketersinggungan
agama dan ancamannya bagi demokrasi. Jakarta: PUSAD-Yayasan
Paramadina.

Ghifari, L.LE (2017). Radikalisme di internet. Religious: Jurnal Agama
dan Lintas Budaya, 1(2), 123-134.

Hasan, A.M. (2017, Februari 14). Kuatnya sentimen agama di Pilgub
Jakarta. Tirto.id. Diakses pada 4 November 2019 dari https://
tirto.id/kuatnya-sentimen-agama-di-pilgub-jakarta-ciZn.

Heryanto, G. (2017). Hoax dan krisis nalar publik: Potret perang in-
formasi di media sosial. Dalam A.Wahyudin & M. Sunuantari
(Eds.). Melawan hoax di media sosial dan media massa. Yogyarakar-
ta: Trust Media Publishing dan Askopis Press.

Hidayat, A.R. (2017). Analisis dekonstruksi makna konflik melalui
humor dalam akun Instagram NU Garis Lucu. (Tesis, Universitas
Airlangga, Surabaya). Diakses pada 15 Oktober 2018 dari

http://repository.unair.ac.id/70579/3/JURNAL_Fis.K.04%20
18%20Hid%20a.pdf.

Jones, S. (2018). Surabaya and the ISIS family. Diakses pada 28
Mei 2020 dari www.lowyinstitute.org/the-interpreter/suraba-
ya-and-isis-family.

KBBI daring. (2018). Satir. Diakses pada 17 Oktober 2018 dari https://
kbbi.kemdikbud.go.id/entri/satir.

Kontras. (2012). Laporan investigasi dan pemantaunan kasus Syiah Sam-
pang. Surabaya: Kontras Surabaya.

Maarif, S. (2017). Pasang surut rekognisi agama lelubur dalam politik ag-
ama di Indonesia. Yogyakarta: Center for Religious and Cross-cul-
tural Studies.

Menchik, J. (2016). Islam and democracy in Indonesia: tolerance without
liberalism. New York: Cambridge University.

Najib, A. A. & Mahbib. (2017). Siapa Nahdliyin itu? Ini Jawaban KH.
Maioen Zubair. Diakses pada 28 Mei 2020 dari www.nu.or.id/post/
read/75128/siapa-nahdliyin-itu-ini-jawaban-kh-maimoenzubair.

296 Intoleransi dan Politik ...



Pamungkas, C. (Ed.). (2017). Mereka yang terusir: Studi tentang keta-
hanan sosial pengungsi Abmadiyah dan Syiah di Indonesia. Jakarta:
Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Rachman, B.M. (Ed.). (2011). Membela kebebasan beragama: Perca-
kapan tentang sekularisme, liberalisme, dan pluralisme (Buku 1).
Jakarta: Democracy Project, Yayasan Abad Demokrasi.

Said, I.G. (2017). Pluralisme, dialog antar agama, dan tantangan ke
depan: Refleksi pengelolaan pluralisme keagamaan. Dalam A.Z
Hamdi & Muktafi (Eds.). Wacana dan praktik pluralisme ke-
agamaan di Indonesia. Jakarta: FUFI UIN Surabaya dan Daulat
Press Jakarta.

Saidi, A. (2015). Masa depan Islam moderat dan tantangannya: Kasus
NU Jawa Timur versus Syiah Sampang. Dalam D. Djunaedi (Ed.)
Pluralitas dan minoritas; batas-batas kebebasan beragama di Indone-
sia. Jakarta: LIPI dan PT. Gading Inti Prima.

Sarinastiti, E., & Vardhani, N.K. (2018). Internet dan terorisme:
Menguatnya aksi global cyber-terrorism melalui new media. jur-
nal Gama Societa, 1(1), 40-52.

Serangan bom di tiga gereja Surabaya: Pelaku bom bunuh diri ‘perem-
puan yang membawa dua anak.” (2018, Mei 13). BBC Indonesia.
Diakses pada 1 Oktober 2018 dari https://www.bbc.com/indone-
sia/indonesia-44097913.

Setara Insitute. (2015). Ringkasan laporan indeks kota toleran tahun
2015. Jakarta: Setara Institute for Democracy and Peace.

Setara Insitute. (2017). Ringkasan cksekutif indeks kota toleran tahun
2017. Jakarta: Setara Institute for Democracy and Peace.

Setara Insitute. (2018). Ringkasan cksekutif indeks kota toleran tahun
2018. Jakarta: Setara Institute for Democracy and Peace.

Sofwan, R. (2017, Januari 17). Lamongan, penelur ‘pejihad’ JI hingga
ISIS. CNN Indonesia. Diakses pada 10 November 2018 dari https://
www.cnnindonesia.com/nasional/20170116095817-20-186545/
lamongan-penelur-pejihad-ji-hingga-isis.

Intoleransi dan Radikalisme ... 297



Sutikno. (2016). Satu dusun tiga agama: Konstruksi toleransi keagamaan
di Dusun Balun, Lamongan. Lamongan: Pustaka Ilalang dan
Pemkab Lamongan.

Wahid Foundation & LSI. (2016). Paparan hasil survei nasional: Po-
tensi intoleransi dan radikalisme sosial-keagamaan di kalangan mus-
lim di Indonesia. Jakarta: Wahid Foundation dan Lembaga Survei
Indonesia (LSI).

Zamroni, M. (2017). Media sosial dan realitas gaya hidup masyarakat
post modern. Dalam A. Wahyudin & M. Sunuantari (Eds.), Mela-
wan hoax di media sosial dan media massa. Yogyakarta: Trust Media
Publishing dan Askopis Press.

298 Intoleransi dan Politik ...



Bab XI

Perda Syariah dan
Perubahan Bentuk
Intoleransi di
Sulawesi Selatan

Ibnu Nadzir
Pusat Penelitian Kemasyarakatan &
Kebudayaan LIPI

A. Pengantar

Sulawesi Selatan adalah salah satu wilayah pertama di Indonesia
yang mengadopsi Perda Syariah pasca-kejatuhan Orde Baru.
Peraturan-peraturan yang cenderung diskriminatif, baik terhadap
kelompok minoritas maupun perempuan ini kerap dianggap
sebagai salah satu akar persoalan intoleransi di wilayah tersebut.
Persoalan menjadi lebih rumit jika melihat bahwa agama telah
lama berkelindan dan menjadi rujukan penting bagi kehidupan
masyarakat Sulawesi Selatan.

Pada periode awal kemerdekaan, Qahhar Mudzakkar
mengangkat senjata untuk mendirikan negara Islam. Gerakan ini
menandai bertautnya aspirasi mengenai kemerdekaan wilayah
dengan identitas Islam yang telah lama melekat pada penduduk
Sulawesi Selatan. Pada 1967, di Makassar terjadi kasus pemba-
karan gereja yang dipicu pernyataan guru beragama Kristen yang
dianggap menghina Islam (Mujiburrahman, 20006, 38). Aspirasi
untuk mendorong penerapan syariah Islam di Sulawesi Selatan

299



juga masih muncul pasca-Orde Baru saat pada 2000 sekelom-
pok orang mendirikan Komite Persiapan Penegakan Syariat
Islam (KPPSI). Pengaruh gerakan Islam di Sulawesi Selatan pun
melampaui batas provinsi. Pada 2017, tokoh dan organisasi asal
Sulawesi Selatan, seperti Bahtiar Nasir dan Wahdah Islamiyah,
aktif mengorganisasi warga untuk berpartisipasi dalam gerakan
212 di Jakarta. Cuplikan momen-momen tersebut menjadi
ilustrasi berkelindannya politik dengan identitas agama Islam di
Sulawesi Selatan.

Di samping pertautan identitas keagamaan dan politik,
Sulawesi Selatan juga kerap disorot dalam persoalan toleransi
kehidupan beragama. Polemik pembakaran gereja pada 1967
adalah salah satu di antaranya. Menjelang reformasi juga terjadi
kerusuhan besar yang menyerang kelompok etnis Tionghoa
dan beberapa gereja. Dalam beberapa tahun terakhir, di Kota
Makassar juga terjadi mobilisasi menolak keberadaan kelompok
minoritas Islam, seperti Syiah dan Ahmadiyah. Persoalan ini
juga dikuatkan dengan pendataan yang dilakukan oleh Wahid
Institute dan Setara Institute (Wahid Foundation, 2017; Setara
Institute, 2017). Kedua lembaga tersebut mencatat bahwa Su-
lawesi Selatan kerap menempati posisi tinggi dalam peringkat
daerah dengan pelanggaran kebebasan beragama.

Persoalan-persoalan tersebutseolah menggambarkan Sulawesi
Selatan sebagai lokasi yang mengkhawatirkan dalam persoalan
toleransi beragama. Namun, penggambaran tersebut tidak dapat
sepenuhnya bertahan jika menelisik situasi masyarakat setempat
secara lebih mendalam. Upaya pemberlakuan Perda Syariah,
misalnya, telah lama tidak terlalu mendapatkan perhatian dari
masyarakat Sulawesi Selatan. Kandidat kepala daerah juga tidak
lagi tertarik untuk bicara pemberlakuan syariah Islam sebagai

300 Intoleransi dan Politik ...



salah satu programnya, seperti yang terlihat dalam Pilkada 2018
lalu. Perkembangan tersebut seolah timpang dengan kenyataan
bahwa beberapa praktik intoleransi masih mengemuka dalam
mobilisasi massa di ruang publik.

Dengan kesadaran terhadap kompleksitas tersebut, tulisan
ini hendak menelusuri kembali perkembangan kehidupan ke-
beragamaan, khususnya aspirasi syariah Islam dan perubahan in-
toleransi keagamaan dari persoalan lintas agama menjadi konflik
intra-agama di Sulawesi Selatan. Upaya tersebut tidak dapat
dilepaskan dari perkembangan Islam sendiri yang juga melekat
dengan identitas etnis masyarakat Sulawesi Selatan.

B. Pertautan Islam dan Adat di Sulawesi Selatan

Islam telah lama dilekatkan pada identitas masyarakat Sulawesi
Selatan, khususnya kelompok etnis Bugis dan Makassar yang
paling dominan di wilayah tersebut. Oleh karena itu, tidak
sulit untuk membayangkan jika dari wilayah ini berkembang
aspirasi untuk menerapkan gagasan mengenai syariah secara
utuh di ranah publik. Pada saat yang sama, tidak sulit juga untuk
mengasumsikan bahwa aspirasi tersebut merupakan gagasan
yang dimiliki oleh sebagian besar penduduk di Sulawesi Selatan.
Namun, pandangan semacam itu menyisakan persoalan karena
sejak mula masuknya Islam ke wilayah ini ekspresi keagamaannya
tidak pernah bersifat monolitik.

Tradisi masyarakat Sulawesi Selatan menisbatkan kedatang-
an Islam di Makassar pada tiga ulama yang datang di wilayah
tersebut pada abad 17 (Halim, 2018; Pelras, 1994). Ketiga ulama
tersebut adalah Dato’ ri Bandang, Dato’ ri Pattimang, dan Dato’
ri Tiro. Kedatangan mereka dari Minangkabau diyakini menga-
wali proses awal Islamisasi di wilayah Sulawesi Selatan. Dalam

Perda Syariah dan Perubahan ... = 301



riwayat lokal, proses Islamisasi di Sulawesi Selatan terjadi saat
ketiga ulama tersebut mengislamkan beberapa penguasa setem-
pat, kemudian diikuti oleh penduduk di wilayah para penguasa
tersebut. Namun, Pelras (1994) mengemukakan bahwa masya-
rakat Sulawesi Selatan telah mengenal Islam setidaknya satu abad
sebelum itu. Masyarakat di sana terhubung dengan Islam melalui

jejaring penyebaran Islam di beberapa wilayah, seperti Aceh,
Minangkabau, Champa, dan Demak.

Proses awal Islamisasi di Sulawesi Selatan diawali dengan
kedatangan ulama-ulama Minangkabau ke dua kerajaan, yaitu
Luwu dan Bulukumba (Asi, 2007a, 2). Pelras mengajukan hi-
potesis bahwa Luwu dipilih karena saat itu wilayah ini dianggap
sebagai pusat dari trah kebangsawanan di Sulawesi Selatan. Luwu
adalah tempat yang diyakini masyarakat setempat sebagai awal
mula turunnya nenek moyang mereka di pulau tersebut. Dengan
demikian, jika ulama-ulama ini dapat melakukan dakwahnya di
Luwu, mereka meyakini bahwa dakwah serupa dapat dilakukan
di tempat lain.

Dari sana, ketiga ulama tersebut berpencar menuju tiga
wilayah berbeda di Sulawesi dan mengembangkan tiga bentuk
teologi yang berbeda (Pelras, 1994, 144-145). Dato’ ri Pattimang
mengembangkan ajaran Islam yang memberikan penekanan pada
aspek tauhid atau kemanunggalan Tuhan. Pengembangan dak-
wah tersebut dilakukan Dato’ ri Pattimang dengan menggunakan
konsep-konsep yang telah dikenal oleh masyarakat setempat. Ia
menggunakan La Galigo, epos setempat, untuk menunjukkan
bahwa gagasan monoteisme bukanlah konsep yang asing. Dato’
ri Tiro pergi ke wilayah Bira, di sana ia mengembangkan metode
penyebaran dakwah dengan landasan zasawuf. Pilihannya dilaku-
kan dengan keyakinan bahwa masyarakat setempat ketika itu su-

302 Intoleransi dan Politik ...



dah mengenal tradisi mistisisme (praktik spiritualitas yang lebih
menekankan pada aspek kebatinan alih-alih ritual formal praktik
keagamaan). Tradisi yang diambil dari para sufi dalam hal ini
dianggap lebih memudahkan penerimaan atas Islam. Sementara
itu, Dato’ ri Bandang memberi penekanan pada aspek syariah/
sara (Pelras, 1994, 146). lIa menerapkan aturan baru, seperti
dalam permasalahan pernikahan atau tata cara kematian. Pada
saat yang sama, Dato’ ri Bandang juga menerapkan pelarangan
praktik-praktik lama, seperti konsumsi babi, perjudian, hingga
penghormatan pada benda-benda keramat.

Tiga pendekatan ini menjadi titik tolak ragam perkemban-
gan Islam di wilayah Sulawesi Selatan. Di samping perbedaan
cara dakwah mereka, Pelras mengemukakan bahwa metode
dakwah mereka memiliki kesamaan karena secara sadar memilih
aspek sinkretis (Halim, 2018, 38). Pilihan metode dakwah terse-
but sengaja dilakukan karena dianggap lebih menguntungkan
untuk penyebaran Islam pada masa mereka. Kesadaran tersebut
kemudian membantu Islam diterima dengan lebih luas tidak
lama setelah periode awal dakwah ketiga ulama tersebut. Sekitar
dua dekade setelah raja pertama di Sulawesi Selatan memeluk
Islam, sebagian besar penduduk kerajaan di Sulawesi Selatan
telah mengadopsi Islam (Pelras, 1994, 146). Hal ini ditandai
dengan keberadaan masjid di berbagai wilayah Sulawesi Selatan.
Lebih dari itu, institusi adat dan trah kebangsawanan lama juga
berkelindan dengan institusi keagamaan baru yang muncul
setelah Islam. Peraturan Islam masuk sebagai bagian penting dari
kerajaan-kerajaan di Sulawesi Selatan.

Dengan demikian, Islam tidak saja sebagai identitas budaya,
tetapi juga telah masuk dalam kebijakan politik. Namun, ma-
syarakat Sulawesi Selatan ketika itu tetap tidak dapat dikatakan

Perda Syariah dan Perubahan ... = 303



sepenuhnya mengalami Islamisasi. Peraturan berdasarkan agama
tersebut diterapkan setelah melalui negosiasi antara idealisme
pendakwah Islam masa itu dan praktik serta nilai-nilai lokal yang

berlaku.

Kuatnya kelindan antara nilai lokal dan perangkat Islam
dapat dilihat dari kekesalan pendakwah Syekh Yusuf dengan
situasi di Sulawesi Selatan. Syekh Yusuf, yang pada akhir abad
ke-17 baru pulang dari Mekkah, berupaya memurnikan prak-
tik-praktik para raja dan bangsawan dari nilai-nilai di luar Islam.
Upayanya tersebut mengalami perlawanan keras dari para raja
karena praktik konsumsi minuman keras atau opium masih di-
pandang penting sebagai bagian dari adat masyarakat setempat.
Setelah gagal meyakinkan penguasa, Syekh Yusuf memutuskan
pindah ke luar Sulawesi dan berdakwah di Banten (Pelras, 1994,
148).

Selain Syekh Yusuf, perkembangan Islam di Sulawesi Selatan
dalam periode-periode berikutnya juga mengalami banyak
persentuhan dengan ulama-ulama yang menempuh pendidikan
di Jazirah Arab. Dalam pandangan Orang Bugis, menjadi sosok
ulama adalah salah satu cita-cita yang penting untuk dikejar bagi
siapa pun yang hendak memiliki peranan penting di masyarakat
(Halim, 2016). Oleh karena itu, tidak mengherankan jika sejak
abad ke-19 banyak orang Sulawesi Selatan yang pergi merantau
ke Arab untuk menjalankan kewajiban berhaji sekaligus mene-
mpuh pendidikan keagamaan. Banyak dari tokoh tersebut yang
kemudian pulang ke Sulawesi Selatan dan berpengaruh terhadap
pengembangan pendidikan Islam di Sulawesi Selatan (Halim,
2018, 39). Salah satunya adalah Muhammad As’ad Al-Bugisy
yang kerap disebut sebagai ulama terpenting Sulawesi Selatan
pada periode ini.

304 Intoleransi dan Politik ...



Figur Muhammad As’ad amat berpengaruh karena banyak
muridnya menjadi otoritas religius yang mengembangkan
pendidikan agama Islam di Sulawesi Selatan dan wilayah lain di
Indonesia Timur (Halim, 2015). Ia juga tidak mempersoalkan
perbedaan latar belakang maupun ketertarikan murid-muridnya
dalam pemahaman mengenai Islam. Oleh karena itu, banyak
alumni pesantrennya yang kemudian mengembangkan corak
pendidikan Islam yang berbeda (Wahyuddin Halim, wawancara
pada 29 Juli 2018). Penerimaan ini sekali lagi menunjukkan
bahwa corak perkembangan keagamaan di Sulawesi Selatan telah
lama menerima pengaruh yang amat beragam. Keberagaman ini
juga terlihat dalam perkembangan aliran keagamaan di Sulawesi
Selatan hari ini. Adanya perkembangan ragam interpretasi terse-
but juga menjadikan wilayah Sulawesi Selatan tidak dihegemoni
oleh satu otoritas keagamaan tertentu. Implikasinya, pembahasan
isu keagamaan di wilayah ini selalu mengalami dinamika yang
kompleks. Kompleksitas negosiasi itu juga termasuk pada salah
satu topik yang kontroversial, yakni penerapan syariah Islam di
seluruh Sulawesi Selatan.

C. Sejarah Perjuangan Syariah Islam di Sulawesi
Selatan

Pada bagian sebelumnya, telah dikemukakan bahwa konsep-kon-
sep syariah bukanlah sesuatu yang asing bagi masyarakat Sulawesi
Selatan. Akomodasi konsep syariah pada masyarakat setempat
dapat dilihat dari fungsi parewa sara (pejabat agama) yang selalu
diangkat dari kelompok bangsawan setempat (Halim, 2015,
263). Oleh karena itu, aspek-aspek Islam dengan beragam va-
riannya melekat kuat dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
di Sulawesi Selatan pada awal abad ke-20. Ekspresi sosial dan

Perda Syariah dan Perubahan ... = 305



politik ini berubah setelah Sulawesi Selatan menjadi bagian dari
negara baru bernama Indonesia.

Proses perjuangan Indonesia untuk memperoleh kemerdeka-
an bukanlah proses yang linear. Entitas bernama Indonesia, bagi
banyak orang di wilayah Nusantara, masih sangat bersifat abstrak
dibandingkan keberadaan pemerintah kolonial Belanda yang
sudah lama berkuasa. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika
di berbagai daerah terdapat kompetisi di antara kelompok yang
menghendaki bergabung dengan Belanda dan yang mau mengi-
kuti Indonesia. Kondisi serupa juga terjadi di Sulawesi Selatan.
Belanda memanfaatkan perpecahan di antara bangsawan-bang-
sawan Sulawesi Selatan agar dapat lebih lama menduduki wilayah
tersebut (Harvey, 1974, 155). Harvey mengemukakan bahwa
kondisi ini menjadi lebih buruk mengingat kelompok pro-re-
publik Indonesia di Sulawesi ketika itu relatif kecil dibandingkan
di Pulau Jawa.

Di antara kelompok nasionalis, salah satu yang paling me-
nonjol adalah TRI-Persiapan Sulawesi. Kelompok ini dibentuk
untuk mengorganisasi pemuda dalam perlawanan bersenjata me-
lawan Belanda. Tokoh pemuda Sulawesi Selatan bernama Qahhar
Mudzakkar ketika itu ditunjuk sebagai pemimpinnya (Harvey,
1974, 176). Qahhar Mudzakkar berselisih dengan tentara ketika
permintaannya agar tentara gerilya resmi dimasukkan dalam
TNI ditolak oleh pemerintah Indonesia. Ia pun memutuskan
melakukan perlawanan gerilya terhadap tentara Indonesia dari
dalam hutan.

Qahhar  Mudzakkkar dihubungi lewat surat oleh
Kartosuwiryo yang sedang melakukan perlawanan atas nama
Darul Islam/Tentara Islam Indonesia terhadap pemerintah

Indonesia (Ramly, Ahmad, & Jb, 2006, 135). Pertautan Qahhar

306 Intoleransi dan Politik ...



dengan DI/TII ini kemudian memengaruhi perjuangannya yang
jadi lebih kental dengan dimensi religius. Aspirasi syariah Qahhar
Mudzakkar dapat dikatakan sebagai aspirasi yang terbangun ka-
rena interaksinya dengan Kartosuwiryo, alih-alih sebagai cita-cita
yang disiapkan sejak awal pemberontakan (Formichi, 2012, 167).

Dimensi religius dari gerakan DI/TII di Sulawesi Selatan
kemudian muncul dalam upaya penerapan syariah oleh Qahhar
Mudzakkar. Salah satu yang diberi penekanan penting adalah
praktik-praktik keagamaan yang dianggap bukan berasal dari
Islam. Praktik ziarah kubur dan perayaan Maulid Nabi adalah
contohnya. Selain itu, mereka juga mengeluarkan aturan berat
bagi kelompok masyarakat yang diketahui tidak menjalankan
ibadah wajib, seperti salat dan puasa (Ramly dkk., 2006,
136). Meskipun peraturan-peraturan ini meresahkan sebagian
kelompok keagamaan, perjuangan mereka tetap mendapatkan
dukungan masyarakat luas. Perlawanan DI/TII di Sulawesi
Selatan, misalnya, baru berakhir setelah lima belas tahun Qahhar
melepaskan diri dari TNI. Tak mengherankan bila ketika ia di-
bunuh tentara pada 1965, sosoknya dikenang sebagai pahlawan
oleh banyak masyarakat setempat (Mujiburrahman, 2013, 150).

Aspirasi penerapan syariah Islam kemudian hampir tidak
mendapatkan tempat pada masa Orde Baru. Namun, kehidupan
beragama tetap mendapatkan tempat melalui banyak kanal.
Mujiburrahman (2013) menandai dinamisnya aspirasi keislaman
yang disalurkan melalui organisasi mahasiswa, seperti HMI atau
PII. Tokoh-tokohnya, meskipun tidak terlibat langsung dalam
perjuangan DI di masa lampau, juga tidak dapat dilepaskan dari
jejaring politik lama tersebut. Keberlangsungan jejaring tersebut
jadi terlihat menonjol ketika, seperti yang dikemukakan Buehler

Perda Syariah dan Perubahan ... = 307



(2016), orang-orang di dalamnya mengorganisasi diri begitu
Orde Baru tumbang.

Salah satu momen penting bagi penyokong syariah Islam
pasca-Orde Baru adalah Kongres Umat Islam Pertama yang
diadakan pada 2000. Kegiatan tersebut dihadiri oleh tokoh-to-
koh yang berasosiasi dengan gerakan Islam, baik tokoh lokal di
Sulawesi Selatan, nasional, maupun dari luar negeri. Nama-nama
tokoh tersebut, di antaranya Jusuf Kalla, Abu Bakar Ba'asyir,
hingga ketua Partai Islam se-Malaysia (Buehler, 2016, 142). To-
koh-tokoh agama di tingkat lokal yang ikut berasal dari beragam
kelompok, seperti MUI, Muhammadiyah, dan dosen Universitas
Hasanuddin. Kongtres tersebut akhirnya merumuskan terben-
tuknya Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam (KPPSI).

Dalam susunan pengurus KPPSI yang baru dibentuk, nama
Azis Qahhar Mudzakkar terpilih sebagai ketua. Sosok Azis
penting untuk dicermati karena ia merupakan anak kandung
dari Qahhar Mudzakkar yang melekat dalam memori kolektif
masyarakat Sulawesi Selatan sebagai pengusung syariah Islam.
Tiga puluh lima tahun setelah kematiannya, anaknya kemudian
memimpin organisasi yang berupaya mendorong penerapan
syariah Islam di seluruh Sulawesi Selatan. Namun, penting untuk
diingat bahwa penunjukan Azis tidak hanya didasarkan pada
relasinya dengan Qahhar Mudzakkar. Abdul Azis Qahhar sejak
mahasiswa juga sudah memiliki keterkaitan erat dengan gerakan
politik Islam lewat aktivitasnya di HMI-MPO (Mujiburrahman,
2013, 155).

Berbekal irisan antara memori kolektif perjuangan Qa-
hhar Mudzakkar di masa lampau dan jejaring aktivisme Islam
sejak mahasiswa, sosok Abdul Azis Qahhar menjadi penggerak
utama dari KPPSI. Sejak dibentuk, KPPSI berupaya mendesak

308 Intoleransi dan Politik ...



agenda penerapan syariah Islam dengan menghubungi banyak
pejabat publik di tingkat nasional maupun regional. Meskipun
dalam kongres terlihat ada dukungan luas untuk organisasi ini,
dukungan tersebut terlihat setengah hati. KPPSI di satu sisi tetap
difasilitasi untuk bertemu dengan banyak pejabat tinggi baik ek-
sekutif maupun legislatif. Di sisi lain, permintaan tersebut tidak

betul-betul ditindaklanjuti (Juhannis, 2006, 190).

Kehati-hatian pejabat publik pada KPPSI dapat dilihat dari
sikap Gubernur Sulawesi Selatan pada masa itu, H.Z.B. Palaguna.
Ia memilih untuk tidak hadir dalam Kongres Umat Islam II yang
diadakan pada 2001. Lebih lanjut, ia juga membentuk satuan
khusus untuk menjaring aspirasi dari para elite lokal, mulai dari
kelompok eksekutif hingga tokoh agama, mengenai penerapan
Perda Syariah di ranah formal (Mujiburrahman, 2013, 167).
Meskipun menunjukkan adanya dukungan terhadap syariah, sa-
tuan khusus tersebut memberikan penekanan yang berbeda dalam
memaparkan hasil temuan (Juhannis, 2006, 280). Temuan riset ini
menyebutkan bahwa pemahaman mengenai syariah amat beragam
dan para elite Sulawesi Selatan lebih mendorong penerapan syariah
dalam ranah budaya alih-alih formal seperti yang dikehendaki
oleh KPPSI. Sikap ini dikemukakan Juhannis sebagai salah satu
tanda bahwa sejak awal pejabat pemerintah, setidaknya di tingkat
provinsi, tidak menerima agenda organisasi tersebut.

KPPSI tentu saja menolak hasil temuan tersebut dan meng-
kritik satuan khusus karena memiliki bias metodologis. Pada saat
yang sama, mereka terus berupaya mendorong agenda tersebut
baik lewat ranah publik maupun politik. Dalam Kongres Umat
Islam II, mereka menyusun rencana dengan lebih terperinci,
mulai dari upaya untuk mendorong kepala daerah menerapkan

Perda Syariah dan Perubahan ... = 309



syariah, hingga pengumpulan dana lewat para pengusaha Muslim
(Juhannis, 2006, 196).

Di tengah upaya merapikan strategi penerapan syariah Islam,
KPPSI mengalami hambatan besar karena dikaitkan dengan aksi
terorisme. Pada hari kedua kongres, peserta dikejutkan dengan
pengeboman di lokasi pelaksanaan kongres. Seorang tokoh
KPPSI, Agus Dwikarna, juga terkena kasus kepemilikan bahan
peledak. Setelah itu, ada kasus pengeboman lain yang terhubung
dengan Laskar Jundullah, organisasi paramiliter bagian dari

KPPSI (Mujiburrahman, 2013, 169).

Peristiwa-peristiwa tersebut membuat KPPSI harus meng-
habiskan beberapa tahun menjernihkan tudingan mengenai
terorisme. Namun, tokoh-tokoh kunci dalam KPPSI banyak
yang menempati jabatan penting di ruang publik. Pada pemi-
lihan umum 2004, Abdul Azis Qahhar terpilih sebagai salah
satu anggota DPD dari Sulawesi Selatan (Buehler, 2016, 152).
Kemenangan itu juga terjadi pada dua pemilu berikutnya, bah-
kan dengan angka suara yang terus meningkat (Mawardi, 2018).
Namun, keberadaan tokoh-tokoh ini dalam posisi penting tidak
serta merta menjamin penguatan agenda KPPSI di ruang publik.
Beberapa daerah di Sulawesi Selatan menolak wilayahnya dijadi-
kan tempat Kongres Umat Islam III karena khawatir ancaman
terorisme kembali berulang. Dalam konteks ini, kehadiran
Patabai Pabokori dan eksperimennya terhadap Perda Syariah
di Bulukumba berhasil memberi penguatan agenda formalisasi
syariah KPPSI di Sulawesi Selatan.

D. Bulukumba dan Kegagalan Eksperimen Perda
Syariah

310 Intoleransi dan Politik ...



Bruinessen (2013) mengemukakan istilah conservative turn
untuk menggambarkan fenomena yang terjadi pada masyarakat
Indonesia dalam satu dekade terakhir. Sederhananya, Indonesia
tengah mengalami gelombang Islamisasi yang luas dan cenderung
semakin konservatif dalam penafsiran praktik beragama. Salah
satu fenomena yang kerap dianggap sebagai bukti kecenderungan
itu adalah lahirnya beragam Perda Syariah di berbagai daerah,
termasuk Sulawesi Selatan.

Eksperimen Perda Syariah di Sulawesi Selatan pertama kali
dilakukan oleh Patabai Pabokori, Bupati Bulukumba dari era
1995-2005. Sebagai birokrat, ia berada dalam posisi unik karena
menjabat pada periode sebelum Reformasi dan dipilih kembali
setelahnya. Upaya awal Patabai untuk menerapkan program
keagamaan telah dilakukan sejak 1998. Saat itu, ada enam pro-
gram keagamaan, yaitu pengembangan pemuda masjid, pengem-
bangan TK dan TPA Al-Qur’an, pengembangan perpustakaan
masjid, pengembangan program hafalan Al-Qur’an, pengem-
bangan kesenian Islami, dan pengembangan majelis taklim (Asi,
2007a, 23).

Program tersebut kemudian berlanjut pada perumusan
empat Perda Syariah. Pertama, Perda No. 2/2002 tentang ke-
wajiban membayar zakat, infaq, dan shodagah. Semua Muslim
diwajibkan mengeluarkan zakat profesinya sebesar 2,5% untuk
kemudian disalurkan ke lembaga yang berhak mengelola. Da-
lam menerapkan peraturan tersebut, Patabai selalu menjadikan
birokrasi di bawah kepemimpinannya sebagai praktik percontoh-
an. Oleh karena itu, praktik pengumpulan zakat ini pertama kali
diterapkan kepada para PNS di Kabupaten Bulukumba. Setiap
pegawai Kabupaten Bulukumba harus menerima penghasilannya
dipotong untuk zakat tersebut. Kewajiban tersebut juga kembali

Perda Syariah dan Perubahan ... = 311



diminta dari setiap pegawai negeri yang hendak menduduki
jabatan tertentu. Mereka, oleh Patabai, diwajibkan menanda-
tangani kontrak kesediaan untuk menyisihkan zakat dan infak
yang akan dikelola oleh kas pemerintahan. Jika ada orang yang
tidak bersedia, Patabai tidak segan untuk mengganti penunjukan
orang tersebut dengan sosok lain (Patabai Pabokori, wawancara
pada 3 Juni 2018). Selain menegakkan peraturan Islam, Patabai
juga meyakini bahwa peraturan tersebut terbukti meningkatkan
pendapatan daerah Bulukumba dari sembilan miliar menjadi
sembilan puluh miliar per tahunnya (Buehler, 2008, 265). Kabu-
paten tersebut, dengan demikian, tidak perlu terlalu bergantung
pada APBD dari pemerintahan pusat.

Pada tahun yang sama, Patabai mengeluarkan peraturan
kedua, Perda No. 3/2002 tentang pelarangan konsumsi dan
distribusi minuman beralkohol. Pelarangan ini tidak ditetapkan
sama di seluruh wilayah Bulukumba. Di daerah-daerah yang
ditetapkan sebagai desa Muslim, minuman beralkohol dilarang
sama sekali, sedangkan di luar daerah tersebut minuman beral-
kohol masih dapat dijual, selama berjarak satu kilometer dari
pasar ataupun masjid (Asi, 2007a, 22). Peraturan ini, dalam
pandangan Patabai, membawa banyak pengaruh baik bagi Kabu-
paten Bulukumba. Tingkat kriminalitas yang sebelumnya tinggi
dikatakan jadi menurun karena tindakan kriminal diyakininya
berkaitan dengan konsumsi minuman keras (Patabai Pabokori,
wawancara pada 3 Juni 2018).

Patabai kemudian mengeluarkan Perda No. 5/2003 yang
mengatur tentang kewajiban menggunakan jilbab bagi pegawai
negeri yang beragama Islam. Peraturan ini juga berlaku bagi ta-
mu-tamu yang menyambangi pejabat pemerintahan Kabupaten
Bulukumba ketika itu. Sosialisasi aturan ini Patabai awali dengan

312 Intoleransi dan Politik ...



mewajibkan istrinya sendiri untuk mengenakan jilbab. Dengan
demikian, menurutnya, tidak ada alasan bagi bawahannya atau-
pun istri bawahannya untuk tidak menggunakan jilbab (Patabai
Pabokori, wawancara pada 3 Juni 2018). Di samping itu, Patabai
juga kerap berkeliling ke wilayahnya untuk menganjurkan warga
agar menggunakan jilbab dalam keseharian mereka. Kebijakan
tersebut juga diwujudkan pada tingkat sekolah menengah de-
ngan mendorong Paskibraka setempat menggunakan seragam

berjilbab.

Peraturan berikutnya yang dibuat Patabai adalah Perda
No. 6/2003 yang mengatur kewajiban kemampuan membaca
Al-Qur’an. Peraturan ini dibuat bagi hampir semua kalangan
di Bulukumba, yaitu pegawai negeri, calon pengantin, siswa
sekolah, sampai orang yang hendak menunaikan ibadah Haji.
Jika ditemukan ada sekolah meluluskan murid Muslim yang
tidak bisa mengaji, kepala sekolah tersebut dapat diberhentikan
oleh Patabai. Pasangan yang hendak menikah pun tidak akan
memperoleh izin hingga berhasil membuktikan kemampuan
mereka membaca Al-Qur’an.

Peraturan-peraturan yang dikeluarkan oleh Patabai menarik
untuk dicermati karena sifatnya yang ambigu. Di satu sisi,
peraturan-peraturan ini tidak mencerminkan bayangan banyak
orang mengenai peraturan berdasarkan agama. Perangkat hukum
ini tidak berbicara soal rajam, potong tangan, atau cambuk
seperti di Aceh. Di sisi lain, aturan-aturan ini tetap menerima
banyak kritik. Bush (2008) mencatat bentuk kritik yang kerap
dikemukakan pada penerapan Perda Syariah di Indonesia, adalah
permasalahan konstitusional karena peraturan agama merupakan
wewenang Kementerian Agama; peraturan-peraturan ini juga

dikritik karena cenderung diskriminatif terhadap kelompok

Perda Syariah dan Perubahan ... = 313



minoritas dan perempuan; peraturan ini muncul dengan asumsi
bahwa pengelolaan pemerintahan yang ada tidak lagi efektif
mengatasi persoalan masyarakat seperti kriminalitas.

Di samping itu, ada juga bentuk kritik lain yang mengemuka
di masyarakat. Perda Syariah kerap dituduh sebagai gagasan dan
entitas yang asing. Tudingan ini kerap muncul dari kelompok
yang melihat bahwa gagasan syariah sangat dipengaruhi oleh
perkembangan Islam transnasional yang berkembang pesat
dalam dua dekade terakhir di Indonesia. Dalam konteks Bu-
lukumba, asumsi semacam ini tidak terlalu tepat sebab dalam
proses perumusan aturan-aturan tersebut, Patabai lebih mengan-
dalkan kerangka normatif lokal alih-alih merujuk gagasan syariah
kelompok Islam transnasional. Jadi, penerapan Perda Syariah
relatif parsial, alih-alih diimplementasikan dalam kerangka yang
lebih menyeluruh, seperti yang dikembangkan gerakan Islam
transnasional, misalnya Salafi atau HTI

Adalah naif jika membayangkan bahwa proses perumusan
Perda Syariah di Bulukumba sepenuhnya berangkat dari aspirasi
kesalehan pribadi. Beberapa penelitian (Buehler, 2008; Pisani &
Buehler, 2016) cenderung mengajukan penjelasan bahwa pera-
turan yang dikembangkan Patabai berfungsi menguatkan posisi
politiknya di Bulukumba. Melalui pengumpulan zakat, Patabai
jadi memiliki kemampuan untuk memberikan subsidi pada
desa-desa yang menjadi daerah percontohan Islami (Buehler,
2008, 272). Penerapan Perda Syariah dibaca sebagai cara baru
yang efektif untuk menjamin posisi politik pasca-Reformasi. Su-
bair & Pattinjo (2007) melihat bahwa penerapan Perda Syariah
oleh Patabai Pabokori merupakan bagian dari diferensiasi dirinya
terhadap pemimpin lain di wilayah Sulawesi Selatan.

314 Intoleransi dan Politik ...



Argumen-argumen tersebut serupa dengan kerangka pikir
yang melihat Perda Syariah sebagai perangkat efektif dalam
memperkuat posisi politik bupati. Dalam pembacaan makro,
argumentasi tersebut sepertinya memang dapat diterima dengan
mudah. Buehler (2016) dalam studinya menunjukkan bahwa
lebih dari 60% Perda Syariah di tingkat nasional dikeluarkan
pada periode ketika pemilihan kepala daerah dilakukan secara
langsung. Tren nasional ini menunjukkan bahwa ada insentif bagi
kandidat kepala daerah untuk menggunakan Perda Syariah se-
bagai instrumen untuk menjamin kemenangan dalam pemilihan
di tingkat lokal. Selain itu, Buehler juga menunjukkan bahwa
sebagian besar peraturan ini dibuat setelah periode pertama masa
jabatan selesai. Pembuktian ini cukup menguatkan hipotesis
bahwa Perda Syariah merupakan alat mobilisasi suara yang efek-
tif dalam pemilihan tingkat lokal, terutama untuk jabatan di
periode kedua.

Dalam konteks Patabai, kerangka tersebut tidak terlalu tepat
digunakan. Patabai berbeda dari sebagian besar kasus lain karena
dua alasan. Pertama, ia mengeluarkan aturan-aturan tersebut
pada periode jabatannya yang kedua. Kedua, jabatannya pun
tidak didapatkan dari pemilihan langsung, tetapi dipilih oleh
legislatif. Kedua alasan ini menggugurkan asumsi bahwa dirinya
menerapkan Perda Syariah sebagai siasat mengamankan posisi
politik di tengah iklim politik yang berubah setelah keruntuhan
Orde Baru. Jika ia tidak lagi berkesempatan untuk dipilih, pun
tidak memiliki kebutuhan mendulang suara dari pemilih, apa
insentif bagi Patabai untuk menjadi pejabat publik pertama yang
menerapkan Perda Syariah di Indonesia?

Meskipun tidak secara khusus diajukan untuk menjawab
pertanyaan tersebut, Buehler (2008) menawarkan jawaban bagi

Perda Syariah dan Perubahan ... = 315



pilihan Patabai tersebut. Perda Syariah, dalam kasusnya, boleh jadi
memang bukan merupakan isu populis bagi pemilih Bulukumba.
Namun, peraturan yang dikeluarkan khususnya Perda No.
2/2002 soal pengumpulan zakat dan infak, menjadikan Patabai
memiliki kapasitas pengumpulan modal secara institusional.
Sebagian dari pendapatan ini pada praktiknya digunakan Patabai
untuk membiayai tokoh-tokoh agama di tingkat lokal, yang
dalam argumentasi Buehler, berperan sebagai tokoh yang mam-
pu memobilisasi suara di masyarakat akar rumput. Walaupun
tesis ini bisa menunjukkan fungsi ekonomi langsung dari Perda
Syariah, argumennya belum dapat menjawab insentif langsung
bagi Patabai yang tidak mengandalkan dukungan pemilih atas
posisinya sebagai eksekutif.

Hal lain yang juga melemahkan tesis Perda Syariah sebagai
alat politik di Bulukumba adalah pengabaian aturan tersebut oleh
penerus Patabai di Bulukumba (Asi, 2007a; Mujiburrahman,
2013). A.M. Sukri A. Sappewali yang ketika itu jadi bupati yang
terpilih langsung di Bulukumba tidak membuat keputusan spe-
sifik terhadap Perda Syariah. Ia tidak secara khusus menghapus
peraturan-peraturan yang sudah berlaku, tetapi juga tidak antu-
sias dalam menjalankannya. Jika mengikuti tesis umum menge-
nai Perda Syariah sebagai alat politik, Sappewali secharusnya lebih
berkepentingan daripada Patabai untuk menerapkannya. Namun,
pada praktiknya ia relatif mengabaikan peraturan-peraturan itu.

Di samping motivasi Patabai, hal lain yang perlu dicermati
adalah perkembangan wacana syariah itu sendiri di Sulawesi Se-
latan. Patabai merumuskan aturan berdasarkan agama pada peri-
ode yang relatif sama ketika KPPSI yang mendorong penerapan
Syariah Islam berkembang. Sejauh mana keberadaan KPPSI

memengaruhi cara berpikir Patabai Pabokori dalam merumus-

316 Intoleransi dan Politik ...



kan Perda Syariah? Sosok Patabai di Sulawesi Selatan hari ini
dianggap cukup identik dengan keberadaan KPPSI. Organisasi
tersebut kerap menggunakan Patabai sebagai contoh sukses pe-
nerapan Perda Syariah. Bulukumba dianggap sebagai masyarakat
sekaligus inisiatif pemimpin yang terbukti mampu mengako-
modasi penerapan Syariah. Namun, Patabai sendiri membantah
bahwa gagasannya soal Perda Syariah merupakan dorongan dari
KPPSI di Bulukumba. Gagasan tersebut, menurutnya, lahir atas
inisiatif pribadinya didorong oleh pengamatan atas kebutuhan
masyarakat Bulukumba (Patabai Pabokori, wawancara pada 3
Juni 2018). Secara resmi, Patabai baru bergabung secara formal
dengan KPPSI setelah pelaksanaan Kongres Umat Islam IIT di
Bulukumba pada akhir masa jabatannya.

Dalam pandangan Patabai, alih-alih dipengaruhi oleh
keberadaan KPPSI, keberadaan Bulukumba sebagai daerah
yang melaksanakan Perda Syariah jadi faktor yang menopang
keberadaan organisasi itu. KPPSI ketika itu sedang berada dalam
posisi sulit karena banyak daerah tidak bersedia menjadi tempat
Kongres Umat Islam III. Banyak kabupaten takut berasosiasi
dengan KPPSI karena beberapa alasan. Perzama, istilah syariah
masih dianggap sebagian politisi sebagai momok. Kedua, kalau-
pun daerah tidak berkeberatan dengan konsep syariah, Kongres
Umat Islam I1I dikhawatirkan berada dalam ancaman bom seperti
kongres sebelumnya. Bulukumba mengambil pilihan yang tidak
populer dengan menawarkan diri sebagai lokasi kongres KPPSI.

Pemindahan lokasi kongres dari Makassar ke Bulukumba
bagi KPPSI juga memiliki beberapa arti penting (Juhannis, 2006,
205). Pertama, KPPSI hendak menunjukkan bahwa wacana pe-
nerapan syariah bukan hanya milik elite di Makassar, melainkan
juga telah diterima di tingkat kabupaten. Kedua, keberadaan

Perda Syariah dan Perubahan ... = 317



Patabai menunjukkan bahwa aspirasi ini juga telah diterima di
antara pemimpin politik tingkat lokal. Keziga, kongres juga men-
jadi penting karena untuk pertama kalinya kegiatan ini dilakukan
di wilayah yang telah menerapkan Perda Syariah.

Meskipun enggan disebutkan terpengaruh KPPSI, Patabai
melihat bahwa aspirasinya tetap bertautan dengan gagasan KPPSI
untuk menerapkan syariah Islam di Sulawesi Selatan. Pertautan
ini tidak harus berwujud pada keseragaman pemikiran dalam
penerapan syariah Islam. Namun, cukup dengan kesamaan
bahwa mereka meyakini pentingnya penggunaan agama sebagai
rujukan formal peraturan masyarakat dapat menjadi landasan
dari kolaborasi mereka.

Di samping penerapan kongresnya sendiri, sosok pejabat
seperti Patabai juga amat penting bagi KPPSI. Lagipula, penerap-
an Perda Syariah pasca-Reformasi, seperti dikemukakan Buehler
(2016), lebih banyak didorong oleh kepala daerah alih-alih le-
gislatif. Sebagian besar kepala daerah tersebut juga serupa dengan
Patabai yang tidak datang dari latar belakang politisi berbasis
agama, tetapi dari partai-partai sekuler. Patabai, dengan demiki-
an, menjadi preseden bagi kepala dacrah di Sulawesi Selatan
yang bersedia menggunakan peraturan berbasis syariah. Setelah
dirinya, sedikitnya ada dua gubernur, delapan bupati, dan empat
wali kota sejak 1998 sampai 2009 yang mengadopsi peraturan
berbasis syariah di wilayah Sulawesi Selatan (Buehler, 2016,
114). Meskipun demikian, aspirasi Perda Syariah tidak pernah
benar-benar menjadi aspirasi yang tersebar luas di Sulawesi
Selatan secara keseluruhan.

Alih-alih mengalami penguatan, gagasan KPPSI mengenai
keseluruhan Sulawesi Selatan yang mengadopsi Perda Syariah
terlihat semakin meredup. Di tingkat provinsi, KPPSI kerap

318 Intoleransi dan Politik ...



mendapatkan tantangan dari berbagai intelektual, baik dari
kampus maupun beragam organisasi Islam (Mujiburrahman,
2013). Di tingkat lokal, peraturan-peraturan ini juga mendapat-
kan penolakan dalam bentuk respons dari tarekat Khalwatiyyah
terhadap Perda Syariah di Maros (Subair & Pattinjo, 2007).
Respons tersebut menunjukkan bahwa penerapan peraturan ber-
basis syariah bukanlah ide yang mudah diterima oleh masyarakat
Sulawesi Selatan secara luas.

Dalam beberapa tahun belakangan, eksistensi KPPSI di Su-
lawesi Selatan masih ditopang oleh pelaksanaan Kongres Umat
Islam. Keberlangsungan kongres ini penting bagi organisasi
karena gerakan mereka diawali dari kegiatan tersebut. Pada 2010,
KPPSI melaksanakan kongresnya yang keempat di Kabupaten
Pangkep. Serupa dengan pemilihan lokasi pada kongres sebe-
lumnya, Kabupaten Pangkep juga dianggap sebagai daerah yang
menjadi contoh keberhasilan penerapan Perda Syariah. Kongres
keempat ini menghasilkan sedikitnya dua keputusan utama, yai-
tu memberikan mandat kepada Abdul Azis Qahhar Mudzakkar
sebagai amir dari KPPSI dan mengganti kata persiapan dalam
singkatan KPPSI menjadi kata perjuangan (Mujiburrahman,
2013, 180-181).

Meskipun masih dihadiri beberapa tokoh agama dan poli-
tik dari Sulawesi Selatan, kongres ini jauh dari sambutan luas
masyarakat. Kongres ini juga sepi dari pemberitaan maupun
komentar dari orang-orang yang banyak mengkritik KPPSI.
Kelompok yang gencar mengkritik KPPSI di masa lampau me-
lihat bahwa gerakan ini tidak lagi terlalu berpengaruh di ranah
publik (Mujiburrahman, 2013, 181). Rendahnya antusiasme
masyarakat juga menjadi kerisauan sebagian pengurus KPPSI

Perda Syariah dan Perubahan ... = 319



menjelang pelaksanaan Kongres Umat Islam yang kelima pada
2014. Dalam blog pribadinya, Abdul Kadir menulis:

“Diakui atau tidak, dalam beberapa tahun terakhir ini,
KPPSI seakan mati suri, sesekali muncul lalu tenggelam. Pro-
gram-program syariatisasi di berbagai daerah—salah satunya
Bulukumba—juga pasang dan surut, bahkan tidak berkelan-
jutan. Kurangnya koordinasi, dan terputusnya komunikasi
antar-sesama sel yang berada di daerah-daerah juga menjadi
pemicu akan kefakuman lembaga milik umat yang diamiri

oleh Ir. Abdul Aziz Qahhar Mudzakkar ini.

Dan pernah pula muncul pernyataan bahwa KPPSI lebih
politik dari partai politik. Tentu saja pernyataan tersebut tidak
sepenuhnya benar, namun tidak bisa disalahkan, tidak benar
karena KPPSI adalah bukan partai politik dan tidak punya
perwakilan di gedung DPR. Bahwa ikut meramaikan peta
politik setiap kali pilkada Sulsel—khususnya tingkat provin-
si—adalah fakta yang tidak bisa ditampik, namun sekali lagi,
itu hanyalah bagian dari ikhtiar untuk mewujudkan pemimpin
yang dinilai pro-syariat dari pengurus dan pendukung KPPSI,
namun kenyataannya tidak terpilih, maka itulah dinamika.
Sekali lagi, siapa pun yang terpilih itulah yang terbaik buat
umat.” (Kadir, 2014).

Kekhawatiran Abdul Kadir terbukti karena pelaksanaan

KPPSI V hanya dihadiri oleh sekitar dua ratus peserta (Dua
ratus peserta, 2014). Suasana tersebut sangat bertolak belakang

dengan pelaksanaan kongres saat awal pendirian KPPSI yang

dihadiri hingga ribuan peserta. Gambaran tersebut menguatkan

pandangan banyak oposisi KPPSI beberapa tahun sebelumnya,

bahwa sebagai gerakan, organisasi tersebut sudah tidak terlalu

berpengaruh.

320

Intoleransi dan Politik ...



Di samping kongres umat Islam, eksistensi KPPSI ditun-
jukkan lewat dorongan terbuka pada kepala daerah di Sulawesi
Selatan. Seperti sudah dikemukakan sebelumnya, dukungan
terbuka kerap dilakukan KPPSI pada kepala daerah yang me-
ngusung program Perda Syariah di lingkungannya, seperti yang
terjadi pada Bulukumba dan Maros. Pada tingkat provinsi, duku-
ngan paling jelas dilakukan pada Abdul Azis Qahhar Mudzakkar
yang beberapa kali mencalonkan diri sebagai gubernur atau wakil
gubernur. Sebelum mencalonkan diri sebagai kepala daerah,
Abdul Azis Qahhar Mudzakkar beberapa kali terpilih sebagai
perwakilan DPD dari Sulawesi Selatan dengan perolehan suara
yang terus meningkat. Namun, partisipasinya pada Pilkada 2007,
2013, sampai 2018 berturut-turut dalam Pilkada provinsi tidak
berhasil mendapatkan kemenangan.

Hal yang perlu dicermati dari pencalonan Azis Qahhar
Mudzakkar pada Pilkada Gubernur adalah posisinya mengenai
syariah Islam. Dalam ketiga proses tersebut, Aziz tidak pernah
secara terbuka mengangkat program penerapan syariah Islam di
Sulawesi Selatan. Pada pemilihan 2007, misalnya, ia berbicara
mengenai kehidupan religius masyarakat Sulawesi Selatan yang
sesuai dengan ajaran agamanya masing-masing (Mujiburrahman,
2013, 178). Dalam pandangan Mujiburrahman, meskipun
dapat dimaknai sebagai justifikasi terhadap syariah, cara penyam-
paiannya yang umum menunjukkan bahwa tim Aziz tidak terlalu
percaya diri untuk memasarkan ide soal syariah Islam pada pemi-
lihan gubernur. Posisi yang sama juga dipegang oleh Abdul Aziz
pada Pilkada 2013.

Pada pemilihan kepala daerah 2013, ia maju sebagai kandidat
wakil gubernur dari [lham Arief Sirajuddin yang sebelumnya men-
jabat sebagai Wali Kota Makassar 2004—2009. Dalam pencalonan

Perda Syariah dan Perubahan ... = 321



tahun 2013, Aziz Qahhar-Ilham Arief mendapatkan dukungan
dari Partai Demokrat dan sejumlah partai kecil, termasuk Partai
Damai Sejahtera sebagai Partai Kristen. Dalam penjabaran visi-mi-
si mereka, pasangan ini mendorong kehidupan religius di masya-
rakat. Pasangan ini juga secara aktif menggunakan jejaring yang
dimiliki oleh KPPSI dalam proses kampanye. Dalam pertemuan
dengan KPPSI, Aziz Qahhar mengingatkan pendukungnya bahwa
program dakwah mereka memiliki dua pilar, yaitu pilar kultural
melalui organisasi yang mereka miliki dan pilar struktural yang
mendorong agar sistem pemerintahan dipegang oleh orang yang
memahami agama (Wahyudi, 2012). Namun, dalam ranah publik
yang luas, keduanya tidak dapat ditemukan berbicara spesifik soal
penerapan syariah di Sulawesi Selatan.

Pada pemilihan gubernur 2018 juga tidak ada kandidat yang
bicara spesifik mengenai penerapan syariah Islam di Sulawesi
Selatan. Pemilihan terakhir ini juga menjadi kasus penting sebab
dua anak Qahhar Mudzakkar mencalonkan diri sebagai wakil
gubernur. Azis Qahhar Mudzakkar maju sebagai kandidat wakil
gubernur Nurdin Halid. Sementara itu, saudara tirinya dari
lain ibu, Andi Mudzakkar, maju sebagai pasangan Ichsan Yasin
Limpo. Meskipun keduanya sama-sama mengandalkan jejaring
lama ayah mereka, tidak ada yang secara resmi mengusung prog-
ram syariah dalam kampanye yang lalu. Pasangan Nurdin dan
Aziz menggunakan kata religius dalam visi resmi mereka, tetapi
kata yang sama juga digunakan oleh kandidat yang lain (Ini visi
misi, 2018). Sebagian besar calon juga berupaya menampilkan
diri sebagai sosok yang religius, tetapi tidak secara spesifik bicara
mengenai penerapan syariah. Para kandidat seperti memiliki
kesepakatan bahwa topik tersebut terlalu berisiko untuk diangkat
dalam pemilihan gubernur.

322 Intoleransi dan Politik ...



Patabai melihat bahwa dalam beberapa tahun terakhir
penerapan syariah Islam di Sulawesi Selatan sudah melemah
(Patabai Pabokori, wawancara pada 3 Juni 2018). Kondisi terse-
but, menurutnya, berlaku, baik pada upaya yang didorong oleh
KPPSI maupun oleh kandidat-kandidat kepala daerah. Meskipun
masih ada beberapa kabupaten yang memiliki peraturan berbasis
syariah, pelaksanaannya cenderung terbatas atau bahkan terhenti
sama sekali. Kondisi yang sama juga terjadi di Bulukumba, di
mana peraturan syariah pada masa Patabai masih ada tetapi
tidak diimplementasikan. Meskipun aspirasi mengenai syariah
sepertinya sudah melemah, tidak berarti peran otoritas religius di
ruang publik juga mengalami pelemahan. Peran otoritas religius
masih hadir dan malah makin menguat di Sulawesi Selatan. Hal
ini ditandai dengan mobilisasi massa terkait isu keagamaan di
ruang publik yang akan dibahas pada bagian selanjutnya.

E. Kehidupan dan Otoritas Religius Kontemporer
di Sulawesi Selatan

Pada bagian sebelumnya telah dikemukakan bagaimana Perda
Syariah tidak lagi menjadi prioritas di antara elite politik Sulawesi
Selatan. Sentimen serupa juga ditemukan pada tataran akar
rumput jika melihat pendapat warga mengenai penerapan Perda
Syariah sebagaimana tercantum pada Gambar 11.1. Dukungan
terhadap penerapan Perda Syariah di Sulawesi Selatan hanya
mencapai 37,7%. Jika dibandingkan dengan delapan wilayah
lain yang juga menjadi wilayah kajian penelitian ini, dukungan
pada penerapan Perda Syariah di wilayah Sulawesi Selatan relatif
rendah. Dengan demikian, dapat dimengerti jika para tokoh
politik enggan menggunakan isu Syariah sebagai komoditas poli-
tik mereka. Walaupun mereka tidak memiliki referensi angkanya,

Perda Syariah dan Perubahan ... = 323



mereka enggan mengeksklusi sekelompok besar calon pemilih
dengan proses tersebut.

Rendahnya dukungan terhadap Perda Syariah di Sulawesi Se-
latan juga menarik jika dibandingkan daerah lain, misalnya Jawa
Barat. Kedua wilayah ini kerap dibandingkan karena beberapa
alasan. Pertama, keduanya sama-sama sempat memiliki gerakan
perlawanan terhadap pemerintah yang dibangun dengan aspirasi
untuk menegakkan syariah Islam. Kedwua, pasca-Orde Baru,
kedua daerah ini merupakan wilayah yang paling banyak men-
erapkan Perda Syariah. Oleh karena itu, perbedaan persetujuan
Perda Syariah di kedua wilayah tersebut dapat menjadi indikasi
penting soal masa depan dorongan penggunaan agama di ranah
politik bagi kedua provinsi itu.

Meskipun aspirasi terhadap formalisasi Perda Syariah
berkurang, pengaruh nilai keagamaan dalam ruang publik masih
sangat dominan di kalangan masyarakat Sulawesi Selatan. Be-
berapa organisasi keagamaan juga berkembang pesat dalam dua
dekade terakhir. Dalam konteks tersebut, salah satu organisasi
agama yang paling berpengaruh hari adalah Wahdah Islamiyah.
Pada mulanya, organisasi ini bernama Yayasan Fathul Mu'in yang
didirikan untuk mengenang tokoh penting Muhammadiyah di
Sulawesi Selatan dengan nama yang sama. Setelah reformasi,
organisasi ini mengubah namanya menjadi Yayasan Wahdah
Islamiyah. Dalam organisasi yang baru ini, Wahdah Islamiyah
mengembangkan corak keagamaan yang berbeda dengan orga-
nisasi asalnya. Organisasi ini menjalin kedekatan dengan Arab
Saudi sekaligus mengirimkan banyak anggotanya untuk menem-
puh pendidikan di sana. Relasi organisasi ini dengan sumber

pendanaan dari Arab Saudi berpengaruh pada karakteristik

324 Intoleransi dan Politik ...



mereka yang dekat dengan Salafi'. Namun, Wahdah Islamiyah
memiliki karakeeristik penting yang membedakan kelompok ini
dengan Salafi pada umumnya.

Sumber: Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya (2018)
Gambar 11.1 Grafik Persetujuan terhadap Penerapan Perda Syariah

Gerakan Salafi pada umumnya cenderung memberi
penekanan pada perbaikan kualitas ibadah. Lebih lanjut, mereka
juga meyakini bahwa penganut Islam yang baik tidak melakukan
penentangan pada pemerintahan yang sah. Oleh karena itu,
kebanyakan Salafi menghindar dari partisipasi terhadap politik
praktis. Wahdah Islamiyah dalam konteks tersebut amat berbeda
karena mereka mendorong anggotanya untuk berpartisipasi
dalam kegiatan politik, seperti pemilu. Dalam pemilu, pengurus
Wahdah Islamiyah tidak akan menyebut nama kandidat untuk
direkomendasikan. Dukungan dalam hal ini dibuat dengan meru-
muskan sejumlah kriteria yang akan dipahami anggotanya sebagai
sosok tertentu yang berpartisipasi dalam pemilu (Sekjen Wahdah

' Salaf secara harfiah merujuk pada “para pendahulu” yang melihat bahwa praktik
keagamaan yang dilakukan pada generasi setelah masa Nabi Muhammad sebagai
contoh terbaik bagi Muslim.

Perda Syariah dan Perubahan ... = 325



Islamiyah, wawancara pada 4 Juni 2018). Pilihan sikap Wahdah
Islamiyah tersebut menjadikan organisasi ini kerap mendapatkan
kritik dari komunitas Salafi lainnya. Dengan mengambil sikap
politik, Wahdah Islamiyah dituding telah mengadopsi metode
Ikhwanul Muslimin (Sunarwoto, 2015, 240). Penyebab tuduhan
tersebut adalah Wahdah Islamiyah terlihat berkembang pesat.
Organisasi tersebut memiliki sejumlah sekolah dan badan usaha
yang menopang kegiatan mereka. Selain itu, Wahdah Islamiyah
juga memiliki cabang di 32 provinsi se-Indonesia.

Mengapa organisasi ini penting untuk dibahas? Hal ini kare-
na Wahdah Islamiyah telah menjadi salah satu organisasi paling
berpengaruh di Sulawesi Selatan dalam mendefinisikan sosok
Muslim yang dianggap benar. Organisasi ini secara aktif menge-
luarkan pendapat mereka mengenai isu sosial kemasyarakatan
pada tingkat lokal hingga nasional. Di Provinsi Sulawesi Selatan,
anggota Wahdah Islamiyah banyak terlibat dalam kegiatan
KPPSI. Dengan demikian, sejak awal perkembangan KPPSI, to-
koh-tokoh Wahdah Islamiyah juga berpartisipasi dalam mendo-
rong penerapan hukum Syariah di ruang publik Sulawesi Selatan.

Wahdah Islamiyah juga aktif terlibat dalam mobilisasi
massa menentang aktivitas kelompok-kelompok yang dianggap
menyimpang, seperti Syiah ataupun Ahmadiyah. Pada 2012,
mereka berkolaborasi dengan organisasi Islam lain, seperti FPI,
menentang rencana Universitas Muslim Indonesia-Makassar
mengundang tokoh dari Iran untuk bicara dalam forum publik.
Kehadiran tokoh dari Iran dan lokasi yang sentral bagi perkem-
bangan Syiah, dianggap sebagai bentuk penyebaran ajaran terse-
but di Sulawesi Selatan. Peristiwa ini diberitakan oleh sejumlah
situs nasional yang mendukung organisasi Islam, mulai dari

situs Ar-Rahmah (Bilal, 2012), Nahi Munkar (Seminar di UMI

326 Intoleransi dan Politik ...



Makassar, 2012), hingga Salam Online (Tolak seminar Syiah,
2012).

Wahdah Islamiyah tidak hanya berpartisipasi dalam agen-
da-agenda gerakan Islam politik di tingkat lokal, tetapi juga ter-
libat dalam isu keagamaan di tingkat nasional. Salah satu peran
Wahdah Islamiyah yang terlihat menonjol adalah partisipasi or-
ganisasi ini pada gerakan 212. Mobilisasi massa 212 bermula dari
tuntutan sejumlah kelompok atas pernyataan Ahok mengenai
Al-Qur’an yang dianggap sebagai bentuk penistaan agama Islam.
Sejumlah organisasi Islam kemudian memobilisasi pengikutnya
sekaligus orang Islam kebanyakan untuk melakukan tekanan
publik pada pemerintah. Mereka bersama-sama mendorong
pemerintah agar segera memenjarakan Ahok yang pada saat itu
sedang menjalani proses peradilan dalam kasus yang sama.

Di antara beragam organisasi Islam yang terlibat, Wahdah Is-
lamiyah adalah salah satu penggerak utama gerakan 212. Zaitun
Rasmin, pendiri Wahdah Islamiyah, berpartisipasi dalam pe-
nolakan terhadap Ahok sejak 2015 (IPAC, 2018, 13). Meskipun
demikian, pada saat yang sama mereka juga berupaya membatasi
mobilisasi khusus pada gerakan penolakan penistaan agama yang
dituduhkan pada Ahok. Salah satunya karena organisasi ini tidak
mau untuk terlalu jauh masuk dalam dinamika politik nasional,
terutama jika mengingat fokus gerakan mereka adalah dakwah

dan pendidikan agama Islam (IPAC, 2018, 13).

Dalam kehidupan beragama di Sulawesi Selatan hari ini,
Wahdah Islamiyah bukanlah satu-satunya organisasi yang berpe-
ngaruh. Jika berbicara pengaruh dan akar organisasi di tingkat
lokal, jejaring alumni As’adiyah kemungkinan masih jauh lebih

besar.

Perda Syariah dan Perubahan ... = 327



Namun, peran Wahdah Islamiyah menjadi penting dibahas
sebab perkembangan organisasi ini menunjukkan perubahan
pada masyarakat Sulawesi Selatan terkait dengan sentimen keaga-
maan. Di samping kapasitas pengelolaan institusinya, ekspresi
publik Wahdah Islamiyah mewakili pergeseran pandangan seba-
gian masyarakat Sulawesi Selatan dalam hal kehidupan beragama,
khususnya perihal relasi dengan kelompok yang dianggap berbeda.
Jika sebelum masa Reformasi, persoalan keagamaan didominasi
konflik dengan kelompok Kristen, dalam beberapa tahun terakhir
prasangka negatif lebih kerap diarahkan pada aliran Islam yang
dianggap menyimpang, seperti Syiah ataupun Ahmadiyah.

Secara umum, berbagai kelompok agama dan etnis di
Sulawesi Selatan dapat hidup saling berdampingan, meski-
pun terdapat beberapa peristiwa di masa lampau yang dapat
menggugat anggapan itu. Salah satu kasus adalah penyerangan
beberapa gereja di Makassar pada 1967 (Mujiburrahman, 2006,
38). Penyerangan tersebut dipicu oleh penghinaan seorang guru
beragama Kristen pada Nabi Muhammad yang dimuliakan pe-
nganut Islam. Berita tersebut tersebar cepat hingga berkembang
mobilisasi yang didominasi oleh mahasiswa di Kota Makassar.
Massa aksi tersebut lalu berkeliling di Kota Makassar, kemudian
merusak sejumlah fasilitas milik kelompok agama Kristen dan
kelompok agama Katolik. Tiga puluh tahun setelahnya, pada
1997, kerusuhan besar kembali terjadi di Makassar yang kali ini
lebih didominasi oleh isu rasial (Matanasi, 2018). Kerusuhan ini
diawali dengan pembunuhan seorang anak kecil dan pengasuh-
nya, oleh pemuda Tionghoa yang disebutkan memiliki kelainan
mental. Serupa dengan kerusuhan pada 1967, tersebarnya berita
tersebut dengan cepat memicu kemarahan banyak orang. Kelom-
pok massa kemudian bergerak dan melakukan perusakan pada

328 Intoleransi dan Politik ...



fasilitas-fasilitas yang dikaitkan dengan etnis Tionghoa mulai
dari pertokoan hingga klenteng (Sidel, 2006, 97).

Di luar dua peristiwa tersebut, Sulawesi Selatan juga me-
ngalami beberapa kasus terkait dengan identitas etnis dan agama
meskipun dengan skala yang berbeda. Namun, dua kasus tersebut
diangkat karena sedikit banyak menggambarkan adanya ketegang-
an terkait masalah identitas yang telah lama terjadi di Sulawesi
Selatan. Dalam beberapa dekade terakhir, ketegangan identitas
di Sulawesi Selatan kerap mencuat pada kelompok-kelompok
yang amat berbeda. Dalam konteks wilayah ini, pembelahan etnis
pada umumnya juga berkelindan dengan pembelahan agama.
Kelompok etnis Bugis dan Makassar identik dengan agama Islam,
sedangkan kelompok etnis Toraja dan sebagian Tionghoa lekat
dengan agama Kiristen. Kecurigaan antarkelompok, khususnya
dari penganut Islam pada kelompok minoritas, terlihat jelas dalam
peristiwa kerusuhan masa lalu yang terjadi di Sulawesi Selatan.

Dalam kasus-kasus kerusuhan, kemarahan massa diarahkan
pada kelompok-kelompok yang dianggap berbeda, baik dalam
hal etnis maupun agama. Kemarahan ini dimobilisasi dengan
prasangka terhadap kelompok minoritas sebagai ancaman
terhadap tatanan sosial, politik, atau ekonomi. Pada kasus
kerusuhan 1967, misalnya, kemarahan pada guru Kristen yang
dianggap menghina tersebut terjadi pada saat gereja Kristen hen-
dak mengadakan pertemuan internasional di Makassar. Rencana
pertemuan tersebut dipandang penganut Islam sebagai langkah
agresif penyebaran agama dari kelompok Kristen, terutama jika
mengingat bahwa Sulawesi Selatan lekat dengan identitas Islam
(Mujiburrahman, 2006, 38). Sementara itu, kerusuhan Makassar
pada 1997 juga tidak bisa dilepaskan dari kegelisahan kelompok

Islam pada masa itu terhadap konteks politik ekonomi yang

Perda Syariah dan Perubahan ... = 329



berubah (Sidel, 2006, 104). Penyerangan terhadap kelompok
Tionghoa yang dianggap berbeda menegaskan batas identitas
kelompok penyerang yang beragama Islam.

Pola tersebut berubah dalam setidaknya satu dekade terakhir.
Sentimen intoleransi hari ini lebih banyak diproduksi beberapa
organisasi Islam terhadap kelompok-kelompok yang memiliki
kedekatan pada identitas etnik dan agama. Fenomena tersebut
dapat ditunjukkan pada penolakan terhadap kelompok-kelom-
pok, seperti Syiah ataupun Ahmadiyah. Kedua kelompok
tersebut merupakan bagian dari aliran yang berkembang dalam
ajaran Islam. Selain itu, pengikut kedua aliran tersebut juga
banyak berasal dari etnis Bugis dan Makassar di Sulawesi Selatan.
Namun, pengikut kedua aliran tersebut mendapatkan penolakan
yang sangat kuat dari kelompok yang merasa mewakili aliran
arus utama dalam Islam.

Ahmadiyah di Makassar, misalnya, mendapatkan persekusi
dari FPI pada 2011. Dalam aksi razia yang kerap mereka lakukan
pada tempat hiburan, massa FPI kemudian menghampiri kantor
Ahmadiyah dan melakukan sejumlah perusakan. Kasus serupa
juga dialami oleh pengikut Syiah di Sulawesi Selatan yang kerap
mengalami persekusi dari ormas Islam yang mengaku mewakili
Islam arus utama. Dalam beberapa tahun terakhir, mobilisasi
publik yang menolak keberadaan Syiah maupun pelaksanaan
kegiatan organisasi mereka menguat di Sulawesi Selatan. Selain
penolakan pada diskusi dengan tokoh Iran yang sebelumnya
telah dikemukakan, organisasi-organisasi Islam bergabung mem-
buat pernyataan terbuka yang menolak pelaksanaan Hari Asyura
(Syiam, 2016), hari raya penting bagi penganut Syiah.

Penolakan aktivitas yang dimobilisasi secara aktif, menjadi-
kan penganut Syiah di Sulawesi Selatan tidak dapat menjalankan
keyakinannya secara bebas. Fenomena ini dalam pandangan

330 Intoleransi dan Politik ...



tokoh lkatan Jamaah Ahlul Bait (IJABI) Sulawesi Selatan me-
rupakan gejala yang relatif baru, terutama jika mengingat bahwa
Syiah telah berkembang di Sulawesi Selatan setidaknya sejak
tahun 90-an (tokoh IJABI Sulawesi Selatan, wawancara pada 5
Juni 2018). Bagi sebagian intelektual yang menolak persekusi
terhadap kelompok minoritas, tindakan semacam ini bukan me-
rupakan bagian dari aspirasi Islam arus utama. Penolakan apalagi
persekusi fisik terhadap kelompok minoritas digambarkan sebagai
wacana segelintir kelompok Islam yang minoritas, tetapi sangat
dominan di ruang publik. Jika melihat lebih rinci pada sentimen
masyarakat, asumsi tersebut terpatahkan.

Temuan kuantitatif dari Sulawesi Selatan menunjukkan bah-
wa prasangka terhadap kelompok yang dianggap sesat juga di-
miliki oleh sebagian besar penduduk Sulawesi Selatan. Sebanyak
63% responden mengaku merasa terancam, baik oleh entitasnya
sebagai kelompok maupun penganut-penganutnya. Dengan
kondisi masyarakat seperti itu, penolakan oleh Wahdah Islami-
yah sampai penyerangan FPI pada organisasi, seperti Syiah dan
Ahmadiyah, tidak lagi bisa dilihat sebagai pandangan minoritas.
Tindakan mereka justru dapat dilihat sebagai representasi dari
sentimen yang dimiliki oleh banyak penganut agama arus utama.
Oleh karena itu, tindakan intoleransi pada kelompok minoritas
agama hampir tidak mendapatkan kritik. Kritik terhadap tindak-
an semacam itu hanya datang dari kalangan intelektual kampus
dan relatif tidak berpengaruh pada organisasi-organisasi tersebut.

Hal lain yang juga penting untuk diperhatikan adalah peran
dari lembaga-lembaga Islam, seperti Wahdah Islamiyah, dalam
pembentukan sentimen tersebut. Sentimen tersebut tidak dapat
dilihat sebagai sesuatu yang muncul tiba-tiba. Seperti yang sudah
dipaparkan sebelumnya, pola penolakan tersebut menguat di ruang
publik dalam satu dekade terakhir. Persetujuan pasif masyarakat ter-

Perda Syariah dan Perubahan ... = 331



hadap persekusi kelompok yang dianggap sesat dapat dilihat sebagai
implikasi dari proses kerja organisasi-organisasi Islam tersebut sejak
periode yang lebih lama. Ketika Wahdah Islamiyah didirikan dan
dikembangkan, tujuan utama mereka memang terletak pada upaya
untuk mengubah masyarakat agar dekat dengan nilai-nilai keislaman
ideal seperti yang dibayangkan organisasi ini (Chaplin, 2018).

Sumber: Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya (2018)

Gambar 11.2 Grafik Persepsi Penduduk Sulawesi Selatan terhadap Aliran
yang Dianggap Sesat

Upaya Wahdah Islamiyah tersebut dilakukan melalui aktivitas
pendidikan yang menyiapkan kader-kadernya untuk berdakwah.
Namun, lebih dari itu, organisasi ini juga tidak segan untuk
berpartisipasi aktif dalam kegiatan dengan aparat pemerintah
(Chaplin, 2018, 216). Wahdah Islamiyah juga banyak terlibat
kegiatan sosial masyarakat, termasuk dalam Forum Kerukunan
Antarumat Beragama (Muhammad, 2018). Namun, mereka

332 Intoleransi dan Politik ...



tetap menjaga posisi teologisnya yang cenderung konservatif
karena merujuk tradisi Salafi. Dengan demikian, ada penerimaan
yang luas terhadap konservatisme tafsir agama Islam dalam prak-
tik kehidupan sehari-hari, termasuk cara melihat kelompok yang
dianggap sesat.

Tentu saja berlebihan jika menganggap bahwa perkembang-
an konservatisme di Sulawesi Selatan semata sebagai andil dari
Wahdah Islamiyah. Aktivisme organisasi ini sekali lagi hanya
merupakan salah satu refleksi tentang perubahan penting yang
terjadi dalam kehidupan keagamaan di Sulawesi Selatan. Jika
dibandingkan peristiwa konflik berbasis etnis atau agama masa
lampau di Sulawesi Selatan, ada perbedaan penting yang harus
dikemukakan, yakni tentang skala kekerasan yang harus diakui
tetap jauh berbeda. Seperti yang disampaikan oleh Patanduk, to-
koh Kristen di Sulawesi Selatan, meskipun sesekali masih ada per-
soalan kehidupan beragama khususnya dalam pendirian rumah
ibadah, kondisi hari ini relatif lebih aman dibandingkan periode
sebelum reformasi ketika banyak terjadi konflik besar (Patanduk,
wawancara pada 6 Juni 2018). Perbandingan ini terlihat jelas,
mengingat dalam persoalan antarumat beragama beberapa tahun
terakhir tidak ada yang menjadi konflik horizontal. Namun,
perubahan yang terkesan senyap ini tidak dapat diterima begitu
saja, terutama jika mengingat perubahan ini masih memiliki
andil pada kelompok minoritas yang kerap mengalami kesulitan
menjalankan hak mereka untuk beribadah.

Penolakan dan persekusi yang kerap terjadi dalam beberapa
tahun belakangan juga menunjukkan bahwa intoleransi di
Sulawesi Selatan tidak melekat pada aspirasi penerapan Perda
Syariah. Seperti yang dikemukakan sebelumnya, penguatan
sentimen terhadap kelompok minoritas, seperti Syiah dan Ah-

Perda Syariah dan Perubahan ... =333



madiyah, justru terjadi pada periode aspirasi formalisasi syariah
sedang melemah. Dalam konteks itu, mungkin penting untuk
membandingkan antara pengaruh intoleransi dari atas seperti
Perda Syariah dan yang berkembang dari akar rumput, seperti
yang terjadi di Sulawesi Selatan, dalam beberapa tahun terakhir.

F. Simpulan

Tulisan dalam bab ini diawali dengan pertanyaan mengenai
praktik toleransi beragama di Sulawesi Selatan. Upaya untuk
memahami kompleksitas tersebut diawali dengan melihat seja-
rah perkembangan Islam di provinsi ini. Penelusuran terhadap
perkembangan Islam menjadi penting sebab ajaran agama terse-
but menjadi salah satu referensi norma masyarakat yang utama
sampai hari ini. Luasnya pengaruh Islam dalam kehidupan
bermasyarakat juga melekat pada etnis dengan jumlah populasi
terbanyak di provinsi ini, yakni Bugis-Makassar.

Catatan sejarah menunjukkan bahwa kedatangan Islam
di provinsi tersebut telah terjadi sejak beberapa abad lampau.
Tradisi Islam di wilayah ini sejak mula dikembangkan oleh para
juru dakwah dalam pendekatan yang beragam. Oleh karena itu,
masyarakat Sulawesi Selatan sejak lama sudah terbiasa dengan
ragam bentuk Islam yang berkembang di wilayah mereka. Proses
awal perkembangan Islam yang bersifat zop-down dari strukeur
kerajaan juga menjadikan langgam-langgam Islam dengan cepat
diadopsi oleh masyarakat Sulawesi Selatan. Penggunaan konsep
Islam dalam struktur kerajaan ini juga berperan dalam melang-
gengkan strukeur kekuasaan tradisional karena pengurus bidang
keagamaan kerap diambil dari keluarga bangsawan. Latar tersebut
menjadi fondasi bagi perkembangan Islam sekaligus kemunculan
ulama-ulama terkemuka beberapa abad setelahnya, di antaranya

334 Intoleransi dan Politik ...



adalah Syekh Yusuf pada masa kolonial, dan KH Muhammad

As’ad, pada masa perjuangan kemerdekaan.

Pasca-kemerdekaan, pertautan antara simbol Islam dan
kehidupan bermasyarakat setempat juga melapangkan jalan
bagi naiknya sosok Qahhar Mudzakkar. Tokoh yang mulanya
berjuang karena menolak kebijakan pemerintah Indonesia ini
menautkan kelompoknya dengan identitas Islam. Penggunaan
simbol-simbol Islam dilakukan Qahhar setelah ia secara akeif
berhubungan dengan Kartosuwiryo yang juga melakukan per-
lawanan bersenjata dengan mengusung kelompok Darul Islam
di Jawa Barat. Meskipun mendapatkan penolakan dari beberapa
kelompok Islam setempat, Qahhar Mudzakkar tetap mampu
menggalang dukungan yang luas di wilayah Sulawesi Selatan.
Selama beberapa tahun, ia mampu mengelola wilayah dan me-
nerapkan aturan syariah berdasarkan pemahamannya sendiri.
Gerakan ini baru terhenti ketika Qahhar Mudzakkar tewas oleh

tentara pemerintah Indonesia.

Jejaring Qahhar Mudzakkar tidak pernah sepenuhnya
berhenti dan masih ada sekelompok besar yang mengidolakan
sosoknya sekaligus mewarisi cita-citanya menerapkan syariah
Islam di Sulawesi Selatan. Jejaring Qahhar Mudzakkar terlihat
nyata dengan kemunculan Komite Persiapan Penegakan Syariat
Islam (KPPSI) pasca-kejatuhan Orde Baru. Sejalan dengan napas
desentralisasi di Indonesia, sebagian tokoh dan organisasi Islam
di Sulawesi Selatan membentuk organisasi ini untuk mendorong
formalisasi syariah di ruang publik. Abdul Qahhar Mudzakkar,
putra dari Qahhar Mudzakkar, menjadi tokoh utama KPPSI.
Namun, sejak awal ia menekankan bahwa tidak seperti per-
juangan ayahnya, KPPSI mendorong penerapan syariah dalam
kerangka negara Indonesia dan konstitusional.

Perda Syariah dan Perubahan ... = 335



Untuk mewujudkan aspirasi tersebut, KPPSI mendorong
formalisasi syariah melalui beberapa jalur. Salah satunya adalah
mendorong calon-calon kepala daerah yang dianggap men-
dukung agenda mereka. Selain itu, mereka juga berupaya untuk
mengadakan pertemuan publik yang terbuka dalam merancang
strategi formalisasi tersebut. Dalam beberapa kesempatan,
pengurus KPPSI juga turun langsung untuk berkompetisi da-
lam pemilihan kepala daerah. Salah satu bentuk upaya tersebut
ditunjukkan oleh Abdul Qahhar Mudzakkar yang berkali-kali
mencalonkan diri sebagai kandidat kepala daerah di tingkat
provinsi. Keberadaan KPPSI juga ditopang oleh sosok-sosok
kepala daerah yang meskipun tidak memiliki hubungan langsung
dengan KPPSI, ikut mendorong penerapan syariah Islam dalam
versi mereka sendiri.

Salah satu sosok tersebut adalah Patabai. Ia adalah kepala
daerah pertama yang menerapkan Perda Syariah di Sulawesi
Selatan. Alih-alih peraturan utuh yang mengelola segala macam
aspek kehidupan, peraturan syariah di Bulukumba hanya me-
ngelola empat aspek, yaitu cara berpakaian, penjualan minuman
keras, pembayaran zakat dan infak, serta kewajiban bisa mem-
baca Al-Qur’an. Peraturan-peraturan ini diterapkan pada periode
kedua masa jabatannya, sebelum pemilihan langsung diterapkan.
Penerapan Perda Syariah ini dengan segera dirujuk sebagai bukti
kesuksesan formalisasi syariah oleh KPPSI. Bulukumba juga men-
jadi rujukan beberapa daerah lain yang kemudian mengadopsi
peraturan syariah, antara lain Pangkep dan Maros.

Pada titik ini, formalisasi syariah sepertinya akan menjadi
fenomena yang menguat di Sulawesi Selatan. Namun, dalam
beberapa tahun terakhir, upaya formalisasi syariah malah terlihat
semakin meredup. Pada tingkat politik, makin sedikit kepala

336 Intoleransi dan Politik ...



daerah yang secara aktif menjalankan peraturan syariah meskipun
secara resmi masih berlaku. Kini sulit juga untuk menemukan
kandidat-kandidat kepala daerah yang mengusung peraturan
syariah sebagai bagian dari kampanyenya. Selain itu, KPPSI yang
menjadi pengusung utama syariah di Sulawesi Selatan semakin
melemah sebagai organisasi.

Pelemahan dorongan formalisasi syariah tidak berarti proses
serupa juga terjadi pada pengaruh otoritas religius pada ruang
publik Sulawesi Selatan. Otoritas-otoritas religius masih sangat
berpengaruh dalam menentukan norma etis masyarakat dan pada
tingkat tertentu juga keputusan politik. Salah satu organisasi
I[slam yang menjalankan peran tersebut dalam beberapa tahun
terakhir adalah Wahdah Islamiyah. Organisasi ini menitikberat-
kan kegiatannya pada pendidikan dan pembentukan nilai Islam
di masyarakat. Meskipun bekerja dalam kerangka demokrasi,
organisasi ini memiliki karakter teologis yang konservatif. Karak-
teristik ini amat terlihat terutama pada aktivitas publiknya dalam
memobilisasi penolakan terhadap kelompok-kelompok yang
dianggap sesat, seperti Syiah atau Ahmadiyah. Perkembangan
Wahdah Islamiyah juga tidak dapat dilepaskan dari kecenderung-
an konservatif yang kuat pada masyarakat Sulawesi Selatan dalam
isu yang sama. Oleh karena itu, organisasi-organisasi seperti ini
dibesarkan sekaligus berperan membesarkan pandangan tersebut
di ranah publik. Meskipun intoleransi semacam ini belum pernah
mencapai tingkat persoalan seperti yang terjadi pada konflik etnis
dan agama masa lampau, sentimen ini tetap membuka potensi
persoalan besar di masa yang akan datang. Perkembangan ini
pun belum terlihat mengalami perubahan arah karena organisasi
seperti Wahdah Islamiyah juga diakomodasi oleh kepemimpinan

provinsi Sulawesi Selatan untuk menguatkan otoritas mereka

Perda Syariah dan Perubahan ... = 337



sebagai penjaga moral dan etika publik masyarakat (Wahdah
Islamiyah, 2019).

Daftar Pustaka

Asi, R.A. (2007a). Islam: the public religion in South Sulawesi. Nanyang
Technological University.

Asi, RA. (2007b). Sulawesi: Aspirations of local muslims. Nanyang
Technological University.

Bilal. (2012, 5 November). Tolak seminar Syiah internaional, FPI,
MM, dan Wahdah Islamiyah datangi Kampus Umi Makassar.
Arrahmah. Diakses pada 31 Desember 2018 dari https://www.
arrahmah.com/2012/11/05/tolak-seminar-syiah-internasion-
al-fpi-mmi-dan-wahdah-islamiyah-datangi-kampus-umi-makas-
sar/.

Bruinessen, M. Van (Ed.). (2013). Contemporary developments in
Indonesian  Islam: Explaining the “Conservative Turn.” ISEAS
Publishing.

Buehler, M. (2008). The rise of Shari’a by-laws in Indonesian districts
an indication for changing patterns of power accumulation and
political corruption. South East Asia Research, 16(2), 255-285.

Buehler, M. (2016). The politics of Sharia law: Islamist activist and the
state in democratizing Indonesia. Cambridge Univ Press.

Bush, R. (2008). Regional Sharia regulations in Indonesia: Anomaly or
symptom? Dalam G. Fealy & S.White (Eds.), Expressing Islam: Re-
ligious life and politics in Indonesia (174-191). ISEAS Publishing.

Chaplin, C. (2018). Salafi Islamic piety as civic activism: Wahdah Is-
lamiyah and differentiated citizenship in Indonesia. Citizenship
Studies, 22(2), 208-223. https://doi.org/10.1080/13621025.201
8.1445488.

338 Intoleransi dan Politik ...



Dua ratus peserta hadiri kongres KPPSI. (2014, 8 Maret). Tribunnews.
Diakses pada 31 Desember 2018 dari http://makassar.tribunnews.
com/2014/03/08/200-peserta-hadiri-kongres-kppsi.

Formichi, C. (2012). Islam and the making of the nation: Kartosuwiryo
and political islam in 20th century Indonesia. KITLV Press.

Halim, W. (2015). Asadiyah Traditions: The construction and reproduc-
tion of religious authority in contemporary South Sulawesi. Austra-
lian National University.

Halim, W. (2016). Eksplorasi atas praktik dan nilai-nilai demokra-
si dalam Kerajaan Wajo abad ke-15/16 dan kompatibilitasnya
dengan sistem demokrasi modern. Jurnal Masyarakat ¢ Budaya,
18(2),187-202.

Halim, W. (2018). Islamization or Arabization? The Arab cultural in-
fluence on the South Sulawesi Muslim community since the Is-
lamization in the 17th century. Suvannabhumi, 10(1), 35-61.

Harvey, B.S. (1974). Tradition, Islam, and rebellion: South Sulawesi
1950-1965. Cornell University.

Ini visi misi empat calon gubernur Sulsel. (2018, 27 Maret). Tribun-
news. Diakses pada 31 Desember 2018 dari http://makassar. tri-
bunnews.com/2018/03/27/ini-visi-misi-empat-calon-gubernur-
sulsel?page=1.

IPAC. (2018). After Ahok: The Islamist agenda In Indonesia. IPAC.

Juhannis, H. (2006). 7he struggle for formalist Islam in South Sulawesi:
from Darul Islam (DI) to Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam
(KPPSI). Australian National University.

Kadir, 1. (2014). Quo vadis KPPSI. //hamkadir.com. Diakses pada 31
Desember 2018 dari http://www.ilhamkadir.com/2014/02/quo-
vadis-kppsi.html.

Matanasi, P. (2018, 18 Mei). Makassar rusuh duluan sebelum 1998.
Tirto.id. Diakses pada 31 Desember 2018 dari https://tirto.id/
makassar-rusuh-duluan-sebelum-1998-cKFM.

Mawardi, C. (2018, 15 Januari). Tiga kali Pemilu DPD RI segini per-
olehan suara Aziz di Luwu. 7ribunnews. Diakses pada 31 Desem-

Perda Syariah dan Perubahan ... = 339



ber 2018 dari http://makassar.tribunnews.com/2018/01/15/3-ka-
li-pemilu-dpd-ri-segini-perolehan-suara-aziz-di-luwu.

Muhammad, M.S. (2018). Eksistensi gerakan Wahdah Islamiyah se-
bagai gerakan puritanisme di Kota Makassar. Agidah-Ta, 1V(1),
73-94.

Mujiburrahman. (2006). Feeling threatened: Muslim-Christian relations
in Indonesias New Order. University of Utrecht.

Mujiburrahman. (2013). The politics of Shariah: The struggle of The
KPPSI in South Sulawesi. In Contemporary developments in Indo-
nesian Islam: Explaining the “Conservative Turn” (145-223). ISEAS
Publishing.

Pelras, C. (1994). Religion, tradition and the dynamics of Islamization
in South Sulawesi. /ndonesia, 57, 133—154.

Pisani, E., & Buehler, M. (2016). Why do Indonesian politicians pro-
mote Shari’a laws ? An analytic framework for Muslim-majority
democracies, 6597(July). https://doi.org/10.1080/01436597.201
6.1206453

Pusat Penelitian Masyarakat dan Budaya LIPI. (2018). Survei kebebasan
beragama di Indonesia. [Laporan Penelitian]. tidak dipublikasikan.

Ramly, A M., Ahmad, A.K., & Jb, M.C. (2006). Demi ayat Tuban:
Upaya KPPSI menegakkan syariat Islam. OPSI.

Seminar di UMI Makassar untuk bentuk opini demi Syiah. (2012).
nahimunkar.org. Diakses pada 31 Desember 2018 dari https://
www.nahimunkar.org/seminar-di-umi-makassar-untuk-bentuk-
opini-demi-syiah/.

Sidel, J.T. (20006). Riots pogroms jihad: Religious violence in Indonesia.
Cornell University Press.

Subair, & Pattinjo, S. (2007). Pluralitas, politik, dan gerakan formal-
isasi agama: Catatan kritis atas formalisasi agama di Maros dan

340 Intoleransi dan Politik ...



Pangkep. Dalam A. Suaedy (Ed.), Politisasi agama dan konflik ko-
munal: Beberapa isu penting di Indonesia. The Wahid Institute.
Sunarwoto. (2015). Contesting religious authority contesting religious
authority: a study on dakwah radio Surakarta Indonesia. Tilburg

University.

Setara Institute. (2017). Indeks kota-kota toleran 2017. Diakses pada 30
November 2018 dari http://setara-institute.org/indeks-kota-toler-
an-tahun-2017/.

Syiam, E (2016, 9 Oktober). 50 ormas tolak perayaan Asyura ala Syiah
di Makassar. 7ribunnews. Diakses pada 31 Desember 2018 dari
http://www.tribunnews.com/regional/2016/10/09/50-ormas-to-
lak-perayaan-asyura-ala-syiah-di-makassar

Tolak seminar Syiah internasional, FPI, MMI, &Wahdah Islamiyah
datangi kampus UMI Makassar. (2012, 5 November). Salam
Online. Diakses pada 31 Desember 2018 dari https://www.
salam-online.com/2012/11/tolak-seminar-syiah-internasion-
al-fpi-mmi-wahdah-islamiyah-datangi-kampus-umi-makassar.
heml.

Wahdah Islamiyah. (2019). Wahdah Islamiyah gelar konsultasi akbar
di kantor gubernur. Diakses pada 7 Januari 2019 dari http://wah-
dah.or.id/wahdah-islamiyah-gelar-konsultasi-akbar-di-kantor-gu-
bernur/.

Whahid Foundation. (2017). Hasil survei nasional 2016 Wahid Foun-
dation-LSI. Diakses pada 3 Januari 2020 dari http://wahidfoun-
dation.org/index.php/publication/detail/Hasil-Survey-Nasion-
al-2016-Wahid-Foundation-LSI.

Wahyudi, I. (Ed.). (2012, 7 Agustus). Aziz: Jangan biarkan pemerin-
tahan dipegang orang sekular. 77ibunnews. Diakses pada 31 De-
sember 2018 dari http://makassar.tribunnews.com/2012/08/07/
aziz-jangan-biarkan-pemerintahan-dipegang-orang-sekular.

Perda Syariah dan Perubahan ... = 341



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



BAB XlI

Catatan Refleksi
atas Intoleransi di
Indonesia

Yogi Setya Purnama
Pusat Penelitian Politik LIPI

Tentu saja bukan merupakan pekerjaan yang mudah untuk
bisa mendokumentasikan secara ilmiah fenomena intoleransi di
seluruh Indonesia. Masing-masing daerah mempunyai konteks
dan kasus yang berbeda-beda, mulai dari aktor yang terlibat,
isu yang menjadi pemicu ketegangan, tarikan kepentingan
ckonomi-politik, hingga dimensi identitas-kebudayaan yang
terseret dalam kontestasi dan segregasi antarkelompok. Oleh
karena itu, kita bisa menyebut fenomena intoleransi di Indonesia
sebagai asymetric regional intolerance.

Istilah ini bisa diajukan untuk bahan diskusi lebih jauh dalam
melihat persoalan intoleransi secara lebih dalam di daerah-daerah
Indonesia. Hal ini karena rupa dari fenomena intoleransi di daer-
ah berbeda-beda sekaligus mengandung anomali di dalamnya.
Salah satu contoh yang bisa disampaikan dari riset ini adalah
bagaimana komunitas Salafi di Aceh menjadi target persekusi
oleh FPI, sedangkan di banyak daerah lain FPI bisa beraliansi
dengan komunitas Salafi untuk melakukan persekusi terhadap
kelompok minoritas lain. Artinya, dalam kasus-kasus intoleransi

343



di daerah, konteks lokal menjadi faktor yang menentukan rupa
atau bentuk aksi intoleransi. Dengan demikian, strategi inter-
vensi terhadap fenomena intoleransi di daerah juga sulit untuk
digeneralisasi atau disamakan. Namun, pada bagian akhir catatan
ini, tetap ada beberapa poin yang bisa menjadi benang merah
fenomena intoleransi di sembilan daerah kajian.

Penelitian kualitatif di sembilan daerah memetakan secara
detail fenomena intoleransi, yang tidak dapat ditangkap jika hanya
melakukan survei opini publik. Ini karena ada konteks aktor-kul-
tural-struktural yang sering kali tidak tampak di permukaan se-
hingga cukup sulit untuk diidentifikasi lewat survei persepsi publik
yang mengandalkan jawaban-jawaban responden semata. Selain
itu, survei persepsi publik tujuannya melakukan generalisasi secara
nasional sehingga tidak mampu untuk menggali konteks lokal.
Dengan demikian, metode kualitatif lewat penelitian lapangan
berkontribusi untuk melengkapi survei persepsi publik dalam
menyediakan pemahaman atas konteks lokal.

Interseksi antara intoleransi dan konteks sosial politik
menjadi topik perdebatan yang ramai di kalangan para ilmu-
wan-akademisi yang mengkaji Indonesia pada era reformasi,
terutama pasca-mobilisasi 212 dan 411 pada 2016 yang belum
pernah terjadi sebelumnya. Berdasarkan data ser 2010-2017,
dari tiga lembaga survei yakni SMRC, LSI, dan Indikator (dalam
Mietzner & Muhtadi, 2018); serta Mietzner, Muhtadi, & Halida,
(2018) menyampaikan beberapa temuan penting. Pertama,
level persepsi publik terhadap pandangan intoleran dan radikal
cenderung moderat sebelum tahun 2016, kemudian meningkat
setelah tahun 2016, khususnya pada tiga hal, yaitu penolakan
terhadap non-muslim menjadi pemimpin politik, mendukung
FPI, dan percaya adanya kesenjangan ekonomi antara Muslim

344  Intoleransi dan Politik ...



dan non-Muslim. Bukan suatu kebetulan jika ketiga hal tersebut
merupakan isu sentral yang digunakan oleh para ‘politico-religio
entreprenenr’ dalam mobilisasi pada 2016 dan 2017. Kedua,
profil Muslim intoleran dan konservatif saat ini berasal dari
latar belakang kelompok ekonomi/pendidikan yang tinggi serta
banyak yang menduduki posisi-posisi penting dalam masyarakat
sehingga meningkatkan kapasitas pengaruh dan organisasinya.

Lebih jauh lagi, Arifianto (2018) berargumen bahwa pan-
dangan intoleransi dan radikalisme sudah semakin menyebar di
berbagai institusi, dan yang paling jelas terlihat adalah institusi
pendidikan, seperti perguruan tinggi. Dengan demikian, bisa
dikatakan bahwa Islam, dengan wajah yang semakin konservatif,
menjadi kekuatan sosial dominan yang rentan bersinggungan
dengan kepentingan politik, baik di level lokal maupun nasional.
Nilai tawar kelompok-kelompok Islam garis keras semakin tinggi
di arena politik. Situasi tersebut membuka akses kelompok se-
perti FPI untuk mempunyai keterhubungan langsung kepada
para pemimpin politik formal.

Studi-studi terkini yang dilakukan oleh para sarjana tersebut
paralel dengan temuan-temuan di sembilan lokasi penelitian.
Temuan yang didapatkan cukup bervariasi, tetapi memiliki be-
nang merah dan bisa ditarik persamaannya. Pertama, menguat-
nya sentimen konservatisme agama di masyarakat bukan hanya
didorong oleh kebutuhan ideologi keagamaan saja, melainkan
juga karena rentan dimanfaatkan secara strategis oleh political
entepreneurs untuk mendapatkan sumber daya ekonomi maupun
politik. Kedua, saat ini mulai muncul ekosistem yang mendukung
bagi transformasi otoritas keagamaan ke dalam ranah politik.
Ekosistem tersebut, misalnya, pelibatan tokoh-tokoh kelompok
keagamaan dalam kampanye pemilihan kepala daerah, dan

Catatan Refleksi atas ... = 345



pemanfaatan para pemimpin agama untuk mendukung kebija-
kan atau kepentingan politik tertentu. Ketiga, interseksi agama
dan politik ini berpengaruh terhadap berbagai lini kehidupan,
termasuk pada institusi pendidikan yang seharusnya menjadi
benteng nalar rasionalitas dan kemanusiaan.

Dalam kasus Aceh, pengaruh otoritas keagamaan tradisional,
dalam hal ini dayah, semakin kuat peranannya, baik dalam di-
mensi sosial maupun politik. Kuatnya pengaruh dayah bisa dilihat
dari begitu sentralnya institusi keagamaan tradisional tersebut da-
lam mengontrol kebijakan syariah di Nangroe Aceh Darussalam.
Mereka memproduksi narasi sebagai dasar pembuatan kebijakan
syariah sehingga bisa dikatakan mempunyai kuasa untuk men-
definisikan ‘Muslim yang baik’ di Aceh. Dengan demikian,
ketika ada aktor-aktor lain yang dinilai berlawanan dengan nilai
yang mereka jaga dan perjuangkan, aktor-aktor tersebut rentan
mendapatkan persekusi. Hal inilah yang terjadi pada kelompok
Salafi yang menjadi target diskriminasi dan persekusi di Aceh.

Kita bisa menyebut kasus Sumatra Utara sebagai pengulang-
an dari apa yang terjadi di Jakarta sebelumnya. Dalam Pilgub
Sumatra Utara 2018, terjadi politisasi identitas dan segregasi
pemilih berdasarkan agama dan etnis. Dalam Pilgub Sumut
2017, peneliti menemukan amplifikasi narasi yang mengguna-
kan agama dalam kampanye, seperti jumlah larangan memilih
pemimpin Islam jauh lebih banyak disinggung di Al-Qur’an
dibandingkan larangan meminum minuman keras, makan
babi, dan berzina yang dikategorikan sebagai dosa besar. Selain
itu, ada pula narasi mengenai ketimpangan yang juga menjadi
propaganda kampanye pasangan calon. Lebih lanjut, sebaran de-
mografi etnis yang bertumpang tindih dengan agama di Sumatra
Utara menjadi bagian dari strategi kampanye yang melibatkan

346 Intoleransi dan Politik ...



para tokoh agama Islam dari luar Sumatra untuk ikut berkam-
panye di daerah-daerah Muslim. Strategi politik elektoral yang
demikian sangat berbahaya dan perlu direspons secara serius
karena berpotensi untuk merusak kohesi sosial.

Penggunaan politisasi identitas juga bisa kita lacak dampak-
nya lewat institusi pendidikan, terutama Rohis, seperti yang ter-
jadi dalam kasus di Jakarta. Peneliti yang membahas kasus Jakarta
menggarisbawahi posisi anak muda (siswa) yang tergabung di
Rohis di tengah kompleksitas dan tantangan pergaulan saat ini.
Kajian-kajian sebelumnya lebih fokus pada infiltrasi gerakan dari
luar sekolah untuk memberikan cara pandang keagamaan radikal
bagi siswa, sementara penulis bab V mencoba menjelaskan ke-
rentanan siswa yang disebabkan oleh gagalnya tujuan pendidikan
sebagai bagian dari proyek humanisasi. Lebih jauh, penulis
menemukan bahwa ekosistem pendidikan yang menegasikan
perjumpaan dengan kelompok yang berbeda, lebih berorientasi
pada capaian akademik, meminggirkan orientasi humanistik,
dan tidak berfokus pada siswa mengakibatkan mudahnya infil-
trasi radikalisme. Untuk itu, pedagogi kritis atau critical thinking
perlu dilibatkan dalam materi dan proses pembelajaran sehingga
siswa terbiasa berpikir kritis dalam menyikapi persoalan-persoal-
an sosial.

Kontestasi antara pewaris Masyumi dan DI dengan NU ada-
lah pilihan fokus peneliti yang mengkaji toleransi di Jawa Barat,
karena konservatisme dan aksi intoleransi yang muncul di Jawa
Barat tidak bisa dilepaskan dari figur-figur kelompok penerus
Masyumi/DI. Penulis memperlihatkan bahwa warisan Masyumi
dan DI masih kuat tertanam dalam kesadaran gerakan Islam. Di
Jawa Barat, warisan tersebut sudah sejak tahun 1970-an dan di-
aktifkan lewat mobilisasi jaringan pesantren Miftahul Huda dan

Catatan Refleksi atas ... = 347



masjid-masjid di kota Bandung. NU dengan nilai keagamaan
Islam tradisionalnya merupakan kekuatan keagamaan yang bisa
menjadi aktor penyeimbang. Mereka kurang tertarik dengan
gagasan Islamisme yang terobsesi pada pengintegrasian agama
dan negara. Masalahnya, pengaruh mereka hanya terbatas pada
lingkungan pesantren tertentu. Sementara itu, di Provinsi Banten
kita bisa melihat masih sulitnya kelompok minoritas keagamaan
terutama Kristen dan Katolik untuk mendirikan tempat ibadah
karena masih adanya kekhawatiran dari kelompok-kelompok
mayoritas Islam terhadap upaya Kristenisasi.

Di Jawa Timur yang dikenal sebagai basis gerakan Islam
tradisional Nahdlatul Ulama yang berpaham moderat/wasathiyah
lewat berbagai pesantren besar yang ada di sana (seperti Pondok
Pesantren Lirboyo, Tambak Beras, Darul Ulum, dan Langitan)
ditemukan juga bahwa paham intoleran cukup kuat, terutama
di daerah tapal kuda, yaitu Probolinggo, Lumajang, Banyuwanti,
Situbondo, dan Jember, seperti yang ditunjukkan oleh kasus ke-
kerasan terhadap Kelompok Ahmadiyah dan Syiah. NU sendiri
mengalami fragmentasi internal saat ada beberapa kelompok
di dalam NU yang mengusung pandangan intoleran, bahkan
radikal. Namun, di Jawa Timur masih ada praktik-praktik ter-
baik dalam bentuk kampung-kampung ‘Pancasila’ yang menjaga
kebinekaan dan perdamaian antarkelompok agama.

Dalam kasus Sulawesi Selatan, kita bisa melihat bahwasanya
Perda Syariah yang pernah begitu ramai diangkat dalam ruang
politik pada tahun 2000-an, saat ini melemah. Hal ini karena
gerakan-gerakan yang menghendaki penerapan Syariat Islam di
Sulawesi Selatan lebih sering mengalami kekalahan dalam kon-
testasi elektoral. Namun, gerakan-gerakan intoleran baru terus
muncul dan berkembang dalam bentuk kampanye anti-aliran

348 Intoleransi dan Politik ...



sesat di sejumlah kabupaten secara terorganisasi dan sistematis,
dengan memanfaatkan media sosial.

Tidak semua hasil kajian para peneliti di bab-bab terda-
hulu hanya menceritakan kabar buruk mengenai intoleransi.
Temuan-temuan di Jawa Tengah dan Yogyakarta yang dikenal
sebagai daerah basis radikalisme justru menunjukkan beberapa
kabar gembira dan membangkitkan opitimisme. Jawa Tengah,
terutama Karesidenan Solo, walaupun menjadi basis bagi kelom-
pok-kelompok konservatif, pemikiran dan jaringan gerakan
toleransi menyebar. Jadi, masih ada contoh-contoh terbaik (besz
practices) dari gerakan-gerakan toleransi yang melibatkan banyak
kelompok keagamaan, seperti komunitas Desa Nalan dan Tekelen
di Kabupaten Semarang atau Desa Pekuncen di Banyumas.
Mereka melakukan kegiatan-kegiatan penyeimbang yang
mampu meminimalisasi sikap intoleran di masyarakat. Melalui
penyatuan budaya atau akulturasi, tokoh-tokoh budaya setempat
menciptakan ikatan sosial baru yang memperkuat ikatan sosial
yang telah ada. Yogyakarta menampilkan wajah yang kurang
lebih sama, padahal sering kali sebelumnya diposisikan sebagai
daerah dengan tingkat intoleransi yang tinggi. Namun, peneliti
melihat adanya elemen masyarakat lain seperti komunitas peng-
hayat, Kraton, dan komunitas Gusdurian yang memperjuangkan
toleransi antarkelompok keagamaan.

Daftar Pustaka

Arifianto, A.R. (2018). Nahdlatul Ulama is home to its own hardliners.
Diakses pada 5 Oktober 2018 dari http://www.newmandala.org/
nadhlatul-ulama-home-hardliners/.

Mietzner, M., & Muhtadi, B. (2018). Explaining the 2016 Islamist
mobilisation in Indonesia: Religious intolerance, and the politics
of accommodation. Asian Studies Review, 42(3), 479-497.

Catatan Refleksi atas ... = 349



Mietzner, M., Muhtadi, B., & Halida, R. (2018). Entrepreneurs of
Grevance: Drivers and effects of Indonesia’s Islamist mobilization.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 174, 159-187.

350 Intoleransi dan Politik ...



Aswaja

BKPRMI

CSIS
DDII
DI
DI/TII
DIY
DJOSS
DKI
DPR
ERAMAS
FJI
FKAM
FKUB
FPI
FPIS
FSMD
FUI
FUIS
FUIS
GAM
GBI
GIDI
GIT]

Daftar
Singkatan

Ahlussunah Waljamaah

Badan Komunikasi Pemuda dan Remaja Masjid
Indonesia

Center for Strategic and International Studies
Dewan Dakwah Islam Indonesia

Dahrul Islam

Dahrul Islam/Tentara Islam Indonesia
Daerah Istimewa Yogyakarta

Djarot-Sahar Sitorus

Daerah Khusus Ibu Kota

Dewan Perwakilan Rakyat

Edy Rahmayadi-Musa Rajekshah

Front Jihad Islam

Forum Komunikasi Aktivis Masjid

Forum Komunikasi Antar Umat Beragama
Front Pembela Islam

Front Pemuda Islam Surakarta,

Forum Solidaritas Muslim Demolo

Forum Umat Islam

Forum Umat Islam Surakarta,

Forum Umat Islam Semarang

Gerakan Aceh Merdeka

Gereja Bethel Indonesia

Gereja Injil di Indonesia

Gereja Injil di Tanah Jawa

351



GNPEF-MUI

GPK
HAM
HMI
HMI (MPO)

HTI
HUDA
TJABI
IKIP
IKT
IMG
IPNU
IPPNU
ISIS
ITB
JAT
KNPI
KP3B
KPPSI
KPU
KSAD
KUHP
LDK
LGBT
LSI
LUIS
MGMP
MMI
MPU
MTA
MUI

Gerakan Nasional Pengawal Fatwa —Majelis Ulama
Indonesia

Gerakan Pemuda Ka’bah

Hak Asasi Manusia

Himpunan Mahasiswa Islam

Himpunan Mahasiswa Islam (Majelis
Penyelamatan Organisasi)

Hizbut Tahrir Indonesia

Himpunan Ulama Dayah Indonesia
Ikatan Jamaah Ahlul Bait Indonesia
Institut Keguruan Ilmu Pendidikan
Indeks Kota Toleran

Imamul Muttaqin Generation

Ikatan Pelajar Nahdlatul Ulama

Ikatan Pelajar Putri Nahdlatul Ulama
Islamic State in Iraq and Syiria

Institut Teknologi Bandung

Jamaah Anshorut Tauhid

Komite Nasional Pemuda Indonesia
Kawasan Pusat Pemerintahan Provinsi Banten
Komite Persiapan Penegakan Syariat Islam
Komite Pemilihan Umum

Kepala Staf Angkatan Darat

Kitab Undang-Undang Hukum Pidana
Lembaga Dakhwah Kampus

Lesbian, Gay, Bi-seksual dan Trans-gender
Lingkar Survei Indonesia

Laskar Ulama Islam se-Surakarta
Musyawarah Guru Mata Pelajaran

Majelis Mujahidin Indonesia

Majelis Permusyawaratan Ulama

Majelis Tafsir Al-Quran

Majelis Ulama Indonesia

352 Intoleransi dan Politik ...



NAD
NKRI
NU
OSIS
PBB
PBM
PBNU
PDI-P
Perti
PKB
PKS
PPIM
PPKn
PPP
PUSA
Rohis
SKB
TNI
TPI
UAS
UGM
UKDW
uSu
WAG

Nanggroe Aceh Darussalam

Negara Kesatuan Republik Indonesia
Nahdlatul Ulama

Organisasi Siswa Intra Sekolah

Partai Bulan Bintang

Peraturan Bersama Menteri

Pengurus Besar Nahdlatul Ulama
Partai Demokrasi Indonesia-Perjuangan
Persatuan Tarbiyah Indonesia

Partai Kebangkitan Bangsa

Partai Keadilan Sejahtera

Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat
Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan
Partai Persatuan Pembangunan
Persatuan Ulama Seluruh Aceh
Rohaniah Islam

Surat Keputusan Bersama

Tentara Nasional Indonesia

Tempat Pembinaan Imam

Ustad Abdul Somad

Universitas Gadjah Mada

Universitas Kristen Duka Wacana
Universitas Sumatera Utara

WhatApp Group

Daftar Singkatan

353



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



Indeks

Aboge, 223, 224

Aceh, 2,7, 14, 18, 47-58, 60-63,
68, 85, 233, 302, 313, 343,
346, 351, 353, 362

Ahmadiyah, 7, 8, 11, 16, 19, 60,
114, 174, 180, 187, 202,
204, 209, 211, 241, 253,
257, 262, 266-268, 273,
274, 285, 297, 300, 326,
328, 330, 331, 333, 337,
348

Ahok, 1, 5, 18, 69, 150, 168,
173-175, 177, 178, 180,
181, 184, 189-192, 195,
277,327, 339

Aksi 212, 169, 170, 173

Anggi Afriansyah, 133, 359

Banten, 14, 15, 103-111, 116, 130,
132, 147, 170, 304, 348,
352, 361

Basuki Tjahaya Purnama, 1

Bom Sarinah, 135

Bulukumba, 302, 310-317, 320,
323, 336

Civil Islam, 17, 176, 194
Conservative turn, 8, 19, 176, 310

Dayah, 47, 51, 55, 58, 59, 352

DIY, 14, 15, 231, 240, 252, 253,
351

Djarot Saiful Hidayat, 65, 68-70,
72, 80, 100

DJOSS, 65, 70,71, 73,77, 351

DKI, 2, 14, 15, 69, 80, 94, 95, 133,
136, 139, 145-152, 155,
156, 173, 178, 195, 233,
277, 351

Edy Rahmayadi, 65, 68, 70, 72, 90,
100, 101, 351

Ekosistem Pendidikan, 133

ERAMAS, 65, 66, 70, 71, 73, 77,
78, 86, 351

Formalisasi syariat, 271

Forum Alumni Rohis Bandung
Raya, 134

Freire, 164, 168

Front Pembela Islam (FPI), 178,
181

Gereja Santa Bernadet, 126

GNPE 66, 94, 95, 177, 352

Google, 9

Guru, 137-142, 146-149, 159,
161, 162, 299, 328, 329

Gus Dur, 158, 189, 202, 254, 255,
271,272,295

355



Hizbut Tahrir Indonesia, 11, 352

Ikatan Jamaah Ahlul Bait (IJABI),
330

Imam Ghazali Said, 266

Instagram, 134, 136, 140, 141, 151,
152, 154, 155, 187, 277,
283, 284, 293, 294, 296

Intoleran, 2, 9, 10, 13, 15, 60, 114,
133-135, 164, 173, 184,
201, 212, 220, 231, 237,
238, 244, 247, 249, 253,
257,261, 267,272, 275,
276, 279, 280, 294, 344,
345, 348, 349

Intoleransi Administratif, 206

ISIS, 11, 135, 279, 296, 297, 352

Islam moderat, 176, 262, 265, 266,
293, 297

Islam Nusantara, 191, 256, 265,
271, 282, 295

Islam Perkotaan, 184

Jawa Barat, 14, 15, 104, 114,
173-176, 178-180, 182,
185, 186, 189-193, 233,
323, 335, 347

]mNaTEngah,l4,15,197,199,ZOL
202, 208, 214, 216, 218,
220-223, 225, 227, 233,
349, 362

Jawa Timur, 14, 15, 69, 257, 261-
270, 272-274, 281, 286,
290, 292-295, 297, 348

Jihad, 135, 340

Jundullah, 200, 310

356 Intoleransi dan Politik ...

Karolik, 73, 74, 79, 85, 113, 114,
119, 121, 122, 124-126,
149, 198, 2006, 222, 235
254, 263, 267, 328, 348

Keadilan sosial, 165

Kebangsaan, 2, 4, 136, 160, 165,
189, 261, 269

Keberagaman, 103, 136, 165, 167,
197, 230, 232, 234, 251,
252, 254, 255, 265, 268,
292

Kekerasan, 5-9, 11, 12, 47, 48, 62,
114, 144, 160, 201, 202,
210, 220, 241, 243, 244,
247, 249, 253, 257, 262~
264, 267, 268, 273, 274,
281, 293, 333, 348

Kelompok Penghayat, 251

Kemanusiaan, 165, 189, 255, 260,
346

Ki Hadjar Dewantara, 165

Konservatisme, 11, 12, 174, 176,
193, 270, 273, 332, 333,
345, 347

Lembaga Dakwah Kampus, 133

Lembaga Studi Sosial dan Agama
(ELSA), 208

Liberal, 8, 11, 193, 213, 265, 269,
270,271, 282, 285, 292,
293

Mg7arif Institute, 134

Miftahul Huda, 174, 175, 179-183,
189, 191, 192, 193, 347

Mobilisasi Islam, 173, 176

Muhammad Idrus Ramli, 270



Muhammadiyah, 52, 61, 63, 90,
144, 176, 180, 184, 187,
200, 213, 250, 253, 256,
257,266, 273, 308, 324

MUL 8, 11, 53, 54, 55, 56, 57, 58,
122,123, 177, 195, 213,
241, 273, 308, 352

Muslim, 2, 4, 5,9, 51, 52, 53, 57,
78,79, 113, 114, 121, 124,
129, 140, 142, 144-146,
150, 151, 156, 171, 174,
176, 195, 203, 213, 214,
223,226, 242, 248, 258
267, 268, 270, 272, 274,
275, 285, 286, 287, 289—
292,309, 311-313, 324,
326, 339, 340, 344-347,
351, 360, 361

Narasi dominan, 49, 50

Narasi Tanding, 187, 282

NKRI Bersyariah, 266, 271, 275,
292

NU, 48, 51, 144, 161, 175, 176,
181, 183, 187-191, 193,
194, 213, 234, 253, 254,
256, 261, 262, 264-275,
277, 281-285, 290, 292—
297, 347, 348, 353, 359

NU Garis Lucu, 265, 282-284, 296

Organisasi Intra Sekolah (OSIS),
134

Organisasi Rohani Islam, 133

Orientasi Humanistik, 133

Otoritas religius, 305, 323, 337

Pancasila, 81, 90, 95, 134, 137,
139, 144, 159, 186, 240,
251, 266, 286, 288, 293,
348, 353, 359

Pemangku kepentingan

Pendidikan Pancasila dan Kewar-
ganegaraan (PPKn), 159

Pendidikan politik, 159, 166

Penganut kepercayaan, 207, 208

Perda Syariah, 48, 50, 214, 215,
299, 300, 309-311, 313—
320, 323-325, 333, 336,
348

Pilkada, 14, 65, 67,72, 78,79, 81,
82, 84, 85, 87, 94, 95, 98,
99, 136, 145, 146, 148-152,
155, 158, 178, 190, 263,
277,301, 321

Radikal, 9-12, 15, 47, 94, 133-135,
137, 161, 164-166, 168,
174, 189, 193, 200, 218,
220, 221, 243-245, 247,
249, 263, 264, 270-272,
274-276, 279-281, 290,
292-294, 344, 347, 348

Rohis, 15, 133-145, 147, 149-152,
154-157, 161, 163, 164,
167, 168, 170, 347, 353

Sedulur Singkep, 208, 209

Septi Satriani, 65, 361, 362

Sihar Sitorus, 65, 68, 70, 98, 101

Sosial media, 200, 258

Sri Yanuarti, 197, 362

Subuh berjamaah, 78

Sulawesi Selatan, 14, 15, 299-311,
314, 316, 318-324, 326—
337, 348

Indeks 357



Sumatra Utara, 14, 53, 65-71, 73,
74, 77-85, 87, 89, 90-92,
94-98, 100, 233, 346, 358

Tabligh akbar, 91

Tapal kuda, 264, 348

Teroris muda, 133, 134, 168

Toleransi komunal, 274, 285, 292,
293

358 Intoleransi dan Politik ...

Usman, 18, 229, 362

Wahid Institute, 134, 171, 200,
300, 340

Xenofobia, 159

Yogi Setya Permana, 47, 360, 363



Biografi
Penulis

Amin Mudzakkir, merupakan peneliti pada Pusat Penelitian
Kewilayahan (P2W) LIPI Jakarta. Ia mendapatkan gelar sarjana dalam
bidang Sejarah dari Fakultas Ilmu Budaya UGM (2005) dan Magister
dalam bidang Filsafat pada STF Driyarkara (2015). Pada saat ini, ia
sedang menempuh Program Doktoral dalam bidang Filsafat di STF
Driyarkara. Selain menjadi peneliti, dia juga aktif menulis opini di
media sosial mengenai politik identitas, intoleransi, dan radikalisme di
Indonesia. Pos-el: amin.mudzakkir@gmail.com

Anggi Afriansyah adalah peneliti pada Pusat Penelitian
Kependudukan LIPI. Ia menyelesaikan strata satu (S1) Pendidikan
Pancasila dan Kewarganegaraaan di Universitas Negeri Jakarta (2005)
dan melanjutkan strata dua (§2) di Departemen Sosiologi Universitas
Indonesia (2014). Ia menggeluti isu-isu penelitian terkait pendidikan
dan ketenagakerjaan. la juga menulis di Jurnal Kependudukan Indonesia
(KD, Jurnal Masyarakatr Indonesia (M), Jurnal Penelitian Politik,
dan Jurnal Aspirasi DPR. Penulis juga aktif menulis di beberapa
media cetak dan media daring, seperti di Koran Kompas, Koran Berita
Cianjur, Jawa Pos, Koran Jakarta, Media Indonesia, Harian Republika,
Koran Sindo, Lampung Post, Radar Bangka, Radar Tasikmalaya, Padang
Ekespress, detiknews, NU Online, dan Beritagar.id. Ia dapat dihubungi di
afriansyah.anggi@gmail.com.

359



Cahyo Pamungkas merupakan peneliti pada Pusat Penelitian
Kewilayahan (P2W) LIPI sejak tahun 2003. Ia pernah bekerja di
Divisi Penelitian Lembaga Penelitian, Pengembangan dan Penerangan
Ekonomi dan Sosial (LP3ES) Jakarta tahun 2000-2002. Pada 2005 dan
2006 ia mendapatkan beasiswa Asian Public Intellectual Fellowships
dari the Nippon Foundation untuk melakukan penelitian mengenai
the Effectiveness of Autnomous Regions in Muslim Mindanao dan the
Administrative Center of the Southern Border Provinces of Thailand in
coping with separatism. Cahyo menamatkan program doktoral dalam
bidang ilmu sosial pada Faculty of Social and Behavorial Sciences,
Radboud University Nijmegen, Belanda, pada 2015, dengan beasiswa
dari Dutch Organization for Scientific Research (NWO). Kajian dan
penelitiannya di LIPI mengenai kelompok-kelompok minoritas agama
dan etnik di Indonesia Bagian Timur dan Asia-Pasifik, terutama kajian
Papua. Pos-el: cahyopamungkas_lipi@yahoo.com atau cahy001@lipi.
go.id.

Ibnu Nadzir memperoleh gelar Sarjana Antropologi dari Departemen
Antropologi Budaya Universitas Gadjah Mada (2010). Setelahnya
ia menyelesaikan Master dari Departmen Antropologi Sosial dan
Budaya di Universitas Amsterdam (2017). Saat ini dia bekerja sebagai
Peneliti di Pusat Penelitian Kemasyarakatan dan Kebudayaan (PMB)
LIPT dengan fokus gerakan sosial dan penggunaan internet. Beberapa
publikasi terakhirnya, antara lain “Reclaiming Indonesian-ness:
Online-Offline Engagement of Indonesian Exiles in Netherlands”
(Jurnal Masyarakat Indonesia 2018), “Maruf Amin and the Inclusion
Moderation Thesis” (bersama Yogi Setya Permana, newmandala.org.
2018), Hoax and Misinformation in Indonesia: Insights from Nationwide
Survey (bersama Sari Seftiani & Yogi Setya Permana, ISEAS Singapura,,
2019). “Prabowo dan Kebangkitan Populisme Sayap Kanan di
Indonesia” (Tirto.id, 2019), “False Promise of ‘Millenials’ and the
Digital Economy” (Indonesiaatmelbourne.unimelb.edu.au, 2020). Ia

dapat dihubungi di ibnu.nadzir@gmail.com.

360 Intoleransi dan Politik ...



M. Saifullah Rohman merupakan peneliti di Pusat Penelitian
Kemasyarakatan dan Kebudayaan (PMB) LIPI. Ia menyelesaikan
pendidikan strata 1 di Universitas Gadjah Mada, jurusan Sastra Arab
pada 2009. Di kampus yang sama pula, ia menyelesaikan pendidikan
strata 2 dalam bidang studi Agama dan Lintas Budaya (CRCS-UGM),
tahun 2017 dengan tesis yang membahas mengenai “Peran Tokoh
Agama dalam Transmisi Nilai-nilai tentang Anak Autis.” Tema-tema
dan kajian yang menjadi minatnya, diantaranya agama dan hak-hak
kelompok minoritas, agama dan isu-isu kontemporer, gender, dan
pendidikan. Ia dapat dihubungi melalui saifullah.rohman01@gmail.

com.

Saiful Hakam menyelesaikan pendidikan sarjana di Jurusan Sejarah
UGM tahun 2005. Setahun kemudian ia hijrah ke Jakarta dan bekerja
sebagai peneliti di Pusat Penelitian Kewilayahan (P2W) LIPI. Di LIPI,
ia melakukan kajian tentang agama dan kebudayaan, terutama agama-
agama di Asia Timur. Pada 2008, ia memutuskan untuk hijrah kembali
ke Yogyakarta untuk melanjutkan studi di CRCS UGM. Setelah lulus
tahun 2011, ia bergabung kembali ke LIPI untuk bergabung bersama
tim peneliti/pengkajian tentang agama dan kebudayaan dan melakukan
perjalanan pengembaraan sambil melakukan riset kecil tentang agama
dan kebudayaan di masyarakat Kristen di Tomohon, komodifikasi
agama-agama, terutama Kristen di kota Seoul, suku Anak Dalam di
Jambi, komunitas saudagar pecel lele di Lamongan, masyarakat Muslim
di Xiamen, dan komunitas Kristen di Banten. Ia bisa dihubungi di
hakam9@gmail.com.

Septi Satriani adalah peneliti pada Pusat Penelitian Politik (P2P)
LIPI, memperoleh gelar Sarjana Ilmu Politik pada Fakultas Ilmu
Sosial dan Ilmu Politik dari Universitas Gadjah Mada tahun 1999
dan gelar master pada Ilmu Antropologi Fakultas Ilmu Budaya
Universitas Gadjah Mada pada 2015. Hasil penelitian-penelitiannya
yang telah dipublikasikan antara lain mengenai Hubungan Negara
dan Masyarakat dalam Resolusi Konflik di Maluku, Maluku Utara,

Biografi Penulis = 361



Sulawesi Tengah dan Kalimantan Barat. Septi Satriani juga bergabung
dengan Tim Kajian Papua LIPI. Selama kurang lebih tiga tahun, Septi
Satriani bersama Tim Kajian Papua LIPI telah menghasilkan policy
brief dengan judul “Dialog Nasional Membangun Papua Damai” dan
laporan hasil kerja sama dengan The Asia Foundation dengan judul
“Road for Communities: Building Road Connectivity Infrastructure for
The Livelihood of Indigenous Papuans and The Environment”. Pos-el:
septisatriani@gmail.com.

Sri Yanuarti merupakan peneliti pada Pusat Penelitian Politik
(P2P) LIPIL. Gelar sarjana Ilmu Politik diperolehnya dari Universitas
Diponegoro Semarang. Beberapa kontribusi tulisannya telah
diterbitkan antara lain Military Politics, Ethnicity and Conflict in
Indonesia, Intelijen dalam Pusaran Demokrasi di Indonesia Pasca
Orde Baru, Reformasi Struktural POLRI Tahun 1999-2000, Tentara
Mendamba Mitra, Tentara yang Gelisah. Selain kajian pertahanan
dan keamanan, Sri Yanuarti juga aktif menulis kajian tentang konflik,
yaitu Konflik Maluku & Maluku Utara; Strategi Penyelesaian Jangka
Panjang, Kerangka Pencegahan Konflik Komunal di Indonesia,
Kerusuhan Sosial di Indonesia, dan sebagainya. Ia dapat dihubungi
melalui surel di yanuc2000@yahoo.com.

Usman, peneliti pada Puslit Kemasyarakatan dan Kebudayaan (PMB)
LIPI dengan bidang kepakaran Agama dan Tradisi Keagamaan. Ia
menyelesaikan pendidikan strata satu (s1) di Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah, jurusan tafsir hadis pada 2001 dan Pendidikan
S2 ditempuh di CRCS-UGM, lulus pada 2016. Beberapa penelitian
yang telah dilakukan adalah penelitian tentang Dinamika Pelaksanaan
Syari’ah Islam di Indonesia, Bahasa dan Budaya dalam konteks
Persatuan dan Kesatuan di Aceh, serta Strategi Adaptasi dan Resistensi
Komunitas Adat Bonokeling di Banyumas, Jawa Tengah. Ia dapat
dihubungi di asyqi_wahidi@yahoo.com.

362 Intoleransi dan Politik ...



Yogi Setya Permana, peneliti di Pusat Penelitian Politik (P2P) LIPI. Ia
memperoleh gelar sarjana dari Departemen Politik dan Pemerintahan,
Universitas Gadjah Mada, pada 2009. Selanjutnya, Ia menyelesaikan
program master (with honours) di College of Asia and The Pacific, The
Australian National University pada 2016. Sampai saat ini, ia menekuni
kajian politik dan kepemerintahan lokal; serta Islam dan Politik.
Tulisan-tulisannya telah dimuat di berbagai jurnal internasional dan
dalam negeri, seperti Journal of Contemporary Southeast Asia (ISEAS-
Singapore), Journal of Southeast Asia Studies (Kyoto University), furnal
Masyarakat Indonesia (LIP), Jurnal Makara Hubs-Asia (Ul), dan Jurnal
Sosial dan Politik (Fisipol, UGM). Pos-el: gejlikpermana@gmail.com.

Biografi Penulis = 363



“ueNTPqen(radip yepn rur nyng



INTOLERANSI DAN

POLITIK IDENTITAS KONTEMPORER

DI INDONESIA

angsa Indonesia adalah bangsa yang sangat dekat dengan

keberagaman. Terdiri dari kurang lebih 1.300 suku bangsa yang

tersebar dari Sabang hingga Merauke, setiap suku tersebut memilki
budaya, bahasa, dan cara hidup yang berbeda-beda, bahkan dapat juga
menganut sistem kepercayaan atau agama tersendiri. Terbukti, dengan
kekayaan perbedaan tersebut, Indonesia dapat berdiri sebagai bangsa dan
negarayang merdeka.

Namun, sejak 2005 kita dihadapkan pada fenomena baru, yakni
meningkatnya kasus intoleransi dan radikalisme yang mengatasnamakan isu
primordial, seperti agama dan etnis. Mudah saja jika kita mengasumsikan
bahwa konflik terjadi karena kesalahpahaman antarkelompok semata, atau
sebagai akibat dari kesenjangan ekonomi yang menimbulkan kecemburuan
sosial. Padahal, yang sebenarnya terjadi tidaklah sesederhanaitu.

Buku bungai rampai ini menelusuri serta menguak kasus-kasus intoleransi
dan radikalisme yang terjadi di berbagai wilayah di Indonesia. Data terkini
yang telah dikumpulkan melalui observasi mendetail di lapangan serta
wawancara eksklusif dengan narasumber yang kompeten dianalisis dengan
metode ilmiah untuk menghasikan suatu temuan dan kesimpulan yang
berkualitas. Dengan demikian, diharapkan buku bunga rampai ini dapat
menjadi katalis bagi para pembacanya untuk dapat membangun kehidupan
yang lebih positif dalam bingkai keindonesiaan di lingkungan masing-masing.

Diterbitkan oleh: ISBN 978-k02-49k-1kL9-5

LIPI Press, anggota lkapi

Gedung PDDILIPI Lt. 6 ||
7

Jin. Jend. Gatot Subroto 10, Jakarta Selatan 12710

Telp.: (021) 573 3465 | Whatsapp 0812 2228 485

E-mail: press@mail.lipi.go.id 9
Website: lipipress.lipi.go.id | penerbit.lipi.go.id

860241961695




	ACC Intoleransi.pdf
	Page 1

	ACC Intoleransi.pdf
	Page 1




