o
\J 4

BRIN

BADAN RISET
DAN INOVAS! NASIONAL

Alip Sugianto




Kearifan Lokal dalam
Seni Reyog Ponorogo

o
\"r;‘ ‘1\» i
|

i




Tersedia untuk diunduh secara gratis: penerbit.brin.go.id

©0O

Buku ini di bawah lisensi Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0).

Lisensi ini mengizinkan Anda untuk berbagi, mengopi, mendistribusikan, dan
mentransmisi karya untuk penggunaan personal dan bukan tujuan komersial,
dengan memberikan atribusi sesuai ketentuan. Karya turunan dan modifikasi
harus menggunakan lisensi yang sama.

Informasi detail terkait lisensi CC BY-NC-SA 4.0 tersedia melalui tautan:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/




Kearifan Lokal dalam
Seni Reyog Ponorogo

Alip Sugianto

Buku ini tidak diperjualbelikan.

Penerbit BRIN



© 2024 Alip Sugianto

Katalog dalam Terbitan (KDT)
Kearifan Lokal dalam Seni Reyog Ponorogo/Alip Sugianto-Jakarta: Penerbit BRIN, 2024.

xix 283 hlm.; 14,8 X 21 cm

ISBN 978-623-8372-90-4 (e-book)

1. Kearifan Lokal 2. Reyog Ponorogo
3. Tari tradisional 4. Budaya
792.9
Editor Akuisisi : Anggy Denok Sukmawati
Copy editor : Dwi Setiadi
Proofreader : Siti Mutiara Fitry & Martinus Helmiawan
Penata isi : Meita Safitri
Desainer sampul : Meita Safitri
Terbitan pertama : Agustus 2024
Diterbitkan oleh:

.h Penerbit BRIN, Anggota Tkapi
‘ ’ Direktorat Repositori, Multimedia, dan Penerbitan Ilmiah

Gedung B.J. Habibie, JI. M.H. Thamrin No. 8,
B RIN Kb. Sirih, Kec. Menteng, Kota Jakarta Pusat,
Sievsiwsow.  Daerah Khusus Ibukota Jakarta 10340

Whatsapp: +62 811-1064-6770

E-mail: penerbit@brin.go.id

Website: penerbit.brin.go.id

] PenerbitBRIN

 Penerbit BRIN

@ penerbit.brin



Daftar Isi

Daftar GAMDAT ..o vii
Daftar Tabel.......c.cciuiiiiciicicicicisecc s ix
Pengantar Penerbit ... xi
Kata Pengantar Bupati PONOrogo ..., xiii
Kata Pengantar Ketua DPRD Kabupaten Ponorogo ...........cccccecucueeuuneen. XV
PraKata......cooiuiiiiciccic st xvii
BABI  Selayang Pandang Kota PONorogo.........ccoeecneeeeeemreurevceneueeennes 1
A. Sejarah Kabupaten Ponorogo...........ecccveuveeeveureeenerneeenenneennenn. 1
B. Ponorogo Kota Reyog......cccooiiiiiiiiiininiiiiiccccicccies 5
BAB II Kemilau Mutiara Lokal Dalam Seni Reyog Ponorogo .............. 15
A. Kearifan Lokal dalam Cerita Rakyat Reyog Ponorogo......... 15
B. Kearifan Lokal dalam Pitutur Luhur Warok Ponorogo.......46
C. Kearifan Lokal dalam Mantra Warok Ponorogo .................. 75
D. Kearifan Lokal pada Unsur Material..........ccocoeveureerncrneunennn. 81
E. Kearifan Lokal dalam Gerakan Tari Reyog (Gestur)......... 112
E Kearifan Lokal dalam Gendhing Lagu Tradisional............ 156
BAB III Fungsi dan Nilai Kearifan Lokal Seni Reyog Ponorogo......... 163
A. Fungsi Budaya........c.occeeeureeicinenciniecneecneeecneieecnneienaes 163

B. Nilai Budaya ......ccccveueeveurerrecireirecineeecneireeneseeenesseeesennesenne 198



BAB IV Strategi Keberlangsungan Kearifan Lokal Seni

Reyog PONorogo ... 213
AL ReVItaliSasi....cocucieeiriiiiiic e 213
B. Reformulasi.......cccccuinininiiiniiccccc s 215
C. KOmUNiKasi ......cceuuiriiriniiniiiniicce s 216
D. Organisasi......ccccccccuiiiiniiiiiiciii s 219
E. AdQPLasi......cocuvecincunicineiieneineeeeeeee e 220
E Transformasi. ... 221
G. RULNILAS ..o 223
BAB V  Strategi Pelestarian dan Pewarisan Seni Reyog Ponorogo..... 225
A. Strategi Pelestarian..........cccveeeeeereurecrneerecennerneenreneeenseneeennes 225
B. Pemanfaatan ... 231
C. Pentingnya Keberlangsungan Kearifan Lokal pada
Seni Reyog PONOTOZO........cvviuiiuiuniiciiiciniicieiceieicnnne 244
BAB VI Meneropong Reyog Ponorogo di Masa Depan..........cccccceee. 261
A. Menakar Keberlangsungan Mutiara Lokal Reyog
PONOIOGO ...oveiiiiiiciccic s 261
B. Harapan Reyog Ponorogo ke Depan ........ccococveureeenernecennn. 263
GLOSATIUIL. ...t

Daftar PUSTAKA c...oveeieeeiececeeeeeeee ettt
TIAEKS ottt ettt ettt
Tentang Penulis

Vi



Daftar Gambar

Gambar 2.1
Gambar 2.2
Gambar 2.3
Gambar 2.4
Gambar 2.5
Gambar 2.6
Gambar 2.7
Gambar 2.8
Gambar 2.9
Gambar 2.10
Gambar 2.11
Gambar 2.12
Gambar 2.13
Gambar 2.14
Gambar 2.15
Gambar 2.16
Gambar 2.17
Gambar 2.18

Wisuda Warok Kehormatan ...........cccvcuecevcuvcrerencrniennnes 44
Kaos etnik bertuliskan memayu hayuning bawono ........ 59
Menjemur Barongan ..., 61
Warok CiliK ..o 85
Topeng Barongan..........ceeeceuveeeevrencrerneceeninenenneenne .87
Topeng Klanasewandana.........c..ceccuveeveernerererncenercrnceneenne 88
Topeng Bujangganong ...........ccceeeveeeenicrrinecnnenecnneenens 89
Topeng Potrojaya dan Potrothala ...90
Eblek atau Kuda Kepang..........ccccveuveeenerreeenerneeenerneeeenn. 91

Pecut samandiman dibawa oleh Klanasewandana ......... 92

vii



Gambar 2.19
Gambar 3.1
Gambar 3.2
Gambar 3.3
Gambar 3.3
Gambar 5.1
Gambar 5.2
Gambar 5.3

viii

Tari WaroK.......ccniincccicceiecesiis 145
Koran yang menampilkan etnisitas. ........c.ccocevereennce 168
Reyog Unmuh.......c.ccieiiinicicinceneeneeneeeeseieenenne 173
Para pedagang mencari rezeki saat pentas reyog......... 176
Reyog Model Kucingan.........cccveeueereernerneerneunerenseneeenne 181

Kaos Reyog...........c......

Kalender Seni Reyog
Bus sebagai Sarana Identitas.........ccccccoviuveiiiunnieneicinnnns 242



Daftar Tabel

Tabel 2.1 Struktur pada Legenda Reyog Ponorogo.........cccccccuecveeuecnnee.
Tabel 2.2 Nama Julukan Berdasarkan Tempat .......c.ccceereeevneereeerrcerenennees
Tabel 2.3 Nama Julukan Berdasarkan Keahlian.........ccccocovvviivceienenee.
Tabel 2.4 Nama Julukan Berdasarkan Pembuatnya.......c.cccovrevevviurennnce.
Tabel 2.6 Nama Julukan Berdasarkan Unsur FisiK.......ccccoeveune...

Tabel 2.5 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fauna
Tabel 2.7 Nama Julukan Berdasarkan PerilaKu.........cccccoovvvvviivvieienenennne.
Tabel 2.8 Nama Julukan Berdasarkan Kedudukan........................

Tabel 2.10 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Binatang
Tabel 2.11 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Alam.........cccccoeuniunnnee
Tabel 2.12 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Harapan
Tabel 2.13 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Kedudukan

Tabel 2.14 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Nama Tokoh.............. 41
Tabel 2.15 Nama Paguyuban Berdasarkan Keunikan ........c..cccccccocuneciancs 42
Tabel 2.16 Mantra Warok PONOrogo .........cccceeveureuiuncuncuneencucicicesenesieenans 76
Tabel 2.17 Perlengkapan Pakaian Tradisional .........coceeeverncnecrncnecnnce 95
Tabel 2.18 Tari Barongan Lepas......cccuecureeerceneeercenieeneeneeeneeneseneenenens 114

ix



Tabel 2.19 Gerakan Tari Merak Tarung ........coceceoveeeeveeneerneeneeennceneennns 119

Tabel 2.20 Gerakan Tari Klanasewandana ...........ccoeeveeeeererrernsereseeenenas 128
Tabel 2.21 Gerakan Tari Klanasewandana Kiprahan .........ccccccovceunenceee. 132
Tabel 2.22 Gerakan Tari Pujangganong..........c.ccceveeeerreeerneenevenenreeennns 142
Tabel 2.23 Gerakan Tari Warok.........cccceeevureinineesssseeesseeeesenenns 146
Tabel 2.24 Gerakan Tari JAtAil......cooveeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 151



Pengantar Penerbit

Sebagai penerbit ilmiah, Penerbit BRIN mempunyai tanggung jawab
untuk terus berupaya menyediakan terbitan ilmiah yang berkualitas.
Upaya tersebut merupakan salah satu perwujudan tugas Penerbit
BRIN untuk turut serta membangun sumber daya manusia unggul
dan mencerdaskan kehidupan bangsa sebagaimana yang diamanatkan
dalam pembukaan UUD 1945.

Reyog Ponorogo adalah salah satu kesenian tradisional berupa tari
yang berasal dari Jawa Timur. Reyog merupakan seni yang memadu-
kan banyak unsur, seperti tari, musik, pencak silat, busana tradisional,
hingga seni rias. Seni topeng terbesar di dunia ini, beberapa kali men-
curi perhatian masyarakat dunia, bahkan ada beberapa negara yang
turut mengembangkan kesenian ini secara intens, seperti Malaysia,
Suriname, Belanda, dan beberapa negara lainnya.

Buku Kearifan Lokal dalam Seni Reyog Ponorogo ini mengungkap
secara komprehensif yang berkaitan tentang seluruh aspek yang ada di
dalam kesenian reyog Ponorogo, baik itu sejarah, versi, pakaian, gerak
tari, strategi pelestarian, dan keberlangsungan. Buku ini sebagai salah

X1



satu upaya menghadirkan ruang yang bermanfaat bagi penguatan
kearifan lokal yang terdapat dalam tontonan seni reyog Ponorogo yang
memiliki banyak tuntunan dan perlu disajikan kepada masyarakat
luas.

Dengan hadirnya buku ini, diharapkan bisa dijadikan referensi
bacaan untuk menambah wawasan dan pengetahuan tentang seni
reyog Ponorogo. Sementara itu, bagi kalangan intelektual, bisa di-
jadikan referensi untuk mengkaji secara ilmiah atau mengadakan
penelitian-penelitian terhadap seni reyog. Akhir kata, kami mengu-
capkan terima kasih kepada semua pihak yang telah membantu proses
penerbitan buku ini.

Penerbit BRIN

Xii



Kata Pengantar
Bupati Ponorogo

Assalamualaikum wa rahmatullahi wa barakatuuh.

Reyog Ponorogo merupakan seni pertunjukan berupa tontonan yang
mengandung banyak tuntunan yang baik kepada masyarakat secara
luas. Banyak nilai positif yang terkandung di dalam seni reyog Po-
norogo karena seni ini memadukan banyak unsur, seperti tari, musik,
pencak silat, busana tradisional, seni rias, dan lain sebagainya. Nilai
tersebut, merupakan warisan leluhur yang perlu kita lestarikan dan
kembangkan guna mewujudkan masyarakat “HEBAT: Harmonis,
Elok, Bergas, Amanah, dan Takwa”

Buku ini menghadirkan informasi yang sangat berharga tentang
mutiara keindahan yang terdapat dalam seni reyog Ponorogo yang
sangat penting untuk dipelajari sehingga melahirkan pemahaman
berharga bagi para pembaca. Saya atas nama Pemerintah Kabupaten
Ponorogo menyambut bahagia dan penuh syukur kepada Allah SWT,
serta mengucapkan apresiasi setinggi-tingginya kepada penulis atas
terselesaikannya penyusunan karya monumental ini.

xiii



Semoga dengan kehadiran buku ini, dapat menambah khasanah
luas bagi seluruh masyarakat yang ingin mengetahui kearifan lokal
seni reyog Ponorogo yang berdimensi global sehingga dapat menjadi
pemicu dan pemacu peningkatan literasi masyarakat dan berimplikasi
kepada multidimensi, seperti penguatan karakter kebangsaan,
peningkatan kunjungan wisata, baik dari dalam maupun mancanegara,
serta bagi kemajuan terhadap pengembangan kabupaten Ponorogo.

Wassalamuualaikum wa rahmatullahi wa barakatuh.
Ponorogo, Januari 2023

H. Sugiri Sancoko, S.E., M.M.

Xiv



Kata Pengantar
Ketua DPRD
Kabupaten Ponorogo

Assalamualaikum wa rahmatullahi wa barakatuuh.

Alhamdulillahirobil alamin dengan memanjatkan puji syukur keha-
dirat Allah saya menyambut gembira atas terbitnya buku ini. Buku
ini sangat penting bagi seluruh khalayak, baik bagi masyarakat
Ponorogo khususnya maupun masyarakat lebih luas pada umumnya
dalam memahami mengenai seni Reyog Ponorogo yang sarat akan
nilai-nilai adi luhung.

Buku ini menghadirkan informasi yang begitu kaya mengenai
mutiara kearifan lokal dalam seni reyog Ponorogo yang dikupas oleh
penulis dengan begitu bagus. Mutiara tersebut laksana “kompas”
identitas kabupaten Ponorogo sebagai kota Reyog. Bagaimana penulis
mengungkap dengan indah mutiara itu melalui interaksi sosial budaya
dalam komunitas reyog Ponorogo yang terdapat dalam bahasa rakyat,
gerak tari, musik tradisional, pakaian adat dan serba serbi dalam
pertunjukan reyog Ponorogo.

XV



Selain itu, dalam buku tersebut disajikan beranekaragam kearifan
lokal pada seni reyog Ponorogo, fungsi kearifan lokal sebagai upaya
petunjuk bagi masyarakat mengenai hakikat seni reyog Ponorogo serta
bagaimana strategi keberlangsungan menjaga warisan leluhur ini terus
membawa kebaikan bagi semua pihak. Sekali lagi atas nama institusi
saya mengucapkan selamat, semoga bermanfaat.

Wassalamualaikum wa rahmatullahi wa barakatuh.
Ponorogo, Januari 2023

Sunarto, S.Pd.

Xvi



Prakata

Ponorogo merupakan salah satu daerah kota tua di wilayah
Karesidenan Madiun, berdiri pada tahun 1496. Banyak peninggalan
warisan leluhur yang sarat akan nilai kearifan yang menjadi denyut
nadi perkembangan sosial ekonomi Kabupaten Ponorogo, salah
satunya adalah seni reyog Ponorogo. Seni topeng terbesar di dunia
ini, beberapa kali mencuri perhatian masyarakat dunia, bahkan ada
beberapa negara yang turut mengembangkan kesenian ini secara
intens, seperti Malaysia, Suriname, Belanda, dan beberapa negara
lainnya. Diaspora kesenian reyog Ponorogo ke berbagai belahan negara
di dunia ini patut diapresiasi, tetapi tampaknya perlindungan terhadap
kesenian ini masih sangat lemah terbukti beberapa negara berusaha
untuk mengklaim kesenian ini, bahkan, ada upaya pemusnahan
kesenian ini yang dianggap sebagai berhala sebagaimana di Davao
Filipina beberapa waktu yang lalu (Tarigan, 2015).

Pemahaman sebagian masyarakat mengenai kesenian reyog
ini masih sangat terbatas sehingga seringkali dianggap tidak sesuai
dengan ajaran agama seperti mabuk-mabukan, erotisme, sampai

Xvil



kepada tradisi klenik ‘kegiatan perdukunan’. Padahal, di dalam kes-
enian ini mengandung banyak mutiara kearifan lokal yang terpendam
yang perlu diungkap kepada khalayak secara luas sehingga melahir-
kan pemahaman yang berharga bagi masyarakat, baik pemerhati,
akademisi, birokrasi, maupun pelaku seni. Buku ini sebagai upaya
menjembatani kepada khalayak luas untuk mengetahui lebih dalam
mengenai seni Reyog Ponorogo yang begitu fenomenal dari berbagai
sisi, baik pendidikan, ekonomi, sosial, budaya, pariwisata, sejarah,
dan politik.

Dalam konteks sejarah politik di Ponorogo, Reyog Ponorogo
pernah terjadi perdebatan di kalangan Komunitas Reyog Ponorogo
dengan pergantian nama Reyog (menggunakan huruf Y) menjadi
Reog (tidak menggunakan huruf Y). Pergantian ini sebagai jargon
politik oleh bupati saat itu dengan akronim (Resik, Endah, Omber,
dan Girang Gemirang) perubahan semacam itu dianggap ahistoris
karena tidak sesuai dengan makna yang sesungguhnya. Perubahan
tersebut dilakukan secara masif sehingga banyak generasi muda saat
ini tidak mengetahui makna Reyog yang sesungguhnya. Buku ini
mengungkap secara komprehensif yang berkaitan tentang seluruh
aspek yang ada di dalam kesenian Reyog Ponorogo baik itu sejarah,
versi, pakaian, gerak tari, strategi pelestarian, dan keberlangsungan.

Buku ini sebagai salah satu upaya menghadirkan ruang yang ber-
manfaat bagi penguatan kearifan lokal yang terdapat dalam tontonan
seni Reyog Ponorogo yang memiliki banyak tuntunan dan perlu disa-
jikan kepada masyarakat luas. Dalam penyelesaian buku ini, penulis
banyak berutang budi kepada sejumlah individu, maupun lembaga:
Yayasan Reyog Ponorogo, Dinas Pariwisata, Pemuda dan Olahraga
Kabupaten Ponorogo; Universitas Muhammadiyah Ponorogo; dan
Universitas Sebelas Maret Surakarta. Penulisan buku ini tidak akan
terlewati tanpa bimbingan banyak guru, seperti almarhum warok
Tobroni Turedjo, Bapak Rido Kurnianto, almarhum Bapak Budi Satrio,
Bapak Toko, Bapak Sodik, Bapak Sudirman Sanggar Kartika Puri,
Mbah Bikan Gondowijono, Mbak Sumaryadi, Mbah Soedjarwono,
Mbah Slamet Riyadi, Mbah Wondo dan Wandi, Mas Dedi Langen

Xviii



Kusuma, Mas Sugeng Sueng. Selain itu, juga guru-guru, seperti Prof.
Wakit Abdullah, Prof. Sumarlam, Prof. Sahid Teguh Widodo, dan
Prof. Warto yang telah memberikan curahan ilmu yang bermanfaat,
data-data penelitian, seperti dokumentasi foto, jumlah kesenian Reyog,
dan lain sebagainya yang atas izinnya digunakan dalam menunjang
untuk penulisan buku ini

Tidak lupa saya sampaikan terima kasih juga kepada para penulis,
baik dalam maupun luar negeri yang karyanya menambah asupan
gizi dalam penyusunan buku ini. Dengan membaca karya mereka,
penulis mampu mengonseptualisasi dan mengonstruksi rancang
bangun tulisan ini ke dalam beberapa gagasan mengenai kearifan lokal
kesenian Reyog Ponorogo pada ranah kehidupan. Ada beberapa data
primer dan sekunder dalam mendukung penyusunan buku ini, seperti
Karya-karya Jasco Petkocvic, Margaret J. Kartomi, Lono Simatupang,
Hardjomartono, dan lain sebagainya. Tidak lupa saya juga turut ber-
doa kepada semua pihak yang telah membantu terselesaikannya buku
ini, saya sampaikan terima kasih dan penghargaan setinggi-tingginya,
semoga menjadi amal jariah bagi kita semua.

Penulis

Xix






BAB |
Selayang Pandang
Kota Ponorogo

A. Sejarah Kabupaten Ponorogo

Berdasarkan Babad Ponorogo, sejarah Ponorogo diceritakan bahwa
pada suatu hari, kebetulan pada saat malam Jumat bulan purnama,
Raden Batara Katong, Seloaji, Ki Ageng Mirah, dan Jayadipa duduk
bersama di ara-ara (tanah gersang dan luas) untuk mengadakan
musyawarah. Kemudian, Raden Batara Katong memulai pembicaraan.

“Bapa Mirah, saya minta Bapa memikirkan pusat kota yang akan
kita bangun ini, di mana, dan bagaimanakah sebaiknya tempat untuk
pendirian pusat kota itu diletakkan?” kata Raden Batara Katong.

Kemudian, Ki Ageng Mirah menjawab, “Begini Raden, kalau
untuk pusat kota sebaiknya kita pilih yang berbentuk bathok
mengkureb ‘tempurung tengkurap. Itulah tanah dan tempat yang
sebaik-baiknya untuk dihuni”

Kemudian, Jayadipa yang lebih mengenal daerah tersebut me-
nyambung, “Raden, kalau berkenan dan sudi mendengar pendapat
saya, untuk pusat kota, Raden saya silakan memilih di tengah-tengah



tanah yang luas itu. Marilah sekarang saja kita semua ke sana! Saya
persilakan Raden dan semua untuk melihat!”

Empat orang tersebut terheran-heran. Semua melihat dengan
sungguh-sungguh arah yang ditunjuk Jayadipa. Seloaji dan Ki Ageng
Mirah tidak melihat sesuatu apa pun yang ada di sana, akan tetapi
Raden Batara Katong melihat ada sesuatu di tengah-tengah padang
rumput yang luas. Raden Batara Katong melihat benda berbeda
berjumlah tiga buah. Raden Batara Katong bertanya kepada Jayadipa,
“Kakang Jayadipa, saya melihat ada tombak, payung yang sedang
terbuka dan satunya lagi saya kurang begitu jelas. Benda apakah itu
kakang? Apakah maksud kakang menunjukkan benda ini kepada
kami? (Purwowidjoyo, 1985)”

Jayadipa kemudian menjelaskan keberadaan tiga pusaka yang
merupakan amanah dari ayahanda Prabu Brawijaya V. Payung ini ber-
nama payung Tunggul Wulung, adapun tombak ini bernama tombak
Tunggul Naga dan satunya berupa sabuk yang bernama sabuk Cinde
Puspita. Raden Batara Katong kemudian mengambil payung Tunggul
Waulung, Seloaji mengambil tombak Tunggul Naga, sedangkan Ki
Ageng Mirah mengambil sabuk (ikat pinggang) Cinde Puspita. Setelah
ketiga pusaka tersebut diambil, terdengar suara gemuruh tiga kali.
Bersamaan dengan itu, tanah berhamburan ke atas dan jatuh ke kanan
kiri. Akhirnya, tanah yang berjatuhan tadi menjadi gundukan tanah
sebanyak 50 buah. Adapun tempat suara gemuruh terjadi, muncullah
gua dengan lubang menganga. Kelak setelah 40 hari, gua tersebut
tertutup kembali seperti semula. Oleh Jayadipa, gua tadi diberi nama
Gua Sigala-gala. Adapun gundukan tanah tadi diberi nama Gunung
Lima dan Gunung Sepikul. Dari situlah asal muasal Ponorogo.

Raden Batara Katong, Patih Seloadji, dan Ki Ageng Mirah,
beserta empat puluh santri kemudian membangun sebuah tempat
untuk dijadikan pusat pemerintahan yang banyak tumbuhan gelagah
dan berbau wangi sehingga tempat tersebut disebut glagahwangi.
Berikutnya, santri yang berjumlah empat puluh dibagi menjadi empat
kelompok, yaitu utara 10, timur 10, selatan 10, dan barat 10 orang

2 Kearifan Lokal dalam Seni ...



kemudian Raden Batara Katong, Seloaji, dan Ki Ageng Mirah di
tengah sebagai pengawas dan komando. Penyebaran (pemencaran) ini
untuk lebih mengefektifkan penyebaran agama Islam. Sebelah utara
di Dusun Tegal Pondok, wilayah Desa Kadipaten 10 orang. Di sebelah
timur di Dusun Asem Growong, Desa Japan. Di sini, kelompok ini
membuat masjid. Sebelah selatan ditempatkan di Dusun Pondok, Desa
Mrican juga 10 orang, sedangkan 5 dari 10 kemudian dipindahkan
ke Surukubeng. Sepuluh orang kelompok terakhir di tempatkan di
sebelah barat yaitu di Dusun Durisawo, sekarang masuk Kelurahan
Nologaten.

Musyawarah berlanjut untuk memberikan nama kota yang akan
didirikan tersebut. Setelah mufakat dan kemauan terikat, mereka
memutuskan kota bernama Pramanaraga. Secara etimologi, Ponorogo
berasal dari dua kata, yaitu pramana dan raga. Kata pramana berarti
kekuatan, rahasia hidup, sedangkan raga berarti badan, jasmani. Dari
penjabaran tersebut, dapat ditafsirkan bahwa dibalik badan manusia
tersimpan suatu rahasia hidup (wadi) berupa olah batin yang mantap
dan mapan berkaitan dengan pengedalian nafsu manusia yang me-
mang harus dikendalikan dengan sebaik-baiknya, meliputi sifat-sifat
amarah, lawwamah, shufiyah, dan muthmainah. Manusia yang me-
miliki kemampuan olah batin yang mantap dan mapan akan mampu
menempatkan diri di mana pun dan kapan pun berada (Galzaba,
1962, 233). Pandapat lain menjelaskan bahwa Ponorogo berasal dari
kata “pana” dan “raga”. Kata pana berarti melihat secara teliti, cermat,
dan raga berarti badan, dan atau diri. Berdasarkan sudut pandang ini,
Ponorogo berarti melihat diri sendiri dengan cermat, atau lebih popu-
lar dengan istilah pandai mawas diri. Pandangan lain menafsirkan
Panaraga berkaitan dengan istilah “panraga skar” menjadi Panaraga
yang terdapat dalam prasasti Watukura tahun 902 Masehi yang berarti
“persembahan bunga” (Poesponegoro & Notosusanto, 1984). Dari
makna tersebut, dapat dikiaskan sebutan Ponorogo sebagai suatu
ungkapan batin (sikap legawa) sebagai petanda syukur kepada Sang
Pencipta atas perkenaannya berbuat sesuatu yang dapat dinikmati
orang lain baik dalam bentuk lisan maupun tulisan.

Selayang Pandang Kota Ponorogo 3



Menurut buku Babad Ponorogo, arti Pramanaraga berasal dari kata
pramana yang berarti bersatunya sumber cahaya matahari rembulan
dan bumi yang menyinari seluruh yang hidup. Tiga perkara tersebut
dinamakan Trimurti. Akan tetapi, jika berada dalam tubuh manusia
disebut Tripurusa. Tripurusa menarik sari dari tubuh menjadi air
mani. Mani laki-laki dan perempuan berkumpul dengan izin Tuhan
menjadi manusia. Jadi, pramana dan raga itu tidak bisa dipisahkan,
kecuali kalau sudah mati. Pramana dan raga seperti madu dengan
manisnya, sedangkan pana itu berarti mengetahui segala keadaan dan
pengetahuan, raga adalah badan (Purwowidjoyo, 1985)

Setelah dapat tertata, lalu membuat kota dan berdasar putusan
musyawarah nama Kadipaten barunya Panaraga. Pramana raga berasal
dari bahasa Sankrit (Sansekerta) yang disingkat menjadi Panaraga.
Pana artinya sudah mengerti semuanya secara lahir dan batin, sedang-
kan raga itu badan maknanya sudah mengerti pada raganya yang bisa
menempatkan diri berarti tepa selira. Jadi, Ponorogo berarti manusia
yang telah mengetahui, mengerti kepada dirinya sendiri yaitu manusia
yang sudah mengetahui unggah-ungguh (sopan santun) atau manusia
yang sudah mengerti tentang tata kromo.

Kemudian esok harinya, sewaktu fajar menyingsing, terdengar
suara riuh rendah bunyi-bunyian, kentongan, bende, lesung, dan alat
bunyi yang lain dipukul bersamaan sebagai petanda lahirnya kota
baru, Pramanaraga. Pada hari Minggu Pon, bulan Besar tahun 1468
M diresmikan sebagai berdirinya kota Ponorogo, menjadi daerah
kabupaten. Adipatinya disebut Kanjeng Panembahan Batara Katong,
patihnya Seloaji, dan penghulu agamanya Ki Ageng Mirah. Kemudian,
berkeliling kota hingga pelosok desa. Di setiap tempat dipasang pen-
gumuman tentang pendirian kota baru itu. Mulailah Pramanaraga
dikenal masyarakat sebagai kota kadipaten yang baru. Sekarang, Kota
Pramanraga terkenal dengan sebutan Ponorogo. Berdirinya kota ini
diperingati atau ditulis pada batu menggunakan Candra Sengkala
Memet. Candra Sengkala Memet itu berupa gambar atau bangunan
berjumlah 4, yaitu urut dari arah ke kanan: (1) gambar orang semedi

4 Kearifan Lokal dalam Seni ...



(bertapa); (2) gambar pohon beringin; (3) gambar garuda terbang; dan
(4) gambar gajah. Pencipta memberi arti orang 1, beringin (kayu) 4,
burung terbang 0, gajah 8 sehingga dapat dibaca 1408 dalam hitungan
Saka. (Purwowidjoyo, 1985)

Kemudian, Pemerintah Kabupaten Ponorogo menyelenggarakan
seminar Hari Jadi Kabupaten Ponorogo yang diselenggarakan pada
tanggal 30 April 1996 diikuti oleh berbagai unsur, seperti sejarawan,
budayawan, seniman, dan lain sebagainya menetapkan tanggal 11
Agustus sebagai hari jadi Kabupaten Ponorogo setelah memperoleh
persetujuan DPRD Kabupaten Ponorogo melalui Surat Keputusan
Dewan Perwakilan Rakyat Daerah Tingkat II Ponorogo, Nomor: 01/
DPR/1996 tanggal 30 Juni 1996 tentang Persetujuan DPRD perihal
Hari Jadi Kabupaten Ponorogo. Selain itu, persetujuan ini didukung
pula oleh Surat Keputusan Bupati Kepala Daerah Tingkat II Ponorogo,
Nomor: 851 Tahun 1996 tanggal 17 Juli 1996 yang menetapkan kepu-
tusan bupati melalui Surat Keputusan Bupati Kepala Daerah Tingkat
II Ponorogo tentang Hari Jadi Kabupaten Ponorogo, Pasal 1 dengan
keputusan Hari Ahad Pon tanggal 1 Besar 1418 Saka, bertepatan
dengan tanggal 11 Agustus 1496 Masehi sebagai hari jadi Kabupaten
Ponorogo (Asteja, 2021).

B. Ponorogo Kota Reyog

Wilayah Jawa Timur terbagi atas sepuluh subwilayah kebudayaan.
Subwilayah kebudayaan tersebut, meliputi Jawa Mataraman, Jawa
Ponoragan, Arek, Samin (Sedulur Sikep), Tengger, Osing (Using),
Pandalungan, Madura Pulau, Madura Kangean, dan Madura Bawean
(Yuwono, 2008). Kesepuluh subwilayah kebudayaan tersebut memiliki
karakter, ciri khas, keunikan, dan corak kebudayaan yang berbeda
antara satu wilayah dengan wilayah lainnya. Salah satu wilayah kebu-
dayaan di Jawa Timur bagian barat yang memiliki keunikan budaya
adalah kebudayaan Jawa subetnik Ponoragan. Kebudayaan tersebut
berasal dari Kabupaten Ponorogo. Wilayah etnis Jawa berada di barat
Gunung Wilis dan timur Gunung Lawu. Secara geografis, wilayah etnik

Selayang Pandang Kota Ponorogo 5



Jawa Panaragan berbatasan dengan wilayah kebudayaan Mataraman
yang meliputi Madiun, Magetan, Pacitan, Ngawi, dan Trenggalek.

Residen Belanda di Madiun, Lucien Adam, mengatakan bahwa
masyarakat Jawa etnis Ponoragan memiliki karakteristik sebagai
berikut.

“The mystery of the origin of the Ponorogo people is yet to be unveiled.
Although they have not lived in isolation, their type and character dif-
fer from the people of the surrounding regencies. Ponorogans are more
independent and more self-confident, but also rougher, bolder, more reck-
less, hot-tempered and more fond of travelling than the ordinary central
Javanese (Adam, 1938, 97).”

‘Misteri asal usul orang Ponorogo belum terungkap secara jelas. Meski-
pun mereka tidak hidup terisolasi, tipe dan karakter mereka berbeda
dari orang-orang dari kabupaten sekitarnya. Orang Ponorogan lebih
mandiri dan lebih percaya diri, tetapi juga keras, pemberani, nekat,
pemarah, dan lebih suka melakukan perjalanan (merantau) dari um-
umnya orang di Jawa bagian Tengah?”

Gambaran masyarakat subetnik Jawa Ponoragan tecermin dalam
kebudayaan Jawa subetnik Ponoragan yang beragam. Keberagaman itu
dapat dibuktikan dengan beragamnya kesenian subetnik Ponoragan,
seperti jaranan thik, gajah-gajahan, unta-untaan, kebo-keboan, dan
keling gunajaya. Kesenian yang paling fenomenal dari subetnik ini
adalah kesenian Reyog Ponorogo. Kesenian reyog menurut buku
berjudul Pedoman Dasar Kesenian Reyog Ponorogo dalam Pentas dan
Budaya Bangsa yang diterbitkan oleh pemerintah Ponorogo menga-
takan secara etimologi berasal dari bahasa Arab, yakni riyoqun yang
berarti ‘husnul khotimah’ (Ponorogo, 1993). Kata riyuq atau riyugqun
itu berubah cara pelafalannya menjadi reyog karena pengaruh interfe-
rensi bahasa Jawa. Penjelasan arti kata reyog tersebut dapat dipahami
dalam konteks bahasa suatu masyarakat yang mencerminkan sebuah
kebudayaan yang sarat akan kandungan makna di dalamnya. Buku

6 Kearifan Lokal dalam Seni ...



bersampul warna kuning tersebut, banyak konco reyog menyebut
dengan istilah “kitab kuning”. Terbitnya buku ini menjadi hal penting
sebagai acuan dalam pentas festival reyog dengan memegang nilai-
nilai kearifan lokal masyarakat Ponorogo. Pada masa era Orde Baru,
kesenian reyog mulai terbina dengan baik. Akan tetapi, sayangnya
masih terdapat politik terselubung di dalamnya, yakni hegemoni
pemerintah dengan melakukan semacam “kuningisasi” yang identik
dengan partai berkuasa pada saat itu.

Pada pemerintahan bupati saat itu, juga terjadi perdebatan seru
di kalangan komunitas reyog Ponorogo dengan pergantian nama reyog
(menggunakan huruf Y) menjadi reog (tidak menggunakan huruf Y).
Pergantian ini secara eksplisit didasarkan pada Kamus Besar Bahasa
Indonesia yang diterbitkan Pusat Pembinaan dan Pengembangan
Bahasa, Departemen Pendidikan Nasional. Dalam kamus itu, me-
mang disebutkan reog bukan reyog yang memiliki arti ‘seni budaya
Jawa berbentuk tari dan bertopeng harimau sebagai hiburan rakyat’
(Adiwimarta, Sri Sukesi, , 1983). Beberapa penjabat dari pemerintah
menyatakan bahwa pendasaran tersebut sangat penting sehubungan
dengan keinginan agar kesenian reyog diakui sebagai kebudayaan
nasional.

Pergantian nama reyog menjadi reog membuat para warok
merasa keberatan. Hilangnya huruf (Y) dalam nama tersebut dapat
mengurangi esensi nilai huruf (Y) yang memiliki simbol dan merep-
resentasikan religius mereka. Sejumlah tokoh warok (sebagaimana
yang diungkapkan dalam Babad Ponorogo) mengatakan bahwa
Reyog merupakan singkatan dari (R: rasa kidung), (E: engwang sukma
adiluhung), (Y: Yang Widhi), (O: olah kridaning Gusti) dan (G: gelar
gumulung kersaning Kang Maha Kuasa). Sebuah rangkaian kalimat
tersebut mengungkapkan makna kultural religius yang mengandung
tata nilai dan filosofi sebagian besar masyarakat Ponorogo, khususnya
para komunitas reyog Ponorogo.

Sesepuh warok Kasni Gunopati atau akrab disapa Mbah Wo
Kucing menjelaskan bahwa rangkaian kalimat tersebut memiliki arti:
‘Segala puji bagi Yang Maha Agung, semua yang terjadi karena ke-

Selayang Pandang Kota Ponorogo 7



hendaknya’ Suatu sikap ikhlas tanpa pamrih, kepasrahan yang bukan
fatalistik. Akibat dari kebijakan perubahan nama reyog, pada era Orde
Baru hampir seluruh reyog diubah menjadi reog dalam tulisan resmi
Pemerintahan Ponorogo. Reog kemudian menjadi slogan pemerintah
yang berkuasa saat itu dengan makna “Resik, Endah, Omber, Girang
Gumirang”. Sebuah jargon pemerintah daerah dirumuskan secara ima-
jiner dan diputuskan secara politis. Sejumlah seniman, budayawan,
dan masyarakat Ponorogo menilai bahwa keputusan mengubah nama
itu tidak semata-mata karena menyesuaikan dengan Kamus Besar
Bahasa Indonesia, tetapi lebih karena niatan politis untuk menguasai
Ponorogo secara sempurna dan mempertahankan kekuasaan dalam
waktu tempo yang lama. Dalam masyarakat Ponorogo, hegemoni
pemerintah terhadap kesenian reyog ini dianggap sebagai upaya
menghilangkan sebagian ‘kearifan’ dalam berkesenian yang termaktub
dalam arti huruf (Y) yang memiliki makna Yang Widhi.

Keputusan tersebut sempat menjadi perdebatan sengit di ka-
langan para warok baik yang terlibat dalam penyusunan buku tersebut
maupun warok-warok yang tidak terlibat atau lebih memilih jalur
kultural dalam pembinaan kesenian reyog di masyarakat meski pada
akhirnya menemukan titik temu antarpara warok dalam bingkai
memajukan kesenian reyog Ponorogo. Berbicara mengenai kesenian
reyog Ponorogo tidak terlepas dengan tokoh lokal yang disebut warok.
Bagi masyarakat Ponorogo, warok merupakan tokoh adat subetnik
Panaragan yang memiliki daya linuwih ‘kelebihan’ dan berperan dalam
mengembangkan nilai-nilai kearifan lokal yang sering digambarkan
memiliki sifat kesatria dan teladan bagi masyarakat. Oleh karena
itu, keberadaan warok sangat dihormati sehingga seringkali mereka
dimintai bantuan spiritual oleh masyarakat dalam berbagai aktivitas
seperti hajatan, pagelaran, maupun ritual adat tradisi.

Jika ditinjau dari aspek nama warok sendiri, sampai sekarang
belum memiliki terminologi tegas. Menurut Poerwowidjoyo (1990),
warok berasal dari kata waro’i atau wirangi (dalam bahasa Jawa)
yang berarti wis pana wis ngerti banget, marang agal alus lahir batin,
tumindake mung kangge tetulung marang liyan ‘sudah paham, terha-

8 Kearifan Lokal dalam Seni ...



dap lahir dan batin, tindakannya hanya untuk menolong orang lain’
Berdasarkan pengertian tersebut, dapat disimpulkan bahwa seorang
warok memiliki kemampuan supranatural atau kesaktian yang di-
gunakan untuk menolong sesama. Pendapat lain mengenai istilah
waro berasal dari kata wewarah. Kata wewarah dari bahasa arab wara
yang berarti ‘menjauhkan diri dari segala syubhat. Wewarah seringkali
dimaknai wong kang sugih wewarah ‘orang yang kaya pentunjuk.
Seperti disinggung dalam banyak literatur, nilai-nilai filosofis sangat
kental dalam kesenian reyog, termasuk konsep nama warok itu sendiri.

Warok menurut warok Purwowidjoyo secara pengertian dibeda-
kan menjadi tiga sebagai berikut.

1) Warok tua (sepuh)’, yaitu warok yang memiliki ilmu tinggi,
menjadi pengayom, menjadi teladan bagi siapa saja serta sebagai
pemimpin dalam paguyuban reyog,

2) Warok muda (mudha) yaitu warok yang sedang mencari kesem-
purnaan ilmu atau mata batin,

3) Warokan, yaitu warok yang belajar seni olah kanuragan, tetapi
hanya untuk kekuatan jiwa raga.

Menjadi seorang warok membutuhkan proses yang lama. Proses
tersebut diawali ada yang dimulai sejak usia anak-anak (12-17 tahun)
dan berguru kepada warok mudha, khususnya dalam olah seni, seperti
tarian bujangganong, klonasuwandana, barongan, dan jathil. Setiap
kali reyog tampil, calon warok senantiasa diajak ke mana pun dan ka-
pan pun untuk selalu mengikuti di mana warok itu berada. Istilahnya
nyantrik. Oleh karena itu, tidak jarang terjadi persepsi negatif terkait
dengan warok yang identik dengan gemblak®.

! Biasanya pada malam sura warok sepuh melakukan pendadaran kepada para
muridnya untuk menurunkan ilmu kesaktianya, namun seiring dengan perkem-
bangan zaman semakin lama semakin kurang diminati khususnya para generasi
muda. Hal ini karena persyaratan yang sulit yakni dengan prihatin dan tirakat
asketis (wawancara dengan berbagai tokoh warok)

2 Gemblak adalah anak laki-laki yang bertugas sebagai penari jathil sebagai gam-
baran dari prajurit berkuda kemudian pada tahun 80-an peran itu digantikan oleh
perempuan.

Selayang Pandang Kota Ponorogo 9



Hubungan warok dengan gemblak tersebut seringkali disalah-
artikan oleh sebagian masyarakat sebagai tindakan mairil (homo-
seksual). Mengingat konon salah satu syarat sebagai seorang warok
harus menghindari perempuan sebagaimana pendapat warok
Poerwowidjoyo.

“Wong lanang yen wis kesengsem asmara, kesengsem marang wong wa-
don iku bisa ngempukake kulit nggetasake balung, wetenge kaya gedebog.
Mula lumprahe para warok lan warokan iku padha ngedohi marang wong
wadon (Poerwowidjoyo, 1985).”

‘Orang laki-laki yang jatuh cinta kepada seorang perempuan bisa mera-
puhkan kulit dan tulang serta membuat perutnya empuk seperti batang
pisang. Karena itu, biasanya warok dan warokan menjauhi hubungan
dengan perempuan’

Perihal negatif seputar hubungan warok dengan gemblak ter-
sebut, pernah dibantah oleh sesepuh warok H. Tobroni Turedja.
Menurutnya, hubungan warok dengan gemblak merupakan hubungan
bapak dengan anak asuh karena warok membutuhkan ketenangan
dalam bermeditasi. Dalam proses meditasi, salah satu pantangannya
adalah menghindari berhubungan badan. Di sinilah peran gemblak
melayani warok terkait segala kebutuhan warok. Jadi, orientasinya
tidak homoseksual, tetapi bentuk pengabdian gemblak kepada warok.
Harapannya dengan pola asuh tersebut, calon warok dibina dan di-
kader sebagaimana anak sendiri sehingga gemblak diharapkan dapat
menangkap pesan-pesan ataupun nilai yang terkandung dalam kes-
enian reyog terhadap segala aspek yang melingkupinya sehingga pada
gilirannya, para calon warok tersebut akan meneruskan perjuangan
para warok dalam melestarikan kesenian reyog.

Warok keberadaan dalam kesenian reyog sebagai tokoh sentral
yang disegani serta kedekatan dalam dunia spiritual membuat
warok identik dengan dunia mistis dan magis. Konon, seorang
warok harus menguasai reh kamusankan sejati ‘jalan kemanusian
sejati. Hal tersebut diperoleh dengan laku prihatin, puasa, tirakat,

10 Kearifan Lokal dalam Seni ...



bahkan bermeditasi (bertapa). Ada kepercayaan masyarakat subetnik
Jawa Panaragan pada bulan Sura’ yang menjadi bulan sakral. Bulan
tersebut dipercaya banyak warok untuk melakukan pendadaran ilmu
menurunkan kesaktian kepada murid-muridnya. Selain itu, banyak
masyarakat etnik Panaragan setiap malam Sura melakukan introspeksi
diri dengan lek-lekan’begadang, di mana salah satu acaranya adalah
berjalan-jalan mengelilingi kampung dan kota kemudian berkumpul
di alun-alun. Pada tahun 1987, Pemerintah Kabupaten Ponorogo pada
saat itu dipimpin Bupati Raden Soebarkah Hadiwirya menggagas
sebuah ide untuk mewadahi tradisi ini dengan menggelar grebeg sura
yang dimotori oleh warok Ponorogo.

Grebeg sura merupakan sebuah ikon dan identitas budaya
etnik Ponoragan yang menyimpan banyak makna bagi masyarakat
Ponoragan, baik dari aspek religius-spiritualis, kultural, historis,
ekologis, ekonomis, maupun segi politis. Perhelatan ini menampilkan
berbagai kegiatan yang ada dalam masyarakat Ponorogo, seperti
festival reyog nasional (FRN), larung sesaji di Telaga Ngebel, lampah
ratri sewudian, ziarah makam, jamasan pusaka, bedhal pusaka, kirab
pusaka, grebeg tutup sura, dan lain sebagainya yang sangat kental
dengan ritual dan kearifan lokal. Ritual dalam tradisi grebeg sura
sangat kental dengan aura mistis dan magis begitu sangat terasa pada
bulan ini. Semua yang berbau khas subetnik Jawa Ponoragan sangat
tampak, utamanya didukung kebijakan pemerintah mewajibkan
berbusana khas adat Ponoragan yang serba hitam selama acara
grebeg sura. Keterlibatan para warok dalam perhelatan ini tidak bisa
dinafikan. Pengaruhnya yang begitu besar menjadikan acara tradisi
ini lebih "hidup” karena warok menjadi pusat kehidupan sosial. Ia
menjadi tokoh sentral dalam masyarakat, baik sebagai panutan dalam
berbagai kegiatan formal grebeg sura, maupun sebagai tokoh informal
masyarakat, sebagaimana tokoh kyai, ajengan di adat Sunda, atau
pecalang pada masyarakat Bali.

> Sura merupakan salah satu bulan dalam kalender Jawa, yang dipilih oleh ma-
syarakat Ponorogo sebagai gelar tradisi budaya tahunan.

Selayang Pandang Kota Ponorogo 11



Berbasis kenyataan ini, masyarakat Ponorogo tentu menyimpan
sejuta kekayaan kearifan lokal yang luar biasa yang terdapat dalam
seni reyog layak untuk dikaji, diteliti, dan dikembangkan sehingga
melahirkan banyak pemahaman berharga bagi generasi penerus untuk
dijadikan modal menjadikan masyarakat Ponorogo, khususnya dan
masyarakat luas pada umumnya menjadi berbudaya dan beradab,
kini, dan esok. Mengingat pada era sekarang ini, banyak sekali
perbuatan biadab, seperti merajalelanya kasus korupsi, disintegrasi
bangsa yang makin hari makin ironi, serta terkikisnya nilai kearifan
lokal yang hilang seiring perkembangan dunia global. Sebagai upaya
untuk mengatasi permasalahan tersebut, salah satu alternatif solutif
menggunakan pendekatan kearifan lokal dalam seni reyog Ponorogo
yang disajikan dalam buku ini melalui beberapa tahapan. Pengenalan
yang dipaparkan di bab 1 membahas Ponorogo Kota Reyog, selayang
pandang Kabupaten Ponorogo yang memiliki keanekaragaman bu-
daya Ponorogo, dan tradisi warok yang tidak bisa lepas dengan seni
reyog Ponorogo. Dua hal tersebut merupakan kesatuan integral dalam
paguyuban reyog Ponorogo. Tidak ada reyog tanpa warok, dan tidak
ada warok tanpa reyog. Keduanya saling melengkapi satu sama lain.

Bab 2 membahas kearifan lokal reyog Ponorogo yang begitu
memesona. Kearifan tersebut terdapat dalam cerita rakyat yang me-
latarbelakangi kisah reyog Ponorogo. Kisah tersebut mengandung
pelajaran yang perlu diwariskan kepada generasi bangsa. Selain itu
juga, terdapat petuah atau pitutur luhur mengenai larangan, perintah,
ramalan, maupun larangan yang disertai dengan ancaman. Kearifan
lain juga terdapat pada pakaian tradisional, properti seni reyog,
dan alat musik tradisional dengan kekayaan kearifan-kearifan yang
tersembunyi.

Bab 3 membahas fungsi dan nilai kearifan lokal. Seni reyog
memiliki fungsi sistem proyeksi, pengesahan pranata kebudayaan,
pemaksaan norma, pendidikan, hiburan, ekonomi, alat politik, dan
media dakwah Islam. Sementara itu, seni reyog juga mengandung nilai,
antara lain kearifan kultural, kearifan ekonomi, kearifan ekologis, dan
kearifan komunikasi. Fungsi dan nilai yang terdapat dalam unsur-

12 Kearifan Lokal dalam Seni ...



unsur seni reyog ini menjadi “roh” dalam berkesenian di mana inti dari
spirit para seniman dalam melestarikan kesenian reyog. Hilangnya
“roh” dapat berakibat hilangnya semangat berkesenian. Oleh karena
itu, nilai-nilai atau “roh” perjuangan dalam melestarikan kesenian
reyog ini terus dijaga dan dirawat agar tetap terus semangat.

Sementara itu, bab 4 membahas keberlangsungan kearifan
lokal seni reyog Ponorogo sebagai upaya strategi mempertahankan
nilai-nilai kearifan pada seni reyog Ponorogo karena pada saat ini di
tengah gempuran budaya global mulai mengalami pergeseran budaya
sehingga banyak generasi muda mulai kehilangan akar budaya. Oleh
karena itu, dibutuhkan strategi keberlangsungan seni reyog, yaitu re-
vitalisasi, reformulasi, komunikasi, organisasi, adaptasi, transformasi,
dan rutinitas. Tahapan tersebut menjadi upaya meneguhkan kearifan
lokal agar dapat dimengerti, dipahami, dan diaplikasikan dalam ke-
hidupan sehari-hari melalui seni

Bab 5 mengkaji strategi pelestarian dan pewarisan kearifan lokal.
Terdapat dua strategi yang sangat efektif dalam menjaga kelestarian
kearifan lokal pada reyog Ponorogo. Strategi pelestarian melalui dua
acara, yaitu secara vertikal melalui pewarisan dari generasi ke gene-
rasi atau dari orang tua melalui anak turunnya secara genetika atau
biological transmission. Strategi ini ibarat pepatah buah jatuh tidak
jauh dari pohonnya, maka seorang bapak atau ibu mewariskan bakat
tersebut kepada anak turunnya sebagai upaya kaderisasi seniman
secara langsung berdasarkan pertalian sedarah. Sementara, secara
horizontal atau ideological transmission, yakni pewarisan kearifan
lokal melalui lembaga seni budaya seperti paguyuban, sekolah, atau
sanggar komunitas reyog Ponorogo. Hal tersebut juga didukung
dengan pemanfaatan baik oleh pemerintah kepada masyarakat (top
down) dan juga masyarakat kepada pemerintah (bottom up) kedua hal
ini harus seiring sejalan, melengkapi satu sama lain sehingga terjadi
sinergi yang penuh energi.

Terakhir, bab 6 menjelaskan upaya meneropong reyog Ponorogo
di masa depan dengan harapan upaya menakar mutiara lokal reyog
Ponorogo yang sangat berharga ini terus memberi sumbangsih ber-

Selayang Pandang Kota Ponorogo 13



harga bagi seluruh masyarakat dalam berbagai aspek kehidupan.
Mutiara tersebut laksana kompas kehidupan yang mengarahkan
dan menggairahkan semua pihak untuk menggali lebih jauh dan
mendalam agar terus memberikan kebermanfaatan bagi seluruh
masyarakat. Beberapa topik bahasan tersebut masih belum dikaji oleh
banyak penulis lainnya sehingga harapannya buku ini melengkapi dan
bisa menjadi bahan pertimbangan dalam pengembangan kesenian
reyog Ponorogo secara internal, sedangkan secara eksternal buku
ini bisa menjadi sumbangsih yang sangat berharga bagi penyusunan
naskah akademik untuk pengusulan reyog sebagai warisan budaya
dunia UNESCO yang bermanfaat tidak hanya bagi masyarakat di
Indonesia, bahkan dunia.

14 Kearifan Lokal dalam Seni ...



BAB I
Kemilau Mutiara Lokal*

A. Kearifan Lokal dalam Cerita Rakyat Reyog
Ponorogo

Kearifan lokal didefinisikan sebagai perangkat pengetahuan dan
praktik-praktik yang dapat digunakan untuk menyelesaikan persoalan
yang dihadapi dengan cara yang baik dan benar (Ahimsa-Putra, 2007).
Sepaham dengan pendapat tersebut, kearifan lokal dapat dimaknai juga
sebagai adat yang memiliki kearifan atau al addah al ma'rifah. Kearifan
lokal dipahami sebagai segala sesuatu yang didasari pengetahuan dan
diakui akal serta dianggap baik oleh ketentuan agama. Adat kebiasaan
pada dasarnya teruji secara alamiah dan niscaya bernilai baik karena
kebiasaan tersebut merupakan tindakan sosial yang berulang-ulang
dan mengalami penguatan atau reinforcement (Hakim, 2014).

Kearifan lokal merupakan sistem pengetahuan lokal yang dimiliki
oleh masyarakat berdasarkan pengalaman dan petunjuk leluhurnya
secara turun-temurun, bersifat lentur untuk mengatasi situasi dan
kondisi setempat yang terangkum dalam ekspresi verbal dan non-
verbal untuk memperoleh ketenangan hidup bersama, manusiawi,

15



dan bermartabat. Pendapat lain menyatakan bahwa kearifan lokal
merupakan seperangkat nilai yang dimiliki oleh masyarakat suatu
tempat dalam mengatasi persoalan dengan bijaksana. Ibarat sebuah
layang-layang yang sedang terbang. Dalam hal ini, kearifan lokal
ditempatkan sebagai benang pengendali arah agar tetap bisa terbang
indah dan mengangkasa. Maksudnya, masyarakat sedang mengalami
perubahan dan cenderung mengarah pada sifat kontra produktif,
maka mereka bisa bertahan dengan jalan tetap memegang prinsip-
prinsip luhur yang telah diwariskan secara turun-temurun (Abdullah,
2017).

Dari pendapat beberapa ahli tersebut, penulis dapat menyimpul-
kan bahwa kearifan lokal merupakan pengetahuan masyarakat yang
bersifat bijaksana dan dianggap baik karena telah teruji berdasarkan
pengalaman dan pengetahuan yang diwariskan secara turun-temurun,
yang dijadikan sebagai nasihat hidup dalam berinteraksi dengan
Tuhan, sesama manusia, maupun seluruh alam raya. Dalam konteks
kesenian, penulis banyak menemukan kearifan lokal yang tersebar
dalam kesenian reyog Ponorogo. Setidaknya, terdapat lima jenis
kearifan lokal yang terdapat dalam kesenian reyog: (1) kisah cerita
rakyat atau legenda; (2) bahasa rakyat: julukan, gelar tradisional, nama
paguyuban; (3) ungkapan tradisional seperti perintah, larangan, larang
disertai ancaman; (4) mantra (doa), primbon; dan (5) dalam bentuk
simbol seperti pakaian tradisional, gerakan tari, dan lain sebagainya.

Kearifan lokal dalam seni reyog Ponorogo yang pertama adalah
aspek sejarah asal usul kesenian reyog. Berdasarkan folklor atau cerita
rakyat masyarakat Ponorogo yang berkembang, setidaknya terdapat
dua versi yang cukup dominan dan populer terkait sejarah kehadiran
seni adiluhung ini. Kedua versi ini sempat menjadi perdebatan serius
di berbagai kalangan masyarakat mengenai asal-usulnya, utamanya
masyarakat kulon kali ‘barat sungai’ dan etan kali ‘timur sungai. Kedua
versi cerita rakyat ini pada gilirannya menjadi dasar pengembangan
dan pelestarian kesenian reyog Ponorogo sampai saat ini, utamanya
dalam alur cerita dalam pentas kesenian reyog Ponorogo, baik itu versi
Bantarangin yang ditampilkan dalam pementasan versi panggung

16 Kearifan Lokal dalam Seni ...



atau garapan dan menjadi rujukan dalam festival reyog mini, festival
reyog bulan purnama, maupun festival nasional reyog Ponorogo.
Alur cerita versi Bantarangin dalam pentas tersebut juga didukung
oleh buku pedoman yang cukup kuat yang disusun dan diterbitkan
oleh Pemerintah Kabupaten Ponorogo dengan judul Pedoman Dasar
Kesenian Reyog Ponorogo dalam Pentas Budaya Bangsa yang terkenal
dengan sebutan ‘buku kuning. Kedua cerita diungkapkan sebagaimana
berikut.

Pertama, kesenian reyog versi Wengker lahir dari sejarah pan-
jang politik radikal dengan suatu tradisi pemberontakan yang telah
masyhur di kalangan masyarakat Ponorogo. Dua sosok sentral dalam
citra ini adalah warok dan gemblak. Istilah warok dikatakan berasal
dari kata Jawa uwal dan rokan yang bermakna ‘terbebas dari kerja
paksa’ (Hardjomartono, 1962). Tradisi warok menemukan akar pada
mitologi pemberontakan. Menurut catatan kesejarahan populer,
tradisi warok bermula pada Ki Ageng Kutu Surya Alam, pujangga
istana dari Majapahit yang bergelar Prabu Brawijaya V pada abad XV,
marah terhadap pengaruh politis dari istri Kertabhumi (keturunan
Cina) dan merajalelanya praktik korupsi raja yang ia pandang sebagai
sebagai tanda bahwa kerajaan akan segera runtuh. Ki Ageng Kutu
Surya Alam meninggalkan istana dan mendirikan sebuah tempat
perguron (tempat mempelajari pengetahuan kebatinan/esoteris) yang
mengajarkan ilmu kekebalan (tubuh), silat, dan ilmu kesempurnaan
kepada pemuda lokal dengan harapan hal ini akan membentuk basis
bagi suatu kebangkitan kembali Kerajaan Majapahit. Murid-murid Ki
Ageng Kutu ini disebut dengan warok.

Ki Ageng Kutu sebagai seorang penganut setia Buddha
Taentrayana percaya bahwa kekuatan spiritual hanya dapat dicapai
melalui peniadaan keinginan-keinginan jasmani. Warok diperintahkan
untuk mengikuti suatu aturan ketat, disiplin kezuhudan. Salah satu
aturan peguron adalah mereka dilarang hubungan seksual dengan
kaum wanita. Larangan ini didasarkan pada kepercayaan bahwa akibat
hilangnya sperma akan melemahkan kekuatan supranatural. Untuk
membantu mereka menjaga pantangan tersebut, setiap warok men-

Kemilau Mutiara Lokal ... 17



dapatkan bantuan dari seorang anak laki-laki yang dikenal sebagai
gemblak. Menyadari kelompok perguron para warok ini belum mampu
mengalahkan kekuatan Kerthabumi dalam bentuk perlawanan senjata,
Ki Ageng Kutu mempergunakan seni pertunjukan untuk menyebarkan
pesan politisnya di kalangan penduduk lokal dan dengan demikian
membangun suatu gerakan perlawanan rakyat (Wilson, 1999).

Drama tari yang dia ciptakan, yang dikenal dengan sebutan
reyog, bertujuan menyindir Raja Kerthabhumi Prabu Brawijaya V dan
istananya. Reyog terdiri dari sebuah topeng harimau spektakuler yang
menggambarkan raja penguasa hutan yang merepresentasikan Raja
Kerthabhumi Brawijaya V. Sementara itu, keelokan burung merak
yang bertengger di kepalanya merepresentasikan permaisurinya yang
berasal dari Cina serta pengaruhnya yang begitu kuat. Para penari
jathilan-nya diperankan oleh gemblak yang berlagak seperti perem-
puan sebagai sindiran kelemahan pasukan Majapahit yang secara
dramatis dikontraskan dengan kekuatan sejati warok yang menahan
dhadak merak yang memiliki berat kurang lebih 50 kg dengan sebuah
penopang kayu yang diangkat dengan gigi yang mengandalkan kedua
rahang. Sementara itu, pujangganong menggambarkan Ki Ageng Kutu
sendiri dengan gerakannya lincah akrobatik yang mengejek kehalusan
palsu istana. Reyog versi wengker ini biasanya tampil dalam bentuk
obyog ‘arakan’ yang diarak keliling kampung dalam acara-acara tert-
entu, seperti ritual bersih desa dan hajatan masyarakat yang bertujuan
untuk mengusir bahaya dan wabah penyakit.

Kedua, versi Kerajaan Bantarangin yang dipercaya oleh masyara-
kat kulon kali ‘barat sungai. Kerajaan Bantarangin ini berlokasi di
Dusun Seboto, Desa Sumoroto, Kecamatan Kauman, Kabupaten
Ponorogo. Kepercayaan ini didukung dengan temuan arkeologis
berupa ratusan batu bata besar di kawasan daerah Sumoroto. Batu
bata tersebut ditemukan tidak hanya pada satu tempat, tetapi juga
beberapa tempat di Sumoroto. Berdasarkan temuan tersebut, dapat
diperkirakan luas Kerajaan Bantarangin pada waktu itu mencapai
delapan hektare. Uniknya, batu bata tersebut berbentuk seperti for-
masi pagar persegi panjang berkeliling dan membentuk beberapa

18 Kearifan Lokal dalam Seni ...



pola seperti kamar. Pagar tersebut berukuran tebal dua meter dan
tinggi dua meter. Kemudian, daerah ini dinamakan dusun Seboto.
Kini, tempat tersebut pada masa pemerintahan Bupati Amin yang
berasal dari kulon kali, tepatnya Desa Ronosentanan, Sumoroto
bersama tokoh warok Ponorogo dan masyarakat sekitar membuat
gagasan membangun monumen Kerajaan Bantarangin. Monumen ini
kemudian dibangun dan diresmikan oleh Bupati Amin pada tahun
2010.

Reyog versi Bantarangin merupakan bentuk bebana ‘persyaratan’
dari Raja Klanasewandana sebagai raja dari Kerajaan Bantarangin,
yang ingin mempersunting Dewi Songgolangit dari Kerajaan Lodaya
Kediri dalam rangka untuk melamar sang dewi guna mewariskan
Kerajaan Bantarangin kepada generasi penerusnya. Hal ini disadari
oleh Raja Klanasewandana yang merasa sudah saatnya memiliki
regenerasi karena faktor usia sehingga munculah keinginan menikah
pada diri Sang Prabu. Prabu Klanasewandana selama memerintah
Kerajaan Bantarangin tanpa didampingi sang istri karena pantangan
yang dipesankan oleh gurunya, Kanjeng Sunan Lawu, yang harus men-
jauhi wanita agar ilmu kesaktian tetap terjaga. Lalu, untuk mencegah
kesenangan terhadap wanita, Prabu Klanasewandana memelihara
pemuda-pemuda yang terkenal dengan sebutan gemblak. Akhirnya,
orang-orang sakti (rakyat Prabu Klanasewandana) dengan sebutan
warok juga meniru langkah raja untuk memelihara pemuda tampan
sebagai pendamping “prihatin” selama menjalani ilmu kanoragan
(Kurnianto, 2017)

Misi pencarian kemudian diamanahkan kepada Patih Pujang-
ganong dan beberapa prajurit pilihan untuk menyampaikan niat me-
lamar Dewi Songgolangit di Kediri. Perjalanan pun dilakukan dengan
menyusuri hutan belantara di wilayah Trenggalek dan Tulungagung.
Pada saat perjalanan menuju ke Kediri, rombongan dihadang oleh
Raja Simabarong*, sang penguasa hutan. Hubungan diplomatis ber-

*  Simabarong ini memiliki hewan kesukaan berupa burung merak karena parasnya
cantik dan jalannya lenggak-lenggok sehingga sangat menghibur Sang Raja
Hutan

Kemilau Mutiara Lokal ... 19



jalan buntu. Akhirnya, peperangan kedua belah pihak pun tidak bisa
dihindarkan antara Patih Pujangganong dan Simabarong.

Pertempuran itu akhirnya dimenangkan oleh Simabarong atau
singa barong. Melihat situasi tersebut, akhirnya Prabu Klanasewandana
turun tangan dan berhasil mengalahkan Simabarong dengan senjata
andalannya, yakni pecut Samandiman. Simabarong dalam kondisi
tidak berdaya akhirnya menyerah dan memohon ampun kepada Prabu
Klanasewandana. Melihat demikian, karena rasa iba, Simabarong men-
dapatkan maaf dari Prabu Klanasewandana. Atas kebaikan Sang Prabu
tersebut, akhirnya Simabarong bersedia menjadi pengikut setia Prabu
Klanasewandana dan menjadi navigator perjalanan menuju Kerajaan
Kediri. Prabu Klanasewandana bersama rombongan sesampai di Kera-
jaan Kediri menyampaikan maksud dan tujuan kedatangannya, yakni
mempersunting Dyah Ayu Songgolangit. Menanggapi permintaan
lamaran tersebut, Dewi Songgolangit mengajukan tiga syarat yang
harus dipenuhi: (1) perjalanan dari Ponorogo menuju Kediri harus
melalui bawah tanah; (2) perjalanan harus diiringi seni budaya unik
yang belum pernah ada di dunia; dan (3) para pengiring harus dipilih
dari kalangan prajurit muda yang tampan dan gagah berani serta
terampil menunggang kuda sebanyak 144 buah.

Prabu Klanasewandana setelah mendengar permintaan tersebut
segera bergegas mempersiapkan permintaan Dewi Songgolangit.
Untuk mewujudkan permintaan tersebut, Prabu Klanasewandana
mengatur para prajurit untuk mempersiapkannya. Jalan bawah tanah
pun dimulai pembuatannya oleh Prabu Klanasewandana dengan
mengeluarkan kesaktian pecut Samandiman, kemudian memukulkan
ke tanah hingga terbentuklah sebuah terowongan gua bedhali yang
berarti bedhal kali ‘membedah sungai’ karena harus nyebrang kali dan
sebagai tempat menuju ke Kediri atau dalam bahasa Jawa tak jujug
‘langsung ke tujuan’ yang di kemudian hari, tempat gua bedhali berada
dinamakan Desa Tajug®. Bebana seni budaya yang akan digunakan

> Desa Tajug ini berada di lereng Gunung Wilis, berada di wilayah Kecamatan
Siman paling timur, berbatasan dengan Kecamatan Pulung paling barat.

20 Kearifan Lokal dalam Seni ...



untuk mengiringi mempelai diamanahkan kepada Simabarong dan
berikut iring-iringan 144 pasukan berkuda yang telah disiapkan.
Mendengar semua bebana ‘persyaratan’ tersebut telah selesai penger-
jaannya oleh Prabu Klanasewandana, akhirnya Dewi Songgolangit
memutuskan untuk moksa mengakhiri hidupnya daripada menikahi
saudaranya sendiri. Ragam cerita versi Bantarangin ini menjadi salah
satu sumber cerita reyog dengan mengisahkan perjalanan cinta Sang
Prabu dalam mencari pendamping hidup yang sampai akhir hayatnya
kisah cinta tersebut berakhir demi menjaga larangan menikah dengan
saudara sendiri.

Kedua versi cerita reyog Ponorogo di atas dalam pertunjukannya
memiliki perbedaan.-Oseperti dari tari jathil versi obyog, gerakan
tarian lebih genit dan lemah gemulai karena sebagai bentuk sindiran
kepada raja. Di sisi lain, versi Bantarangin lebih gagah dan heroik ka-
rena sebagai gambaran prajurit berkuda. Pertunjukan reyog Ponorogo
selalu menarik karena juga didukung oleh beberapa komponen musik,
seperti gong, kenong, selompret, dan ketipung sehingga menimbulkan
keserasian suasana menjadi lebih meriah, serta dukungan pakaian
adat Ponorogo yang khas berwarna hitam dengan menggunakan
ikat kepala yang terkesan membentuk suasana yang sakral, mistis,
dan magis. Pertunjukan seni reyog obyog yang mengambil akar cerita
Wengker bisa diidentifikasi dalam pertunjukan yang sederhana.
Grunden menyebutnya sebagai bentuk reyog jalanan atau istilah Lono
Simatupang dengan kategori partisipatoris (Simatupang, 2004) atau
istilah orang Ponorogo menyebut dengan ora komplit. Sebutan ora
komplit berdasarkan kadar kelengkapan tertentu. Istilah ini mengacu
kepada jumlah tokoh dalam pertunjukan reyog obyok yang hanya
menampilkan dhadak merak, jathil, dan pujangganong yang biasanya
tidak selengkap sebagaimana dalam buku pedoman yang diterbitkan
oleh Pemerintah Daerah Kabupaten Ponorogo Tingkat II.

Reyog obyokan biasanya tampil dalam peristiwa budaya, seperti
khitanan, pernikahan, dan bersih desa. Pertunjukan reyog obyog di-
laksanakan siang hari sampai sore. Durasi waktu lebih panjang karena
reyog diarak keliling kampung dan berhenti pada setiap perempatan

Kemilau Mutiara Lokal ... 21



jalan atau tanah lapang. Ratusan penonton mengarak sambil menya-
nyikan lagu-lagu populer sambil diiringi gendhing yang dialunkan dari
perpaduan musik tradisional, seperti gong, kenung, selompret, kethuk,
dan kenong. Pertunjukan reyog sambil atraksi pertunjukan diadakan
pada tempat-tempat tertentu, seperti lapangan dan perempatan jalan.
Penonton berhenti melihat sambil membuat formasi lingkaran yang
mengerubuti reyog. Sebagian dari penonton tidak jarang ikut terlibat
menari dalam pertunjukan, bahkan tidak jarang sebagian dari mereka
memberikan saweran kepada penari jathil.

Penari jathil dalam versi Wengker dengan reyog obyog ini me-
miliki perbedaan yang cukup signifikan dengan jathil versi reyog
Bantarangin. Perbedaan itu terlihat dari jathil dalam reyog obyok
seringkali tidak menggunakan jaran kepang dan tak jarang gerakan-
nya terkesan erotis dengan goyangan edrek ‘goyangan bokong’ dan
egolan ‘goyangan lengak-lengok’ Goyangan ini diberikan kepada tiga
unsur, yaitu pertama kepada Singa barong, kedua kepada pujang-
ganong, dan ketiga kepada penonton. Goyangan itu seolah meledek
dan merupakan isyarat kepada pembarong maupun pujangganong.
Jathil biasanya menari lenggak-lenggok sambil mendekat di hadapan
pembarong atau pujangganong dan diakhiri goyangan pantat atau
edrek ke depan wajah pembarong. Setelah itu, si pembarong atau
pujangganong merasa senang seolah memperoleh “suntikan” energi.
Sementara itu, reyog versi Bantarangin masyarakat Ponorogo juga
sering menyebut dengan istiah reyog panggung karena biasa tampil
dalam pentas panggung yang diselenggarakan oleh pemerintah atau
disebut dengan istilah reyog komplit karena unsur penari lengkap dan
mengikuti standar baku yang ditetapkan oleh pemerintah. Simatupang
menyebut versi ini dengan garapan yang berasal dari bahasa Jawa
garap yang berarti ‘melakukan, bekerja atau mengolah Jika diterapkan
dalam tari, ia berarti ‘dikoreografikan.

Reyog versi Bantarangin ini tampil dalam pertunjukan reyog
Bulan Purnama, festival reyog anak, festival reyog remaja, dan festival
reyog dewasa. Pertunjukan reyog model ini banyak disebut orang
sebagai reyog lomba karena reyog ini dilombakan, kecuali reyog Bulan

22 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Purnama. Peserta reyog ini berdasarkan kategori usia anak, remaja,
dan dewasa. Pesertanya beragam dari berbagai perwakilan seni reyog
di berbagai kabupaten di Indonesia, seperti Sala, Wonogiri, Malang,
Jember, Surabaya, Jakarta, bahkan tidak jarang dari mancanegara.
Lomba dilaksanakan untuk memilih penyaji terbaik berdasarkan
kriteria wiraga, wirama, dan wirasa. Kriteria pertama pada aspek
gerakan tari, kriteria kedua perpaduan iringan lagu, dan kriteria
terakhir dengan penghayatan setiap penokohan.

Reyog yang dilombakan ini mengikuti aturan yang telah diba-
kukan oleh Pemerintah Daerah Tingkat II, baik dari segi tokoh
terdapat penari yang wajib hadir dalam pertunjukan, terdiri atas
Klana Sewandana, warok tua, warok muda, jathil, dan pujangganong,
unsur pakaian terkait warna dan properti yang digunakan, dan musik
tradisional, seperti kenong, kempul selompret, dan kethuk. Durasi
keseluruhan dalam pertunjukan perlombaan dibatasi sepanjang
25 menit setiap grup. Sebagai gambaran, berikut adalah penyajian
Reyog Taruna Surya dari SMA Muhammadiyah Ponorogo. Grup ini
memperoleh juara 2 penyaji terbaik tingkat nasional dengan perincian
adegan berikut ini.

1) Adegan pertama, pembukaan setelah memainkan musik pengan-
tar singkat, seluruh komponen penari bersiap di panggung mem-
bentuk formasi. Gerakan pembuka ini dipimpin oleh Prabu Klana
Sewandana dengan mengontrol kesiapan pasukan. Formasi pada
baris pertama adalah pasukan berkuda yang diperankan oleh
penari jathil yang siap sedia. Pada baris kedua adalah para warok
yang gagah perkasa dan pada baris ketiga atau paling belakang
adalah pembarong. Formasi ini membentuk parade dan brigade
pasukan sebuah kerajaan Bantarangin yang kokoh. Prabu Klana
Sewandana setelah mengecek pasukan kembali ke dalam istana
sambil diiringi gendhing.

2) Adegan kedua, tari warok yang menggambarkan sekelompok
pemuda yang sedang berlatih kekuatan fisik dengan didampingi
warok tua. Tari warok muda terkesan gagah perkasa siap siaga
dengan gerakan yang disebut jengkeng seleh busana yang me-

Kemilau Mutiara Lokal ... 23



3)

4)

5)

24

miliki arti bahwa warok muda memiliki jiwa pemberani pamer
dada dengan melepas baju, secara makna tersirat warok muda
masih memiliki tingkat emosi tinggi. Ciri khas tari warok ini juga
mudah dikenali dengan jurus kolor sakti. Tali ini sebagai senjata
andalan para warok yang mencerminkan kepribadian warok; yen
lemes kena kangge tali, yen kaku kena kanggo pikulanwarok: kalau
lemas bisa untuk tali, kalau kaku bisa untuk memikul’ Babakan
akhir tari warok ini dengan memperagakan gerakan kolor sakti
yang diayun-ayunkan sambil dicambukkan ke lantai. Kemudian,
tali direntangkan secara horizontal, diibaratkan sifat warok yang
kaku jika ditantang oleh lawan. Namun, juga bisa lemas atau baik
hati jika mereka juga berbuat baik pada warok.

Adegan ketiga, tari jathil setelah tari warok undur diri menempati
posisi belakang panggung, pasukan berkuda yang diperankan
oleh jathil masuk ke panggung dengan lompatan-lompatan
kecil sambil menunggang kuda lumping yang terbuat dari
eblek ‘Anyaman bambu sambil diiringi ritme musik gubahan
panaragan’. Sementara itu, tim wirasuara memberikan semangat
dengan yel-yel “hokya-hokya”.

Adegan keempat, tari pujangganong setelah jathil usai unjuk
kebolehan para penari jathil istirahat sejenak membentuk formasi
di depan penari warok kemudian muncul dari tengah istana
(panggung) dua patih Pujangganong yang berjalan di tengah-
tengah panggung sambil menggelengkan kepala ke kiri dan ke
kanan sebagai bentuk simbol melihat keadaan setempat. Patih
Pujangganong dalam gerakan tari terkenal dengan kelincahan
dan penuh akrobatik. Salto ke sana ke mari, penuh gairah, dan
energik. Gerakan Pujangganong diakhiri dengan sembahan me-
nunduk hormat atas kedatangan Raja Klanasewandana.

Adegan kelima, Klanasewandana masuk ke arena panggung
semua pasukan terdiam memberikan rasa penghormatan atas
kedatangan raja. Sang raja dari Bantarangin itu kemudian mem-
peragakan gerakan yang khas sebagai seorang raja yang sedang
kasmaran yang secara spesifik disebut sebagai gerakan bopongan

Kearifan Lokal dalam Seni ...



6)

7)

1.

wuyung. Nama itu mencerminkan arti dan makna gerakannya.
Bopongan yang berasal dari bahasa Jawa memiliki akar kata
bopong yang memiliki arti ‘merangkul atau membuai seseorang
dengan kedua tangan, sedangkan wuyung memiliki arti ‘suatu
keadaan yang mendamba atau merindu sang permaisuri’

Adegan keenam, pembarong muncul dari Kerajaan Lodaya seba-
gaimana yang diungkapkan oleh wirasuara. Tari barongan sebagai
seorang penguasa hutan mengakibatkan gerakannya cenderung
memperagakan ketangguhan fisik dan unjuk kebolehan kesaktian
sambil kebatan ‘mengikat. Kebatan berputar-putar menguasai
medan penuh dengan keangkuhan yang menunjukkan bahwa
seorang raja yang digdaya. Salah satu kesaktian pembarong ada-
lah dengan memperagakan jurus ukel cakur. Gerakan ini, seperti
namanya, menitikan kepada salah satu kekuatan harimau dalam
menerkam mangsa dengan cakurnya.

Adegan ketujuh, penutup ini sebagai klimaks pertunjukan di
mana terjadi peperangan di antara pasukan Bantarangin yang di-
pimpin oleh Klanasewandana dengan barongan. Seluruh pasukan
Bantarangin yang terdiri dari jathil, warok, pujangganong hadir
dalam medan tempur mengawal sang raja. Raja Klanasewandana
kewalahan karena dihadang oleh enam pembarong. Pada saat
sulit seperti itu Prabu Klanasewandana mengeluarkan senjata
andalan berupa pecut samandiman yang mampu mengalahkan
Singabarong. Setelah perang usai dan dimenangkan oleh Prabu
Klanasewandana maka pasukan kembali ke barak masing-masing.

Kearifan Lokal dalam Legenda Reyog Ponorogo

Prosa rakyat merupakan cerita rakyat berbentuk lisan yang dikisahkan
secara bebas, tidak terikat oleh kaidah tertentu (Kanzunnudin, 2017).
Menurut William R. Bascom (1965), cerita prosa rakyat dibagi dalam
tiga golongan besar, yaitu mite (myth), legenda (legend), dan dongeng
(folktale). Kesenian reyog terinspirasi oleh legenda Bantarangin dan
Wengker. Legenda Bantarangin biasa dalam pertunjukan ragam pang-
gung, sedangkan Wengker versi obyog. Hal ini kemudian diidentifikasi

Kemilau Mutiara Lokal ... 25



oleh (Grunden, 1999) versi Bantarangin dengan gaya reyog seni yang
dibakukan serta dipromosikan oleh Pemerintah Ponorogo, sedangkan
versi Wengker dengan Reyog jalanan. Sementara itu, Simatupang
(2004) menyebutnya dengan istilah display dan play.

Kedua versi tersebut dianalisis menggunakan pendekatan
struktural semiotika yang memandang karya sastra sebagai struktur
bermakna. Hal itu mengingat bahwa karya sastra merupakan sistem
tanda yang mempunyai makna yang menggunakan medium bahasa
(Pradopo, 1985). Hal penting dalam semiotika adalah pengertian
tanda itu sendiri. Dalam pengertian tanda, ada dua prinsip penanda
(signifiant) atau yang menandai, yang merupakan bentuk tanda dan
petanda (signifie) atau yang ditandai. Pendekatan struktural semio-
tika digunakan untuk menginterprestasi simbol (signifiant) yang
ada dalam legenda reyog Ponorogo untuk memperoleh maknanya
(signifie) kemudian dilanjutkan dari segi strukturnya yang meliputi
tema, tokoh, latar atau ruang, dan amanat (Umaya, 2012). Analisis
terhadap legenda reyog Ponorogo sebagaimana berikut (Tabel 2.1).

Tabel 2.1 Struktur pada Legenda Reyog Ponorogo

No. Legenda Struktur Penanda Petanda
1. Bantarangin Tema Kisah kasih Gandrung, kasmaran
Tokoh Klanasewandana Raja, prabu
Pujangganong Patih
Singabarong Raja Wana Lodaya
Songgolangit Putri, dewi
Jathil Pasukan berkuda
Latar Bantarangin Kerajaan
Wana Lodaya Tempat peperangan
Amanat Percintaan Melamar, pernikahan
2.  Wengker Tema Pemberontakan Perlawanan
Tokoh Warok Pemimpin lokal
Burung Merak Indah, cantik
Harimau Raja wana
Jathil/gemblak Murid Ki Ageng Kutu
Latar Wengker Ponorogo zaman dahulu
Amanat Keadilan Pemimpin bijaksana

26 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Pada tabel 2.1 menunjukkan bahwa signifant memunculkan
tokoh Klanasewandana sebagai signifie seorang raja. Signifie tersebut
mengandung arti bahwa legenda Bantarangin secara implisit menyim-
bolkan istana sentris. Hal ini disebabkan kecenderungan memiliki
strata sosial, elitis, dan feodal dengan munculnya kosakata, seperti
prabu, raja, patih, putri, dan dewi. Sementara itu, legenda Wengker,
singnifiant memunculkan tokoh warok sebagai signifie tokoh lokal
masyarakat. Hal ini menyimbolkan legenda Wengker berpusat pada
masyarakat sentris.

Perbedaan kedua legenda ini menyimbolkan bahwa terjadi
pertarungan simbol antarkeduanya. Pertarungan simbol ini meng-
indikasikan bahwa kedua legenda ini muncul dan membentuk
kausalitas. Legenda Wengker muncul sebagai antitesa dari legenda
Bantarangin. Bantarangin lebih pada bentuk kemapanan, romantisme
yang sebetulnya hal itu sangat bertolak belakang dengan masyarakat
setempat. Di sisi lain, legenda Wengker lebih memotret masyarakat
yang membutuhkan keadilan atas kebijakan penguasa yang tidak
berpihak pada masyarakat bawah (kecil).

Versi Bantarangin selain memunculkan tokoh raja juga terdapat
unsur kelengkapan lainnya, yaitu Pujangganong sebagai signifiant
yang memiliki makna signifie sebagai seorang patih sakti mandraguna,
Singobarong: raja dari hutan Lodaya (reyog) sebagai signifiant seorang
tokoh antagonis sebagai signifie-nya yang kemudian tokoh ini menjadi
bebana syarat untuk melamar Dewi Sanggalangit. Terdapat pula
signifiant tokoh jathil sebagai signifie pasukan berkuda dari kerajaan
Bantarangin. Sementara itu, legenda Wengker selain warok sebagai
tokoh utama juga terdapat gemblak sebagai signifiant, signifie sebagai
penari jathil.

Kedua versi ini, kemudian mengilhami dalam pertunjukan reyog
Ponorogo. Versi Bantarangin wajib menggunakan tokoh Klanase-
wandana, dan Pujangganong. Reyog versi legenda Wengker jarang
sekali menampilkan tokoh utama Bantarangin, Klanasewandana. Versi
Wengker ini cukup sederhana, yaitu warok sebagai tokoh masyarakat

Kemilau Mutiara Lokal ... 27



yang bertanggung jawab dalam pagelaran dan jathil yang diperankan
oleh gemblak yang diperankan oleh laki-laki.

Setting atau latar yang muncul signifiant adalah Bantarangin seba-
gai signifie kerajaan yang megah dan mewah dengan berbagai fasilitas.
Berbeda dengan Bantarangin, versi Wengker sebagai signifiant yang
memiliki signifie tempat yang angker di sebuah desa jauh dari pera-
dapan kota. Segi lokasi ini dapat dipahami bahwa perbedaan tempat
menyimbolkan sebuah peradaban pada waktu itu yang mengilhami
cerita reyog Bantarangin yang ditampilkan dalam tempat-tempat
yang megah. Sementara itu, reyog Wengker lebih pada masyarakat
tradisional pedesaan. Dengan demikian, reyog versi Bantarangin
sering dipentaskan dalam acara resmi pemerintah, seperti festival
nasional reyog Ponorogo dan pada acara resmi pemerintah dengan
fasilitas high class, seperti panggung utama. Sementara itu, reyog versi
Wengker cenderung dipentaskan oleh masyarakat yang mengambil
lokasi di tanah lapang atau jalanan dan terkesan sangat sederhana.

Amanat yang muncul dalam versi Bantarangin adalah percintaan
sebagai signifiant. Hal ini ditandai dengan signifie munculnya kosakata,
seperti gandrung, dan kasmaran Raja Klanasewandana yang ingin
menikah dengan Dewi Sanggalangit, maka tidak heran masyarakat
menggelar reyog Bantarangin pada acara hajadan pernikahan. Semen-
tara itu, legenda Wengker signifiant adalah pemberontakan karena
reyog legenda Wengker digunakan sebagai sarana sindiran atau satire
kepada pemerintahan atau kekuasaan dengan simbolisasi burung
merak sebagai seorang permaisuri dan harimau sebagai seorang raja
maka sindiran itu digambarkan seorang raja di bawah kendali per-
maisuri yang disimbolkan dalam wujud reyog berupa burung merak
menguasai bertengger di kepala harimau. Oleh karena itu, warok
melihat ketidakadilan berusaha untuk mengkritik penguasa dengan
media reyog. Bagi masyarakat yang memiliki hajatan sunatan lebih
senang nanggep reyog dengan menggunakan versi Wengker dengan
harapan anak mereka memiliki jiwa keberanian sebagai seorang pe-
jantan tangguh.

28 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Analisis signifiant dan signifie pada dua legenda reyog Ponorogo
tersebut muncul sebagai kausalitas. Pemotretan yang berbeda dari
keduanya menyimbolkan bahwa legenda reyog memiliki dua main-
stream utama, yaitu istana sentris dan masyarakat sentris. Ada kalanya,
kedua versi tersebut menjadi pertentangan di antara kelompok,
paguyuban, atau grup reyog dengan klaim kebenaran masing-masing
versi dengan menyalahkan versi yang lain. Misalnya, versi Bantarangin
dianggap cerita fiktif sehingga pelestari versi Bantarangin merasa ters-
inggung. Untuk meminimalisasi perpecahan di antara seniman reyog,
Pemerintah Kabupaten Ponorogo mengesahkan dua versi tersebut
sebagai versi resmi. Selain itu, Pemerintah Kabupaten Ponorogo juga
mengakomodasi versi Wengker ke dalam versi Bantarangin. Semula,
reyog versi legenda Bantarangin tidak mengakomodasi tokoh warok
sebagai unsur pemain. Selanjutnya, dalam pertunjukan legenda
Bantarangin, warok tersebut masuk dalam unsur pemain.

Dua legenda seni reyog Ponorogo tersebut memiliki nilai kearifan
lokal yang beragam, versi Bantarangin mengajarkan kepada masyarakat
bahwa cinta itu harus diperjuangkan untuk mewujudkan sebagaimana
yang dicita-citakan, sementara versi Wengker mengajarkan kepada
masyarakat tentang keadilan dalam menjalankan pemerintahan,
ketidakadilan akan membawa ketimpangan dalam masyarakat yang
mengakibatkan masyarakat tidak sejahtera, serta lebih luas terjadinya
perlawanan kepada penguasa yang tidak berpihak kepada rakyat kecil.

2. Kearifan Lokal Bahasa Rakyat dalam Reyog Ponorogo

Kearifan lokal dalam bahasa rakyat yang tecermin dalam seni reyog
Ponorogo terdapat dalam beberapa aspek yaitu julukan, nama-nama
paguyuban reyog Ponorogo, gelar tradisional. Nama julukan, nama
paguyuban, dan gelar tradisional memiliki arti penting bagi bolorreyog
atau sebutan bagi komunitas reyog. Ketiga hal tersebut, memiliki arti
penting tidak hanya sebagai identitas, akan tetapi terdapat sebuah
harapan dan doa yang disematkan kepada beberapa unsur properti
seperti nama orang, nama paguyuban dan pemberian gelar kehomatan
sebagai tanda jasa kepada orang yang telah memberikan kontribusi

Kemilau Mutiara Lokal ... 29



besar bagi kesenian reyog. Bahasa rakyat tersebut, sebagaimana di-
jelaskan berikut.

a. Nama Julukan

Pemberian nama atau penamaan sebuah kata sapaan atau dalam
masyarakat dikenal istilah julukan merupakan sebutan untuk me-
manggil suatu benda atau sesuatu hal agar berbeda dengan lainnya.
Menurut Chaer (2009), penamaan adalah proses pelambangan suatu
konsep untuk mengacu kepada referen yang berada di luar bahasa.
Penamaan termasuk ilmu bahasa cabang semantik. Lebih lanjut,
Chaer menyatakan bahwa dalam semantik penamaan terbagi menjadi
9 jenis: (1) penamaan berdasarkan bunyi; (2) penamaan berdasarkan
penyebutan bagian; (3) Penamaan berdasarkan penyebutan sifat;
(4) penamaan berdasarkan penemu, pembuat, merek dan sejarah;
(5) penamaan berdasarkan tempat asal; (6) penamaan berdasarkan
bahan; (7) penamaan berdasarkan unsur keserupaan; (8) penamaan
berdasarkan unsur pemendekan; dan (9) penamaan berdasarkan
penamaan baru atau penggantian. Paguyuban reyog Ponorogo terdapat
sistem penamaan sebagaimana disebutkan sebelumnya. Penamaan
itu diberikan kepada masyarakat kepada seseorang dengan maksud
untuk memudahkan proses identifikasi sehingga mudah mengingat
atau menghafal. Sistem penamaan julukan pada paguyuban reyog
Ponorogo berdasarkan tempat seperti berikut (Tabel 2.2)

Tabel 2.2 Nama Julukan Berdasarkan Tempat

No. Sumber Bentuk Nama Asli Jenis Makna
Unsur dan Julukan Makna
1. Nama Megong+Slahung Denotatif Megong tokoh reyog dari
kecamatan Slahung
2. Nama Ngainan+Brotonegaran Denotatif Ngainan tokoh reyog dari
kelurahan Brotonegaran
Komari+(Pa)Kunden Denotatif Komari tokoh reyog dari
Pakunden
Paimin+Purbosuman  Denotatif Paimin tokoh reyog dari
Purbosuman

30 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Sumber Bentuk Nama Asli Jenis

No. Unsur dan Julukan Makna Makna
3. Namadesa Slamet+lalen Denotatif = Slamet tokoh reyog dari

Jalen

Ingo+Nongkodono Denotatif Ingo tokoh reyog dari
Nongkodono

Sareh+Bandaralim Denotatif Sareh tokoh reyog dari
Bandaralim

Jolego+Karang Lo Denotatif Jolego tokoh reyog dari
Karang Lo

Wajib+Poko Denotatif Wajib tokoh reyog dari
Poko

Lancur +Sambi Lawang Denotatif Lancur tokoh reyog Sambi
Lawang

Gondo+Munggu Denotatif Gondo tokoh dari Munggu

Ligan +Brahu Denotatif Ligan tokoh reyog dari
Brahu

Gito+Muneng Denotatif Gito tokoh reyog dari
Muneng

Panut+Carat Denotatif Panut tokoh reyog dari
Carat

Bikan+Plunturan Denotatif Bikan tokoh reyog dari
Plunturan

Tabel 2.2 menunjukkan bahwa nama julukan yang terdiri atas
nama kecamatan terdapat pada nama Mbah Megong yang berasal dari
Kecamatan Slahung. Nama julukan itu menunjukkan tingkat populari-
tas Mbah Megong yang melekat, khususnya pada masyarakat Slahung.
Sementara itu, julukan kepada tokoh reyog yang identik dengan nama
desa lebih banyak dibandingkan dengan julukan dengan nama kelu-
rahan. Hal ini menunjukkan bahwa kesenian reyog tradisional masih
mengakar kuat di desa-desa Ponorogo. Proses penamaan julukan
dengan melekatkan nama tempat asal ini dahulu juga terjadi pada
masa-masa syiar dakwah Islam sebagaimana nama Syaikh Nawawi
Banten, Miftah el Banjari, Syaih Ahmad Khotib Minangkabawi, Syaih
Najrowi Banyumas, dan Syaih Mahfud Tremasi. Perbedaannya, jika
dahulu pemberian julukan nama tempat berdasarkan keulamaan yang

Kemilau Mutiara Lokal ... 31



membawa nama harum daerahnya, sedikit berbeda di Ponorogo,
dengan julukan nama tempat untuk menunjukkan tempat asal warok-
warok Ponorogo yang terkenal sakti di daerahnya.

Tabel 2.3 Nama Julukan Berdasarkan Keahlian

No Sumber Bentuk nama asli Jenis Makna
*  Unsur dan Julukan Makna
1. Penata Dedi+Koreo Denotatif Dedi ahli di bidang koreografi
Marji +Komposer Denotatif Marji ahli di bidang komposer
Rini+Rias Denotatif  Ahli di bidang rias
2. Pemain Dirman+Jathil Denotatif Dirman ahli tari di bidang
Tari jathil
Wandi+Pembarong Denotatif Wandi ahli di bidang tari
pembarong
Yadi+Klana Denotatif  Yadi ahli di bidang tari klana
Adit+Ganong Denotatif Adit ahli di tari bidang ganong
3. Pemain lzan+Kempul Denotatif Izan ahli memainkan kempul
Musik Rohman+Angklung Denotatif Rohman ahli memainkan
angklung
Molok+Slompret Denotatif Molok ahli memainkan
selompret
Andi+Kenong Denotatif Ahli memainkan kenong

Kedua, pemberian nama julukan berdasarkan keahlian dalam
pertunjukan reyog Ponorogo yang melekat pada personal karena
berperan dalam bidang tertentu. Oleh sebab itu, sebutan itu menjadi
semacam personal branding sebagaimana berikut (Tabel 2.3).

Tabel 2.3 menunjukkan penyematan keahlian pada nama orang.
Misalnya, nama Dedi, karena ahli dalam tata rancangan tari, disebut
koreografi sehingga banyak orang menyebut Mas Dedi Koreo. Julukan
koreo itu menurut teori (Chaer, 2009) merupakan penamaan berda-
sarkan pemendekan. Sementara itu, data yang lain pada tabel nama
julukan berdasarkan keahlian berdasarkan peran dalam pertunjukan
reyog Ponorogo melekat dengan kebiasaannya, seperti Dirman Jathil

32 Kearifan Lokal dalam Seni ...



yang merupakan nama julukan seorang laki-laki yang bernama
Dirman dijuluki jathil karena ahli menari jathilan.

Ketiga, penamaan berdasarkan penemu, pembuat, merek, dan
sejarah, yakni penamaan atas dasar penemu, pembuatnya, merek,
pelaku, dan kegiatan tersebut. Jenis itu sebagaimana berikut (Tabel
2.4).

Tabel 2.4 Nama Julukan Berdasarkan Pembuatnya

No. Sumber Unsur Bentuk Jenis Makna
Makna

1. Perajin Mukri+Kendang Denotatif Mukri pembuat kendang
mus.|k. Kusnan+ Gong  Denotatif Kusnan pembuat gong
tradisional
Reyog Toko+Angklung  Denotatif Toko pembuat angklung

Puguh+Slompret Denotatif Puguh pembuat selompret

2. Perajin Kethut+ reyog Denotatif Ketut pembuat reyog
aksesoris Iwan+Krakab Denotatif lwan pembuat krakab
reyog

Yuni+Aksesoris  Denotatif Yuni pembuat aksesoris

Warsi+Gayor Denotatif Warsi pembuat gayor

Agung+Penthul  Denotatif Agung pembuat penthulan

Marsih+Ebleg Denotatif Marsih pembuat ebleg

Nama julukan berdasarkan penemu atau pembuat dalam
paguyuban reyog Ponorogo dapat penulis klasifikasikan menjadi
dua, yaitu pengrajin alat musik tradisional dan pengrajin aksesoris
reyog Ponorogo. Julukan muncul juga berdasarkan pembuat musik
tradisional seni reyog Ponorogo, misalnya Bapak Kusnan Gong.
Julukan itu diberikan kepada Bapak Kusnan karena ia membuat gong
sehingga banyak orang menyebut Mbah Kusnan Gong.

Keempat, nama julukan diberikan berdasarkan unsur nama
binatang. Julukan ini disebabkan bukan karena perilakunya seperti
binatang, namun ada kesamaan sifat atau kebiasaan dengan binatang
yang digeluti sehingga identik dengan binatang tersebut sehingga
banyak orang mengasosiakan dengan nama binatang seperti di Tabel
2.5.

Kemilau Mutiara Lokal ... 33



Tabel 2.5 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fauna

No. Sumber Jenis

Unsur Bentuk Makna Makna
1. Non Mardi Kutu  Asosiasi Mardi diasosiasikan seperti kutu kecil,
Mamalia tapi menggigit.

Dedi Merak Konotasi Dedi karena menjual bulu merak

2. Mamalia Wo Kucing  Asosiasi Mbah Wo diasosiasikan kucing yang
lincah.

Rizky Badak Asosiasi Rizky memiliki tubuh yang kuat.

Kardi Kancil  Asosiasi Kardi Kancil karena lincah.

Berdasarkan nama binatang pada tabel 2.5, terdapat dua per-
bedaan, yaitu binatang mamalia dan nonmamalia. Binatang non-
mamalia, misalnya, disematkan kepada nama Dedi Merak. Julukan
Dedi Merak ini diberikan kepada Dedi yang berprofesi sebagai
penata burung merak untuk reyog Ponorogo dan sekaligus penjual
bulu merak. Sementara itu, nama julukan lainnya diberikan kepada
Rizky Badak. Julukan ini diberikan kepada Rizky karena badannya
kuat seperti badak ketika menari reyog Ponorogo.

Kelima, nama julukan berdasarkan unsur fisik yang identik pada
orang tersebut. Menurut (Chaer, 2009), penamaan tersebut didasarkan
pada unsur bagian sebagaimana dalam tabel.

Nama julukan berdasarkan unsur tubuh terdapat pada nama
Mbah Misdi Doweh (Tabel 2.6). Julukan itu diberikan kepada Mbah
Misdi karena bagian dari bibirnya doweh ‘memble’. Hal ini disebabkan

Tabel 2.6 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fisik

Sumber Jenis
No. Unsur Bentuk Makna Makna

1. Tubuh  Misdi Doweh Denotatif Misdi karena dahulu sering
‘memble’ meniup terompet dan kadang
maka bibirnya doweh

Sura Jlitheng  Denotatif ~ Sura memiliki tubuh berwarna
hitam

34 Kearifan Lokal dalam Seni ...



pada masa mudanya sering meniup tslompret dan sering menggigit
reyog keliling perkampungan. Demikian pula, nama almarhum Mbah
Sura Jliteng muncul karena memiliki warna kulit berwarna hitam.

Keenam, nama julukan berdasarkan perilaku dalam aktivitas ke-
senian Reyog. Perilaku ini identik melekat kepada nama asli sehingga
sering dijuluki sesuai dengan tabiat atau perilakunya. Data tersebut
terangkum dalam tabel 2.7.

Tabel julukan di atas seperti pada Mbah Pur disematkan julukan
gendheng (Tabel 2.7) yang memiliki makna konotasi karena gendheng
bukan sifat sesungguhnya “gila’, tetapi perilaku ketika bermain reyog
sering kali mengundang decak kagum penonton karena atraksi yang
dilakukan. Menurut (Kridalaksana, 2009), konotasi adalah sekelom-
pok kata yang didasarkan atas perasaan atau pikiran yang timbul atau
ditimbulkan pada pembicara dan pendengar. Data lainnya adalah
nama julukan Joko Sawer. Julukan sawer diberikan kepada Joko karena
perilakunya suka menyawer atau memberi uang kepada penari jathil.

Ketujuh, julukan berdasarkan kedudukan atau profesi pada
masyarakat yang bersifat formal (Tabel 2.8). Julukan ini biasanya
bersifat vertikal yang berarti dari masyarakat kepada orang yang
dihormati dalam masyarakat, seperti Lurah Tobron. Pola julukan
itu diletakkan di belakang nama asli Bapak Tobron yang berprofesi
sebagai Lurah Cokromenggalan. Kamituwo Kucing yang disematkan
kepada bapak Kasni Gunopati. Budi Yayasan yang disematkan kepada
Bapak Budi yang mengelola yayasan reyog Ponorogo. Berdasarkan
analisis dalam paguyuban reyog Ponorogo, dapat penulis simpulkan
bahwa nama julukan diberikan kepada seseorang berdasarkan:

Tabel 2.7 Nama Julukan Berdasarkan Perilaku

Sumber Jenis

No. Unsur Bentuk Makna Makna
1. Sifat Pur Gendheng Konotasi Mbah Pur perilaku gendheng
Perilak
ek Joko Sawer Denotatif  Joko perilakunya suka nyawer

Senen Kakuk  Denotatif =~ Senen memiliki sifat yang kaku(k)

Kemilau Mutiara Lokal ... 35



Tabel 2.8 Nama Julukan Berdasarkan Kedudukan

Sumber Jenis

No. Unsur Bentuk Makna Makna
1. Jabatan Kamitu(Wo) Denotatif Wo menjabat sebagai kamituwo
Kucing ‘kamitua’

Lurah Tobron Denotatif Tobron menjabat sebagai lurah

Budi Yayasan Denotatif Budi menjabat sebagai Yayasan
Reyog

(1) nama tempat, (2) keahlian, (3) penemu atau pembuat, (4) nama
binatang, (5) bentuk fisik, (6) perilaku, dan (7) kedudukan. Temuan ini
berbeda dengan teori penamaan Chaer yang belum mengakomodasi
bentuk binatang, fisik, perilaku, dan kedudukan.

b. Nama-Nama Paguyuban Reyog

Nama pada dasarnya dapat digunakan sebagai istilah untuk merujuk
pada apa saja, baik manusia, binatang, maupun benda. Oleh karena
itu, proses penamaan sering dianggap bersifat manasuka atau arbitrer
(Lyons, 1977). Meski demikian, tidak semua aspek yang berkaitan
dengan penamaan itu bersifat manasuka. Menurut Widodo (2005),
terdapat tiga sudut pandang dalam kosmologi sistem nama diri suatu
masyarakat: (1) static view, yaitu sudut pandang yang mengamati
nama sebagai objek atau bentuk ujaran (verbal) yang statis sehingga
dapat diklasifikasikan, diuraikan, dan diamati bagian-bagiannya
secara mendetail dan menyeluruh dengan ilmu dan teori-teori bahasa;
(2) dynamic view, yaitu suatu pandangan yang melihat nama diri
dalam keadaan bergerak dari waktu ke waktu, mengalami perubahan,
perkembangan, dan pergeseran bentuk dan tata nilai yang melatar-
belakanginya, dan (3) strategic view, yaitu aspek strategis dari akumulasi
fenomena, termasuk segala bentuk perubahan dan perkembangannya,
dan lebih jauh mengenai hubungan kebudayaan dengan bahasa, khu-
susnya dalam nama diri. Ketiga sudut pandang tersebut diharapkan
mampu menangani berbagai bentuk permasalahan nama diri, baik
dari segi kebahasaan, maupun dari aspek di luar bahasa, yaitu aspek
sosiokulturalnya.

36 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Dalam kesenian reyog Ponorogo, pemberian nama kepada hal-
hal tersebut dipandang sebagai hal yang sangat penting sehingga
pemberian nama tidak asal-asalan karena cermin dari harapan dan
menunjukkan suatu peradaban. Hal tersebut merujuk pada temuan
(Widodo, 2012) bahwa pemberian nama bagi masyarakat Jawa melalui
berbagai perhitungan dan proses, seperti neptu, pasaran, dan tradisi
petangan. Dalam konteks paguyuban reyog Ponorogo, pemberian
nama melalui proses ritual gebyagan sebagai wujud dari peresmian
dan deklarasi kepada masyarakat luas. Pemberian nama paguyuban
reyog pun terdapat keunikan dan ciri khas etnisitas Panaragan yang
dapat penulis klasifikasikan sebagai berikut.

Pertama, penamaan paguyuban reyog Ponorogo berdasarkan
nama tumbuhan atau flora. Menurut Widodo (2010), kategori flora
dapat dibedakan menjadi tiga, yaitu tanaman hias, bambu, dan ta-
naman keras. Sementara itu, pada nama paguyuban reyog Ponorogo
terdapat jenis tanaman berbuah sebagaimana data pada Tabel 2.9.

Kedua, nama paguyuban reyog yang mengambil nama-nama
binatang atau fauna. Kesenian reyog yang lahir pada masa Hindu di
dalam budaya Jawa tidak lepas dari penggunaan nama hewan untuk
identitas paguyuban reyog. Selain itu, kesenian reyog sendiri juga

Tabel 2.9 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Flora

No. Sumber unsur Jenis Nama Paguyuban Reyog

1. Tanaman hias Sekar Sekar mas

Sekar Tanjung

Kenanga Sabuk Jari Jaya Kenanga
Mayang Singa Mayangsari
Ringin Waringin Seta
2. Tanaman keras Jati Sardula Jati Raga
Cendana Gembong Cendana
3. Tanaman buah Maja Singa Maja Mustika
Pelem Singa Wulung Kurda Pelem Bebek

Kemilau Mutiara Lokal ... 37



terdiri dari dua binatang harimau dan burung merak maka tidak
heran banyak paguyuban reyog Ponorogo yang menggunakan nama
binatang untuk identitas paguyuban (Tabel 2.10).

Data pada Tabel 2.10, menunjukkan bahwa penggunaan binatang
jenis mamalia sangat mendominasi nama paguyuban reyog Ponorogo,
utamanya singa, sardula, gembong, sima, dan gogor yang merupakan
jenis binatang yang terkenal memiliki kekuatan, kegagahan, dan
kewibawaan. Sementara itu, penamaan jenis aves atau jenis burung
terdapat alap-alap dan bebek yang merupakan simbol dari binatang
yang lincah dan bisa terbang.

Tabel 2.10 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Binatang

No. Sumber Unsur Nama Paguyuban Reyog

1. Mamalia Singa Muda Bramantya

Singa Mulang Jaya

Singa Wijaya

Singa Agung

Gembong Sulana

Gembong Sentana

Gembong Jati Wana

Sardula Suta

Sardula Muda

Sardula Wengker

Sardula Seta

Sima Budi Utama

Sima Purba Taruna

Gogor Jaya

2. Aves Singa Wulung Kurdo Pelem Bebek

Tumenggung Alap-alap

Singa Alap-alap

38 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Ketiga, penamaan paguyuban reyog Ponorogo berdasarkan
unsur alam. Penamaan unsur alam ini mudah dimengerti dengan
teori (Sutarja, 2000) tentang hubungan dialektis antara manusia dan
alam raya. Penamaan paguyuban reyog yang menggunakan nama alam
dapat penulis klasifikasikan menjadi 5 (Tabel 2.11).

Tabel 2.11 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Alam

No. Sumber Unsur Nama Paguyuban Reyog Arti Kata

1. Bumi Singa Bawana Bumi
Sima Bawana Bumi

2. Langit Surya Alam Matahari
Sardula Surya Putra Matahari
Singa Surya Manggala Matahari
Cahya Mudha Cahaya
Langit Biru Awan
Singa Dirgantara Udara

3. Gunung Singa Dana Wilis Gunung
Singa Wilis Gunung

4.  Logam mulia Singa Purba Kencana Mas
Sekar Mas Mas

5. Air Singa Tirta Seta Air

Keempat, penamaan berdasarkan harapan adalah makna yang
mengandung pengharapan agar pemilik nama seperti makna nama-
nya (Sibarani, 2004). Makna pengharapan yang dimaksud dalam hal
ini adalah makna yang menyatakan si pembuat nama. Nama yang
terdapat dalam paguyuban reyog Ponorogo (Tabel 2.12).

Berdasarkan data pada Tabel 2.12 dapat dipahami bahwa nama-
nama tersebut memiliki makna secara linguistik pada unsur-unsur
nama yang bercetak tebal pada tabel secara berturut-turut. Nomor 1
memiliki makna kuat; nomor 2 bermakna kesatria; nomor 4 bermakna
kebahagiaan; dan nomor 5 bermakna kesejahteraan.

Kemilau Mutiara Lokal ... 39



Tabel 2.12 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Harapan

No. Sumber Unsur Nama Paguyuban Reyog Makna Kata
1. Kekuatan Singa Ulung Kuat
Singa Birawa Kuat
Singa Bakah Kuat
2. Keberanian Satria Bela Yudha Kesatria
Kepandaian Sima Wasesa Pintar
4. Kebahagiaan Darma Sampurna Sempurna
Singa Jaya Jaya
Singa Agung Besar
5. Kesejahteraan Singa Mulya Mulya
Singa Adi Mulya Mulya
Langen Singa Makmur Makmur
Singa Nglembara Sejahtera

Kelima, pemberian nama berdasarkan pangkat atau kedudukan

dalam suatu masyarakat sebagai bentuk penghormatan. Nama-nama
yang mengandung unsur tersebut terdapat pada Tabel 2.13.

Tabel 2.13 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Kedudukan

No.

Sumber Unsur

Nama Paguyuban Reyog

1.

Kedudukan

Adipati Kembang jaya

Tumenggung Alap-alap

Tumenggung Cakramenggala

Demang Singa Hambara

Kyai Ageng Tembayat

Pujangga Anom

Panji Singa Manggala

Kawula Bantar Angin

Singa Manggala Yuda

40

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Keenam, pemberian nama berdasarkan sejarah nama tokoh
suatu desa yang dianggap memiliki pengaruh kuat dalam masyarakat.
Terdapat dua bentuk tokoh masyarakat yang ada di Ponorogo, yaitu
penyebar Islam dengan sebutan kyai dan warok sebagai tokoh budaya
dalam masyarakat. Dua bentuk itu terdapat pada Tabel 2.14.

Tabel 2.14 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Nama Tokoh

No. Sumber unsur Nama Paguyuban Reyog

1.  Nama penyebar Islam Bathara Kathong

Kyai Ageng Tembayat

Rangga Besari

2.  Tokoh Budaya Suramenggala

Rangganiti

Anggajaya

Anggalana

Martapura

Gunaseca

Ki Angga Sari

Ki Panjul Singa Manggala

Ki Surajaya

Ki Angga Pati Putri

Ketujuh, pemberian nama berdasarkan keunikan tertentu. Pada
tabel 2.15, terdapat tiga bentuk keunikan pemberian nama, yaitu data
nomor 1 memiliki unsur tempat nama desa, seperti Tajug, Brata,
Ketra, dan Nglewan. Nama desa yang dijadikan nama paguyuban
reyog Ponorogo tersebut sebagai identitas reyog desa. Data nomor
2 mengandung unsur agama dengan pemendekan. Menurut Manaf
(2010), pemberian nama itu dilakukan atas dasar pemendekan dari
suatu bentuk panjang yang dapat dikelompokkan menjadi singkatan
dan akronim. Melihat tabel 2.15, pada nomor 2, dapat disebut sebagai
akronim seperti reyog IPNU (Ikatan Pelajar Nahdlatul Ulama),
CAKRA (Cabang Kesenian Reyog Agama) Bantuan Serbaguna.

Kemilau Mutiara Lokal ... 41



Sementara itu, Reyog Pondok Gontor dengan julukan singkatan
dengan menghilangkan tulisan pesantren dipakai untuk memudahkan
ruang papan nama. Reyog beraliran agama itu biasanya digunakan
sebagai media dakwah kultural dalam masyarakat. Data nomor 3
memiliki keunikan karena berbeda dengan nama paguyuban reyog
Ponorogo pada umumnya, yaitu menggunakan nama asing Hongkong
dan Nippon sebutan lain untuk negara Jepang, sedangkan Komunitas
Reyog Anyaran adalah yang digagas kaum milenial Facebooker. Hal
tersebut mungkin yang dimaksud oleh Widodo (2005) sebagai strategic
view, yakni aspek strategis dari akumulasi fenomena, termasuk segala
bentuk perubahan dan perkembangannya, dan lebih jauh mengenai
hubungan kebudayaan dengan bahasa, khususnya dalam nama
diri. Penamaan unik itu bisa dikategorikan sebagai bentuk strategi
mendekatkan diri pada masyarakat di mana reyog itu berada agar
keberadaannya lebih mudah diterima masyarakat luas. Berdasarkan
nama paguyuban reyog Ponorogo tersebut, dapat penulis simpulkan
bahwa pemberian nama-nama paguyuban reyog Ponorogo dapat
diklasifikasikan menjadi tujuh bentuk, yaitu pemberian nama ber-
dasarkan tumbuhan, binatang, unsur alam, harapan, pangkat atau
kedudukan, sejarah, dan nama unik.

Tabel 2.15 Nama Paguyuban Berdasarkan Keunikan

No. Sumber Unsur Nama Paguyuban Reyog
1. Tempat Singa Tajug
Singa Brata

Wisma Sing Ketra

Singa Nglewan Jaya

2. Agama Reyog IPNU

CAKRA BANSER

Reyog Pondok Gontor

3. Unik Singa Wirama Hongkong

Singa Nippon Jaya

Komunitas Reyog Anyaran

42 Kearifan Lokal dalam Seni ...



c. Gelar Tradisional Warok

Masyarakat Ponorogo memiliki tokoh adat yang disebut sebagai
warok. Warok memiliki kedudukan status sosial tinggi di masyarakat.
Status sosial tersebut, membuat seorang warok disegani dan dihormati
maka tak jarang peran warok dalam masyarakat sebagai pengayom
dan pelindung. Dalam kesenian reyog, warok berkedudukan sebagai
salah satu tokoh sentral. Kedekatan dalam dunia spiritual membuat
warok identik dengan dunia mistis magis. Konon, seorang warok harus
menguasai reh kamusankan sejati ‘jalan kemanusian sejati’ Hal tersebut
diperoleh dengan laku prihatin, puasa, tirakat, bahkan bermeditasi
(bertapa). Oleh sebab itu, tidak jarang untuk menjadi seorang warok
dibutuhkan proses yang lama. Proses tersebut ada yang dimulai sejak
usia anak-anak (12-17 tahun) dan berguru kepada warok mudha,
khususnya dalam olah seni, seperti tarian bujanggganong, klana,
barongan, dan jathil. Setiap kali reyog tampil, calon warok senantiasa
diajak di manapun kapan pun selalu mengikuti di mana warok itu
berada. Istilah lainnya adalah nyantrik di kalangan pesantren. Sistem
gemblak ini merupakan pengkaderan sejak kecil yang terlibat langsung
dengan aktifitas warok dengan mengikuti berbagai kegiatan sehingga
sering pula disebut ondolan, gemblak diasuh secara langsung sehingga
memahami segala sesuatu tentang apa yang diajarkan oleh warok.

Sistem pengkaderan gemblak harapannya dengan pola asuh terse-
but. Calon warok dapat menangkap pesan-pesan ataupun nilai yang
terkandung dalam kesenian reyog terhadap segala aspek yang meling-
kupinya sehingga pada gilirannya para calon warok tersebut akan me-
neruskan perjuangan para warok dalam melestarikan kesenian reyog.
Sebagai upaya melestarikan kebudayaan reyog Ponorogo, salah satu
upaya yang dilakukan oleh warok adalah dengan menggelar wisuda
warok yang dilakukan oleh warok sepuh. Wisuda warok merupakan
prosesi sakral maka dalam prosesnya terdapat beberapa persyaratan
yang harus dilakukan seperti menggelar syukuran, penyucian jiwa
dengan laku ritual puasa, serta baiat warok (Gambar 2.1). Seseorang
yang telah memperoleh gelar warok akan memikul tanggung jawab
sosial kemasyarakatan yang tinggi.

Kemilau Mutiara Lokal ... 43



Foto: Yayasan Reyog Ponorogo (2017)
Gambar 2.1 Wisuda Warok Kehormatan

Namun, seiring perkembangan zaman banyak generasi muda
sekarang yang jarang mengikuti sistem ‘pengkaderan’ seperti gemblak
karena dirasa sudah tidak zamannya, seiring mulai banyaknya sanggar
tari atau padepokan seni yang memfasilitasi anak-anak belajar seni
reyog sejak dini, apalagi sistem dalam tradisi gemblak juga dirasa
cukup sulit dengan berbagai ritual yang harus dijalani. Sekarang untuk
menjadi seorang warok pun mulai beragam cara dan metodenya, salah
satunya adalah pemberian gelar kehormatan bagi tokoh masyarakat
yang dianggap berjasa bagi perkembangan seni reyog Ponorogo, baik
itu kepada tokoh birokrasi, pengusaha, maupun akademisi. Meski de-
mikian, mereka tetap dikukuhkan sebagai warok dengan menjalankan
ritual pengukuhan.

Acara pengukuhan ritual wisuda warok yang dilakukan secara
sakral memiliki arti penting bagi para warok karena acara siraman
ini sebagai proses penyucian, tidak hanya secara badan, tetapi juga
batin. Prosesi siraman ini memiliki makna filosofi, yakni hendaknya
warok bertekad untuk berperilaku bersih, baik bertutur kata maupun

44 Kearifan Lokal dalam Seni ...



bertindak, bersih dalam berpikir (cipta), bersih dalam hati (rasa),
bersih dalam bertindak (karsa). Seseorang yang sudah mendapat gelar
warok mendapatkan tugas berat karena secara etimologi warok berasal
dari kata wewarah, yaitu seseorang piwulang becik kepada orang
lain. Selain hal tersebut, tujuan ritual siraman selain dalam rangka
mengharap berkah dan rahmat Tuhan Yang Maha Esa agar warok
dibersihkan dari segala godaan dan pengaruh buruk sehingga dalam
menjalankan tugas, seorang warok dapat melalui dengan baik. Prosesi
wisuda warok didahului dengan penggunaan doa (bahasa verbal)
sebagai bentuk permohonan kepada Allah. Hal tersebut sebagaimana
terekspresi dalam mantra berikut.

“Bismillahirohmanirohim Hamid pasang kaliman tabiq, Ila-ila
sinabetna ing ila dumi, Tinebehna saking tulak sarik, Dumawahing
tawang towang, Mugi-mugi linepatna saking siku dendaning gusti
ingkang maha agung, Amin-amin ya robal alamin (Sugianto A. , 2014).

‘Dengan menyebut nama Allah Yang Maha Pengasih lagi Maha
Penyayang. Permisi mohon dimaatkan, semoga didekatkan keselamatan
semoga dijauhkan dari bala’

Selain penggunaan bahasa verbal tersebut, juga terdapat bahasa
nonverbal berupa perlengkapan sesaji atau uborampe. Dalam uborampe
tersebut, tersirat dan tersurat makna filosofi dan sebuah harapan ke-
pada Allah agar seorang warok dibimbing dalam naungan-Nya ketika
menjalankan tugas-tugas sosial masyarakat dalam upaya melestarikan
kebudayaan. Wisuda warok tersebut merupakan sarana proses regene-
rasi untuk memunculkan tokoh-tokoh baru dalam kesenian reyog,
utamanya penghargaan bagi siapa pun yang telah berjasa kepada
masyarakat Ponorogo dalam upaya melestarikan warisan adiluhung
kesenian reyog. Dalam proses wisuda warok, terdapat beberapa ta-
hapan proses, yaitu baiat dengan ungkapan-ungkapan verbal berupa
doa (mantra) yang mengandung permohonan dan harapan kepada
Allah agar warok dalam mengemban amanah tugas baru sebagai
warok mendapat kemudahan, kekuatan lahir dan batin.

Kemilau Mutiara Lokal ... 45



Penggunaan bahasa verbal berupa untaian doa (mantra) dalam
prosesi wisuda juga menggunakan ungkapan nonverbal berupa
uborampe yang terdiri dari berbagai jenis, seperti air dari 7 mata
sumber, daun beringin, daun puring, daun gandarasa, daun andong,
daun pandan, serta bunga jambe. Berbagai ubarampe tersebut
memiliki makna budaya, baik yang tersurat maupun tersirat yang
melambangkan permohonan doa kepada Allah, pada khususnya, agar
berimplikasi kepada warok. Penggunaan bahasa verbal dan nonverbal
tersebut saling melengkapi sehingga membuat ritual wisuda warok
terkesan sakral, mistis, dan magis. Aura-aura tersebut muncul karena
prosesi berjalan formal sehingga kekhusyukan sangat terasa ditambah
dengan kehadiran para pejabat pemerintah, sesepuh Ponorogo, dan
tokoh-tokoh reyog, khususnya warok Ponorogo.

B. Kearifan Lokal dalam Pitutur Luhur Warok
Ponorogo

Kesenian reyog Ponorogo keberadaannya tidak terlepas dengan tokoh
warok selaku pemimpin dalam paguyuban reyog Ponorogo. Warok
memiliki arti yang beragam dalam kalangan santri, warok berasal
dari kata wira’i yang memiliki arti orang yang memiliki derajat mulia
dalam sudut pandang kejawen disebut wewarah yang memiliki arti
orang yang bisa menjadi penuntun arah kebajikan, memberikan
pengajaran tentang hidup dan kehidupan. Sehingga, tidak jarang
warok sering dimintai nasihatnya oleh banyak orang baik itu pejabat
publik, pengusaha, hingga masyarakat umum lebih luas terkait ber-
bagai persoalan. Nasihat tersebut tercermin dalam pitutur luhur para
warok yang terekspresi dari kata-kata atau perbuatan yang dilakukan
oleh warok dalam aktivitasnya berkaitan kesenian reyog terdapat
beberapa jenis pitutur luhur yaitu berupa perintah, berupa larangan,
larangan disertai ancaman, dan ramalan yang dapat penulis temukan
sebagai berikut ini.

46 Kearifan Lokal dalam Seni ...



1. Pitutur Berupa Perintah

Pitutur warok yang terekspresi dalam beberapa kegiatan yang di-
lakukan di masyarakat terbagi menjadi tiga bagian, yaitu hubungan
dengan Tuhan atau kepercayaan, hubungan dengan sesama manusia,
dan hubungan dengan alam semesta. Ketiga hal tersebut mengandung
kearifan luhur berkaitan dengan ajaran para warok kepada murid-
muridnya secara khusus dan masyarakat luas secara umum sebagai-
mana berikut ini.

a. Hubungan dengan Tuhan

Selamatan atau slametan sebagaimana yang dilakukan oleh Mbah Pur
Warok Gendheng (MPWG) dalam paguyuban reyog miliknya sebagai
bentuk doa memanjatkan keselamatan. Istilah selamatan memiliki
makna kultural selamat. Slametan dalam konteks masyarakat subetnik
Jawa Ponoragan pada Paguyuban Reyog Ponorogo terekspresi dalam
bentuk syukuran atau ruwatan yang dipimpin oleh warok atau sesepuh
dalam paguyuban reyog dengan menggelar doa keselamatan yang
ditujukan kepada suatu hal tertentu dengan tujuan diadakan slametan,
seperti kirim leluhur generasi terhadulu, gebyagan reyog, atau ritual
tolak balak sehingga hajat yang akan dikehendaki berjalan lancar tiada
suatu halangan apa pun.

Kodiran (1971) menyebut masyarakat yang demikian sebagai
masyarakat Islam yang hidup dan kehidupan kesehariannya lebih
cenderung ditentukan oleh tradisi-tradisi Jawa pra-Islam (slametan
alam konteks ini). Dasar pandangan mereka adalah kepercayaan
bahwa tatanan semesta berikut makhluk penghuninya termasuk
masyarakat sudah ditentukan dalam seginya. Kehidupan dan statusnya
sudah ditentukan, nasibnya sudah ditetapkan sebelumnya. Lebih
lanjut, Kodiran menjelaskan bahwa, kegiatan ini memiliki kaitan erat
hubungannya dengan kepercayaan pada bimbingan adikodrati dan
bantuan dari roh nenek moyang. Keagamaan orang Jawa Kejawen
selanjutnya ditentukan oleh kepercayaan kepada pelbagai macam roh
yang menimbulkan perasaan keagamaan (Hardjowirogo, 1989).

Kemilau Mutiara Lokal ... 47



Tradisi slametan ini menyimpan kearifan lokal di antaranya adalah
silaturahmi dengan saudara atau tetangga sehingga dapat memperkuat
ukhuah Islamiah. Selain itu, juga mendoakan orang yang telah tiada
sebagai bentuk mbekteni marangleluhur dan yang tidak kalah penting
adalah sedekah dengan suguh, lungguh, dan aruh. Maksudnya adalah,
suguh ‘hidangan’ dalam rangka menghormati tetamu. Lungguh ‘duduk’
sebagai wujud memuliakan tetamu, dan aruh ‘sapa’ sebagai ekspresi
menjalin keakraban dan mempererat jalinan komunikasi.

Tradisi slametan menjadi sangat bernilai dan begitu penting
karena dapat menggerakkan kolektivitas; seluruh kelompok berkum-
pul bersama untuk menyelenggarakan pagelaran Reyog, baik itu saat
latihan maupun pentas pertunjukan. Jadi, fungsi utama dan pertama
dari upacara religius adalah mengumpulkan individu-individu,
melipatgandakan jumlah terjadinya kontak di antara mereka dan
mengupayakan bagaimana kontak ini tetap dalam keadaan intim
sehingga dapat menjaga keselarasan, keharmonisan, dan kerukunan,
baik itu dengan masyarakat maupun alam sekitar untuk terwujudnya
keselamatan lahir dan batin. Dalam ungkapan slametan, mengand-
ung kearifan spiritual (spiritual wisdom) masyarakat Jawa subetnik
Panaragan dalam paguyuban reyog berupa keyakinan terhadap doa
yang ditujukan kepada Tuhan Yang Mahakuasa.

Ajaran warok lainnya juga terungkap melalui ekspresi bahasa dari
kata semad. Ritual ini biasa dilakukan oleh para warok dalam mem-
peroleh mata batin. Istilah semadi memiliki makna kultural meditasi.
Dalam tradisi warok, semadi dilakukan guna memperoleh mata batin
dengan melakukan meditasi dengan memusatkan pikiran dan hati
untuk ilmu kesaktian. Dalam semedi biasanya diamalkan berbagai
macam amalan, seperti berzikir dan berpuasa untuk memperkuat
keimanan dalam menghadapi godaan keduniawian dan mendekatkan
diri kepada Sang Pencipta. Tempat bersemadi biasanya mengambil
suatu lokasi yang nyaman dan aman, seperti di masjid, gua, atau
tempat lain sesuai dengan perasaan dan kenyamanan hati berdasarkan
wangsit gaib. Calon warok yang sudah guntur dalam semedi akan
dibaiat dan mengemban amanah yang berat sebagai wujud dari ke-

48 Kearifan Lokal dalam Seni ...



satria dalam masyarakat Ponorogo memiliki sifat sebagaimana yang
dijelaskan berikut.

“Sipat adil, temen, lan jujur. Ora pilih kasih, sing bener tetep diucapake
bener, sing salah kudu seleh. Senanjanta marang bocah cilik, yen salah ya
ngakoni kesalahane, kanti ucap temen lan jujur. Gumelaring manungsa
iki kabeh padha duwe penggayuh lan pangudi marang agama kelawan
ngelmu, mungguh perlune iku mung rong prakara, yaiku; kanggo ngrengga
djiwa lawan rumeksa djiwa. Perlune pangrenggo kangge panolaking
barang kang saru, perlune pangreksa kanggo netepake marang rahayu
(Purwowidjoyo, 1985).”

‘Sifat adil, dan jujur. Tidak pilih kasih, yang benar tetap diucapkan
benar, yang salah harus taruh. Meskipun kepada anak kecil, kalau
salah ya mengakui kesalahannya, dengan ucapan benar dan jujur.
Kehormatan semua manusia itu sama mempunyai prestasi dan mencari
kepada agama melalui ilmu, masing-masing perlunya itu dua perkara
yaitu untuk melindungi jiwa agar tidak menghancurkan jiwa, perlunya
perlindungan untuk penolakan terhadap hal-hal yang tidak senonoh,
perlunya perlindungan untuk menjalin kebahagiaan’

Ungkapan semadi mengandung kearifan spiritual (spiritual
wisdom) yang mengajarkan kepada manusia untuk senantiasa ber-
munajad atau bertafakur dalam istilah agama Islam. Semedi ini dalam
rangka untuk mendekatkan diri kepada sang pencipta dengan melaku-
kan dzikir atau tadabur alam di berbagai tempat yang dianggap dapat
mengantarkan kepada puncak kenikmatan dengan mendekatkan diri
kepada Sang Mahakuasa. Ada beberapa tempat yang digunakan untuk
semadi oleh warok Ponorogo, di antaranya Watu Dukun Sampung
Ponorogo, Goa Lawa Sampung, Petilasan Sunan Kumbul Sawoo, dan
beberapa tempat lainnya yang tersebar di Ponorogo. Tempat-tempat
itu biasanya menjadi tempat penggemblengan spiritual.

Selain semadi, juga terdapat pelengkap lain yang terungkap
dari kata sajen yang memiliki makna kultural sesaji. Sajen sebagian
masyarakat Ponorogo dalam proses selamatan, ritual, dan sebagainya
biasanya menghadirkan sesaji. Hal itu terekspresi dalam ungkapan

Kemilau Mutiara Lokal ... 49



sajen dan uborampe yang harus disajikan, tergantung bentuk dan
momennya. Misalnya, dalam tradisi ritual wisuda warok terdapat
sesaji berupa ayam jago yang memiliki maksud bahwa seorang
warok setelah proses wisuda diharapkan menjadi seorang jagoan
yang membela kebenaran. Sajen tersebut kemudian dimasak dan
dimakan bersama sebagai bentuk keakraban dan kekeluargaan di
antara komunitas reyog Ponorogo sehingga timbul rasa persaudaraan
yang kuat. Dalam ungkapan sajen, terkandung kearifan sosial (social
wisdom), yaitu berupa sesaji yang diperuntukkan sebagai sedekah
berupa makanan dan minuman tertentu dengan harapan memperoleh
berkah berlimpah.

Seorang yang sudah memperoleh gelar warok perkataannya harus
menjadi pegangan bagi siapa pun seperti yang terekspresi dari kalimat
“yen abang munia abang, yen ijo munia ijo”. Istilah yen memiliki arti
Yjika’; abang adalah ‘warna merah’; istilah munia memiliki makna
‘berbicara’; ijo adalah ‘warna hijau’ Uraian istilah tersebut, sebagai-
mana yang diutarakan oleh Mbah Pur, terkandung makna bahwa
masyarakat Ponorogo sangat menjunjung tinggi nilai-nilai kejujuran.
Semua harus dikatakan apa adanya, tanpa mengurangi maupun
melebihi. Kalau memang merah katakanlah merah; kalau hijau, kata-
kanlah hijau; kalau baik katakalah baik; kalau jelek katakanlah jelek.
Ekspresi ini mengandung kearifan lokal spiritual (spiritual wisdom)
yang sangat melekat kuat pada kehidupan masyarakat Ponoragan yang
dijadikan sebagai pedoman hidup sehingga masyarakat Ponorogo
sangat menghargai kejujuran.

b. Hubungan dengan Manusia

Pitutur warok yang mengandung kearifan lokal berkaitan dengan
hubungan dengan manusia maka seorang warok Ponorogo memiliki
ritual khusus ketika mereka hendak mempertahankan daya mistik
mereka atau bagi warok-warok muda yang ingin mendalami ngelmu.
Mereka harus melakukan sembilan macam keutamaan dilanjutkan
dengan penyesuaian diri yang meliputi tiga hal, yaitu sucining swara
kesucian suara, sucining tenaga ‘kesucian tenaga’, dan sucining rasa

50 Kearifan Lokal dalam Seni ...



‘kesucian rasa’ Kesucian suara terletak pada manusia yang telah ngelmu
yang sempurna. Ngelmu yang sempurna adalah perkataan yang tidak
meresahkan orang lain bagi yang mendengar. Kesucian tenaga terletak
pada manusia yang telah memeluk agama sempurna, yaitu jika amal
perbuatan tidak merugikan orang lain yang melihatnya. Kesucian
raga terdapat pada manusia yang telah menguasai pengetahuan yang
sempurna, yaitu perasaan tidak menyakitkan perasaan (Taufig, 2013)

Ngelmu tersebut, dalam tradisi masyarakat Jawa ngelmu iku
tinemu kanthi laku yang memiliki arti kultural mencari ilmu itu
tinemu ‘tercapai’ kanthi laku ‘lewat proses’ atau perjalanan lahir batin.
Menurut pandangan masyarakat Jawa, ngelmu berbeda dengan ilmu.
Ngelmu adalah ajaran batin untuk bekal hidup di dunia dan akhirat.
Ajaran tersebut akhirnya menjadi penuntun bagi seseorang dalam
berperilaku. Oleh karena itu, untuk memperolehnya pun diperlukan
kekuatan batin serta penghayatan pribadi, bukan dengan aktivitas
logika semata. Sementara itu, ilmu adalah pengetahuan yang dikemas
secara sistematis, disusun berdasarkan metodologi tertentu yang
berlandaskan nalar logika. (Santosa I. B., 2013)

Seseorang dalam menjalani proses ngelmu harus menggunakan
olah rasa, batin, dan laku prihatin. Oleh karena itu, dalam tradisi
warok terkenal dengan istilah pagemblak, yakni seorang anak muda
belia yang belajar pada warok secara langsung sehingga seringkali
terjadi salah persepsi oleh sebagian masyarakat sebagai tindakan
mairil atau homo seksual. Pagemblak tersebut pada hakikatnya proses
kaderisasi calon warok yang pada gilirannya mereka akan meneruskan
dan mengembangkan ilmu yang diperoleh dari warok dalam upaya
melestarikan budayanya. Ngelmu kanthi laku bagi para pagemblak ini
secara langsung mereka “mencelup” dalam kebudayaan dunia warok
sehingga mengetahui lahir batin karena totalitas dalam ngelmu laku.

Seseorang yang sudah memperoleh predikat warok dalam berpe-
rilaku harus prasadja, yaitu memiliki makna kultural sederhana dalam
berpikir ora muluk-muluk dalam berbicara dan berperilaku. Sikap
ini sebagai bentuk menjaga ucapan agar tidak terbelenggu dengan
dosa-dosa karena berbicara yang berlebihan dapat “mematikan” hati

Kemilau Mutiara Lokal ... 51



dari membaca kehidupan ini dari mata batin. Jika batinnya sudah
mati, akibat banyak bicara yang berlebihan, akan dapat terkurangi
kewibawaan seseorang. Demikian pula, seseorang ketika berbicara
harus sesuai dengan berperilaku prasadja yang tenang, tetapi meng-
hanyutkan sehingga lahirlah konsep ora neka-neka selalu menaati
norma dan hukum agama maupun masyarakat sehingga menjadi
seorang yang disegani dan diuwongne ‘dihargai’

Warok bukan seorang yang sombong dalam berperilaku sehingga
terkesan sebagai seorang warokan. Mereka harus selalu menjaga sikap
andhap asor, tidak sombong dengan dengan kekuatan dan kesak-
tian yang dimiliki. Sebaliknya, kesaktian tersebut digunakan untuk
menolong orang lain bagi yang membutuhkan. Semakin ilmunya
bermanfaat bagi banyak orang, semakin banyak pula murid-murid
yang dimiliki oleh seorang warok yang nyecep ‘menyerap’ ilmu laku.
Kesaktian yang digunakan untuk menolong orang ini menjadi sebuah
legitimasi pengukuhan masyarakat terhadap warok sejati yang memi-
liki ilmu kesaktian maka dalam prinsip warok, berpikir bagaimana
memberikan kontribusi bagi banyak masyarakat yang membutuhkan
dengan totalitas tanpa batas, sebagaimana yang terekspresi dari nasi-
hat yang disampaikan Mbah Wo Kucing kepada muridnya Mbah Pur
sebagai berikut.

“Yen kowe dadi seniman aja mung mikir jenange le, yen tansah arum
jenenge”

‘Jika kamu menjadi seniman jangan hanya memikirkan bayaran, supaya
harum namanya’

Perintah sang guru, Mbah Wo Kucing kepada muridnya tersebut
menjadi pegangan hidup bagi seniman Reyog mengandung makna
kultural. Hal itu mengandung kearifan sosial (social wisdom) di
mana dengan paguyuban reyog Ponorogo tidak mematok bayaran
tanggapan, tetapi dengan sukarela berdasarkan keikhlasan dalam
memberi sebuah hiburan tontonan yang mengandung tuntunan serta
membuat banyak orang merasa senang itu menjadi sesuatu bayaran

52 Kearifan Lokal dalam Seni ...



yang jauh lebih besar. Namun biasanya, jika orang memburu uang,
keberlangsungan dan eksistensi paguyuban reyog itu akan cepat mer-
edup karena dibangun berdasarkan materi semata. Akan tetapi, jika

paguyuban reyog dibangun atas dasar nonmateri, akan berlangsung
kuat dan kokoh.

Espresi lain yang mengandung kearifan lokal yang berhubungan
dengan sesama, yakni nyandran yang memiliki makna kultural suatu
rangkaian budaya yang berupa pembersihan makam para leluhur.
Tradisi ini dilaksanakan pada bulan Syakban dengan membersihkan
makam leluhur, memanjatkan doa kepada Sang Khalik agar dosa-dosa
leluhur diampuni dan tabur bunga yang semuanya ini menunjukkan
darma bakti kepada leluhur yang yang telah melahirkan. Dalam
konteks nyadran ini, seringkali disalahpahami oleh sebagian orang
sebagai sarana untuk ngalap berkah mengharap berkah’ memohon
keselamatan kepada orang yang telah meninggal dunia sehingga
terjadi perbuatan yang menyekutukan Sang Khalik.

Kultur dalam paguyuban reyog Ponorogo dengan istilah nyandran
ini sebagai upaya mengenalkan kepada para leluhur yang telah berjasa
dalam melestarikan kesenian adiluhung ini. Maka, biasanya sebelum
pentas pagelaran atau bersih desa, tidak lupa paguyuban reyog di desa
mengelar nyandran dengan membersihkan makam dan mendoakan
kepada para pendiri, perintis, dan pelestari kesenian reyog semoga
memperoleh amal jariah selama perjuangannya dalam membesarkan
kesenian ini semasa hidupnya.

Kegiatan nyadran yang masih sering dilakukan kepada para le-
luhur para tokoh-tokoh warok Ponorogo di berbagai tempat seperti di
makam warok Singabawa pentolan reyog di Desa Singosaren, di makam
warok Gunoseca di Desa Siman, di makam warok Suromenggala di
Balong, di makam warok Tumenggung Alap-alap di Desa Pudak, di
makam warok Mbah Awit warok asal Desa Mangkujayan, dan lain-
lain. Dengan dipimpin seorang warok, para punggawa paguyuban
reyog Ponorogo di desa masing-masing dalam rangka menghormati
leluhur biasanya memanjatkan doa untuk mereka yang telah tiada.

Kemilau Mutiara Lokal ... 53



Kearifan religius (religius wisdom) yang berkaitan dengan kerabat
yang terdapat dalam wujud aktivitas nyandran ini berlangsung secara
turun-temurun dari nenek moyang sebagai wujud perintah yang tidak
tertulis, tetapi atas kesadaran mereka sebagai wujud menghormati
para leluhur yang telah banyak berjasa. Oleh karena itu, kegiatan ini
meski tidak diperintahkan, masyarakat Ponorogo pada paguyuban
reyog merasa melihat diri sendiri “mengerti” atau seringkali terek-
spresi dalam kata mbok yoo ngerti sangka asale ‘mungkin kamu tahu
dari mana asalnya. Akibatnya, masyarakat subetnik Jawa Panaragan
memiliki sifat mikul dhuwur, mendhem jero.

Istilah mikul dhuwur mendhem jero sudah tidak asing bagi masya-
rakat Jawa pada umumnya. Mikul dhuwur memiliki makna kultural
‘menjunjung tinggi’ dan mendhem jero atau ‘mengubur dalam-dalam.
Hal ini merupakan nasihat bagi generasi muda agar menghormati
orang tua dengan cara menghargai jasa mereka tinggi-tinggi dan
menyimpan dalam-dalam setiap kekurangan yang dimiliki atau jangan
mengeluarkan wadi ‘kejelekannya. Penghormatan kepada orang tua
tidak hanya ketika masa hidup, tetapi juga setelah tiada di alam fana
ini. Ungkapan ini memiliki nilai filosofi yang tinggi bahwa seluruh jasa
orang tua harus dijunjung tinggi dan dihargai dengan cara berbakti,
menuruti segala nasihatnya, dan memaafkan segala kesalahan dan
kekurangannya. Oleh karena itu, dalam konteks masyarakat Jawa
Etnik Panaragan, sifat ini merupakan hal yang paling esensi sebagai
doa mujarab ketika masih hidup dan mendoakan jika sudah tiada.
Oleh sebab itu, muncul sebuah konsep mikul dhuwur mendhem jero
dengan praktik bekteni, ngugemi, dan ngormati berbakti, memegang,
dan menghormati’ ketika masih hidup serta mendoakan dengan
slametan dan sadranan ketika sudah tiada.

Pitutur luhur lain dalam tradisi seni reyog yakni dengan tujuan jaga
paseduluran yang memiliki makna kultural ‘menjaga persaudaraan.
Dalam konteks kesenian reyog, hal tersebut merupakan multiplayer
effect yang menjadi daya tarik masyarakat luas maka tidak heran
banyak kalangan tertarik mengembangkan kesenian asli Ponorogo
ini yang salah satunya memiliki tujuan njaga paseduluran antara satu

54 Kearifan Lokal dalam Seni ...



dengan yang lain. Tidak bisa dipungkiri kesenian ini mampu menjadi
magnet kuat membentuk kekuatan masyarakat pemilik kesenian ini.
Terbukti dalam banyak catatan sejarah, kesenian ini pada era pemerin-
tahan Jepang dilarang keras tampil menghibur masyarakat. Larangan
tersebut, bagi Jepang sangat beralasan karena dengan tampilnya reyog
dalam masyarakat dikhawatirkan akan mampu membentuk basis
perlawanan rakyat. Untuk itu, Jepang melarang sama sekali kesenian
ini tampil dalam suatu masyarakat.

Reyog pun pada masa-masa selanjutnya pernah menjadi sebagai
alat propaganda politik daerah untuk merebut konstituen dukungan
rakyat terhadap partai politik tertentu. Bargaining posisi yang mena-
warkan berbagai daya tegangan tinggi pada kesenian ini membuat
banyak masyarakat yang mengembangkannya di berbagai daerah
karena pada hakikatnya kesenian ini berperan sebagai perekat kuat
persatuan dan kesatuan rakyat sehingga muncullah dalam banyak
kesenian reyog Ponorogo sebuah istilah ora ana kemulyan, tanpa
paseduluran yang memiliki makna kultural ‘tidak ada kemuliaan
tanpa persaudaraan. Kemuliaan hidup akan tercapai dengan menjalin
silaturahmi. Persaudaraan erat ini tidak hanya ditujukan kepada satu
paguyuban, tetapi terhadap paguyuban lain antardaerah maupun
belahan dunia karena memiliki kesamaan rasa ikatan yang terpatri
dalam jiwa konca reyog.

Mbah Komari, salah seorang sesepuh kesenian reyog, mengatakan
tidak enak jika tidak datang dalam pertemuan kesenian reyog yang
diadakan oleh saudara lainnya. Ikatan yang sangat kuat dalam pagu-
yuban reyog Ponorogo dapat membentuk solidaritas sosial kesukuan
masyarakat Ponorogo dalam mengembangkan dan melestarikan
kesenian Reyog. Dengan demikian, mereka dapat berbagi dan saling
menghargai, baik dalam suka maupun duka. Etnisitas ini bisa akan
bangkit dan melawan jika saudaranya merasa tersakiti seperti yang
terjadi dalam kasus pembakaran reyog Ponorogo di Davao Filipina
maka seantero Nusantara akan mengutuk keras perbuatan itu. Oleh
karena itu, sesuatu kemuliaan itu ada karena persaudaraan yang
terekspresi dalam ungkapan ora ana kemulyan tanpa paseduluran.

Kemilau Mutiara Lokal ... 55



Kearifan sosial (social wisdom) dalam ungkapan ini terus berkem-
bang dalam paguyuban reyog Ponorogo sebagai cara membangun
solidaritas sesama.

Warok Ponorogo dalam buku Babad Ponorogo karya warok

Poerwowidjoyo memiliki watak atau sifat yang harus dimiliki
(Purwowidjoyo, 1965):

56

1)

2)

3)

4)

5)

Sugih ilmu lan sakti. Ilmu lan kasaktene iku ora kanggo diri
pribadi, kanggo mulang marang sapa bae, malah-malah ma-
rang lingkungane ‘kaya ilmu dan sakti. Imu dan kesaktianya
bukan untuk pribadi, untuk mengajarkan kepada siapapun,
apa lagi untuk lingkungannya.

Seneng tetulung liyan kanthi, sepi ing pamrih rame ing gawe,
yen perlu gelem dadi korban ‘senang menolong yang lain,
tidak pamrih ramai pekerjaan jika perlu mau berkorban

Ngayomi marang kulowargo, tonggo teparo, lingkungan
masyarakat ing desa dan negarane ‘mengayomi keluarga,
tetangga dekat, lingkungan masyarakat di desa dan nega-
ranya.

Yen ana gawe parigawe, ngenthengake tenagane, ora ngetung
marang kesangsarane laku. Yen ora ana gawe cukup ana buri,
jeneng tut wuri handayani ‘kalau ada pekerjaan harus dik-
erjakan, suka menolong, tidak menghidung penderitaanya,
kalau tidak ada pekerjaan cukup di belakang, namanya tut
wuri handayani’.

Bisa dadi pandam pengaubane, dadi papan pitakonan apa
bae. Suka wewarah becik aweh pepadang marang wong lagi
kepetengan ati. Aweh bungah marang wong lagi ketaman
susah. Aweh teken marang wong kang kalunyon, aweh boga
marang wong kang lagi nandang luwe ‘bisa menjadi untuk
pertanyaan apapun, senang memberi ilmu kebaikan kepada
orang yang lagi berada dalam kegelapan hati. Memberi
kebahagiaan bagi orang kesusahan. Memberi tongkat bagi
orang yang berjalan kelicinan, memberi makan kepada
orang yang sedang kelaparan.

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Ungkapan njaga paseduluran mengandung kearifan sosial (social
wisdom) yang berarti dengan menjalin hubungan persaudaraan dapat
menimbulkan perasaan sosial yaitu saling menanggung dan saling
memikul. Oleh sebab itu, tidak heran rasa etnisitas dan persaudaraan
di antara seniman reyog Ponorogo sangat kuat. Hal ini terbukti melalui
beberapa kegiatan sosial, seperti penggalangan dana kemanusiaan,
atau saling pinjam meminjam peralatan seni reyog Ponorogo, atau
pemain dengan istilah ngebon.

Selain dalam bentuk tindak tutur, para warok juga terdapat
pitutur luhur yang dapat penulis temukan dalam kaos reyog Ponorogo
yang berbunyi rura dira jayaningrat swuh brastha tekaping darmastuti
ungkapan tersebut banyak terdapat dalam pakaian reyog subetnik Jawa
Panaragan yang memiliki nilai kearifan lokal yang sangat mendalam.
Ungkapan khas masyarakat Jawa tersebut terdiri dari kata sura yang
memiliki makna kultural ‘berani, dira artinya ‘berani, jayaningrat
memiliki arti ‘menang di dunia; swuh brastha artinya ‘hancur, tekaping
darmastuti artinya oleh ‘kebaikan atau keutamaan’ Terjemahan be-
basnya adalah keutamaan atau kebaikan akan mengalahkan semua
bentuk kejahatan. Melalui ungkapan tersebut, diajarkan tentang nilai
kearifan religius, di mana setiap kebenaran pasti akan mengalahkan
keangkaramurkaan di dunia. Seorang warok dalam kesenian reyog
Ponorogo mengemban amanah sebagai seorang kesatria atau jagoan
yang meminjam istilah Onghokham (1975) dan Slamet-Vesink (1994)
menyamakan warok dengan jawara sebagaimana pada masyarakat
Banten, Jawa Barat. Amanah itu harus dijalankan tanpa pamrih
dengan jiwa pemberani untuk membela kebajikan karena dengan
memiliki prinsip itu tergambar bahwa setiap kebajikan akan mampu
mengalahkan kemungkaran.

Pitutur luhur yang mengandung kearifan lokal dapat penulis
temukan melalui kata wul dalam peribahasa cagak gondelan kawat,
nek ra wul rakuwat. Maksud dari peribahasa itu, tegaknya tiang atau
fondasi sebuah bangunan karena ada penopang kawat, yakni seutas
tali yang terbuat dari besi sehingga cagak dapat berdiri kokoh dan
kuat. Ibarat cagak tersebut dalam konteks masyarakat Ponorogo

Kemilau Mutiara Lokal ... 57



dikenal istilah wul yang memiliki makna leksikal juran dalam rangka
sengkuyung bareng atau saling tolong-menolong dalam setiap aktivitas
pekerjaan. Pekerjaan yang dikerjakan secara bersama akan menjadi
terasa ringan, mudah, dan berhasil. Oleh sebab itu, diilustrasikan
dalam ungkapan nek ra wul rakuat atau dapat dipahami bahwa jika
tidak iurantidak akan bisa terlaksana karena beban terlalu berat. Wul
ini menjadi tradisi dalam masyarakat Ponorogo dalam berbagai prak-
tik kegiatan, seperti ketika akan mengadakan sebuah pagelaran reyog
di masyarakat maka komunitas yang terlibat untuk menyukseskan
kegiatan tersebut mengadakan wul atau urunan seikhlasnya. Wul ini
tidak harus berupa uang, tetapi juga bisa barang sesuai kebutuhan
yang dikehendaki, seperti kopi dan teh, jajanan, atau yang lain. Dalam
tradisi wul, tersimpan kearifan religius ekonomi dan sosial (religius,
economic, and social wisdom), sedekah, dan saling tolong-menolong.
Dampak dari tradisi wul ini dalam masyarakat sangat begitu terasa,
selain setiap hajatan menjadi sukses, juga dapat menolong orang lain
yang sedang tertimpa musibah.

Jiwa sosial di atas juga terekspresi dalam kalimat lain seperti
gawea mulya aja wedi rekosa. Ungkapan tradisional itu mengandung
makna kultural ‘berbuatlah kemuliaan jangan takut berbagai halan-
gan. Berbuat kemuliaan itu hal baik maka akan memperoleh berbagai
rintangan maka janganlah takut. Seorang warok memiliki jiwa berbuat
kebaikan kepada semua orang dan berbuat baik itu pasti ada halang
rintang, makin besar kebaikan, makin besar kemuliaan. Ungkapan
itu mengandung kearifan sosial (social wisdom) yang mengajarkan
kepada semua orang agar berbuat baik terhadap siapa pun dan jangan
pernah takut selama itu benar.

c. Hubungan dengan Alam

Manusia hidup di alam tentu keberadaannya sebagai pemimpin di
dunia ini, seorang warok memiliki tugas Memayu Hayuning Bawana
sebagaimana penulis temukan dalam kaos etnik (Gambar 2.2).

58 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Foto: Alip Sugianto (2019)

Gambar 2.2 Kaos etnik bertuliskan memayu hayuning bawono.

Memayu hayuning bawana sebagaimana yang terdapat di kaos
etnik Panaragan di atas memiliki filosofi yang tinggi. Istilah memayu
memiliki makna ‘mempercantik], sedangkan hayuning memiliki
makna ‘keselamatan’ dan istilah bawono berarti ‘dunia. Ungkapan
tersebut mengandung makna kultural yang berarti sebuah perintah
kepada segenap manusia agar senantiasa mewujudkan dunia selamat,
sejahtera, dan bahagia. Oleh sebab itu, manusia hendaknya berperi-
laku baik ke arah ketenteraman hidup. Ungkapan tersebut ditemukan
dalam kaos subetnik Jawa Panaragan tersebut mencerminkan sikap
rela berkorban tanpa pamrih untuk menjaga persatuan dan kesatuan
antara anggota masyarakat guna menciptakan perdamaian di muka
bumi. Jika dikorelasi dengan masyarakat Ponorogo, ungkapan tersebut
harus dimiliki oleh para warok yang berperan sebagai pengayom
dan pelindung untuk mewujudkan ketenteraman dan kedamaian

Kemilau Mutiara Lokal ... 59



kehidupan bermasyarakat. Dari ungkapan itu, dapat dipahami adanya
kandungan kearifan nasionalis (nationalis wisdom).

Ekspresi lain nasihat warok melalui pitutur berupa perintah
seperti terekspresi pada kalimat sapa nandur bakale panen. Kesenian
reyog Ponorogo tidak bisa dipungkiri sebagai kesenian yang men-
gusung nilai-nilai adiluhung nenek moyang yang diwariskan secara
tradisional dari generasi ke generasi. Sebagai kesenian tradisional,
reyog memiliki sebuah pedoman dan pandangan hidup para seni-
man yang mereka jalani sesuai tuntunan para leluhur. Ajaran leluhur
dirasakan masih sangat bermanfaat dan terbukti mujarab. Ajaran
yang memiliki korelasi dengan perintah dengan alam sekitar, tetapi
bermakna kultural adalah sapa nandur bakale panen. Ungkapan
itu mengandung kearifan sosial (social wisdom) karena tidak hanya
sekadar menanam suatu tanaman yang membawa sebuah hasil di
kemudian hari, layaknya menanam sayuran, buah-buahan maupun
tumbuhan lain. Akan tetapi, lebih dari itu, sapa nandur bakale panen
juga mengajarkan sebuah kebaikan kepada siapa pun dan sebuah
keniscayaan kebaikan itu akan diperoleh di kemudian hari. Dalam
paguyuban reyog Ponorogo, dianut sistem kepercayaan sapa nandur
bakale panen. Nandur yang memiliki makna kultural ‘siapa menanam,
akan mengetam. Menanam yang dimaksud tidak hanya berbentuk
tumbuhan, tetapi lebih dari itu, seperti nandur kebecikan ‘menanam
kebaikan’ Oleh sebab itu, akan diperoleh balasan sesuai dengan apa
yang telah diperbuat, entah itu secara langsung ataupun berangsur-
angsur melalui anak cucu.

Ekspresi warok berkaitan perintah berhubungan dengan alam
terekspresi pada kata dipepe yang memiliki arti dijemur di bawah
terik matahari sebagaimana yang dilakukan oleh saudara Deva berikut
(Gambar 2.3).

Istilah dipepe merupakan sebuah ungkapan perintah yang me-
miliki arti leksikal ‘dijemur’ Dipepe merupakan sebuah cara merawat
kesenian reyog agar tetap awet sehingga tidak mudah rusak. Dipepe
ini dilakukan di bawah terik matahari. Manfaat dipepe ini dapat

60 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Foto: Deva (2017)
Gambar 2.3 Menjemur Barongan

mengawetkan kulit atau lulang agar tidak mudah membusuk atau
dimakan kutu. Selain itu, aktivitas ini dapat bermanfaat juga bagi
bulu merak karena dengan dipepe dapat menyerap sinar matahari
sehingga ketika reyog ditampilkan pada saat malam hari, bulu reyog
akan mengeluarkan kemilau cahaya. Ungkapan dipepe mengandung
kearifan teknik (technical wisdom). Ungkapan unik lain yang terung-
kap dalam kata srompyongen yang dituturkan oleh Bapak Toko, tokoh
seni reyog asal Slahung. Istilah srompyongen memiliki makna leksikal
‘memanggang eblek di atas perapian. Srompyongen ini sebagai strategi
memperhalus hasil kesenian reyog agar lebih awet dan kuat. Ungkapan
srompyongan mengandung kearifan teknik (technical wisdom) karena
masih mempertahankan teknik tradisional untuk menjaga kualitas
hasil yang baik. Seiring perkembangan zaman, teknik srompyongan
ini diganti dengan menggunakan rempelas, tetapi masih banyak yang
mempertahankan teknik ini karena selain halus juga memperkuat
eblek sehingga memiliki kelenturan yang baik saat digunakan untuk
menari jathil. Srompyongan ini juga dipercaya dapat menghindari
penari dari risiko kecelakaan sekecil apa pun, seperti keblesah atau tlu-
supen ‘tersayat atau tertusuk’. Selain itu beliau juga menuturkan dalam

Kemilau Mutiara Lokal ... 61

Buk



membuat angklung dengan teknik tertentu seperti terekspresi dari
ungkapan Gawe angklung kudu gawe pring ulung, mergane swarane
gandang. Salah satu irama musik yang menarik dan mengalunkan
suara yang merdu adalah angklung. Alat kesenian yang terbuat dari
bambu ini harus dipilih dari pohon bambu tertentu agar suara yang
dihasilkan lebih merdu. Hal ini sebagaimana yang diungkapkan oleh
Bapak Toko, seorang perajin kesenian reyog Ponorogo yang spesialis
pada bidang angklung, sebagai berikut ini: Gawe angklung kudu gawe
pring ulung, mergane swarane gandang. Ungkapan sebagaimana
diutarakan Bapak Toko itu mengandung makna kultural bahwa
membuat angklung harus dari bambu jenis ulung karena jenis bambu
ini tipis dan mengeluarkan suara yang keras. Oleh karena itu, bagus
atau tidaknya kualitas bunyi yang dihasilkan oleh angklung sangat
tergantung terhadap jenis bambu yang digunakan sehingga dapat
dimengerti bahwa melalui ungkapan tersebut terkandung kearifan
teknik (technical wisdom) dalam memilih dan memilah bambu untuk
membuat angklung, tidak sembarang bambu.

2. Pitutur Berupa Larangan (Wewaler)

Dalam masyarakat Jawa, larangan, wewaler, tabu, pamali, dan seje-
nisnya merupakan suatu tradisi atau budaya yang saat ini terus
berkembang. Sebagai sebuah tradisi lisan, ujaran larangan dalam
masyarakat Jawa memiliki makna yang mendalam karena menyimpan
sebuah nilai-nilai kebaikan atau pesan moral yang ingin disampaikan
sebagai bentuk antisipasi dan menjaga seseorang dari perbuatan yang
tidak baik. Ujaran tersebut bertujuan agar seseorang terhindar dari
perbuatan yang dianggap melanggar norma atau aturan yang berlaku
dalam suatu kebudayaan di masyarakat.

Budaya masyarakat Jawa memiliki berbagai bentuk ujaran mela-
rang. Salah satu bentuk ujaran melarang yang menarik dikaji adalah
ujaran melarang secara langsung dengan menggunakan pemarkah
aja. Aja merupakan tanda dalam sebuah ujaran melarang suatu per-
buatan yang kurang baik atau tidak sesuai dengan etika. Bagi orang

62 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Jawa, khususnya orang tua, ujaran ini menjadi salah satu ungkapan
yang digunakan untuk mengingatkan sesuatu hal kepada anak-anak,
remaja, dan orang dewasa. Kalimat-kalimat yang mengikuti ujaran
aja mengandung nasihat-nasihat berisi pelajaran unggah-ungguh,
etika atau budi pekerti, dan merupakan tuntunan dalam melakukan
segala tindakan dan perilaku yang baik dalam kehidupan sehari-
hari maupun pergaulan dengan masyarakat luas (Samingin, 2016).
Larangan tersebut dapat peneliti klasifikasi sebagai berikut.

a. Hubungan dengan Tuhan

Aja dhisiki kersa larangan tersebut mengandung makna kultural
yang mendalam bahwasanya seseorang (manusia) hanya sekadar
menjalani kehidupan yang sementara yang telah ditakdirkan oleh
Allah, diibaratkan seperti wayang yang dimainkan oleh seorang da-
lang. Maka dari itu, manusia dilarang mendahului kehendak Yang
Maha Kuasa sebelum waktunya. Larangan ini juga sebagai arahan agar
manusia di muka bumi senantiasa terus berusaha, dan segala sesuatu
di luar zona kendali manusia, tidak ada cara lain selain diserahkan
kepada kehendak Sang Maha Kuasa. Aja dhisiki kersa mengandung
kearifan spiritual (spiritual wisdom) yang mengajarkan manusia agar
tidak mendahului kehendak Allah.

Kemudian aja sok selak karo batinmu. Ungkapan tradisional
berupa larangan yang memiliki korelasi dengan nilai ketuhanan adalah
aja sok selak karo batinmu sebagaimana diungkapkan oleh Mbah
Pur yang mengandung makna kultural bahwa seseorang hendak-
nya jangan sampai menghindar dengan perkataan hati nurani. Hati
nurani merupakan mata batin yang terdalam ketika merasakan suatu
keadaaan. Seseorang yang tidak mendengarkan hati nurani biasanya
menggadaikan akal sehat sehingga hati menjadi semakin gelap dalam
memandang realita kehidupan. Dalam ungkapan itu, terkandung nilai
kearifan spiritual (spiritual wisdom) dalam menjaga hati agar tidak
ternodai. Dalam bahasa agama, aja sok selak karo batinmu disebut
juga basirah yang bisa dilatih dengan menjaga hati nurani.

Kemilau Mutiara Lokal ... 63



b. Hubungan dengan Manusia

Pas pentas ora oleh kirig, pertunjukan kesenian reyog Ponorogo saat
iring-iring di jalan biasanya akan tempuk ‘bertemu’ dengan paguyuban
reyog lainnya. Misalnya, dalam pertunjukan reyog yang diadakan oleh
pemerintah maupun masyarakat yang melibatkan banyak paguyuban
Reyog, terdapat sebuah larangan yang sampai saat ini menjadi sebuah
tradisi hukum yang tidak tertulis. Akan tetapi, disepakati bersama
oleh seluruh paguyuban reyog Ponorogo. Kesepakatan itu terekspresi
melalui ungkapan yang disampaikan kepada penulis oleh Mbah
Harto bahwa kesenian reyog pas pentas ora oleh kirig. Ungkapan itu
mengandung makna kultural bahwa ‘saat pentas tidak boleh kirig’
Ungkapan ini mengandung kearifan komunikasi (communication
wisdom). Kirig ini semacam tanda gerakaan reyog yang menantang
sehingga jika berhadapan dianggap sebagai sebuah tantangan adu
kesakten ‘kesaktian’ yang bisa berakibat perkelahian antarkelompok
paguyuban.

Larangan lainnya terekspresi aja dadi wong myar myur leca lece.
Ungkapan tradisional dalam kesenian reyog sebagaimana yang ditu-
turkan oleh Mbah Pur yang memberi wejangan kepada masyarakat
adalah aja dadi wong myar myur leca lece. Ungkapan itu mengandung
makna kultural bahwa seseorang jangan sampai menjadi orang yang
myar myur leca lece atau orang yang tidak memiliki pendirian dan
sikap berpegang teguh kepada sebuah kebenaran sehingga mudah
terombang-ambing seperti buih di lautan. Kebenaran itu harus di-
dasarkan pada ilmu pengetahuan sehingga berjalan dan bertindak
tegak lurus fokus dan tidak mudah berubah-ubah. Ungkapan ini dapat
dimengerti mengandung maksud kearifan spiritual (spiritual wisdom).

Kemudian, aja golek musuh warok sebagai orang sakti pada
masyarakat Ponorogo seringkali ketika pentas kesenian reyog ke luar
daerah memperoleh ujian berupa tantangan dari orang yang ingin
berbuat onar dengan serangan berwujud supranatural yang bertujuan
ingin menggagalkan pertunjukan reyog. Mereka biasanya ingin sekadar
menguji kesaktian para warok. Tantangan tersebut biasanya ditanggapi

64 Kearifan Lokal dalam Seni ...



melalui kebaikan dengan mengembalikan serangan tersebut kepada
asalnya karena para warok pada hakikatnya tidak ingin mencari
musuh. Ibarat sebuah pepatah seribu kawan kurang, satu musuh
banyak. Oleh karena itu, para warok sepuh selalu memberi nasihat
kepada siswa warok dengan ekspresi aja golek musuh yang memiliki
makna kultural jangan mencari musuh’. Hal tersebut menggariskan
sebuah hakikat bahwa persaudaraan adalah kunci kesuksesan. Dalam
kehidupan ini, manusia harus saling menjalin silaturahmi. Dengan
demikian, mereka akan memiliki banyak saudara dan dapat dipahami
ungkapan ini mengandung kearifan sosial (social wisdom). Kesenian
reyog sebagai kesenian massa merupakan salah satu media untuk
mempererat persaudaraan sehingga ketika seni reyog sedang dimain-
kan di daerah lain akan dimanfaatkan sebagai ajang silaturahmi.
Meski kadangkala ada seseorang yang ingin berbuat iseng dengan
mengganggu jalannya acara dengan mengirim kekuatan gaib untuk
merusak jalannya acara sehingga kadangkala terjadi pertempuran gaib
yang tidak diinginkan. Oleh karena itu, para warok sering menasihati
aja golek mungsuh ibarat satu musuh itu banyak, seribu kawan sangat
kurang.

Aja rumangsa bisa, tapi isoo rumangsa. Nasihat tersebut memiliki
makna kultural yang sangat mendalam yang mengajarkan kepada
siapa pun agar menjadi seseorang yang menjadi sosok rendah hati.
Nasihat ini “merasa bisa” dianggap sebagai sikap yang gegabah sebab
merasa bisa belum tentu bisa. Lebih berbahaya lagi jika dari merasa
bisa kemudian mengaku bisa dan berani mengatakan bisa. Sifat seperti
itu dianggap sesuatu hal yang buruk. Bisa rumangsa berarti tahu
diri, yakni ‘merasa tidak bisa. Pada sisi lain, bisa rumangsa juga
berarti memiliki kesadaran yang cukup dalam mengukur diri sesuai
kemampuan yang dimiliki. Dengan mengamalkan sifat seperti itu,
diharapkan seseorang memiliki kepribadian yang tidak sombong
dan mampu menempatkan diri dengan baik di dalam kehidupan
bermasyarakat. Ungkapan itu mengajarkan kepada semua manusia
tentang kearifan pendidikan (education wisdom) dalam belajar dan
mempelajari sesuatu.

Kemilau Mutiara Lokal ... 65



Aja adigang, adigung, lan adiguna. Pantangan yang harus dihindari
oleh seorang warok adalah sifat adigang, adigung, lan adiguna. Seorang
warok pantang memiliki sifat itu karena secara makna kultural sifat
itu menyombongkan diri atas kekuatan, kekuasaan, dan kepandaian
yang dimiliki. Adigang adalah sifat sombong terhadap kekuatan
yang dimiliki, adigung adalah sifat sombong terhadap keluhuran,
keturunan atau kebangsawanan yang dimiliki dan adiguna adalah
menyombongkan kepandaian (kesaktian) yang dimiliki. Ungkapan
tersebut mengingatkan bahwa kelebihan seseorang sering membuat
lupa diri sehingga sering melalaikan yang berakibat memandang
remeh orang lain yang akhirnya dapat merugikan diri sendiri maupun
orang lain. Ajaran ini mengandung kearifan sosial (social wisdom)
yang mengajarkan kepada manusia bagaimana berinteraksi satu sama
yang lain.

Aja madon, warok mengungkapkan salah satu pantangan adalah
wong lanang yen wis kesengsem asmoro, kesengsem marang wong wadon
iku bisa ngempukake kulit, nggetesake balung, wetenge kaya gedebog.
Mulo umprahe para warok lan warokan iku padha ngedohi marang
wong wadon (Purwowidjoyo, 1985). Maka dari itu, ada larangan keras
bagi seorang warok bermain cinta dengan perempuan, apalagi bukan
muhrimnya karena dapat mengakibatkan hilangnya kesaktian yang
dimiliki oleh seorang warok. Larangan tersebut mengandung makna
kultural ‘jika seorang jatuh cinta, terpukau dengan wanita itu bisa
membuat kulit empuk, tulang menjadi lunak, perut seperti pohon
pisang. Maka pada umumnya, para warok dan warokan itu men-
jauhi wanita. Pada zaman dahulu, banyak warok lebih dekat dengan
gemblak sebagai penari jathil laki-laki daripada perempuan. Di balik
larangan itu, terkandung kearifan lokal spiritual (spiritual wisdom)
agar manusia menjaga jarak hubungan dengan perempuan karena
dapat menimbulkan efek tertentu yang bisa berakibat merugikan
kesaktian para warok Ponorogo.

c. Hubungan dengan Alam

Aja seneng gawe rusake liyan. Masyarakat Ponorogo sangat men-
junjung nilai harmonisasi dalam kehidupan bermasyarakat, baik

66 Kearifan Lokal dalam Seni ...



itu dengan sesama manusia maupun alam semesta. Relasi sesama
manusia terwujud dari bagaimana cara menjalin relasi keakraban
dan kekeluargaan di antara anggota masyarakat. Relasi dengan alam
semesta terwujud dari bagaimana menjaga sumber daya alam agar
tetap jaya untuk kehidupan anak cucu yang utama. Dalam sumber
daya alam tersebut, terlihat dari bagaimana masyarakat Ponorogo
menjaga sumber air agar tidak tercemar sehingga bisa dimanfaatkan
bersama, menjaga hutan dari kebakaran di musim kemarau, dan
tidak membuang sampah sembarangan. Etika hidup itu tecermin dari
ungkapan aja seneng gawe rusake liyan. Ungkapan tersebut memiliki
makna kultural agar manusia ‘jangan suka membuat kerusakan kepada
yang lain’ karena akan memperoleh balasan dari Allah. Kerusakan itu
memiliki makna luas, baik kepada manusia maupun alam semesta
sehingga dapat dipahami melalui larangan itu mengandung kearifan
sosial (social wisdom).

3. Pitutur berupa Larangan Disertai Ancaman

Jika dalam masyarakat, ada sesuatu yang melanggar norma dan etika
sosial agama, akan memperoleh dampak yang tidak baik sebagai
sebuah ancaman sosial bagi yang melanggarnya. Oleh sebab itu,
norma tersebut harus diikuti dan dijaga untuk menjaga kedamaian
dan kesejahteraan bersama. Ungkapan berbentuk larangan disertai
ancaman biasanya menunjukkan sesuatu yang tidak boleh dilakukan
dan bagi yang melanggar akan memperoleh konsekuensi sesuai yang
diperbuat. Oleh karena itu, larangan disertai ancaman memiliki
makna yang ingin disampaikan kepada masyarakat luas.

a. Hubungan dengan Tuhan

Syirik gawe murka Gusti Kang Maha Suci. Ungkapan itu memiliki
makna kultural bahwa ‘perbuatan menyekutukan Allah membuat
marah Tuhan Yang Mahasuci. Dalam konteks kesenian reyog,
ungkapan itu seringkali digunakan untuk memperoleh kekuatan
badan dan batin dengan menggunakan kekuatan lain yang disinyalir
meminjam bantuan kekuatan gaib seperti jin dengan melakukan
ritual tertentu. Perbuatan inilah yang akan mendatangkan murka

Kemilau Mutiara Lokal ... 67



Gusti Kang Maha Suci. Larangan ini mengandung kearifan spiritual
(spiritual wisdom) dalam menjaga hubungan manusia dengan Tuhan
agar tidak menduakan dan menyamakan Tuhan dengan apa pun.
Larangan ini kemudian menjadi pedoman bagi paguyuban reyog
santri yang berupaya meminimalisasi praktik-praktik tertentu dengan
meniadakan ritual yang berbau politeistik.

b. Hubungan dengan Manusia

Aja congkrah gawe bubrah. Ungkapan ini merupakan salah satu sikap
hidup orang Jawa yang mendambakan kerukunan dan kedamaian di
masyarakatnya. Sifat itu dengan adanya kerukunan membuktikan
bahwa setiap warga masyarakat memiliki kesamaan sikap dan pen-
dapat. Oleh sebab itu, tidak mengherankan jika situasi kondisi di
sana ayem tentrem ‘damai tenang. Kehidupan warga damai sejahtera,
gotong royong berjalan dengan baik. Jauh berbeda jika sering terjadi
cekcok. Pasti situasinya juga akan panas karena banyaknya permu-
suhan dan pertengkaran yang tidak pernah berhenti. Ungkapan ini
mengisyaratkan bagaimana sesungguhnya cita-cita hidup orang Jawa
dengan kehidupan yang damai sejahtera, aman tenteram, dan bahagia.
Hal itu disebabkan orang Jawa tidak menyukai konflik. Menurut
pandangan mereka, konflik itu tidak berguna, bahkan merusak. Oleh
karena itu, semua masalah bisa dibicarakan sambil duduk bersama.
Jika ada masalah, segera saja diselesaikan dengan kepala dingin dan
musyawarah, pasti selesai. Sejak lama, orang Jawa menyadari rusak
atau tenteramnya kehidupan di setiap lingkungan bukan ditentukan
oleh orang luar, tetapi oleh warga setempat. Artinya, jika mereka ingin
rukun, kerukunan akan terbangun. Apabila mereka suka cekcok, per-
satuan dan kesatuan warga pun perlahan akan rontok sehingga dapat
dipahami melalui ungkapan ini yang mengajarkan tentang kearifan
sosial (social wisdom) antar warga masyarakat agar menjaga persatuan
dan kesatuan.

Dalam kesenian reyog juga terdapat larang yang disertai ancaman
bagi pelaku. Kesenian reyog dianggap merupakan salah satu kesenian
yang sarat dengan kesakralan sehingga memerlukan sebuah perlakuan

68 Kearifan Lokal dalam Seni ...



khusus dalam rangka menjaga adab dan kesopanan. Upaya itu tidak
terlepas dari sebuah penghormatan. Beberapa larangan berimplikasi
terhadap sesuatu kehidupan sebagaimana yang dituturkan oleh
Mbah Harto, yakni kendang ora oleh diglundone kudu ngadeg, nek
diglundungne nabuh kendang marai aboh yang mengandung makna
kultural ‘kendang tidak boleh ditidurkan harus berdiri, jika diletakkan
begitu saja berakibat tangan jika menabuh kendang bisa memar’.
Ekspresi itu berbentuk warisan leluhur mengenai tata cara dalam
menata perangkat kesenian reyog dengan rapi. Di balik ungkapan
itu, diajarkan kepada siapa pun agar mengindahkan dan menghormati
hasil cipta dan karya dengan baik agar tidak cepat rusak, atau mengan-
dung kearifan teknik (technic wisdom).

Kemudian juga terdapat dalam ekspresi ora oleh ndeleh caplokan
neng ngisor, sing nglanggar isa kesurupan yang mengandung makna
kultural ‘tidak boleh meletakan caplokan di bawah lantai, siapa yang
melanggar bisa kesurupan’. Caplokan atau kepala barongan reyog
biasanya diletakkan di tempat sakral. Pada zaman dahulu, kepala
barongan sering diletakkan di tempat khusus, seperti dhanyangan
‘penguasa’ dan beberapa tempat mistis lainnya. Menurut Mbah Harto,
hal ini untuk menambah aura mistis sehingga kesenian reyog terkesan
kereng. Maka dari itu, ada larangan yang disertai ancaman jika itu
dilanggar oleh seniman reyog maka bisa berakibat fatal. Caplokan
memang dianggap sesuatu hal yang memiliki yoni. Menurut penu-
turan Mbah Harto, caplokan miliknya pernah dibeli oleh orang
Sumatra dan di luar akal sehat bahwa caplokan yang dibeli oleh orang
Sumatra tersebut kembali ke rumah. Pembeli itu merasa ketakutan
dan akhirnya mengembalikan lagi serta uangnya diikhlaskan. Oleh
karena itu, caplokan tidak boleh diletakkan di sembarang tempat,
paling tidak diletakkan di atas meja atau sesuatu yang disiapkan
secara khusus dalam rangka untuk menghormati kepala harimau
atau caplokan. Di balik ungkapan tradisional itu diajarkan kepada
siapa pun agar mengindahkan dan menghormati hasil cipta dan karya
dengan baik agar tidak cepat rusak atau mengandung kearifan teknik
(technic wisdom).

Kemilau Mutiara Lokal ... 69



Pantangan lain yakni terekspresi ora oleh nglangkahi gong, marai
konthole aboh, ora isa nguyuh ungkapan itu mengandung makna
kultural bahwa seniman reyog Ponorogo ‘tidak boleh melangkahi
gong yang dapat berakibat fatal, seperti kemaluan laki-laki menjadi
memar dan tidak bisa kencing’. Paguyuban reyog Ponorogo memiliki
suatu pantangan yang ditujukan kepada siapa pun yang menyangkut
etika dan tata cara menghormati dan menghargai sebuah karya yang
dianggap memiliki petuah tersendiri. Larangan itu adalah bagi siapa
pun dilarang melompati atau melangkahi gong karena dipercaya dapat
mengakibatkan kemaluan laki laki menjadi memar, seperti yang di-
ungkapkan oleh Mbah Harto. Namun, jika meminta maaf biasanya
sembuh seperti sediakala. Kesakralan itu kini berangsur-angsur mulai
memudar seiiring upaya umis-umis mulai jarang dilakukan oleh
tokoh-tokoh warok. Maka dari itu, untuk menghindari dari kejadian
yang tidak diinginkan oleh siapa pun, gong harus digantungkan
dengan gayor. Gayor dan gong ini menjadi satu kesatuan peranti
yang melekat selain untuk menghindari gong ditaruh di sembarang
tempat juga dapat memudahkan seniman bergerak membawa gong
saat pentas iring-iring. Di balik ungkapan itu, diajarkan kepada siapa
pun agar mengindahkan dan menghormati hasil cipta dan karya
dengan baik agar tidak cepat rusak atau mengandung kearifan teknik
(technic wisdom), yakni suatu cara agar menjaga perangkat kesenian
reyog tetap awet serta menghormati sebuah karya dengan baik.

c. Hubungan dengan Alam

Saiki ora oleh gawe reyog sangko macan, merga dilarang karo pemerintah,
nek konangan isa dipenjara. Larangan itu mengandung makna kultural
‘sekarang tidak boleh membuat reyog dari kulit harimau, karena di-
larang oleh pemerintah jika ketahuan bisa dipenjara. Maksud dari
larangan itu dalam rangka menjaga satwa langka harimau sehingga
perajin reyog dilarang membuat barongan yang terbuat dari kulit
harimau. Larangan itu jika dilanggar bisa berakibat berurusan dengan
pihak berwajib dan konsekuensinya adalah hukuman di penjara bagi
siapa pun yang melanggar aturan dari Pemerintah. Untuk menyiasati

70 Kearifan Lokal dalam Seni ...



dan mengatasi kelangkaan kulit harimau, perajin menggunakan kulit
sapi atau lembu sebagai gantinya. Larangan ini mengandung kearifan
lingkungan (environment wisdom).

Larangan lain, bagi perajin reyog yaitu angklung pring nek ora
mangklung neng kali swarane elek. Angklung yang berkualitas terbaik
dan memiliki nilai harga yang sangat mahal diperoleh dari bahan-
bahan yang berkualitas. Salah satunya adalah pembuatan angklung.
Angklung pilihan diperoleh dari bahan khusus sebagaimana yang
diungkapkan oleh Bapak Toko yang terekspresi angklung pring nek ora
mangklung neng kali swarane elek. Ungkapan itu mengandung makna
kultural bahwa ‘angklung bambu kalau tidak menjulur di atas sungai
suaranya jelek. Mitos itu diyakini bahwa swara terbaik dari bambu
berasal dari bambu yang menjulur ke sungai meskipun bambu-bambu
yang lain bisa dan berkualitas baik. Larangan ini mengandung kearifan
lingkungan (environment wisdom) karena di balik ungkapan itu pada
hakikatnya agar merawat dan menanam habitat pring atau bambu di
dekat sungai untuk menjaga sungai dari banjir dan bermanfaat bagi
kualitas pring yang baik karena memperoleh serapan air yang baik
sehingga pring tumbuh dengan subur.

4. Kearifan Lokal dalam Ramalan
a. Hubungan dengan Tuhan

Petungan angka, istilah angka atau numerikal merupakan sebuah
tradisi kepercayaan atau kebudayaan yang berhubungan dengan
angka-angka dalam kehidupan masyarakat. Dalam masyarakat,
angka dianggap sebagai sebuah simbol yang dinilai dapat menafsirkan
sesuatu hal yang tersembunyi, menyimpan sebuah rahasia, dan di-
anggap sakral. Fenomena kemisteriusan angka ini masuk dalam
berbagai tradisi peradaban dan keyakinan. Dalam ranah agama Islam,
misalnya, angka tidak bisa dipisahkan dari bidang spiritualitas. Hal
tersebut dapat dibuktikan dalam ujaran Al-Quran menggunakan
bahasa yang indah dan logis, namun penuh makna dan rahasia.
Sebagaimana yang terdapat dalam surat Al Mudatsir (74:30) “dan,
di atasnya ada sembilan belas malaikat” dan beberapa lainnya.

Kemilau Mutiara Lokal ... 71



Beberapa lambang atau simbol yang terdapat dalam angka-angka
yang dianggap mempunyai kekeramatan tersendiri adalah representasi
dari sejarah masa peradaban terdahulu sekaligus petunjuk bagi para
pemeluk agama dan keyakinan sebagaimana halnya masyarakat Jawa
etnik Panaragan. Dalam paguyuban kesenian reyog Ponorogo, terdapat
simbol atau tandanya sendiri yang sangat berbeda satu dengan yang
lainnya, yang mencerminkan sejarah munculnya kesenian adiluhung
ini. Simbol dalam angka-angka ini bukanlah sebuah bentuk atau
tulisan yang abstrak dan tidak mempunyai makna. Bagi masyarakat
Jawa subetnik Panaragan pada paguyuban kesenian reyog Ponorogo,
lambang atau simbol yang berbentuk angka-angka ini mempunyai
beberapa makna dan manfaat besar bagi paguyubannya dan ini meru-
pakan sebuah fakta yang teraktualisasi dalam beberapa komponen
yang terdapat dalam kesenian reyog yang terbagi dalam berbagai aspek
yang meliputi bilangan angka-angka berikut.

Angka siji memiliki makna leksikal satu yang terepresentasi
dalam senjata pamungkas Prabu Klanasewandana yang dapat menak-
lukkan berbagai halang rintang. Jumlah bilangan angka siji (satu) ini
tersimpan makna ketauhidan atau keesaan yang terpatri dalam diri
seseorang maka hidupnya akan menjadi tenang. Dengan “senjata”
pamungkas ketauhidan ini, menjadikan seseorang mapan dan tiada
yang ditakuti kecuali kepada Allah yang Mahakuat. Orang yang
berpegang teguh kepada ketauhidan ini kelak di akhirat bakal selamat.

Angka lima yang memiliki makna leksikal ‘lima’ yang terepre-
sentasi dalam beberapa bagian komponen dalam kesenian reyog
seperti benik atau ‘kancing baju’ pakaian adat warok Ponorogo yang
berjumlah lima butir, jabung sayet dalam pecut samandiman terdapat
lima buah. Hal ini menyimpan makna yang harus dilakukan umat
manusia menuju paripurna, yaitu syahadat, salat, zakat, puasa, dan
haji (bagi yang mampu). Rukun Islam inilah yang harus dilakukan
oleh setiap manusia di dunia yang beragama Islam. Selain itu, sehari
orang beribadah salat wajib 5 kali. Bagi siapa pun yang melakukan itu
maka hidupnya akan selamat di kemudian hari karena yang pertama
kali dihisab adalah ibadah salat.

72 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Angka pitu yang memiliki makna leksikal ‘tujuh’ sebagaimana
terdapat dalam tujuh karakter dalam pemain kesenian reyog yang
meliputi pembarong, warok, jathil, klanasewandana, pujangganong,
pengrawit, dan senggakan sebagai bentuk pitulungan. Masyarakat Jawa
etnik Panaragan sangat mempercayai angka ganjil yang merupakan
kesukaan dari Sang Pencipta jagat raya dengan banyaknya keajaiban
dalam angka tujuh seperti yang terdapat dalam 7 tingkatan dalam
langit sebagaimana yang terdapat dalam Al-Qur’an Surah Al-Baqorah
(2:29) yang memiliki arti ”Dia berkehendak menciptakan langit, lalu
dijadikan-Nya tujuh langit”. Kemudian, dalam hadis juga disebutkan
demikian, yakni “Tujuh Golongan yang akan dinaungi Allah Swt.
dengan Bayangan-Nya pada saat tiada naungan kecuali dari bayangan-
Nya”. Oleh karena itu, angka 7 menjadi sebuah angka yang “sakral”
dalam mengamalkan segala perbuatan sebagai bentuk pepeling.

Angka pitulas yang memiliki makna leksikal ‘tujuh belas’ sebagai-
mana yang terdapat dalam aspek peralatan musik reyog dengan
wilahan nada: 1, 2, 3, 4, 5, 6 yang apabila dijumlahkan menjadi 17
serta jumlah properti dalam kesenian reyog yang terdiri dari barongan
1 buah, topeng klanasewandana 1 buah, topeng bujangganong 1 buah,
topeng patrajaya 2 buah, ebleg 2 buah, kendang, ketipung, terompet,
kempul, kethuk, angklung. Jika dijumlahkan, total menjadi jumlah
bilangan angka 17 yang memiliki makna hendaknya seseorang men-
jalankan salat dalam sehari 17 rakaat yang dibagi menjadi salat subuh,
zuhur, asar, magrib, dan isya. Hal itu dilakukan gar selamat dunia dan
akhirat kelak nanti. Jika tidak menjalankan perintah, di akhirat nanti
akan menjadi susah karena tidak memperoleh pertolongan dari Allah.
Gothak gathuk mathuk itu mengandung kearifan simbolis (symbolis
wisdom) yang mana masyarakat Ponorogo lebih menyukai angka
ganjil karena mengikuti perintah-perintah Tuhan Yang Mahakuasa
agar dengan mengikuti-Nya manusia ikut selamat dunia dan akhirat.

Perhitungan angka juga terdapat dalam membangun rumabh tra-
disional ala reyog Ponorogo dari model bangunannya. Perhitungan
angka berdasarkan weton dan hari pasaran. Weton ini merupakan

Kemilau Mutiara Lokal ... 73



nilai hari dan nilai pasaran. Penentuan hari terbaik dalam membangun
rumah dengan cara menjumlahkan nilai weton dan nilai pasaran
kemudian dihitung dengan lima karakter, antara lain kerta yang arti-
nya ‘memiliki banyak rezeki’, jasa yang artinya ‘sentosa’, candi yang
artinya ‘sejahtera’, rogoh artinya ‘sering merugi’, dan sempoyongan
yang artinya ‘tidak tahan lama atau kerap kali pindah’ Perhitungan
dalam membangun rumah dihindari jatuh pada watak rogoh dan
sempoyongan.

b. Hubungan dengan Manusia

Wong alok, mbesok bakale melok. Nasihat bijak orang tua dalam
meneropong waktu tecermin melalui ungkapan bijak wong alok,
mbesok bakale melok. Wong alok atau memiliki makna kultural
bahwa ‘orang yang menjelekkan. Mbesok sebagai pertanda waktu
‘di kemudian hari’ Bakale melok memiliki arti ‘calonnya mengikuti
apa yang telah disematkan kejelekan kepada orang lain. Ungkapan
tersebut menyiratkan sebuah larangan menghina orang lain karena
akan kembali kepada orang yang menghina. Hal itu juga ditegaskan
oleh Mbah Pur Warok Gendheng bahwasanya kehidupan ini ibarat
menjalani sebuah pengalaman yang dapat dijadikan pelajaran atau
istilah beliau adalah lakon wis kelakon dadia ngaca pangilon. Ungkapan
itu mengandung kearifan spiritual (spiritual wisdom) agar manusia
dapat belajar dari pengalaman sehingga dapat introspeksi diri atau
bermuhasabah. Ngaca pangilon ini memiliki makna konotasi sebagai
cermin diri untuk memandang siapa sebenarnya diri kita, bagaimana
diri kita sehingga timbul rasa mawas diri sebelum mengoreksi atau
alok kepada orang lain.

c. Hubungan dengan Alam

Kendang, nek digawe songka kulit sapi dadine suarane kurang gandang.
Ungkapan itu sebagaimana yang diutarakan oleh Mbah Harto me-
miliki makna kultural bahwa perajin kendang membuat alat musik
seni reyog yang cara memainkan ditabuh ini, ada sebuah kepercayaan
yang masih melekat kuat jika terbuat dari kulit sapi, ketika kendangnya

74 Kearifan Lokal dalam Seni ...



sudah jadi, suara yang dihasilkan kurang mantap. Kepercayaan ini
terkait mitos bahwa suara kendang terbaik dihasilkan dari kulit rusa
atau kidang. Hal ini memiliki kaitan erat pada zaman dahulu harimau
senang berburu rusa sebagai santapan untuk memenuhi kebutuhan
hidup. Hal yang sama seni reyog yang terbuat dari kepala harimau
jika ditabuh kendang dari kulit rusa maka barongan memiliki kesan
trengginas mengikuti irama suara kendang sehingga dapat dipahami
melalui ungkapan itu mengandung kearifan filosofis (philosphy
wisdom). Hal ini berbeda jika kulit kendang dari sapi yang konon
sapi masih memiliki sifat berani dengan harimau.

C. Kearifan Lokal dalam Mantra Warok Ponorogo

Mantra menurut Sugianto (2014), merupakan perwujudan pikiran
yang merepresentasikan keilahian atau kekuatan kosmik dengan
menggunakan kekuatan kata-kata yang mampu menciptakan
transformasi spiritual bernuansa magis yang digunakan sebagai
sarana komunikasi berdasarkan kekuatan yang diyakini. Kekuatan
dari mantra ini biasanya diyakini sebagian orang memiliki petuah
magis yang dapat berimplikasi pada kehidupan pribadi maupun
bermasyarakat. Paguyuban reyog Ponorogo sebagian masih mem-
pertahankan penggunaan mantra dalam aktivitas kesenian reyog
Ponorogo. Berdasarkan analisis data, terdapat beberapa jenis mantra,
yakni gebyakan, Aji Kolor Seta, dan wisuda warok Ponorogo. Berda-
sarkan jenisnya, mantra itu tergolong kepada mantra hijau yang
digunakan sebagai media memohon kepada Tuhan Yang Maha Kuasa.
Berikut ini data-data mantra dalam paguyuban reyog Ponorogo (Tabel
2.16).

Kemilau Mutiara Lokal ... 75



Tabel 2.16 Mantra Warok Ponorogo

No. Jenis Mantra Wacana Mantra dan Makna Gramatikal

1. Gebyakan Bismillahirohmanirahim

‘Dengan menyebut nama Allah yang Maha Pengasih dan
Pemurah’

Ingsun anyekseni syahadat panetep-panata gama kang
manggon ana roh ilafi

‘Saya bersaksi syahadat panetap panata gama yang ada di
ruh paling dalam’

Kang jumeneng ana saktelenge ati

‘Yang berdiri di dalam hati’

Kang dadi panjering urip kang dadi lajering Allah

‘Yang menjadi pusatnya hidup, yang menjadi pusat/inti
Allah’

Wejangan kita nur muhammad kalebu iman kang
sampurna

‘Nasihat kita cahaya Muhammad yang masuk iman yang
sempurna’

Slamet dunya, slamet akhirat, murah donya, murah akhirat

‘Selamat dunia, selamat akhirat, murah dunia, murah
akhirat’

Slamet dunya, slamet akhirat murah dunya, murah akhirat

‘Selamat dunia, selamat akhirat, murah dunia, murah
akhirat’

Duh gusti Allah kula nyuwun ridha panjenengan

‘Ya Allah saya minta rida-Mu’

Kula nyuwun ijin dipunreksa, dipunjagi, dipunbantu lahir
lan batin kula ya Allah

‘Saya minta izin diusahakan, dijaga, dibantu lahir dan batin
saya ya Allah’

Panjenegan jagi, panjenegan reksa pagelaran Reyog
Marga Jati Jala Sutra Anggenipun gelaraken sageta dipun
paringi wilujeng

‘Allah jaga, Allah usahakan pergelaran Reyog Marga Jati Jala
Sutra mengadakan pagelaran bisa diberi keselamatan’

76 Kearifan Lokal dalam Seni ...



No.

Jenis Mantra

Wacana Mantra dan Makna Gramatikal

Dipuntebihne sangking sedaya balak lan musibah

‘Dijauhkan dari semua bahaya dan musibah’

Dipuntebihne sangking sedaya penyakit

‘Dijauhkan dari semua penyakit’

Dipun tebihne sangking sedaya gangguan jin, setan, silu-
man, iblis jahat lan sak pitunggalanipun

‘Dijauhkan dari semua gangguan jin, setan, siluman, iblis
jahat dan sejenisnya’

Lan kejangkung dining para ahli kubur lan leluhur para
punggawa Ponorogo

‘Dan terkabulnya dengan para ahli kubur dan leluhur para
penggawa Ponorogo’

2.

Pertunjukkan

Aji kolor seta dhedhemit pada morat marit’

‘Aji kolor putih dedemit pada kocar-kacir’

Jin setan mawut ra karu-karuan’

‘Jin setan mawut tidak karuan’

Kaya watu bledug dadi awu’

‘Seperti batu pecah menjadi abu’

Kun faya kun kersaning Allah’

‘Jadilah maka jadi atas kehendak Allah’

Laillahaillaallah Muhamadar Rasullullah’
‘Tidak ada Tuhan selain Allah, Muhammadku Rasulullah’

3.

Wisuda
warok

Bismillahirohmanirahim’

‘Dengan menyebut nama Allah yang Maha Pemurah dan
Pengasih’

Amid pasang kaliman tabiq

‘Salam penghormatan untuk meminta izin’

lla-ila sinabetna ing ila duni

‘Keyakinan berikan dalam hati’

Tinebehna saking tulak sarik

‘Dijauhkan dari duka nestapa’

Kemilau Mutiara Lokal

77



No. Jenis Mantra Wacana Mantra dan Makna Gramatikal

Dumawahing tawang towang

‘Pemberian Penguasa Jagad’

Mugi-mugi linepatno saking siku dendhaning gusti ingkang
maha agung,

‘Moga-moga dilipatkan dari ampunan denda dari Allah
Maha Besar’

Aamiin-aamiin ya robbal alamin

‘Selamat-selamat Ya Allah selamat’

Berdasarkan data Tabel 2.16, terdapat tiga jenis mantra. Mantra
pertama merupakan mantra gebyakan yang digunakan sebelum pentas
pertunjukan atau pengukuhan reyog Ponorogo saat deklarasi kepada
masyarakat perihal paguyuban reyog baru. Mantra itu memiliki
maksud agar pertunjukan reyog dijauhkan dari mara bahaya dan
mampu membawa keselamatan dunia dan akhirat. Dengan mantra
tersebut, warok meyakini bahwa zzat Yang Maha Tinggi akan mem-
beri kekuatan lahir dan batin lewat kekuatan kata (word power) yang
terdapat dalam mantra warok tersebut. Dalam mantra, tecermin nilai
religiusitas dalam penggunaan kalimat bismillahirahanirahim yang
merupakan bentuk kepercayaan warok terhadap mujarabnya doa.
Keyakinan tersebut terungkap pada aspek makna bahwa Allah Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang yang pasti Allah akan mengabulkan.

Keyakinan itu juga didukung dengan penggunaan pilihan kata
ingsung yang merupakan ragam bahasa Jawa kromo yang biasa digu-
nakan kepada penutur yang memiliki kedudukan status yang lebih
tinggi. Setelah itu diikuti dengan kalimat syahadat dengan artian
seseorang yang telah bersyahadat maka terjadi perubahan status di
hadapan Allah. Pola kata yang digunakan oleh warok ketika berdoa
dengan memosisikan Allah zat yang lebih tinggi merupakan cerminan
kearifan etika (ethical wisdom). Selain itu, dalam mantra tersebut
banyak sekali digunakan kata-kata yang diulang-ulang (repetisi)
yang menunjukkan kearifan pengharapan (hope wisdom) dalam

78 Kearifan Lokal dalam Seni ...



kesungguhan berdoa yang dapat berimplikasi terhadap perlindungan
keselamatan paguyuban reyog (protective wisdom).

Penggunaan diksi atau pilihan kata-kata yang berbahasa arab atau
simbol agama seperti bismillahirahmanirahim, kun fayakun, Allah,
syahadat Laillahaillaallah Muhamadar Rasullullah menunjukkan
bahwa seorang warok memiliki keyakinan beragama Islam dengan
memohon kepada Allah sebagai tempat meminta serta Nabi
Muhammad sebagai utusan Allah yang menyampaikan risalah di bumi
sehingga keyakinan akan mujarabnya mantra akan mudah dikabulkan
Allah. Selain itu, dalam mantra juga terdapat pilihan kata (diksi) yang
berkaitan dengan hantu atau mahkluk halus seperti jin, setan, siluman,
dan iblis yang merupakan musuh abadi manusia. Pilihan kata dalam
mantra warok tersebut memunculkan kesan aura mistisme.

Berdasarkan aspek bahasa, dalam mantra warok banyak sekali
ditemukan pengulangan kata yang menunjukkan kesungguhan (hope
wisdom) yang bertujuan untuk menekankan suatu inti atau maksud
yang ingin dicapai. Biasanya pengulangan kata (repetisi) dianggap
paling penting seperti ditemukan dalam kalimat slamet donya slamet
akherat, murah donya, murah akherat. Pengulangan kata-kata akan ber-
dampak kepada pikiran bawah sadar menjadi aktif yang berimplikasi
kepada otak bawah sadar menjadi lebih tenang sebagaimana orang
berzikir dan akan menimbulkan keyakinan sempurna tentang doa
(mantra) yang dirapalkan.

Sementara itu, data mantra kedua, pada mantra aji kolor seta
digunakan jika terdapat gangguan dari mahkluk halus yang ingin
menganggu pergelaran reyog, seperti jin yang ingin merasuki pemain
aji kolor seta. Hal ini merupakan wujud dari kearifan kesehatan
(medical wisdom). Aji kolor seta memiliki makna filosofi berasal dari
bahasa Jawa kala yang berarti ‘waktu’ dan seta berarti ‘putih: Maksud-
nya, warok senantiasa mengunakan waktu untuk berbuat kebajikan
(sosial wisdom). Kolor seta seringkali dimaknai juga sebagai waktu aja
ka olor-olor yang mencerminkan kearifan filosofi (philosophic wisdom)
agar mampu menjaga waktu supaya tidak rugi (economic wisdom).

Kemilau Mutiara Lokal ... 79



Mantra warok secara aspek bahasa bertalian dengan budaya
subetnik Jawa Panaragan yang terkenal dengan reyog Ponorogo. Salah
satu unsur bahasa yang mencerminkan budayanya terdapat pada
kalimat aji kolor seta yang merupakan senjata andalan para warok.
Kolor seta ini biasa digunakan sebagai pengencang ikat pinggang yang
memiliki makna filosofi bahwa seorang warok hendaknya rajin ber-
puasa, tirakat jangan sampai ngumbar mangan ‘rakus. Tali kolor seta
dalam penggunaannya selalu menjulur ke bawah menjadi dua bagian
dengan maksud seorang warok harus mampu menjaga hubungan baik
dengan Allah (hablun minallah) dan menjaga hubungan baik dengan
sesama manusia (hablun minannas). Kedua aspek tersebut mencer-
minkan kearifan spiritual (spiritual wisdom) dan kearifan sosial (social
wisdom). Sementara itu, data ketiga, mantra wisuda warok digunakan
pada saat mewisuda warok Ponorogo. Wisuda itu sebagai upaya baiat
kepada warok agar senantiasa menjadi pengayom dan pelindung
masyarakat. Pengukuhan ini diharapkan juga sebagai seorang warok
terus istikamah dalam jalan kebaikan sehingga mendapat ampunan
dari Allah.

Warok MPWG mengatakan bahwa penggunaan mantra merupa-
kan faktor penting dalam pergelaran reyog. Keyakinan terhadap
mantra tidak terlepas dari kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha
Bahasa, yang mengerti segala bahasa sejagad raya. Oleh karena itu,
dengan bahasa apa pun Tuhan mengerti apa yang dimaksud dari per-
mintaan hambanya. Justru ketika tidak berdoa (merapalkan mantra)
inilah, dikhawatirkan akan menjadi orang yang takabur dan sombong
sehingga membuat pergelaran reyog tidak berjalan dengan lancar.
“Mantra kuwi penting. Donga kangge keslametan njaluk apa ae marang
gusti Allah, basane apa ae gusti Allah ngerti (Wawancara, pukul 16:11,
14 November 2013)”

Berdasarkan penuturan informan tersebut, mantra menjadi hal
pokok dalam pagelaran reyog. Mantra menjadi media penghubung
kepada Allah untuk memohon segala permintaan (Allahush shomad).
Apa pun bahasa yang dipakai warok, Allah dapat mengerti maksud
yang terkandung dalam doa tersebut sehingga tidak menjadi sebuah

80 Kearifan Lokal dalam Seni ...



penghalang ketika berdoa dengan bahasa apa pun. Inilah yang men-
jadi keyakinan warok dalam penggunaan mantra, meski doa dalam
mantra terkesan etnik-puitis yang membuat mantra terkesan mistik.
Hal tersebut akibat dari perpaduan gaya bahasa dalam doa yang
mengandung unsur estetika dan aura rima yang selaras dan harmoni.

D. Kearifan Lokal pada Unsur Material

Kearifan lokal dalam unsur material, meliputi pemain seni reyog,
properti kesenian reyog yang digunakan dalam pentas pertunjukan,
pakaian Tradisional, alat musik tradisional, gerakan tari tradisional
dan gendhing-gendhing tradisional. Unsur-unsur tersebut memiliki
berbagai makna yang tersirat dan tersurat bagi masyarakat secara
umum terkait tentang makna di balik unsur-unsur yang melingkupi
sebagaimana yang dijabarkan dalam penjelasan berikut.

1. Pemain Reyog
a. Barongan

Pembarong menggambarkan sebagai tokoh seorang Raja Singabarong
dari Kerajaan Lodaya. Pembarong merupakan simbol dari dua
karakter kontras antara harimau dan burung merak. Harimau me-
miliki kekuatan fisik yang kuat dan dikenal sebagai raja hutan. Oleh
karena itu, ia sangat disegani di kalangan penduduk hutan belantara.
Sementara itu, burung merak simbol dari keindahan, lemah gemulai,
dan memiliki daya pikat kuat terhadap binatang lainnya. Perpaduan
binatang tersebut menjadi inspirasi dalam berseni tari. Hal ini terung-
kap dalam ekspresi gerakan yang dilakukan oleh pembarong seperti
terekspresi dalam ungkapan ukel cakar merak ‘ukel kuku merak’ yang
menggambarkan posisi jongkok, tetapi lutut kedua-duanya tidak
menyentuh tanah dan kaki kiri di depan kuda-kuda. Merak nothal
terwujud dengan gerakan ngebat-ngebat ‘kipas-kipas’ ke belakang
kemudian kedua puncak dhadak saling diadu. Brangkangan yang
menggambarkan harimau berjalan disertai torehan ke kanan dan ke
kiri sebagai bentuk kewaspadaan, dan gerakan ukel siung ‘ukel taring’
yang menggambarkan posisi kedua tangan mencengkeram seperti

Kemilau Mutiara Lokal ... 81



harimau yang mengeluarkan senjata taring dan kuku sebagai bentuk
unjuk kekuatan.

b. Klanasewandana

Klanasewandana yang mencerminkan sebagai seorang pemain seni
reyog. Klanasewandana berperan sebagai seorang raja dari Kerajaan
Bantarangin. Raja Klanasewandana merepresentasikan sebagai tokoh
yang tampan, gagah perkasa, dan sakti mandraguna. Klanasewandana
dalam tariannya selalu menggunakan gaman yang bernama pecut
samandiman dengan memiliki 5 jabung sayet. Secara makna, gaman
representasi genggamane iman. Maksudnya, seorang pemimpin
harus memiliki keimanan yang kuat dan 5 jabung sayet. Hal tersebut
merupakan representasi dari rukun Islam yang terdiri dari syahadat,
salat, puasa, zakat, dan haji. Kepemimpinan yang dilandasi oleh rukun
Islam akan membawa keadilan dan kesejahteraan bagi masyarakat.
Oleh karena itu, tarian ini terkesan bijaksana dan berwibawa karena
memiliki kepribadian yang unggul dan mapan. Dapat diambil kesim-
pulan dalam tarian ini terkandung nilai kearifan religius (religious
wisdom) bagi seorang pemimpin, yakni dalam menjalankan amanah
kepemimpinannya harus memiliki landasan keagamaan yang baik
sehingga dalam kepemimpinannya selalu membawa kemaslahatan
bagi rakyat yang dipimpin

c. Pujangganong

Pujangga anom atau sering disebut sebagai Pujangganong yang
mencerminkan sebagai panglima perang dari Kerajaan Bantarangin.
Pujangganong merepresentasikan seorang panglima yang energik,
lincah, dan penuh akrobatik yang secara substansi mengandung
nilai luhur sebagai seorang patih yang penuh dedikasi dan tanggung
jawab dalam mengatur strategi manajemen kerajaan. Maka dari itu,
gerakan tari ini mencerminkan sikap cekatan nan penuh akrobatik
yang mengundang banyak perhatian masyarakat. Tarian dengan
aksesori topeng bermata agak melotot ini sebagai bentuk wujud
kejelian, kecermatan, dan ketelitian dalam menjalankan segala titah
dari sang Raja Prabu Klanasewandana. Tarian ini mengajarkan kepada

82 Kearifan Lokal dalam Seni ...



kita tentang amanah dari sebuah jabatan amatlah berat sebagaimana
gerakan akrobatik yang tecermin dari adegan jungkir balik. Maka
dari itu, bagi siapa pun yang sedang memegang amanah haruslah
dikerjakan dengan penuh dedikasi, bertanggung jawab, dan cermat
agar selamat dunia dan akhirat. Untuk itu, dapat dipahami bahwa dari
pemain Pujangganong mengandung kearifan nasionalis (nationalis
wisdom) yang mengajarkan kepada manusia agar memiliki rasa mem-
perjuangkan dan mempertahankan negara dengan tanggung jawab
dan dedikasi tinggi. Hal ini tergambarkan dari Patih Pujangganong
yang siap menerima titah sang raja dalam segala hal yang berkaitan
dengan urusan kerajaan sehingga sifat totalitas dari seorang patih
bertanggung jawab terhadap amanah yang diperolehnya.

d. Jathil

Jathil merupakan pasukan berkuda yang menggambarkan sebagai
seorang kesatria yang memiliki jiwa patriotisme untuk mengabdi
totalitas untuk bangsa dan negara. Hal ini tecermin dari alur cerita
dan gerak tarinya yang energik. Setidaknya, secara garis besar tari
jathil memiliki dua versi sesuai kepercayaan penari terkait asal usul
kesenian reyog. Versi pertama, Bantarangin yang banyak divisualisasi-
kan dalam pentas pertunjukan festival. Versi kedua, Ki Ageng Kutu
dengan Wengker yang terkenal dengan jathil reyog obyog.

Terkait versi obyog dapat disampaikan beberapa informasi

(Kurnianto, 2017):

1) Penari jathil obyog cenderung membawakan karakteristik yang
individual. Motif gerak antara penari yang satu dengan yang lain
berbeda sekalipun dalam satu pentas yang sama

2) Tatabusana penari jathil juga sangat bebas. Artinya, warna tidak
harus sama dalam satu paguyuban.

3) Tata rias juga tergantung permintaan sesuai dengan keinginan
masing-masing agar sesuai penampilan yang cantik berdasarkan
keinginannya.

4) Sering tidak menggunakan ebleg atau jaran kepang.

Kemilau Mutiara Lokal ... 83



Berdasarkan ciri khas tersebut, dapat disimpulkan bahwa ge-
rakan tari jathil obyog memiliki kesan “genit” sebagai bentuk repre-
sentasi sindiran kepada Prabu Brawijaya V yang pemerintahannya
lebih cenderung dikendalikan oleh permaisurinya. Sebaliknya, versi
Bantarangin terkesan lebih seragam sebagaimana prajurit berkuda.
Namun, secara substansi tarian ini mengandung kearifan lokal yang
mengajarkan kepada manusia agar memiliki sifat heroisme dan pa-
troitisme dalam kehidupan. Sifat heroisme harus diwujudkan dalam
bentuk tolong-menolong dan gotong-royong sesama manusia maupun
alam semesta. Sementara itu, sifat patriotisme harus diwujudkan
dengan selalu membela kebenaran yang sering terungkap dengan
ungkapan sing salah bakale seleh ‘siapa yang salah akhirnya kalah’

e. Warok

Warok merupakan tokoh masyarakat yang memiliki daya linuwih.
Warok merepresentasikan seorang tokoh karismatik yang menjadi
panutan bagi masyarakat Ponorogo. Oleh sebab itu, dalam pentas
kesenian reyog, tari warok tampil dalam awal pentas pertunjukan yang
mengisahkan tentang jagoan sakti mandraguna. Lazimnya terdiri dari
warok sepuh dan warok muda. Warok sepuh menggambarkan sosok
berwibawa dengan membawa teken ‘tongkat’ sambil mengamati dan
mengarahkan warok muda (Gambar 2.4) yang sedang berlatih ilmu
kanuragan.

Wujud ekspresi “pendadaran” warok sepuh kepada warok muda
yang tecermin dari polah bawa ‘tingkah laku’ terungkap dari gerakan
warok muda seperti sembahan, yakni bentuk penghormatan murid
kepada guru. Hal ini merupakan bentuk adab mulia siswa warok
dalam mencari rida seorang guru. Dari substansi makna gerakan
tari ini, dapat diambil simpulan seorang warok sepuh mengajarkan
ilmu keutamaan hidup dan kehidupan yang hakiki sebagai bentuk
kaderisasi atau pewarisan nilai-nilai adiluhung; dan adab menuntut
ilmu seorang warok muda dengan menghormati guru (warok sepuh)
merupakan kunci keberhasilan seorang murid dalam menuntut ilmu.

84 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.4 Warok Cilik

Gerakan atau polah bowo tarian warok mengajarkan kepada
masyarakat luas tentang kearifan pendidikan (education wisdom),
yakni bagaimana cara etika menuntut ilmu harus disertai dengan si-
kap, semangat, kerja keras, cerdas, dan ikhlas. Nilai ini sangat penting
diterapkan oleh peserta didik di mana pun dan kapan pun mengingat
pada era sekarang ini banyak siswa yang niretika dan tidak beradab
dengan sikap berani pada guru, seperti melakukan berbagai kekerasan
yang berujung pada penistaan dan penderitaan. Tampaknya, yang
hilang dari sebagian siswa pada era sekarang ini adalah etika terhadap
guru maka perlu strategi penanaman etika terlebih dahulu sebelum

Kemilau Mutiara Lokal ... 85



ilmu. Penanaman etika itu bisa melalui berbagai cara yang salah satu-
nya melalui pendidikan seni dan kebudayaan dalam reyog Ponorogo.

f. Wiraswara

Wiraswara merupakan tim senggakan yang bertugas sebagai penye-
mangat perjuangan dalam medan perang. Tim ini merupakan salah
satu faktor penting dalam kesenian reyog. Perannya sebagai seni
tarik suara yang terdiri dari kumpulan beberapa orang yang bertugas
memotivasi pemain reyog dengan mengalunkan nada yang khas,
yaitu hae, hae ho’ya ho’ya dengan suara yang gerok ‘serak’, keras, dan
kompak yang dilakukan secara bersama-sama. Senggakan dalam
kesenian reyog ibarat sebuah makanan tanpa kerupuk maka tidak
akan terasa kriuk tanpa senggakan. Dalam reyog festival, senggakan
biasanya dinamakan sebagai wiroswara yang bertugas menceritakan
lelakon atau menggambarkan alur cerita seperti dalam pewayangan
atau dalam dunia orkestra luar negeri, seperti soundtrack sehingga
menjadikan penampilan kesenian reyog menjadi lebih hidup dan
menarik. Wiraswara ini mengandung kearifan lokal gotong-royong,
kerja sama, dan kekompakan dalam hidup dan kehidupan untuk
menghasilkan harmoni sosial dalam masyarakat sebagaimana wiras-
wara yang menghasilkan suara yang merdu nan mengandung motivasi
kepada siapa pun yang mendengarkan sehingga merasa penonton
maupun pemain merasa sangat terhibur.

2. Kearifan Lokal pada Properti Reyog
a. Topeng Barongan

Topeng barongan merupakan simbol yang menggambarkan sebagai
raja hutan Simabarong atau Singabarong. Barongan atau disebut
juga dengan caplokan atau cekataan yang merepresentasikan makna
ketangguhan, keberanian, dan kebesaran seorang penguasa dalam
setiap kebajikan. Barongan salah satu komponen penting dalam kese-
nian reyog yang menggambarkan seorang Raja Singabarong penguasa
Kerajaan Lodaya yang terkenal dengan ketangguhan dan kesaktian
luar biasa. Barongan juga merupakan topeng terbesar di dunia yang

86 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Foto: Alip Sugianto (2023)

Gambar 2.5 Topeng Barongan

terbuat dari kayu dadap yang dipola sedemikian rupa menyerupai
kepala harimau dan dilapisi dengan kulit harimau (Gambar 2.5).

Harimau Jawa keberadaannya semakin hari semakin langka.
Untuk menjaga kelestarian satwa ini, para warok menggunakan kulit
lembu sebagai pengganti kulit harimau asli atau dari kain karpet yang
dipola menyerupai harimau. Teknik substitusi itu mengandung keari-
fan teknologi (technology wisdom) dalam upaya menjaga kelestarian
alam harimau yang semakin lama semakin punah. Hal ini menjadi
skala prioritas demi menjaga keselarasan harmoni di antara menjaga
kelestarian alam dan budaya bangsa. Selain terbuat dari kulit lembu,
biasanya terbuat dari kain elastis yang terbuat dari bola tenis sebagai
pengganti kulit harimau sehingga juga mengandung kearifan ekologi
(ecology wisdom) yang memperhatikan kelestarian binatang dan
menjaga eksistensi seni budaya.

Kemilau Mutiara Lokal ... 87



b. Topeng Klanasewandana

Topeng Klanasewandana merupakan gambaran seorang Raja tampan
dan memesona dengan simbol mahkota raja (Gambar 2.6). Topeng
Klanasewandana merepresentasikan sosok raja bijaksana, adil, dan
sakti mandraguna. Topeng berwarna merah merupakan simbol dari
kesetiaan dan keberanian dengan penampilan wajah yang mena-
wan gigi putih berkilau, kumis tipis, serta mata melotot sebagai
bentuk ketelitian dan kecermatan. Dalam perkembangannya, topeng
Klanasewandana ini diberi hiasan pernak-pernik di atas kening sepeti

Foto: Alip Sugianto (2023)

Gambar 2.6 Topeng Klanasewandana

88 Kearifan Lokal dalam Seni ...



bekas orang yang sujud, memancarkan kesalihan sosial. Maksudnya,
seorang pemimpin harus memiliki sifat adil dan bijaksana serta
ketaatan terhadap Tuhan.

c. Topeng Pujangganong

Topeng pujangganong atau sering disebut bujangganong mengambar-
kan seorang patih dari Kerajaan Bantarangin. Topeng ini merepresen-
tasikan karakter patih yang atraktif dan penuh dedikasi tinggi
terhadap kerajaan dan masyarakat (Gambar 2.7). Topeng berwarna
merah simbol dari kesetiaan terhadap kebajikan dalam mengarungi

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.7 Topeng Bujangganong

Kemilau Mutiara Lokal ... 89

Buku ini tidak diperjualbelikan.



kehidupan dengan penuh senyuman sebagaimana senyum gigi dan
mulut dalam topeng yang identik dengan keceriaan ini. Topeng ini
dalam bentuknya kini lebih bervariasi, misalnya rambut topeng
terbuat dari rambut ekor kuda, yang dahulu sering menggunakan ekor
sapi. Pertimbangan ini karena penampilan rambut ekor kuda lebih
menarik daripada ekor sapi termasuk dalam hal perawatannya. Ciri
khas topeng ini adalah berwarna merah, hidung mancung, terlihat
gigi berseri, bukan bertaring sebagaimana kreasi sekarang ini dan
mata melotot.

d. Topeng Potrojaya dan Potrothala

Topeng yang menggambarkan penasihat raja, Potrojaya dan Potrothala.
Dua topeng ini selalu hadir bersama dalam pementasan yang merep-
resentasikan sebagai tokoh yang berperan sebagai penghibur dan
penasihat sang raja (Gambar 2.8). Bentuk topeng yang lucu sebagai
simbol dari keceriaan dalam mengarungi kehidupan yang penuh
dengan lika-liku kehidupan. Dua tokoh dalam permainan kesenian
reyog ini sekarang mulai jarang ditampilkan dalam formasi lengkap se-
hingga keberadaannya jarang ditemui. Ada beberapa paguyuban reyog

Foto: Repro Dinas Pariwisata (1993)

Gambar 2.8 Topeng Potrojaya dan Potrothala

90 Kearifan Lokal dalam Seni ...



yang masih menggunakan dua tokoh ini. Keberadaannya di pasaran
pun sudah jarang ditemui pembeli. Topeng ini berwarna putih dengan
bagian bawah semacam krowak. Dalam pentas, digunakan sebagai
punokawan ‘teman’, penghibur Raja Klanasewandana.

e. Eblek

Eblek merupakan cerminan sebagai kuda perang (Gambar 2.9). Repre-
sentasinya menerangkan bahwa eblek sebagai kuda tunggangan yang
mengandung makna melatih mengendalikan hawa nafsu manusia.
Eblek sebagai bentuk ilustrasi kuda dikenal memiliki nafsu yang tinggi.
Maka dari itu, kuda selalu diberi kacamata untuk mengendalikan

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.9 Eblek atau Kuda Kepang

Kemilau Mutiara Lokal ... 91



hawa nafsu. Begitu juga manusia harus mampu mengendalikan hawa
nafsu di dalam dirinya. Oleh karena itu, digambarkan sebagai seorang
prajurit yang mengendalikan kuda perang dan perang tertinggi adalah
melawan hawa nafsu. Eblek terbuat dari anyaman bambu dan dihiasi
seperti kuda perang. Eblek sebagai salah satu piranti pemain jathil
menggambarkan prajurit berkuda yang sedang berlaga di medan
perang sehingga dalam perannya, penampilan penari jathil bergerak
sangat lincah.

f.  Pecut Samandiman

Pecut samandiman merupakan senjata pamungkas dari Prabu
Klanasewandana yang berbentuk cemeti atau pecut yang digunakan
ketika penaklukan dengan Raja Simobarong. Representasi tersebut
menerangkan bahwa adanya kepercayaan manfaat dari pecut selain
sebagai senjata pamungkas harus dilandasi dengan nilai illahiah seba-

Foto: Alip Sugianto (2023)

Gambar 2.10 Pecut samandiman dibawa oleh Klanasewandana.

92 Kearifan Lokal dalam Seni ...



gaimana yang tecermin dari jabung sayet berjumlah lima buah yang
merepresentasikan rukun iman, yaitu syahadat, salat, zakat, puasa,
dan haji. Menurut Mbah Tobron, pecut samandiman sebagai senjata
yang ampuh sehingga mampu mengalahkan kebatilan (Gambar 2.10).

3. Kearifan Lokal Pakaian Tradisional

Ajine diri sangka ing lati, ajine raga ana ing busana. Peribahasa terse-
but menggambarkan bahwa harga diri seseorang dilihat dari ucapan.
Maksudnya, orang akan menilai baik atau buruk seseorang dilihat
dari tutur kata yang diucapkan. Penilaian awal tersebut karena ucapan
merupakan cerminan dari apa yang ada di dalam pikiran, sedangkan
ajining raga saka busana berarti nilai penampilan seseorang tergan-
tung dari pakaian. Maksudnya, harga diri badan dipengaruhi oleh cara
menghormati diri sendiri melalui gaya berpakaian. Pakaian memiliki
arti penting bagi manusia karena tidak hanya sebatas menutup aurat,
tetapi pakaian juga mengandung makna yang luas dan menunjuk-
kan suatu identitas tertentu. Salah satu pakaian yang menunjukkan
identitas wilayah atau adat kebudayaan adalah pakaian adat subetnik
Jawa Panaragan. Pakaian adat Panaragan mengacu kepada pakaian
khas yang biasa digunakan oleh para warok Ponorogo pada zaman
dahulu. Pakaian adat Ponorogo memiliki karakteristik tertentu, yaitu
berwarna hitam dan merah. Warna hitam mendominasi pakaian adat
Ponorogo, sedangkan motif berwarna merah terletak di bagian dalam,
tepatnya di belakang kancing baju, lengan kanan-kiri serta bergaris
merah yang terletak di belakang punggung. Selain itu, dilengkapi
dengan celana kombor besar berwarna hitam yang menggunakan
sabuk othok dengan tali kolor ususun berwarna putih besar yang
diletakkan dengan cara diikat pada pinggang. Kadangkala kolor
tersebut diletakkan di pundak ketika berjalan.

Kemilau Mutiara Lokal ... 93



Pada tanggal 24 November 1992, Pemerintah Kabupaten
Ponorogo mengadakan sarasehan reyog bertempat di Pendopo Agung
yang yang melibatkan dari berbagai kalangan yang meliputi praktisi,
ilmuwan (akademis) dari berbagai disiplin ilmu, hingga pakar tari
busana. Dari pertemuan tersebut, dihasilkan Pedoman Dasar Kesenian
Reyog Ponorogo dalam Pentas Budaya Bangsa (Susanto, 2007) atau
terkenal dengan sebutan buku kuning. Buku pedoman tersebut disu-
sun kembali pada tanggal 1 April 1996 pada masa Bupati Markoem
Singodimedjo. Salah satu kesepakatan tersebut adalah penyeragaman
busana atau pakaian yang digunakan oleh personil reyog. Buku ini
sebagai acuan atau pakem bagi seniman reyog di seluruh nusantara
atau istilahnya berbasis karakter Panaragan. Meski dalam buku terse-
but telah dijelaskan secara detail, tetapi dalam buku tersebut belum
dijelaskan makna yang terkandung dalam pakaian seni reyog. Oleh
karena itu, dalam aspek ini dikaji makna pakaian yang digunakan
oleh seniman kesenian reyog melalui teori semiotika yang akan di-
jabarkan sehingga dapat diketahui makna yang tersembunyi di dalam
pakaian karena sesuatu benda seni tidak bersifat meaningless, tetapi
meaningfull dan sayangnya banyak orang yang belum mengetahui hal
tersebut sehingga akan dijelaskan sebagaimana berikut (Tabel 2.17).

94 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Tabel 2.17 Perlengkapan Pakaian Tradisional

No.

Nama
Pakaian

Objek

Interpretasi

Representasi

Pembarong

Baju kimplong

Kaos berwarna
merah tanpa
lengan.

Pembarong harus
memiliki sifat
pemberani dan
siap siaga dalam
kebaikan.

Celana gombyok

Celana hitam
kolor putih yang
berfungsi untuk
menutupi kaki
dengan hiasan
gombyog warna
kuning dan
merah.

Kolor putih simbol
nafsu mutmainah,
warna hiitam nafsu
alwamah, merah
nafsu amarah dan
dan kuning nafsu
sufiyah.

Rumbai-rumbai
warna merah
dan kuning
biasanya
terdapat
identitas nama.

Hiasan laksana raja
gagah perkasa.

Sebagai pengikat
perut berwarna
putih.

Manusia harus
mampu menahan
lapar dan rajin
berpuasa.

Setangen

Sebagai pengikat
perut, tapi untuk
pembarong
jarang
digunakan.

Manusia harus
mampu menahan
lapar dan rajin
berpuasa.

Kemilau Mutiara Lokal

95



Nama

No. . Objek Interpretasi Representasi
Pakaian ) P P
Pengikat Menggambar
pergelangan seorang kesatria
tangan yang siap bertempur

berwarna hitam.

membela kebenaran.

Warna hitam
penutup kaki
dan gombor.

Warok tua

Celana panjang
gejigan
panaragan.

Gombor:
nglongarake rasa
lan longgar atine.
Manusia hendaknya
tidak mudah marah
dalam menghadapi
sesuatu.

Penutup kaki
berupa jarik
berlatar hitam.

Jarik wiru lima.

Jarik wiru lima me-
miliki makna simbolis
di dalam kehidupan
di dunia manusia
jangan mudah serik
‘iri” Wiru lima manu-
sia berjalan jangan
sampai keliru maka
harus memahami
rukun Islam yang
berjumlah lima.

Sebagai bebet

‘pengikat’ perut.

Manusia harus mam-
pu menahan lapar
dan rajin berpuasa.

I i
Setangen tenun

menang

‘pengikat’ perut.

Sebagai
pengikat perut
terdapat hiasan
keemasan.

Epek timang
hitam polos

Manusia harus
mampu menahan
lapar dan rajin
berpuasa.

96 Kearifan Lokal dalam Seni ...



No.

Nama
Pakaian

Objek

Interpretasi

Representasi

r

Keris gabelan

Sebagai senjata
dari bahaya.

Keris berfungsi
sebagai gaman,
genggamane iman.
Seseorang harus
memiliki keimanan
sebagai pegangan
hidup.

Baju wakthung

Bentuk kerowak
dan buthung
untuk penutup
tubuh.

Mempunyai sikap
yang langgeng.
Dalam wakthung,
terdapat lima
butir kancing yang
memiliki maksud
rukun Islam.

Jam kanthong

Petunjuk waktu

Manusia jangan
sampai membuang
waktu dengan
percuma karena
akan rugi.

Iket modang

Pengikat
kepala dengan
mondolan

Manusia harus

bisa menyimpan
kejelakan yang diikat
dalam mondolan
sehingga jangan
sampai keluar. lket
modang warok

tua lebih panjang
sebagai simbol bah-
wa warok tua lebih
banyak pengalaman
dan ilmu kehidupan.

Kolor

Senjata untuk
melindungi

dari bahaya.
Diikatkan dalam
sabuk menjadi
dua bagian.

Kolor ini terbagi atas
dua bagian yang
memiliki makna sim-
bolis sebagai bentuk
menjalin hubungan
baik dengan Allah
dan manusia.

Kemilau Mutiara Lokal



Nama

No. pakaian Interpretasi Representasi
Alas kaki canela  Memiliki makna
cantelna jraning
nala, peganglah kuat
dalam hati dalam
manembah lahir
Sandal kosek batin sujud atau
manembah.
Alat bantu ber-  Gondelan memiliki
jalan yang ber-  makna bahwa
fungsi sebagai seorang warok harus
gondelan gondelan ‘pegangan’
laku utama.
3.  Warok muda Warna hitam Gombor:

penutup kaki
dan gombor.

nglongarake rasa
lan longgar atine.
Manusia hendaknya
tidak mudah marah
dalam menghadapi
sesuatu.

Kain panjang dasar
hitam

Penutup kaki
berupa jarik.

Jarik wiru lima memi-
liki makna simbolis
di dalam kehidupan
di dunia manusia
jangan mudah serik.
Wiru lima manusia
berjalan jangan sam-
pai keliru maka harus
memahami rukun
islam yang berjumlah
lima.

Kolor

Kolor adalah
senjata untuk
melindungi dari
bahaya.

Kolor ini terbagi
menjadi dua bagian
yang memiliki makna
simbolis sebagai
bentuk menjalin
hubungan baik
dengan Allah dan
manusia.

98

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Pakaian Objek Interpretasi Representasi
Sebagai Manusia harus mam-
pengikat perut  pu menahan lapar
terdapat hiasan dan rajin berpuasa.
keemasan.

Sebagai bebet Manusia harus mam-
perut. pu menahan lapar
dan rajin berpuasa.
Stagen
Bentuk kerowak Mempunyai sikap
dan buthung yang langgeng.
untuk penutup  Dalam wakthung,
tubuh terdapat lima butir
kancing yang memi-
liki maksud rukun
Baju wakthung Islam.
Sebagai senjata  Keris berfungsi
‘ dari bahaya sebagai gaman,
: genggamane iman.
. Seseorang harus
. memiliki keimanan
Keris gabelan .
sebagai pegangan
hidup.
4 Pengikat kepala  Udheng memiliki
| makna simbolis
mudheng. Mlati me-
miliki makna melang-
Udheng gadhung kah harus hati-hati.
mlati
4. Celana panjang Celana adalah penu-

Klana
Sewandana

Celana panjang
cinde

penutup kaki.

tup kaki. Maka ketika
berjalan, jangan
sampai membuka
wadi.

Kemilau Mutiara Lokal

99



Nama
Pakaian

Interpretasi

Representasi

Kain panjang jarit
parang baron
warna putih

Kain jarik sebagai
penutup kaki.

Kain jarik memiliki
makna aja serik atau
ketika kita melang-
kah janganlah kita
memiliki sifat iri.

Bara-bara samir
warna merah

Terbuat dari kain
beludru digu-
nakan sebagai
penutup kedua
paha. Paha
kanan dengan
bara-bara, paha
kiri dengan
samir.

Mengandung makna
filosofis keseimban-
gan sehingga men-
imbulkan keadilan
dalam bertindak.

Epek timang
warna merah

Epek ini terbuat
dari kain beludru
warna merah
yang dibordir
dengan monte
warna kuning.
Timangan
berwarna putih
dilengkapi
dengan permata
warna emas.
Dipakai setelah
setangen.

Pengikat perut yang
pada hakikatnya ma-
nusia harus senan-

tiasa banyak tirakat.

Ubet stangen

Bisa disebut
centhing terbuat
dari kain cindhe
warna merah.

Manusia harus mam-
pu menahan lapar
dan rajin berpuasa.

Uncal

Hiasan dari

kulit yang ditatah
serta diperindah
dengan pulasan
dan greji warna
kuning emas.

Uncal sebagai perisai
yang melindungi ba-
gian perut ke bawah.
Maksudnya manusia
jangan sampai
mengumbar syahwat
setan.

100

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Pakaian

Interpretasi Representasi

Selendang Mengandung makna
panjang sebagai filosofis keseimban-
pelengkap saat  gan sehingga men-
menari. imbulkan keadilan
dalam bertindak.

kuning

Terbuat dari Kece ini diletakkan di
beludruwarna  dada yang memiliki
merah dengan  maksud agar makna
hiasan mote agar manusia harus
kuning emas dan mampu menjaga
dipakai seperti  emosi.

kalung.

Kace merah dari
mote

Terbuat dari Ulur merah ke bawah
beludru warna  simbol satu jiwa,
merah dengan  satu tujuan dalam
hiasan mote gerak kehidupan
kuning emas dan dalam rangka me-
dipakai seperti  nyembah (manem-
kalung. bah) pada Tuhan
Yang Maha Esa
sampai manah.

ol A

Ulur merah

Terbuat dari Cakep memiliki
kulit ditatah makna simbol
serta diwarnai dari siap bekerja
kuning emas keras dan tuntas

dan digunakan  dalam menjalankan

Cakep warna
seperti gelang.  amanah.

Terbuat dari Klat bahu ini

kulit ditatah memiliki makna

serta diwarnai simbolis sebagai

kuning emas bentuk kedudukan

dan digunakan  atau pangkat adalah
Klat bahu seperti gelang.  amanah yang harus

Digunakan di dikerjakan dengan
lengan macam-  tuntas.

nya naga

rangsang.

Kemilau Mutiara Lokal ... 101



Nama

No. pakaian Objek Interpretasi Representasi
Warangka Keris memiliki
ladrang lengkap  makna simbol
dengan roncen  sebagai gaman atau
bunga melati senjata. Senjata
dan bunga roos  yang paling ampuh

Keris blangkrak merah. Dipakai  adalah gaman atau
di punggung, genggamane iman.
masuk pada
stangen.

Terbuat dari kulit Praba ini memiliki
ditatah, dipulas  makna simbolis
dengan cat, bahwa seorang

dan dihiasi greji  pemimpin harus
warna kuning memiliki keilmuan
emas. Praba ini  sehingga mampu
dipakai di atas terbang tinggi.
punggung.

Menggambarkan Topeng klana
seorang raja memiliki makna
muda yang tam- simbolis sebagai raja
pan dari kerajaan gagah berani dalam
Bantarangin. membela kebenaran.

Topeng klana

sewandana
Gelang dipakai di Gelang binggel me-
pergelangan kaki miliki makna simbol
kanan dan kiri. kesetiaan dalam

membela kebenaran.
Terbuat dari Pecut memiliki
rotan dibalut makna simbol seba-
benang warna gai senjata pamung-
merah dan kas dengan hiasan

Pecut . Lo .

samandiman !(umng m§m|llk| {abung berJumIah.
jabug berjumlah lima maka manusia
5 dan maksimal  harus berpegang
7. pada rukun Islam.
102 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. X Objek Interpretasi Representasi
Pakaian ) P P
5. Berwarna hitam. Celana dingkian
Dingkian artinya memiliki makna
sepanjang simbol menutup
pertengahan aurat.
Pujangga- betis, model
nong Celana dingkikan ~ kolor.

Gelang dipakai di Gelang binggel me-

pergelangan kaki miliki makna simbol

kanan dan kiri. kesetiaan dalam
membela kebenaran.

Berfungsi se- Embog sebagai
bagai penutup perisai yang
perut ke bawah  melindungi bagian

terbuat dari perut ke bawah.
benang sayet Maksudnya manusia
dan songket angan sampai

warna merah mengumbar syahwat
dan kuning. setan.

Sabuk dari kain  Manusia harus
beludru dibordir mampu menahan
i dengan warna lapar dan rajin
kuning emas. berpuasa.

Epek timang hitam

v Terbuat dari Cakep memiliki
- kain beludru makna simbol
hitam sebagai dari siap bekerja

Cakep hitam pengganti keras dan tuntas
gelang. dalam menjalankan
amanah.

Sampur ber- Mengandung makna
gombyok kuning filosofis keseimban-
emas atau renda gan sehingga men-
warna kuning. imbulkan keadilan
Sampur merah  dalam bertindak.
Sampur merah dipasang tampak

dan kuning depan, dan

kuning tampak

belakang

Kemilau Mutiara Lokal ... 103



Nama

No. pakaian Interpretasi Representasi
Rompi berwarna Baju rompi memi-
merah berseret  liki makna simbol
hitam pada sebagai seorang
leher, lengan patih harus pem-
serta lengkung berani yang
rompi terbuat terekspresi pada
dari kain warna  warna merah dan
dasar merah. hitam sebagai simbol

kelanggengan.

Sebagai gam- Topeng ini memiliki
baran Patih yang makna simbol se-
memiliki batuk bagai seorang patih
nonong dan yang memiliki sikap
hidung panjang  tawaduk.
dari Kerajaan
Bantarangin.

6. Celana sepan- Memiliki makna

Jathil

Celana dingkian

jang bawah lutut
terbuat dari kain
beludru warna
hitam dengan
hiasan warna
kuning emas.

simbol sebagai
penutup aurat.

parang barong

Kain ini lereng-
nya lebih kecil
sebelum dipakai
diwiru menjadi
tiga

Kain jarik memiliki
makna aja serik
‘....jangan iri’ atau
ketika kita melang-
kah janganlah kita
memiliki sifat iri.

Bara-bara samir

Berwarna hitam
dari kain beludru
dihiasi dengan
bordir warna
emas.

Mengandung makna
filosofis keseim-
bangan sehingga
menimbulkan
keadilan dalam
bertindak.

104 Kearifan Lokal dalam Seni ...



No.

Nama
Pakaian

Interpretasi

Representasi

Sampur merah
dan kuning

Sampur ber-
gombyok kuning
emas atau renda
warna kuning.
Sampur merah
dipasang tampak
depan dan
kuning tampak
belakang.

Mengandung makna
filosofis keseim-
bangan sehingga
menimbulkan
keadilan dalam
bertindak.

Sabuk dari kain
beludru dibordir
dengan warna
kuning emas.

Manusia harus
mampu menahan
lapar dan rajin
berpuasa.

Atau centhing
terbuat dari kain
cindhe warna
merah.

Manusia harus mam-
pu menahan lapar
dan rajin berpuasa.

Hem putih lengan
panjang

Hem lengan
panjang warna
putih sebagai
penutup badan

Hem warna putih
memiliki makna
simbol sesuatu hal
harus dilandasi
dengan niat suci

Gulon ter

Gulon ter dari
kain beludru
dihiasi dengan
greji warna
kuning emas
digunakan

di pundak
seperti prajurit
tamtama.

Gulon ter memiliki
makna simbol
sebagai bentuk
amanah yang ada
di pundak seorang
prajurit harus
ditunaikan dengan
baik.

Kalung terbuat
dari beludru
warna hitam
dihiasi monte
kuning emas.

Kace ini diletakkan di
dada yang memiliki
maksud agar manu-
sia mampu menjaga
emosi.

Kemilau Mutiara Lokal ... 105



Nama

No. pakaian Objek Interpretasi Representasi
m Tanda seorang  Srempang memiliki
L 3 prajurit siap makna simbolis
tempur. pasukan yang siap
Srempang bertempur membela
kebajikan.
Kain beludru Cakep memiliki
hiasan bordir makna simbol
emas sebagai dari siap bekerja
pengganti keras dan tuntas
gelang. dalam menjalankan
amanabh.

Pengikat kepala  Udheng memiliki
makna simbolis
mudheng. Mlati
memiliki makna

‘melangkah harus
Iket atau udheng hati-hati’.

hitam gadhung

Gelang dipakai di Gelang binggel

pergelangan kaki memiliki makna

kanan dan kiri. simbol kesetiaan
dalam membela
kebenaran.

Binggel

4. Kearifan Lokal pada Alat Musik Tradisional
a. Kethuk dan Kenong

Kethuk dan kenong merupakan alat musik tradisional yang terbuat
dari seng, dari drum bekas, serta pada bagian tengah terdapat ku-
ningan yang menonjol sebagai tempat yang ditabuh menggunakan
alat berupa kayu yang dilapisi dengan kain atau kain pada ujung-
ujungnya. Representasi bahwa alat musik ini menjadi bagian penting
dari pertunjukan reyog dan wajib hadir dalam mengiringi pertunjukan
karena sebagai alat musik pengiring sekaligus sebagai tanda gerakan
pemain reyog dengan ritme-ritme tertentu. Kethuk dan kenong
memiliki peran penting yang kehadirannya tidak boleh digantikan
dengan alat musik lain yang modern, seperti piano karena meski piano

106 Kearifan Lokal dalam Seni ...



memiliki kemiripan bunyi, tetapi bisa menghilangkan makna dalam
permainan kethuk dan kenong.

Kethuk dan kenong berlaras selendro dan berjarak interval 5-2.
Fungsinya sebagai ritme yang dipukul secara bergantian dan secara
tetap sesuai tempo gendingan di mana setiap pukulan genap kenong
dibarengi dengan gong sehingga menimbulkan alunan suara yang
serasi dan selaras. Kethuk dan kenong ketika dipukul mengeluarkan
bunyi yang berbeda. Kethuk berbunyi thuk yang mempunyai makna
manthuk atau ‘setuju’. Kenong memiliki bunyi nang, ning nong, nung.
Nang memiliki arti ana, ning berarti ‘bening’ atau ‘jernih, nong berarti
‘plong’ atau ‘mengerti, dan nung yang mempunyai makna dunung’
berasal dari bahasa Jawa yang artinya dumunung atau ‘paham, paham
akan makna hidup dan paham akan tujuan hidup. Kedua alat musik
tradisional ini mengandung kearifan filosofi (phylosophy wisdom) yang
mengajarkan kepada manusia tentang tujuan kehidupan yang hanya
mengabdi kepada Sang Pencipta.

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.11 Kethuk dan Kenong

Kemilau Mutiara Lokal ... 107



b. Kempul

Kempul merupakan alat musik pukul dengan cara ditabuh yang
sumber bunyinya berbentuk penon ‘mengema’. Representasi bahwa
kempul berfungsi sebagai penegas ketukan atau beat dalam suatu
alunan permainan musik tradisional (Gambar 2.12). Kempul apabila
dipukul mengeluarkan bunyi gung atau orang menyebut kempul
dengan istilah gong. Sebutan itu merupakan onomatope yang melekat
kuat dari bunyi yang dihasilkannya. Kempul memiliki makna filosofi
sebuah ajakan kumpul (berjamaah) dalam sebuah kebaikan untuk
mengabdi kepada Gusti Kang Maha Agung atau Tuhan Yang Maha
Agung. Dengan jamaah, sesuatu hal akan lebih mudah dilakukan
secara bersama-sama dalam membangun sinergisitas satu dengan
yang lain sebagaimana kempul tidak akan mengalunkan suara indah
jika tidak diiringi alat musik tradisional lainnya. Bentuk kempul ini
merupakan alat musik yang paling besar dan mengeluarkan suara
yang paling besar sehingga disebut juga dengan istilah gong yang
berasal dari kata agung yang memiliki makna leksikal besar sehingga
dapat dipahami bahwa di balik seni musik tradisional terkandung

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.12 Kempul

108 Kearifan Lokal dalam Seni ...



kearifan spiritual (spiritual wisdom) agar manusia selalu bergotong-
royong, bersinergi, dan saling membantu dalam amal saleh untuk
memperoleh rida dari Tuhan Yang Maha Agung.

c. Trompet/Selompret

Trompet atau selompret merupakan alat musik yang terbuat dari kayu
jati yang memiliki panjang kurang lebih 30 cm (Gamabr 2.13). Pada
bagian ujung yang difungsikan untuk meniup, terbuat dari bahan
batok kelapa. Ditiup menggunakan kepyak yang terbuat dari pupusnya
pohon koprak. Representasi bahwa alat musik tiup ini berfungsi
sebagai pembawa lagu atau melodi dan pemberi aba-aba sebelum
gamelan dibunyikan. Orang yang meniup trompet memiliki bunyi
tret..tret..tret yang berarti trus..trus..trus karena dibunyikan sepanjang
pertunjukan. Untuk itu, peniup trompet harus memiliki helaan na-
pas yang panjang. Maknanya di balik alat musik trompet adalah
istikamah atau terus-menerus dalam kebaikan dan jangan berhenti
menjadi orang baik. Berdasarkan makna tersebut, dapat diketahui
bahwa dibalik alat musik tradisional trompet mengandung kearifan
spiritual (spiritual wisdom) yang mengajarkan hakikat syukur atas
nikmat Allah.

Foto: Dheva Yulian Agusti (2018)
Gambar 2.13 Selompret

Kemilau Mutiara Lokal ... 109



d. Kendang

Kendang merupakan alat musik tradisional yang terbuat dari kayu
nangka atau sejenisnya dan pada setiap ujung ditutup dengan kulit
lembu atau kijang. Kendang berfungsi untuk mengendalikan aba-
aba gerakan tari maupun iringannya, kapan memulainya, dan kapan
berhentinya. Kendang memiliki makna pengendalian diri dalam
berbagai aktivitas kehidupan di dunia sebagaimana fungsi kendang
sebagai pengendalian aba-aba gerakan. Pengendalian diri atau mampu
mengontrol diri dalam mengerjakan sesuatu menjadikan sesorang
lebih mawas diri. Kendang menghasilkan bunyi ndang ndang ndang.
Dalam bahasa Jawa, dimaknai bersegeralah atau jangan menunda-
nunda. Jadi, makna dibalik kendang memiliki arti agar kita jangan
sampai menunda-nunda kebaikan atau besegeralah dalam melakukan
kebajikan.

Foto: Alip Sugianto (2019)
Gambar 2.14 Kendang

110 Kearifan Lokal dalam Seni ...



e. Ketipung

Ketipung adalah alat musik tradisional yang memiliki ukuran lebih
kecil daripada kendang (Gambar 2.15). Nama ketipung berasal dari
bunyi yang dihasilkan ketika ditabuh. Bunyinya adalah pung-pung-pung
yang memiliki representasi ungkapan dari bahasa Jawa ‘mumpung’
atau ‘kesempatan’ Kesempatan atau peluang tidak akan terulang ibarat
waktu yang telah berlalu. Oleh karena itu, manusia harus mampu
menggunakan kesempatan yang dimiliki agar tidak hilang begitu
saja sehingga kehilangan momentum yang baik dan dibalik musik
tradisional ini terkandung kearifan spiritual (spiritual wisdom) yang
mengajarkan kepada manusia agar mengingat pentingnya waktu yang
dimiliki untuk sesuatu kegiatan yang produktif. Waktu ibarat pisau
jika tidak bisa menggunakan dengan baik maka akan melukai diri
dan sebaliknya jika mampu menggunakan dengan baik maka bisa
menjadi aji mumpung.

Foto: Alip Sugianto (2019)
Gambar 2.15 Ketipung

Kemilau Mutiara Lokal ... 111

Buku ini tidak diperjualbelikan.



f. Angklung

Angklung adalah alat musik tradisional yang terbuat dari bambu.
Angklung Ponoragan berfungsi sebagai ritmis, berjumlah 4 buah ber-
laras pelog 2 buah sedang dan 2 buah berlaras selendro. Dibunyikan
sebagai pengiring di sela-sela kethuk dan kenong, tetapi kadang-kadang
bisa bersamaan menurut gendhing. Angklung Ponoragan berbeda
dengan angklung dari daerah lain. Perbedaannya adalah angklung
Panaragan memiliki jabug °...rumbai’ yang terdiri dari dua warna,
yaitu merah dan kuning. Angklung berbunyi klung yang artinya
tawadhu (mangklung). Dalam alat musik ini, diajarkan nilai rendah
hati atau jangan sombong.

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.16 Angklung

E. Kearifan Lokal dalam Gerakan Tari Reyog (Gestur)

Gerakan tari dalam seni reyog Ponorogo bukan semata-mata sebuah
gerakan biasa tanpa sebuah arti dan makna, dalam gerakan menyimpan
makna tersirat dan tersurat dalam setiap gerak langkah penari, baik
itu gerakan tari barongan, klanasewandana, pujangganong, warok,
dan jathil. Tokoh dalam pertunjukan reyog tersebut memiliki karakter
masing-masing yang berbeda satu dengan lainnya yang mengandung
pesan di balik gerakan tersebut misal tari jathil yang mengambarkan

112 Kearifan Lokal dalam Seni ...



sebagai prajurit berkuda, klanasewandana yang mencerminkan se-
orang raja yang gagah perkasa dan lain sebagainya. Kearifan yang
terkandung dalam gerakan tari sebagaimana yang dijelaskan berikut
ini.

1. Tari Pembarong

Pembarong adalah pemain yang berperan memainkan dadhak
merak sebagai salah satu komponen penting dalam kesenian reyog.
Dadhak merak atau barongan ini pada zaman dahulu diperankan
oleh dua orang yang menggambarkan Raja Singabarong. Namun,
seiring perkembangan zaman barongan dimainkan oleh seorang
yang mengangkat dhadak merak yang memiliki berat kurang lebih
50 kg. Dhadak merak merupakan sebuah piranti dalam kesenian reyog
berupa topeng yang terdiri dari dua unsur, yaitu kepala harimau dan
burung merak sebagai representasi sindiran oleh Ki Ageng Kutu
kepada Prabu Brawijaya V terhadap permaisurinya. Namun, sering
kali pembarong juga memainkan salah satu unsurnya saja berupa
topeng harimau atau sering disebut dengan kucingan atau caplokan.

Tari kucingan ini sebenarnya lahir dan berkonteks dengan situasi
penjajahan, yakni zaman penjajahan Belanda yang tidak suka dengan
pentas reyog iring-iring di jalan karena dikhawatirkan akan berkem-
bang menjadi mobilisasi massa yang akan merugikan pihak Belanda.
Oleh karena itu, penjajah kemudian melarang pentas reyog Ponorogo
dalam bentuk iring-iringan tersebut. Konsekuensinya adalah pentas
reyog Ponorogo harus dilakukan di tempat tertutup (indoor), yakni di
rumah atau di ruang tertutup sehingga tidak memungkinkan untuk
melakukan mobilisasi massa (Kurnianto, 2017). Lokasi pertunjukan
mengharuskan dalam ruang tertutup maka konsekuensinya dhadak
meraknya dilepas. Hal ini mengingat instrumen tersebut dalam
bentuk utuh kepala harimau dan merak memiliki ketinggian 2.5
meter sehingga pada waktu itu untuk model rumah yang beratap
rendah tidak memungkinkan menyelenggarakan pentas reyog dalam
bentuk versi utuh atau lengkap. Tarian barongan atau dhadak merak
ini dalam pentasnya menggambarkan sikap kesatria dan pemberani

Kemilau Mutiara Lokal ... 113



sebagaimana yang tecermin dalam topeng harimau. Sementara itu,
dadhak merak menjadi pusat nilai keindahan yang memesona dengan
karakter antik dan lemah gemulai. Tari dhadak merak ini menjadi
sentral karakter yang dituju oleh keseluruhan pentas seni reyog. Kuat
dan indah merupakan dua pilar kepribadian utama. Pesan ini men-
dasari seluruh filosofi dalam berseni reyog Ponorogo. Pentasnya tari
barongan terdiri dari tiga aspek, yaitu tari barongan lepas, tari merak
tarung, dan iring-iring Panaragan. Dalam tarian tersebut, terkandung
makna simbolik yang diterjemahkan oleh Bapak Suwandi, pembarong
legendaris Ponorogo, yang dapat dijabarkan sebagai berikut (Tabel

2.18).

Tabel 2.18 Tari Barongan Lepas

Makna Simbolik/

No. Gerakan Irama Rincian Gerak .
Representasi
1. Prapersiapan a. Posisi kaki jongkok yaitu kaki ~ Menggambarkan
kiri tampak, sedangkan kaki seekor harimau
kanan lutut diletakkan. yang sedang
b. Kedua tangan nampak di mena.tap t_ajam
depan kedua kaki berfungsi ~ dan siap-siap
sebagai penyangga badan berjalan menuju
kedua tangan ini digambarkan Suatu tempat.
sebagai kaki depan seekor
harimau.
2. Lampah 1dan . Melangkah lutut kiri, bersa- Berjalan jongkok
jongkok 3 ma-sama tangan kiri. seperti harimau
2dan b.Melangkah lutut kanan bersa- Yan8é seIaIu. was-
4 ma-sama tangan kanan pada p.ada dan.5|.ap
hitungan 4 disertai tolehan ke S1aga ke kiri d.an
kiri, kedua lutut tampak. kanan S?pem
mencari mangsa.
5dan c. Melangkah lutut kanan &
7 bersama-sama tangan kanan.
6 dan . Melangkah lutut kiri bersa-
8 ma-sama tangan kiri pada

hitungan 8 disertai tolehan ke
kanan, kedua lutut nampak.

114 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Makna Simbolik/

No. Gerakan Irama Rincian Gerak .
Representasi
3) Kebatan 1 a. Melangkah maju kaki kanan.  Harimau
(berdiri) 2 b. Putar badan ke kiri (belok kiri) SePerti dinaiki
kaki kiri menjadi kuda-kuda. b“t;ung.”?erskl
sebagai simbo
3 ¢. Dhadak merak digerakkan & S
) menguasai hari-
ke belakang dengan jalan
mau. Atau dalam
mengerakan kepala ke bela- . .
Al cerita sebagai
kang (dheglak) gerakan ini L
) permaisuri yang
dinamakan ngebat. .
mengendalikan
4 d. Melangkah kaki kanan sambil  seorang raja.
memutar badan ke kiri 80
derajat.
5 e. Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap tetap
menghadap semula.
6,7,8 f. Kembali jongkok.
Ukel kosod a. Posisi jongkok Menggerakkan
1-4  b. Posisi jongkok setengah t”_b“h pada lan-
duduk, yaitu pantat diduduk- ~ tal atau pohon
kan pada salah satu kaki yang ~S3mbil mem-
dilipat. bersihkan gigi.
Sebagai simbol
5-8 c. Menggerakkan badan ke .
siap menerkam
muka, ke belakang
. musuh.
(maju- mundur)
d. d) Kembali tanjak duduk
Kebatan 1,2,3 a. Melangkah maju kaki kanan.
(berdiri) b. b) Putar badan ke kiri (belok

kiri) kaki kiri menjadi kuda-
kuda.

. Dhadak merak digerak-

kan ke belakang dengan
jalan mengerakan kepala ke

belakang (dheglak) gerakan ini

dinamakan ngebat.

Kemilau Mutiara Lokal

115



Makna Simbolik/

No. Gerakan Irama Rincian Gerak .
Representasi
4)  Ukel cakar 1-4 a. Posisi jongkok, tetapi lutut Menggambarkan
merak kedua-duanya tidak meny- pertarungan
entuh tanah dan kaki kiri di dan perjuangan
depan kuda-kuda. permaisuri atau

burung merak
menguasai hari-
mau.

b. Kaki kanan melangkah ke
belakang dan kiri mengikuti
setengah diseret.

5-8 c. Kedua tangan bergantian
gerak mencakar di depan atas
kepala barong (jari-jari men-
cakar di depan atas kepala bu-
rung (jari-jari mencengkeram
hadap ke muka).

d. Kembali tanjak duduk.

Kebatan 1,2,3 a. Melangkah maju kaki kanan.
(berdiri) b. Putar badan ke kiri (belok kiri)
kaki kiri menjadi kuda-kuda.

c. Dhadak merak digerakkan
ke belakang dengan jalan
mengerakan kepala ke be-
lakang (dheglak) gerakan ini
dinamakan ngebat.

d. Melangkah kaki kanan sambil
memutar badan ke kiri 80
derajat.

e. Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap tetap
menghadap semula.

f. Kembali jongkok.

1) Posisi jongkok

2) Posisi jongkok setengah
duduk, yaitu pantat diduduk-
kan pada salah satu kaki yang
dilipat.

3) Menggerakkan badan ke
muka, ke belakang (maju-
mundur)

4) Kembali tanjak duduk.

116 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Makna Simbolik/

No. Gerakan Irama Rincian Gerak .
Representasi
a) Posisi jongkok, tetapi
lutut kedua-duanya tidak
menyentuh tanah dan kaki kiri
di depan kuda-kuda.
b) Kaki kanan melangkah ke
belakang dan kiri mengikuti
setengah disere
c) Kedua tangan bergantian
gerak mencakar di depan atas
kepala barong (jari-jari men-
cakar di depan atas kepala bu-
rung (jari-jari mencengkeram
hadap ke muka).
d) Kembali tanjak duduk.
5) Ukel Siung 1-4 a. Posisi sama seperti Memamerkan
nomor 3 kesaktian, kekua-
b. Kaki kanan melangkah ke be- ~ tan.dan ke.dig-
lakang dan kaki kiri mengikuti dayjc\an harlmau:
setengah diseret. Ha?rlmau sebagai
c. Kedua tangan dengan réja hu.tan dan.
R sifat ini sebagai
jari-jari tetap mencengkeram insting mencari
digerakkan turun naik ber-
. mangsa.
gantian
5-8 d. Kembali tunjuk duduk
6) Ukel jenggot a. Posisi seperti nomor 3 menun- Menunjukkan
jukkanan kewibawaan seorang kewibawaan

raja hutan. Kewibawaan itu
terlihat dari gerakan harimau
yang memegang dagu.

b. Kaki kanan melangkah ke
belakang dan ke kiri mengikuti
setengah diseret.

c¢. Kedua tangan digerakkan
turun-naik di bawah dagu (tel-
apak tangan terbuka jari-jari
lurus menghadap ke dalam).

d. Kembali seperti semula.

Kemilau Mutiara Lokal

seorang raja hu-
tan. Kewibawaan
itu terlihat dari
gerakan harimau
yang memegang
dagu.

117



Makna Simbolik/

No. Gerakan Irama Rincian Gerak .
Representasi
Kebatan 1,2,3 a) Melangkah maju kaki kanan.
(berdiri) b) Putar badan ke kiri (belok kiri)

kaki kiri menjadi kuda-kuda.

c) Dhadak merak digerakkan ke
belakang dengan jalan mengera-
kan kepala ke belakang (dheglak)
gerakan ini dinamakan ngebat.
d) Melangkah kaki kanan sambil
memutar badan ke kiri 80
derajat.

e) Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap tetap
menghadap semula.

f) Kembali jongkok.

a) Posisi jongkok

b) Posisi jongkok setengah
duduk, yaitu pantat didudukkan
pada salah satu kaki yang dilipat.
c) Menggerakkan badan ke
muka, ke belakang (maju- mun-
dur)

d) Kembali tanjak duduk

a) Posisi jongkok, tetapi lutut
kedua-duanya tidak menyentuh
tanah dan kaki kiri di depan
kuda-kuda.

b) Kaki kanan melangkah ke
belakang dan kiri mengikuti
setengah diseret.

c) Kedua tangan bergantian
gerak mencakar di depan atas
kepala barong (jari-jari menca-
kar di depan atas kepala burung
(jari-jari mencengkeram hadap
ke muka).

d) Kembali tanjak duduk.

118 Kearifan Lokal dalam Seni ...



7) Uwal guwak
dibal

a) Posisi seperti nomor 3

b)Tangan kiri nampak di
tanah

Membuang segala
serangan dengan
aji-aji yang dimiliki.

1,2,3 c)Tangan kiri mengusap ke
tanah tiga kali

4 d) Tangan kanan dilempar
ke belakang

5-8 e) Kembali tanjak duduk

8) Ukel Cakur a) Posisi sama dengan Memusatkan perha-

nomor 1-4 tian. Dalam hal apa

1-4  b)Kedua tangan bergantian PY" m.emusatkan
mencakar-cakar tanah dan ~ Perhatian atau
dilempar ke belakang konsentlia5| o

merupakan kunci
5-8 c) Kembali tanjak duduk. P

keberhasilan.

Tari barongan lepas tersebut pada prinsipnya merupakan peng-
gambaran dari gerakan-gerakan yang menirukan seekor harimau.
Dinamakan tari barong lepas karena dimainkan oleh seorang pe-
nari saja (tunggal). Tari barongan ini dalam konteks zaman dahulu
dimainkan oleh dua orang. Seiiring perkembangannya, tari barong
dimainkan seorang saja. Selain tari barongan, ada pula gerakan tari

merak tarung sebagaimana berikut (Tabel 2.19).

Tabel 2.19 Gerakan Tari Merak Tarung

Nama

No. Irama

Gerakan

Rincian Gerak

Makna Simbolik

1. Prapersiapan -

Posisi jongkok, kaki kiri

menapak, sedangkan lutut

kanan nampak, kedua

tangan nampak di depan.

Menggambarkan
seekor harimau yang
sedang menatap
tajam dan siap-siap
berjalan menuju
suatu tempat.

Kemilau Mutiara Lokal ... 119



Nama

No. Gerakan

Irama

Rincian Gerak

Makna Simbolik

2. Lampah 1-3
Jingkok

(brangkangan)

a) Melangkah lutut kiri,
bersama-sama tangan
kiri.

b) Melangkah lutut kanan
bersama-sama tangan
kanan (pada hitungan 4
disertai tolehan ke Kkiri).

c) Melangkah tangan
kanan-bersama-sama
tangan kanan

d) Melangkah tangan kiri
(pada hitungan 8 di-
sertai torehan ke kanan
kedua lutut menapak)

Berjalan jongkok
seperti harimau yang
selalu waspada dan
siap siaga ke kiri dan
kanan seperti men-
cari mangsa.

3. Kebatan 1

6,7,8

a) Melangkah maju kaki
kanan

b) Putar badan ke kiri
(balik kiri), kaki kiri
menjadi kuda-kuda.

¢) Dhadak merak di-
gerakkan ke belakang
dengan jalan meng-
gerakkan kepala ke
belakang (dheglag).
Gerakan ini dinamakan
ngebat.

d) Melangkah kaki kanan
sambil memutar badan
ke kiri 90 derajat.

e) Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap
menghadap semula,
kuda-kuda.

f) Kembali jongkok.

Harimau seperti
dinaiki burung merak
sebagai simbol
menguasai harimau.
Atau dalam cerita
sebagai permaisuri
yang mengendalikan
seorang raja.

120

Kearifan Lokal dalam Seni ...



No Nama Irama
. Gerakan

Rincian Gerak

Makna Simbolik

4. Ukel Prapatan  1-4

5-7

a) Langkah ke muka 4 kali
(kaki kanan di depan,
kaki kiri di belakang).

b) Kedua tangan dengan
jari-jari mencengkeram
ukel di depan kepala
barongan.

c) Badan diputar (balik
kiri).

d) Tanjak kuda-kuda kaki
kiri.

e) Tangan kiri menceng-
keram di depan kepala
barong, tangan kanan

memegang sebelah
belakang dhadak.

Kebatan 1

6,7,8

a) Melangkah maju kaki
kanan

b) Putar badan ke kiri (ba-
lik kiri), kaki kiri menjadi
kuda-kuda.

c) Dhadak merak digerak-
kan ke belakang dengan
jalan menggerakkan
kepala ke belakang
(dheglag). Gerakan ini
dinamakan ngebat.

d) Melangkah kaki kanan
sambil memutar badan
ke kiri 90 derajat.

e) Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap
menghadap semula,
kuda-kuda.

f) Kembali jongkok.

Menguasai

dan menikmati
perjalanan sambil
berputar-putar.
Gerakan ini sebagai
tanda bahwa

raja hutan telah
menguasai medan.

Kemilau Mutiara Lokal

121



No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

a) Langkah ke muka 4 kali
(kaki kanan di depan,
kaki kiri di belakang).

b) Kedua tangan dengan
jari-jari mencengkeram
ukel di depan kepala
barongan.

c) Badan diputar (balik
kiri).

d) Tanjak kuda-kuda kaki
kiri.

e) Tangan kiri menceng-
keram di depan kepala
barong, tangan kanan
memegang sebelah

belakang dhadak.
5. Ukel merak 2x8  a) Kedua tangan meme- Maju siaga sambil
erek gang dhadak sebelah mengamati kondisi
belakang. kanan dan ke kiri.

b) Melangkah seret (keng-
ser) ke samping kanan
membentuk lingkaran

c) Gerakan dhadak toleh
ke kiri kanan bergantian

d) Pada hitungan 8
berakhir kaki kanan
nampak maju

122 Kearifan Lokal dalam Seni ...



No Nama Irama
. Gerakan

Rincian Gerak

Makna Simbolik

6. Ukel merak
nothol

1-4

1-8

a) Langkah ke depan 4 kali
(saling mendekat)

b) Gerakan dhadak nge-
bat-ngebat ke belakang

c) Langkah mundur ke
belakang

d) Gerakan dhadak tetap
ngebat-ngebat

e) Kemudian, kedua pucuk
dhadak saling diadu
sesaat.

Kebatan 1
(berdiri)

6,7,8

a) Melangkah maju kaki
kanan

b) Putar badan ke kiri (ba-
lik kiri), kaki kiri menjadi
kuda-kuda.

c) Dhadak merak di-
gerakkan ke belakang
dengan jalan meng-
gerakkan kepala ke
belakang (dheglag).
Gerakan ini dinamakan
ngebat.

d) Melangkah kaki kanan
sambil memutar badan
ke kiri 90 derajat.

e) Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap
menghadap semula,
kuda-kuda.

f) Kembali jongkok.

Menggambarkan
pertarungan atau
sebuah tantangan
dalam kehidupan,
kadang maju dan
mundur untuk ke-
jayaan.

Kemilau Mutiara Lokal ...

123



Nama

No.
Gerakan

Irama

Rincian Gerak

Makna Simbolik

7. Ukel merak
Kklangan

1-8

a) Posisi kaki kiri di depan

b) Jalan seret mundur
membentuk lingkaran

c) Kedua tangan posisi
di muka dada jari-jari
mencengkeram

Kebatan
(berdiri)

6,7,8

a) Melangkah maju kaki
kanan

b) Putar badan ke kiri
(balik kiri), kaki kiri
menjadi kuda-kuda.

c) Dhadak merak di-
gerakkan ke belakang
dengan jalan meng-
gerakkan kepala ke
belakang (dheglag).
Gerakan ini dinamakan
ngebat.

d) Melangkah kaki kanan
sambil memutar badan
ke kiri 90 derajat.

e) Memutar badan ke kiri
sehingga posisi tetap
menghadap semula,
kuda-kuda.

f) Kembali jongkok.

8. Ukel erek

2x3

Posisi sama dengan no. 3
a) Kedua tangan meme-
gang dhadak sebelah
belakang.

b) Melangkah seret
(kengser) ke samping
kanan membentuk ling-
karan

c) Gerakan dhadak toleh
ke kiri kanan bergantian
d) Pada hitungan 8 ber-
akhir kaki kanan nampak
maju

Menujukan kesaktian
dan kekuatan pada
sekeliling sebagai
seorang raja gutan.

124 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Tari merak tarung yang dimainkan oleh pembarong menggam-
barkan gerak-gerik dua ekor burung merak yang sedang bertarung.
Dalam pentasnya, tari merak tarung harus dimainkan oleh dua orang
penari putra. Peralatan yang digunakan tetap dhadak merak dengan
memakai kepala barongan. Tari yang diiringi oleh gendhing sampak
ini dalam pentasnya membentuk beberapa formasi, seperti sembahan,
tarung dua dhadak merak tarung antara dua dhadak merak dengan
dua jathilan jalan silang bergantian tarung antara dua dhadak merak
dengan pujangganong, tarung di antara dua dhadak merak dengan
klanasewandana, iring-iring gendhing Panaragan (Gambar 2.17).
Demikian pula tari barong lepas, perbedaan sekilas antara tari barong
lepas dengan tari merak tarung adalah tari barong lepas dilakukan
berjongkok, sedangkan tari merak tarung dilakukan dengan berdiri.

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.17 Reyog Formasi Jangkep ‘Lengkap’

Kemilau Mutiara Lokal ... 125

Buku ini tidak diperjualbelikan.



Tari iring-iring Panaragan merupakan salah satu ragam tari
dengan posisi berjalan diarak untuk seluruh pendukung kesenian
reyog Ponorogo. Apabila dalam pentas panggung, tari ini adalah
lanjutan dari tari utuh merak tarung dengan membentuk formasi
berikut (Gambar 2.18).

X

Warok Tua

X Warok Muda X Warok Muda X

X Klanasewandana
X X X

il

Jathilan Jathilan
X X X

Puujangganong
XX

Dhadak Merak
Pengrawit
XXX

XXX

Keterangan: X posisi dan jumlah penari

Gambar 2.18 Formasi Pagelaran

126 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Substansi nilai kearifan lokal dalam gerakan tari barongan atau
dhadak merak menyimbolkan bahwa dalam menjalankan kehidupan
di dunia harus selalu waspada untuk mencapai kebahagiaan yang
hakiki. Maksudnya, setiap manusia di dunia pasti banyak ujian
dan godaan gemerlap indahnya dunia. Oleh karena itu, agar tidak
terlena manusia harus waspada supaya memperoleh kebahagiaan
yang sebenarnya. Sebagaimana yang terekspresi dari gerakan dhadak
merak, dilakukan brangkangan dengan menoleh ke kiri dan ke kanan
sebagai bentuk kewaspadaan ketika berjalan di dunia dan ukel siung
merupakan ekspresi dari siap siaga dalam berbuat kebajikan.

2. Tari Klanasewandana

Klanasewandana adalah penari dan tarian yang menggambarkan
sosok raja dari Kerajaan Bantarangin. Kerajaan tersebut dipercaya
berada di wilayah barat Ponorogo, tepatnya di Desa Sumoroto,
Kecamatan Kauman. Sosok Prabu Klanasewandana digambarkan
dengan topeng bermahkota raja, wajah berwarna merah, mata besar
melotot, dan kumis tipis. Prabu Klanasewandana memiliki senjata
andalan, yaitu berupa pecut samandiman yang berbentuk tongkat
lurus, dari rotan, berhias jabung dari sayet warna merah, diselingi
kuning sebanyak lima atau tujuh buah. Dalam versi Bantarangin,
Prabu Klanasewandana ingin melamar Dewi Songgolangit di Kediri,
tetapi ketika perjalanan menghadapi rintangan, yakni Singabarong.
Kemudian, Singobarong kalah melawan Prabu Klanasewandana
dengan senjata pamungkasnya pecut samandiman. Pentasnya ragam
tari klanasewandana diiringi dengan gendhing “Kebo Giro”. Rincian
gerakan tersebut salah satu penciptanya adalah Mbah Sumariyadi,
penari klanasewandana kawakan. Adapun beberapa ragam gerakan
yang disusun beliau dapat dirinci sebagai berikut (Tabel 2.20).

Kemilau Mutiara Lokal ... 127



Tabel 2.20 Gerakan Tari Klanasewandana

Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

1. Besut 1-2  a) Angkat kaki kiri, tangan kiri Sebagai penghubung
tanjak menthang ‘'membentang’  tari, atau peralihan
melang- ditarik ke depan dada yang memiliki
kah tangan kanan dari dada makna simbolis sebagai

ditarik ke kanan menthang bentuk perpindahan
tolehan ke kanan sebagai sesuatu
3-4  b)Tangan kanan ditarik lurus sunatullah.
ke depan. Badan merendah
posisi setengah putar
ke kiri mencari pangkal
sampur.
5-6 c) Kaki kiri melangkah ke
arah serong kiri. Tangan
kanan gerak putar mencari
pangkal sampur.
7-8 d)Kaki kanan menapak
maju. Tangan kanan lurus
trap lutut kanan. Tangan
kiri miwir sampur kalang
kinantang.

2. Lumak- 1-2  a) Langkah kiri Perjalanan keluar dari
sana keraton. Maksudnya,
jalan 3-4  b)Llangkah kanan hidup ini ibarat sebuah

5-6 c) Langkah kiri _perjala_nan seperti
jarum jam dari waktu
7-8 d)Langkah kanan. (Jalan ke waktu mengalami
mengelilingi panggung pergantian. Maka,
arah jarum jam, sampai jangan sombong ketika
hadap gawang kembali). berada di atas, dan
jangan pula bersedih
ketika di bawah.

3. Besut 1-2 a)lrama 1-2 sama dengan Melihat kesiapan
tanjak gerak nomor 1. pasukan dari sisi kanan.
sorong b) Kaki kiri melangkah silang
kanan ke kanan.

3-4 c) Angkat kaki kanan, tangan

kanan gerak memutar.

128 Kearifan Lokal dalam Seni ...




No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

5-6 d) Menapak kaki kanan,
tanjak serong kanan.

e) Tangan kanan lurus trap
lutut kanan.

7-8 f) Tangan kiri nyempurit
trup chetik ‘gerakan
spontanitas’.

4. Ulet 1-8 a) Ulat kanan Mengawasi prajuritnya
kengser 1-4 b) Sirig ke belakang dengan teliti sebagai

saling 5-6 bentuk kesiapan.
jangga 7-8 c) Letakkan kaki kiri kembali,

tangan kanan ukel di depan
dada.

d) Tanjak kanan, kedua tangan
malangkrik ‘berdiri dengan
kedua tangga berada di

pinggang’.

5. Besot 1-2  a) Gerak kepala tiap dua Peralihan gerak melihat
tanjak hitungan. pasukan pada sisi kiri.
serong 3-4 b)Sama dengan irama 1-2
kiri gerak nomor 1.

c¢) Kaki kiri melangkah serong
kiri
5-6 d)Kaki kanan melangkah
silang ke kiri ukel.

e) Kaki kanan melangkah
serong kiri.

f) Kaki kiri melangkah dan
tanjak serong kiri.

7-8  g) Kaki kiri melangkah dan
tanjak serong kiri. Tangan
kiri lurus trap dan lutut kiri
ngrayung. Tangan kanan
trap cethik kanan (pegang
cemeti tegak lurus).

Kemilau Mutiara Lokal ... 129



No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

6. Ulat 1-8 a) Ulat kiri Mengawasi prajuritnya

kengser 1-4  b)Sirig ke belakang (pada dengan teliti sebagai

fe/ing irama 4 angkat kaki kiri). bentuk kesiapan.
jangga
5-6 c) Meletakkan kaki kiri
kembali tangan gerak putar
di depan dada.
7-8 d)Napak dan tanjak kanan
malangkrik.
1-6 e) Gerak kepala tiap doa
hitungan.
7-8  f) Encot badan.
7. Sabetan 5-6 a)Hoyog badan ke kanan, Gerakan peralihan
tanjak tangan kanan yang men- ini memiliki simbol

thang digerak putar (ukel). mengawasi kesiapan

7-8 b)Angkat kaki kanan. Tangan prajurit.
kanan ditarik ke depan
dada, tangan kiri menthang
kiri.
1-2 ) Meletakkan kaki kanan
kembali.

3-4  d) Angkat kaki kiri. Tangan
ke kiri ngrayung di depan
dada, tangan kanan
menthang disertai gerak
kepala ke kanan.

5-6 e)Badan merendah.
Meletakan kaki kiri kembali
disertai ukel kanan.

7 f) Kaki kanan ganti diangkat.
Tangan kiri seblak sampur.

8 g) Napak kaki kanan
menthang kanan, tangan
kiri nyempurit trap cethik.

130 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

8. Lumak- 1-2  a) Badan hoyog ke kanan. Berjalan dengan kehati-
sana 3-4  b)Melangkah maju kaki hatian, di.arr.mti dengan
nhjajag kanan, posisi kedua tangan penuh kejelian.

tetap seperti tanjak.
5-8 c¢) Melangkah kiri, tangan
mengikuti.
1-4 d) Melangkah kanan lagi.

9. Ombak 5 a) Melangkah kaki kiri. Keseimbangan antara

banyu 6  b)Angkat kaki kiri, kaki kiri & duasisi. Mengan-
trap lutut. dung makna filosofi
dalam kehidupan ini
7-8 c) Gerak kepala gebes ke perlu keseimbangan.
kanan, tangan mengikuti.
1-2 d)Berganti angkat kaki kanan
tangan mengikuti.
3-4 e) Gerak kepala gebes ke kiri.

10. Besuk 5 a) Kaki kanan dilempar ke be- Gerakan peralihan
tanjak lakang, badan berputar ke  ini memiliki simbol
glebak kanan 180 derajat tangan  mengawasi prajurit

mbesut. yang akan berangkat ke
6 b) Kaki kiri melangkah, kedua medan laga.

tangan ukel silang di depan
dada.

7-8  c) Napak mau maju kaki
kanan, kaki kiri trap cethik,
tangan kanan lurus ke
depan trap lutut kanan.

11. Tlisik 1-2  a) Kaki kanan ditarik ke bela-  Berjalan dengan cepat

kang mendekati kaki kiri
gejug ‘kaki mengentamkan
ke tanah’. Tangan kanan
juga ditarik ke depan dada
sebelah kanan. Tangan kiri
kalang kinantang miwir
sampur.

agar sampai cepat pada
tujuan.

Kemilau Mutiara Lokal

131



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

12. Besut 1-2  a)lrama 1-2 sama dengan Gerakan peralihan
tanjak nomor 1a ini memiliki simbol

mengawasi prajurit
yang akan berangkat ke
medan laga. Gerakan
ini diulang-ulang
sebagai simbol penting-
nya kesiapan.

3-4  b)lrama 3-4 sama dengan
nomor la

5-6 c) Kaki kiri diletakkan kembali
dengan merendahkan
badan. Tangan kanan lurus
ke depan dan di-ukel.

7 d) Kaki kanan ganti diangkat.
Tangan kiri seblak sempur.

8 e) Menapak kaki kanan,
tanjak tangan kanan
menthang kanan rendah.
Tangan kiri nyempurit trap
cethik.

Tabel 2.21 Gerakan Tari Klanasewandana Kiprahan

No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
1. Ogek 1,3,5,7 a) Menggerakkan perut dan Pemanasan gerak
lambung dada ke kiri. perut harus benar-
benar kuat.

2. Lamba 2,4,6,8 b)Menggerakkan perut dan
rangkep dada ke kanan.

1-8 ¢) Sama dengan (sama)

6-8 d)Seperti gerak lombo
dipercepat dan kedua
tangan malangkrik.

3. Besut 1-8 Sama dengan gerakan nomor  Gerakan peralihan
tanjak 12, pada irama 8 tanjak ini memiliki simbol
tangan malangkrik. mengawasi prajurit

yang akan berangkat
ke medan laga.

4. Banteng 1-2  a) Gerak kepala setengah di Persiapan seluruh
gembul putar ke kiri dan kanan. tubuh atau kesiapan
3-4  b)Encot badan. fisik merupakan
c) Sama dengan irama 1-2 kesuksesan dari

132 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

5-6 d)Sama dengan irama 3-4 sebuah perjalanan
e) Sama dengan irama 1-2 hidup dalam

7-8 f) Sama dengan irama 3-4 mengarungi

3-4  g) Tangan kiri miwir sampur kehidupan.

s_g pilis dekat kening kiri.

1-8 h) Tetap miwir sampur pilis
disertai gerak bahu ke kiri dan
ke kanan.

5. Besut Sama dengan gerakan nomor  Gerakan peralihan

tanjak 12 (tabel 2.20) padairama 8  ini memiliki simbol
tanjak, tangan kiri ukel karno  mengawasi prajurit
ukel dekat telinga kiri. Tangan  yang akan berangkat
kanan menthang kanan tinggi. ke medan laga.

6. Ukel 1-4  a) Tangan kiri menthang kiri Seorang raja harus
karno rendah, telapak tangan kiri ~ banyak mendengar
lamba berdiri ngrayung. Tangan masukan dari

kanan trap dada sebelah berbagai pihak.
kanan pegang cemeti, toleh
ke kiri.
5-8 b)Beralih menthang kanan
tangan kanan lurus di sam-
ping kanan. Tangan kiri ukel
karno kiri, tolehan kanan
1-4 c) Sama dengan 1-4
d) Sama dengan 5-8
5-8 e)Sama dengan 1-4 lamba
f) Sama dengan 5-8 lamba
1-2  g) Sama dengan 1-4 lamba
5-6 h)Sama dengan 5-8 lamba
7-8
Rangkep 2x  Tangan kanan menthang lurus Mendengar dari

toleh kanan. Tangan kiri ukel
karno, disertai gerak kepala
turun naik

kedua sisi.

Kemilau Mutiara Lokal

133



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
7. Entruk 1-4  a) Kaki kanan menapak, injak- Dalam peperangan
lawung injak irama gedrug. atau perjalanan di-
b) Tangan kanan ukel putar. perlukan istirahat
untuk memulihkan
5-6 tenaga.
7-8 c) Kaki kanan sama dengan di
atas, ukel putar tangan kiri.
d) Seblak sampur kiri.
1-8 e) Ulangi sekali lagi.
8. Besut Sama dengan gerakan nomor  Gerakan peralihan
tanjak 2 pada irama 8 tangan ini memiliki simbol
menthang kiri, tangan kanan  mengawasi prajurit
trap dada kanan. yang akan berangkat
ke medan laga.

9. Ceklekan Persiapan kedua
pilis tangan yang
lamba 1-2  a) Tangan kiri ngembat menyimbolkan

ngembat mentheng kiri dua kegagahan seorang
kali. Tangan kanan tetap Raja.
trap dada kanan.

3-4  b) Tangan kiri trap pilis kether,
dekat kening, tolehan ke
kanan.

5-6 c) Tangan kether ditarik ke kiri.

7-8 d)Tangan kiri ukel, torehan
ke kiri.

1-8 e)Sama dengan.

Rangkep 1-2  a) Tangan kiri trap pilis kiri

3-4  b) Tangan kiri mentheng kiri

5-6  c) Tangan kiri trap pilis kiri

7-8 d) Tangan kiri mentheng kiri

1-8 e) Berhenti trap pilis kiri

disertai gerak kepala

134 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
10. Entruk 1-8 Sama dengan gerakan nomor  Dalam peperangan
lawung 7 atau perjalanan diper-
lukan istirahat untuk
memulihkan tenaga.
11. Besut 1,2,3 Sama dengan gerakan 12 Gerakan peralihan
tanjak (Tabel 2.20) kedua tangan ini memiliki simbol
menthang merentangkan mengawasi prajurit
tangan. yang akan berangkat
ke medan laga.
12. Ceklekan 1,2,3 a)Kedua tangan merentang Persiapan kedua
nimbang digerakkan ngembat 3 kali ~ tangan benar-benar
tangan mengenggam. kuat sebagai simbol
4 b) Kedua siku dilipat gengga- keku.asaan har.us
man keduanya trap bahu. menjaga keadilan,
- keadilan sebagai
5,6,7 c) Kedua tangan_yang dilipat s mber kesejateraan
dekat bahu, digerakkan 3x masyarakat.
seperti memukul bahu.
8 d) Kedua tangan kembali
merentang.
1,2,3,4 e)Kedua tangan dilipat
mendekat bahu lagi gerakan
ngembat cepat rangkap.
5,6,7,8 f) Sama dengan gerakan

hitungan 4,5,6,7,8.

1-2  g) Kedua tangan dilipat dekat
bahu.

3-4  h)Kedua tangan merentang.

5-6 i) Kedua tangan dilipat dekat
bahu.

7-8 j) Kedua tangan merentang.

1-8 k) Kedua tangan lurus seajar

ke depan, disertai gerak
bahu ke kiri dan ke kanan.

Kemilau Mutiara Lokal

135



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
13. Entruk Sama dengan gerakan nomor  Dalam peperangan
lawung 7 entruk lawung. atau perjalanan diper-
lukan istirahat untuk
memulihkan tenaga.
14. Besut Sama dengan gerakan 12 (ta-  Gerakan peralihan
tanjak bel 2.20) pada irama 8 tanjak  ini memiliki simbol
tangan kiri trap di depan pusar mengawasi prajurit
sebelah kiri telapak tangan yang akan berangkat
menghadap ke dalam. Tangan ke medan laga.
trap dada sebelah kanan
pegang cemeti.
15. Dodot 1-2  a) Tangan kiri digerakkan ke Mengontrol setiap
(pulesan) depan pusar sebelah kanan, perlengkapan
posisi telapak tangan tetap. sebelum melamar
3-4  b) Tangan kiri digerakkan idem kekasih s.ehingga. )
di depan pusar sebelah kiri penampilan menjadi
menarik.
5-6 c) Sama dengan gerakan irama
1-2
7-8 d)Sama dengan gerakan irama
3-4 Tolehan berlawanan
dengan posisi tangan diu-
langi sampai 1x8 lagi yaitu
sampai irama
5-8 ) Tangan kiri trap pilis kiri
miwir sampur tangan kanan
tetap trap dada kanan.
1-4  f) Sama dengan irama 5-8
16. Entruk 1-8 Sama dengan gerakan nomor Dalam peperangan
lawang 7 entruk lawung. atau perjalanan diper-
lukan istirahat untuk
memulihkan tenaga.
17. Besut 1-8 Sama dengan gerakan 12 Gerakan peralihan
tanjak (Tabel 2.20) pada irama 8 ini memiliki simbol
kedua genggaman tangan mengawasi prajurit
posisi di sebelah kiri pusar. yang akan berangkat
Tangan kiri seperti malangkrik. ke medan laga.
136 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

18. Tumpang 1 a) Genggaman kanan disilang- Seorang raja harus
tali kan menusuk di atas geng-  mampu memegang
lamba gaman Kkiri. kendali dengan kuat.

2 b) Genggaman kanan dialihkan
menusuk di bawah geng-
gaman kiri. Tangan kanan
ditarik ke kanan atas.

3-4  c) Tangan kanan ditarik ke
kanan atas.

5,6,7 d)Kedua tangan ukel lawung.

8 e) Kedua tangan kembali pada
posisi semula yaitu seperti
hittungan sebelumnya.

1-8 f) Diulangi sekali lagi.

Rangkap ~ 1-2  a)Sama dengan gerakan irama
1 lamba.

3-4  b)Sama dengan gerakan irama
2 lamba.

5-8 ) Ukel lawung kedua tangan.

1-8 d)Berhenti kedua tangan ukel
silang turun naik di depan
pusar sebelah kiri.

19. Entruk 1-8 Sama dengan gerakan 18 Dalam peperangan
lawung atau perjalanan diper-
lukan istirahat untuk
memulihkan tenaga.

20. Besut 1-2  a) Angkat kaki kiri tangan Gerakan peralihan
tanjak mbesut kaki kiri melangkah  ini memiliki simbol
silang ke kanan lewat depan mengawasi prajurit
kaki kanan yang akan berangkat

3-4  b)Kaki kanan diangkat, tangan ke medan laga.

kanan ukel

5-6 c) Melangkah dan tanjak
serong kanan

7-8 d)Kedua tangan posisi lurus
ke depan seperti mbopong
‘membopong’.

Kemilau Mutiara Lokal ... 137



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
21. Bo- Gerakan ini menyimbolkan seorang raja yang sedang kasmaran
pongan  yang ingin membopong putri dari Kediri.
wuyung
Serong 1 a) Melangkah kanan tangan
kanan tetap mbopong.
2 b) Melangkah kiri, tangan Gerakan seperti
3 tetap mbopong menginja-  membopong sang
4 kan kaki kanan di belakang  putri dari kanan.
5 kaki kiri ditarik ke belakang

mendekat kaki kanan, lutut
merendah.

6 c) Kaki kiri melangkah.

7 d) Kaki kanan melangkah.

8 e) Menginjak kaki kiri di
belakang kaki kanan ditarik
ke belakang mendekat kaki
kiri, lutut merendah disebut
lamah 3.

1 f) Melangkah kanan tangan
kanan tetap mbopong.

2 g) Melangkah kaki kiri tangan
tangan tetap mbopong.

3 h) Injak kaki kanan di
belakang.

4-8 i) i) Berhenti, tangan
mbopong disertai gerak
bahu demikian diteruskan

sampai 1-8 lagi.
Serong 1-2  a) Angkat kaki kiri tangan Gerakan seperti
kiri mbesut sambil memutar membopong dari kiri,

badan ke kanan 10 derajat  gerakan ini seperti
bertumpu pada kaki kanan. orang kasmaran atau
gandrung.

3-4  b)Kaki kiri melangkah.

5-6 c¢) Melangkah kaki kanan,
tangan ukal.

138 Kearifan Lokal dalam Seni ...



No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

7-8 d) Tanjak kaki kiri pada serong
kiri. Hitungan selanjutnya
gerakan sama dengan
gerakan serong kiri tersebut
hanya kebalikannya.

Besut 1-2  a) Angkat kaki kiri tangan Gerakan peralihan
tanjak mbesut ini memiliki simbol
mengawasi prajurit
yang akan berangkat
ke medan laga.

3 b) Badan putar ke kanan ber-
tumpu pada kaki kanan.

4 c) Kaki kiri melangkah silang
ke kanan.

5-6 d)Kaki kanan melangkah
tangan ukel.

7-8 e)Tangan kanan di samping
perut kanan.

f) Tangan kiri neba di dekat

lutut kiri.
22. Bumi 1-2  a) Tangan kiri ukel ulat pan- Gerakan yang
langit dangan ke telapak tangan menyimbolkan dari
(neba) kiri. doa harapan bahwa

3-4  b)b) Tangan kiri ukel turun d_‘f”ia itu Seba_gai
trap perut kiri, telapak tan- plja!(an menuju
gan tengkurep ‘tengkurap’. akhirat.

5-6 c) Sama dengan gerakan irama
1-2.

7-8 d)Sama dengan gerakan irama
3-4.

1-8 e)Ulang sekali lagi.

1-4  f) Tangan kiri ditarik lurus
menthang ke kiri telapak
tangan berdiri ngrayung.
Pandangan mata ke arah
telapak tangan kiri.

Kemilau Mutiara Lokal ... 139



No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

5-6  g) Tangan kiri lalu ditarik silang
tawing di depan dada tetap

ngrayung.

7-8 h) Gerak kepala gebes ke
kanan.

23. Sabetan  1,5x8 Sama dengan gerak irama Gerakan peralihan

tanjak nomor 7 ini memiliki simbol
mengawasi kesiapan
prajurit.

24. Tlisik Sama dengan gerak nomor. Berjalan dengan cepat
11 Catatan Panjang atau agar sampai cepat
lama berjalan tidak terikat pada tujuan (pulang).
disesuaikan dengan waktu.

Untuk menunggu peralihan
gerak berikutnya, penari dapat
tlisig di tempat gawang.

25. Besut Sama dengan gerak Gerakan peralihan

tanjag. nomor. 12 ini memiliki simbol

mengawasi prajurit
yang akan berangkat
ke barak (pulang).

Ragam gerakan tari klanasewandana dengan gendingan bernada
kiprahan dapat dilihat pada tabel 2.17. Gerakan tari klanasewandana
tersebut menurut Rido Kurnianto, Ketua Yayasan Reyog Ponorogo,
secara substansi memiliki makna tentang kepemimpinan yang
adil dan bijaksana. Tari ini mengambarkan bagaimana seharusnya
seorang pemimpin itu menjalankan kepemimpinannya. Di samping
harus memiliki integritas keilmuan, ia juga harus memiliki integritas
kepribadian. Integritas keilmuan yang dipentaskan melalui tari ini
mewujud pada figur Klanasewandana sebagai raja yang sakti mandra-
guna sehingga layak menjadi seorang pemimpin.

Sementara itu, dalam pentasnya Klanasewandana memiliki
senjata pamungkas yang bernama pecut samandiman. Senjata ini

140 Kearifan Lokal dalam Seni ...



memiliki nilai kearifan religius sebagai bentuk pegangan kitab suci.
Artinya, seseorang harus memiliki kepribadian kuat yang diperoleh
dengan senantiasa mengamalkan ajaran kitab suci. Jadi, fungsi dari
senjata itu memiliki maksud tersembunyi bahwa kepemimpinan atas
dorongan niat suci yang bersumber dari kitab suci akan menjadikan
kepemimpinannya mampu membawa masyarakat adil, sejahtera, dan
sebuah negara yang diridai oleh Allah.

Tari klanasewandana secara subtansi menggambarkan tentang
kepemimpinan seorang raja dari kerajaan Bantarangin yang adil
dan bijaksana. Tari ini terkesan berwibawa dengan gerak langkah
yang penuh dengan digdaya nan memesona. Sebagai sosok seorang
pemimpin, tari ini merepresentasikan raja yang sakti madraguna
sehingga layak menjadi pemimpin. Klanasewandana dalam tariannya,
selalu menggunakan gaman yang bernama pecut samandiman yang
memiliki 5 jabung sayet. Secara makna, gaman representasi dari
genggamane iman. Maksudnya, seorang pemimpin harus memiliki
keimanan yang kuat dan 5 jabung sayet representasi dari rukun Islam
yang terdiri dari syahadat, salat, puasa, zakat, dan haji.

Kepemimpinan yang dilandasi oleh rukun Islam akan membawa
keadilan dan kesejahteraan bagi masyarakat. Oleh karena itu, tarian
ini terkesan bijaksana dan berwibawa karena memiliki kepribadian
yang unggul dan mapan. Dari hal itu, dapat diambil simpulan bahwa
dalam tarian ini terkandung nilai kearifan religius (religious wisdom)
bagi seorang pemimpin dalam menjalankan amanah kepemimpinan-
nya yakni harus memiliki landasan keagamaan yang baik sehingga
dalam kepemimpinannya selalu membawa kemaslahatan bagi rakyat
yang dipimpin.

3. Tari Pujangganong

Patih Bujangganong (Ganongan) atau Patih Pujangga Anom adalah
salah satu tokoh yang energik dalam seni reyog Ponorogo. Sosok
ini kocak sekaligus mempunyai keahlian lebih dalam seni bela diri
sehingga dalam setiap pertunjukan reyog Ponorogo penampilannya
selalu ditunggu-tunggu oleh penonton, khususnya di kalangan anak-

Kemilau Mutiara Lokal ... 141



anak. Bujangganong menggambarkan sosok seorang patih muda yang
cekatan, berkemauan keras, cerdik, jenaka, dan sakti mandraguna.

Bujangganong menurut salah satu versi cerita adalah adik seper-
guruan dari Klanasewandana yang kemudian mereka berdua ber-
temu kembali dan bersatu untuk mendirikan Kerajaan Bantarangin.
Klanasewandana sebagai raja dan Bujangganong sebagai patihnya.
Dalam dramaturgi seni pertunjukkan reyog, Bujangganonglah yang
dipercaya sebagai utusan dan duta Prabu Klanasewandana untuk
melamar Dewi Songgolangit ke Kediri. Secara fisik, Bujangganong
digambarkan bertubuh kecil, pendek dan berwajah buruk, berhidung
besar, mata bulat besar melotot, bergigi tonggos, dan berambut pan-
jang gimbal. Bujangganong dalam seni reyog obyog masa lalu tak
banyak memainkan peran.

Bujangganong hanya menjadi pelengkap dan sebagai sosok jenaka
penghibur penonton yang dimanfaatkan untuk mencairkan suasana.
Bertingkah kocak sesuai kehendak hati diikuti gamelan, menggoda
barongan reyog, menggoda jathil, dan juga berinteraksi menggoda
penonton. Bujangganong meski secara fisik cenderung buruk rupa,
tapi mempunyai kualitas yang tinggi. Ia sakti dan mumpuni serta
loyalitas tanpa batas, tetapi lembut dan jenaka, terampil, serba bisa,
dan cerdas. Ia seorang abdi dan perwira tinggi sekaligus pamong
yang penuh dedikasi, rendah hati, jujur, dan tulus tanpa pamrih.
Rangkaian istilah-istilah gerakan tari ini diterjemahkan oleh salah
satu penyusunnya, yakni Mbah Slamet Riyadi dan dibukukan di dalam
buku kuning dengan tata urutan tari bujangganong iringan “Kebo
Giro” sebagai berikut (Tabel 2.22).

Tabel 2.22 Gerakan Tari Pujangganong.

No. Nama Gerakan Irama Rincian Gerak Makna Simbolik

Iringan “Kebo Giro”

1. Lampah pedot 1-4 Berjalan sambil loncat Perjalanan menemui
dua langkah mundur. sang raja dengan
senang.

142 Kearifan Lokal dalam Seni ...



No. Nama Gerakan Irama Rincian Gerak Makna Simbolik

2. Dudok godek 1-8 Duduk kepala godek Seorang patih yang

kanan kiri kaki mangan-  sedang berpikir me-

jali. ngenai apa gerangan
memperoleh pang-
gilan sang raja.

3. Sembahan, jurus  1-8 Sembahan tangan dari Bertemu dengan sang
berdiri 1-4 bawah dagu diangkat raja sambil memberi

terbalik terus maju di- penghormatan.
angkat di muka bumi.

4. Duduk berdiri 1x8 Rawisan kaki maju Kesiapan menerima
trap ruwisan mundur. titah menyiapkan

penampilan dengan
baik.

5. Ater ater, 1x8 a) Semacam sabetan, Peralihan, perjalanan
Inceng dalan 1x4 bedanya telapak sambil melihat situasi
Kerepan 1x4 tangan yang kanan di  dan kondisi medan,
Laku jingkat putar  1x4 atas murep. berjalan berputar
Ajak-ajak bolo 1x4 b)Jalan cepat. mengajak prajurit dan
Kerepan 1x4 c) Jalan jingkat putar. berjalan dengan cepat
Laku jingkat 1x4 d)Undang-undang bolo  dalam menerima titah

prajurit. dan menjalankan
dengan penuh kehati-
hatian.

6. Puter sirepan 1-8 a) Tangan daplang kaki ~ Menunjukkan
Ater-ater jalan 2-8 silang jalan ngece keberanian dan
lenggang 3-8 b)Jalan lombo kaki kesiapan. Unjuk
Glebakan putar c) Putar ngeblak jalan kesaktian sambil
Jalan lenggang gejug lagi menunjukkan
kaki gejuk d) Jalan lenggang kaki akrobatik sambil

gejug kiri-kanan menunjukkan
remo 3 x glebak noto  kewibawaan sang
brengos. patih.

7. Ater-ater jalan 3-8 Jalan lenggang, trap, Dalam setiap

lenggang

tubruk, jingkat, mundur,
jalan pelan, jungkir balik
jengkar, endhokan, kaki
diputar, menungging
dengan kepala di bawah,
duduk simpubh, sikap
susah songgo uwang.

perjalanan, pasti
terdapat halang
rintang yang kadang
menyusahkan.

Kemilau Mutiara Lokal

143



No. Nama Gerakan Irama Rincian Gerak Makna Simbolik

8. Ater-ater 2x8 Jengkeng bantingan Peralihan, di setiap
jengkeng tangan kiri kanan 3 x kesulitan pasti ada
bantingan putar bopongan tangan  (jalan) solusi.

kiri, keter, terus jalan
nyeko sirepan.

9. Jalan isis-isis 1-4 Jalan sambil kipas Dalam setiap per-
Jalan cepat 1-8 sampur lombo. jalanan diperlukan
Ater ater dupak istirahat untuk me-
sempok mulihkan tenaga.

10. Berdiri, dupak, 1-4 Tengkurep sambil maju, Siap, unjuk kesaktian
lebak, uler keket sambil menggeliatkan sambil mengeluarkan

badan jurus kloget-kloget.

11. Terlentang, kip 1-4 Mlumah, berdiri sambil ~Melompat sebagai

kip meloncat berdiri. bentuk keberhasilan.

12. Jalan edrek bahu  1-4 Jalan gecul, bahu Menggambarkan rasa
digerakkan 1-4 digerakkan. bahagia.
kerepan

13. Lenggang buyut 1-4 Lengang sambil kepala Menyampaikan keber-
trap kaki kanan digerakkan seperti orang hasilan amanat sudah
ke belakang jun- buyuten anjir walik ditunaikan dan penuh
gkir balik muka maju, belakang 3x. dengan kesyukuran.
belakang duduk
simpuh

14. Laridobel 1-4 Masuk habis tari. Pulang ke barak.

144

Gerakan tari bujangganong atau pujang anom mengandung
filosofi yang mencerminkan kearifan rela berkorban. Semangat pe-
ngabdian yang tinggi dalam sanubari serta penuh tanggung jawab
terhadap amanah walaupun penuh dengan tantangan, sampai
berjungkir balik, berputar-putar, dan bergelimangan dihadapinya
dengan semangat juang yang bergelora dengan canda ria. Gerakan
tari pujangga anom secara substansi mengandung nilai luhur seba-
gai seorang patih yang penuh dedikasi dan tanggung jawab dalam
mengatur strategi manajemen kerajaan. Maka dari itu, gerakan tari ini
mencerminkan sikap cekatan nan penuh akrobatik yang mengundang
banyak perhatian masyarakat. Tarian dengan memiliki aksesori topeng

Kearifan Lokal dalam Seni ...



bermata agak melotot ini sebagai bentuk wujud kejelian, kecermatan,
dan ketelitian dalam menjalankan segala titah dari sang Raja Prabu
Klanasewandana. Tarian ini mengajarkan kepada kita tentang amanah
dari sebuah jabatan amatlah berat sebagaimana gerakan akrobatik
yang tecermin dari adegan jungkir balik. Oleh karena itu, siapa pun
yang sedang memegang amanah, haruslah dikerjakan dengan penuh
dedikasi, bertanggung jawab, dan dikerjakan secara cermat agar
selamat dunia dan akhirat.

4. Tari Warok

Pada hakikatnya, tari warok (Gambar 2.19) di dalam pentas seni
reyog Ponorogo bukanlah bagian dari ragam tari seni ini karena pada
mulanya warok hanya berperan sebagai pagar betis. Sebagaimana yang
diungkapkan oleh tokoh warok, Bikan Gandawiyana, yang mengata-
kan pada awalnya warok berperan sebagai pelindung paguyuban reyog
dari orang yang ingin berbuat onar, baik secara nampak maupun
tersembunyi (gaib). Dengan adanya warok, orang yang akan berbuat
jahat akan berpikir dua kali melakukan perbuatan onar. Dalam
perkembangannya, warok dan reyog menjadi bagian peraga dari
kesenian reyog di dalam pentas seni reyog Ponorogo.

=

Foto: Alip Sugianto (2023)
Gambar 2.19 Tari Warok

Kemilau Mutiara Lokal ... 145



Warok menjadi bagian penting dalam pentas untuk menciptakan
atmosfer kewibawaan, karisma, dan kekhidmatan. Oleh karena itu,
warok dalam pentas memerankan suasana sedang berlatih kanuragan
dan menjalani pendadaran guna memperoleh kekuatan fisik yang
prima dan kesempurnaan oleh batin. Tari warok terdiri dari tiga
tahap, yaitu maju buka gendhing panaragan, minggah gendhing sampak
sesek Panaragan, dan mandhap gendhing Panaragan (Ponorogo, 1993).
Makna simbolik ini diterjemahkan oleh Mbah Soedjarwono dengan
rincian sebagai berikut (Tabel 2.23).

Tabel 2.23 Gerakan Tari Warok

Nama
No. Irama

Gerakan Makna Simbolik

Rincian Gerak

Maju Buka Gendhing Panaragan

1. Lumaksana 5,6,7,8,16 Tangan kanan memegang Menuju arena

Panaragan baju, tangan kiri memeg-  pendadaran.
ang kolor, langkah kaki
kanan kiri.

2. Jengkeng 1-8—32 a) Kaki kiri di depan kaki Memohon petunjuk
seleh kanan belakang. Tangan kepada yang Maha
busana kanan meletakan baju. Kuasa agar dalam

Lawung: kedua tangan pendadaran nanti
diangkat ke atas ke bawah diberikan kekuatan
posisi baya mangap. lahir dan batik serta
Kambeng cakur: tangan keselamatan.

kiri methentheng, tangan

kanan mencakur ke bawah

sudut depan dan ke atas

kanan.

3. Ngayati 1—8--32  a) Tanjak: berdiri dari Sebagai upaya
ngedruk, posisi jengkeng. menghormati dan
tanjak b) Junjungan tekuk menyapa alam yang
dhawah asto: kaki kiri diangkat memiliki kekuatan
junjungan lurus bersama tangan ketika akan men-
tekuk asta kiri ditekuk. Kaki kanan jalankan tugas di

diangkat lurus bersama

tangan kanan ditekuk.

bumi.

146

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

4. Tanjak 5,6,7,8 Tanjak posisi berhadapan:  Menunjukkan
gedruk, 1----8 tanjak kanan arah ber- keperkasaan dan
ngayati 1---16-- lawanan lembehan jalan kekuatan seorang
lumaksana -44 miring ngoyok kiri kanan warok dalam
olah bahu, antengan, tangan kanan berjalan sambil
dawah diangkat ke atas. daplang gagah
antang- perkasa sehingga
antang muncul kewibawaan.
tanjak.

Minggah gendhing sampak sesek Panaragan

1. Enjer 1—16 Kedua tangan ditekuk Bersiap siaga
kambeng  1—16 berjalan tranjalan. menghadapi musuh
lumaksana Lumaksono srimpet: yang datang.
srimpetan jalan simpang atau arah
oleh bahu berlawanan.
lombo.

2. Lumaksana 1—16 Ngracik cepat Berani menghadapi
srimpetan segala tantangan
olah bahu yang datang.
ngracik.

3. Dhawah 1—16 Berdesakan antarpundak ~ Menunjukkan
soro- 5,6,7,8 ke kanan, ke kiri. kekuatan tubuh
gompo adu dan melambangkan
pundak kekuatan lahir dan
mundur batin dalam olah
tanjak. kanuragan.

4. Enjerolah 1—16 Enjer: jalan putar tranjalan Merupakan ciri khas
bahu 1—16 lumaksono. Warok Ponorogo
tampak 1-8 Gambal: jalan miring di zaman dahulu
lumaksana 5,6,7,8 angkat kaki kanan, kepala  membuktikan
gambol tolehan berlawanan bahwa seorang
ngayati Adon sirah: berdesakan warok di dalam adu
soro- kepala. kanuragan meng-
gompo, gunakan kekuatan
adon sirah tritunggal khususnya
mundur lahiriah: adon kaki,
tanjak. adon bahu, dan

adon sirah.

Kemilau Mutiara Lokal

147



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

5. Enjer 1-16 Tangan kiri lurus ke samp-  Merupakan
lembehan 1—8 ing atas, tangan kanan penggambaran
menthang 1—16 lembehan sambil berjalan. kekuatan tangan
ndawah 5,6,7,8 Bithen: memukul dada seorang warok yang
tanjak bergantian antarlawan. melebihi kekuatan
ngayati singa.
bithen,
mundur
tanjak.

6. Enjer kam- 1—16 Enjer: jalan putar Bahwa kekuatan
beng, tan- 1--8 Adon geres: mengadu kaki kaki seorang warok
jak ngayati 1—16 kanan dengan partner-nya. bagaikan baja besi.
adon geres, Di sini mengandung
mundur arti teguh, ora
tanjak. mingkuh terhadap

segala tantangan.

7. Ejer 1—16 Enjer: jalan putar sambil Merupakan agal-
bedholan membawa kolor persiapan agul atau penentuan
kolor ganti untuk mencambuk lawan. kekuatan seorang
nyabet, warok sebagai
mundur tolak ukur kesaktian
tanjak. seorang warok.

8. Ndawah 1—16 Pendadaran: sang lawan Perang adu kesakten
panda- 1—16 membalas serta merasa dalam membela
daran 5,6,7,8 gembira lawannya jatuh kebenaran.
sesumbar, 1—16 posisi duduk, kaki kanan
ganti 1-16 lurus, kaki kiri ditekuk
nyabet jigang.
tanjak. Penyembuhan: lawan yang

jatuh disabet kolor berdiri

sempoyongan dan kembali

sehat dilanjutkan jalan..
Mandhap Gendhing Panaragan

1. Bumi 5,6,7,8 Memegang kolor ke depan Berjalan di muka
langit, 1—16 bawah dan ke atas. Mulai  bumi dan memohon
ngayati 5,6,7,8 jalan sambil memegang kepada Allah
lumaksana 1—16 kolor. untuk memperoleh
Panaragan. petunjuk.

148 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan

2. Ngayati 1—16 Mulai jengkeng duduk Kembali pulang
jengkeng  5,6,7,8 mengambil baju disampir- sebagai bentuk
nyampir 1—16 kan di pundak kanan, dan  jangan lupa kepada
ngasta 1—16 tangan kiri methenteng asal-usul.
busana 1—16 memegang kolor.
ndawah
lumaksana
panaragan.

Gerakan tari warok tersebut mengandung arti dan filosofi yang
mendalam sebagai berikut.

1) Lumaksana Panaragan adalah menuju arena pendadaran;

2) Sembahan Lawung sebagai ekspresi bahwa warok memohon
petunjuk kepada Yang Maha Kuasa agar dalam pendadaran
memperoleh kekuatan lahir batin serta keselamatan;

3) Kembang cukur yakni dengan memusatkan tenaga; dan

4) Antang-antang artinya mengadakan perjanjian dengan lawan
dalam pendadaran nanti jangan sampai menimbulkan musibah
bahkan maut.

Gerakan warok juga terekspresi dalam istilah adu pundhak, yakni
menunjukkan kekuatan tubuh dan melambangkan kekuatan lahir dan
batin dalam olah kanuragan adu sirah, yakni ciri khas sebagai makna
simbolik warok Ponorogo di zaman dahulu yang membuktikan bahwa
seorang warok di dalam adu kanuragan menggunakan kekuatan tri-
tunggal, khususnya lahiriah (adon suku, adon bahu dan adon sirah).
Kemudian, juga terdapat istilah bithen yang mengambarkan kekuatan
tangan seorang warok yang melebihi kekuatan harimau. Setelah itu,
adu geres adalah kekuatan kaki seorang warok bagaikan baja. Di sini
terkandung arti teguh, ora mingkuh terhadap segala tantangan dan
diakhiri dengan adu kolor, yakni agul-agul atau penentuan kekuatan
seorang warok sebagai tolak ukur (kesaktian seorang warok).

Kemilau Mutiara Lokal ... 149



Gerakan tari warok di dalam seni Reyog Ponorogo menggambar-
kan seorang tokoh karismatik yang menjadi anutan bagi masyarakat
Ponorogo. Oleh sebab itu dalam pentas kesenian Reyog, tari warok
tampil dalam awal pentas pertunjukan yang mengisahkan tentang
jagoan sakti mandraguna. Lazimnya terdiri dari warok sepuh dan
warok muda. Warok sepuh menggambarkan sosok berwibawa dengan
membawa teken sambil mengamati dan mengarahkan warok muda
yang sedang berlatih ilmu kanuragan.

Wujud ekspresi “pendadaran” warok sepuh kepada warok muda
yang tecermin dari polah bowo terungkap dari gerakan warok muda
seperti sembahan, yakni bentuk penghormatan murid kepada guru.
Hal ini merupakan bentuk adab mulia siswa warok dalam mencari
rida seorang guru. Substansi makna dari gerakan tari ini dapat diambil
simpulan: (1) seorang warok sepuh mengajarkan ilmu keutamaan
hidup dan kehidupan yang hakiki sebagai bentuk kaderisasi atau
pewarisan nilai-nilai adiluhung; (2) adab menuntut ilmu seorang
warok muda dengan menghormati guru (warok sepuh) merupakan
kunci keberhasilan seorang murid dalam menuntut ilmu.

Polah bowo tarian warok ini mengajarkan kepada masyarakat
luas tentang kearifan pendidikan (education wisdom), bagaimana cara
etika menuntut ilmu harus disertai dengan sikap, semangat, kerja
keras, dan cerdas. Nilai ini sangat penting diterapkan oleh peserta
didik mengingat pada era sekarang ini banyak siswa yang berani
dengan guru dengan melakukan berbagai kekerasan yang berujung
pada penistaan dan penderitaan yang berujung pada jeruji besi. Oleh
karena itu, penerapan kearifan pendidikan perlu ditekankan melalui
berbagai media sebagaimana dalam gerak tari warok Ponorogo.

5. Tari Jathil

Jathil adalah penggambaran prajurit berkuda dalam cerita kesenian
reyog Ponorogo. Jathil dibawakan oleh beberapa penari perempuan
muda dengan menggunakan kuda kepang yang terbuat dari anyaman
bambu. Pada masa lalu, jathil dibawakan oleh penari laki-laki muda
dengan rias wajah perempuan, bahkan dengan gerakan lemah gemulai

150 Kearifan Lokal dalam Seni ...



seperti perempuan. Jathil dengan penari laki-laki ini berlangsung lama
hingga pada tahun 1980-an. Penari jathil laki-laki ini kemudian diganti
dengan perempuan muda karena alasan keindahan dan kepatutan.
Keberadaan jathil dalam kesenian reyog tidak lepas dari cerita tentang
Klanasewandana yang mencoba memenuhi salah satu persyaratan
Dewi Sanggalangit yang meminta 144 prajurit berkuda.

Pemain jathilan perempuan pada konteks zaman dahulu adalah
tabu berdasarkan Surat Kasi III Departemen P dan K Kabupaten
Daerah Tingkat II Ponorogo yang telah mengeluarkan surat
edaran tentang larangan bila penari jathil dilaksanakan oleh (anak)
wanita dengan dinyatakan pada nomor surat P dan K Nomor:
644/11./04/.9/]-78 Tanggal 1-7-1978. Oleh karena itu, penari jathil
diperankan oleh gemblak, seorang laki-laki muda energik. Pemain
jathil diperankan perempuan setelah seni Reyog Ponorogo diminta
pemerintah Indonesia di masa Presiden Soeharto untuk pentas tari
jathil massal dalam rangka Pekan Raya Jakarta. Pentas tarian jathil
diiringi oleh gendhingan sampak dan obyog Panaragan (Ponorogo,
1993). Urutan tari dan maknanya diterjemahkan oleh Bapak Sudirman
sebagai berikut (Tabel 2.24).

Tabel 2.24 Gerakan Tari Jathil

No. Nama Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
Pra -

1. Jalan 5x8  Kebyak sampur kedua Prajurit berkuda yang se-
nyong- tangan disertai kaki kiri  dang melakukan perjalanan
klang tanjak kaki kanan jalan ~ dan mengemban suatu

nyongklang kedua tan-  tugas berat.
gan memegang kuda.

2. Jalandrap  2-8 Kedua kaki sejajar, Prajurit yang selalu
mendhak tolehan ke waspada dan melihat ke-
arah kiri dan kanan lalu  adaan sekitar dari ancaman
duduk. lawan karena bahaya selalu

mengintai, semuanya ia
serahkan kepada Tuhan.

Kemilau Mutiara Lokal ... 151



Nama

No.

Gerakan

Irama

Rincian Gerak

Makna Simbolik

3. Sembahan

5x8

Sembahan mengangkat

Dalam keadaan apapun

5x8 kedua tangan dengan dan bagaimanapun,
mempertemukan kedua seorang prajurit meminta
telapak tangan di depan perlindungan dan
hidung. Turun kedua keselamatan kepada Tuhan.
tangan tangan kanan
diletakkan di pinggang,
tangan kiri diletakkan
di lutut.

4. Berdiri 1x8 Kebyak sampur kedua Prajurit harus siap meng-
tangan disertai kaki kiri hadapi risiko yang ada
tanjak kanan nyong- dalam perjalanan dalam
klang. menjalankan tugas.

5. Jalan 2x8 Kedua tangan memeg-  Prajurit berkuda yang
nyong- ang kuda. sedang melakukan perja-
klang lanan dan mengemban

suatu tugas berat.

6. Jalanleng- 2x8 Tangan kiri memegang  Kewaspadaan kuda sebagai
gang kuda tangan kanan tunggangan, sampur

lembehan memegang sebagai senjata, sebelum

sampur. meneruskan perjalanan
prajurit harus memastikan
keadaan aman.

7. Edreg 2x8  Kedua tangan meme- Kewaspadaan dalam

1x4 gang kuda. Jalan di tem- perjalanan prajurit harus
5x8  pat memutar haluan mengetahui medan, dan
1-4 ke kanan. Memutar menyelidiki daerah itu ada
5-8 ke tengah. Memutar musuh atau tidak.

ke kiri. Memutar ke

tengah.

8. Jalan 2-8 Kebyak kedua sampur  Prajurit berkuda yang
nyong- disertai kaki kiri tanjak ~ sedang melakukan
klang kaki kanan. perjalanan dan mengemban

suatu tugas berat.

9. Tebahan 2-8 Tebahan kanan, trecer ~ Janji seorang prajurit.

ke kiri. Tebahan ke kiri,
trecer ke kanan.

Dalam setiap tugas yang
diemban prajurit harus me-
megang sumpah prajurit .

152

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
10. Jalan 2x8  Kebyak kedua sampur  Prajurit berkuda yang se-
nyong- disertai kaki kiri tanjak ~ dang melakukan perjalanan
klang kaki kanan. dan mengemban suatu
tugas berat.

11. Ogek bahu 1x8 Kakitanak kanan, kedua Dalam tugas yang berat
tangan memegang kuda sekalipun, prajurit me-
menggerakkan bahu. merlukan istirahat dengan

peregangan otot-otot
sehingga semangat juang
menjadi kuat.

12. Loncatan 2x8 Loncatan 3x kedua Menghindari halangan

1-4 tangan memegang kuda dan rintang dengan penuh
disertai anggukan. kesabaran.

13. Gejugan 3x8 Keduatangan memeg- Kewaspadaan prajurit

1-4 ang kuda. Gejug kaki dalam melihat situasi
5-8 kanan ke kiri 2 hitungan merupakan salah satu sikap
1-4  jalan. utama.
14. Loncatan 2-8 Loncatan 3x kedua Menghindari halangan
1-4 tangan memegang kuda dan rintang dengan penuh
disertai anggukan. kesabaran.
15. Edreg 1-8 Kedua tangan me- Kewaspadaan dan bersiap-
mundur megang kuda jalan di siap dalam melangkah.
tempat.

16. Jalan 3-8 Kebyak kedua sampur  Prajurit berkuda yang

nyong- disertai kaki kiri tanjak ~ sedang melakukan
klang kaki kanan. perjalanan dan mengemban
suatu tugas berat.

17. Polah kaki ~ 3x8 Kedua tangan meme- Mengatur strategi dalam
gang kuda, tanjak kaki ~ melangkah adalah kesuk-
kiri, gerak kaki kanan ke sesan dalam menghadapi
kiri, ke kanan. musuh.

18. Ukel 2x8 Tangan kanan di muka  Prajurit harus meng-

karma dahi, tangan kiri ukel etahui dan mendengarkan

trap telinga, kemudian
sebaliknya diselingi olah
Jjanggan.

informasi.

Kemilau Mutiara Lokal

153



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
19. Jalan 2x8  Kebyak kedua sampur  Prajurit berkuda yang se-
nyong- disertai kaki kiri tanjak ~ dang melakukan perjalanan
klang kaki kanan. dan mengemban suatu
tugas berat.
20. Jalan 2x8  Melangkah kaki ke Seorang prajurit harus was-
empat kanan 4x melangkah pada dari empat penjuru,
kaki kiri 4x. Melangkah  barat, timur, selatan dan
kaki ke kanan 4x dis- utara.
elingi unjungan kaki kiri
kanan diakhiri dengan
tanjak kanan.
21. Gejug 1x8  Kaki kanan di depan, Prajurit dalam menjalan-
mundur kedua tangan memeg-  kan tugas harus siap dan
ang kuda, tanjak kanan. percaya diri.
21. Bumi 2x8  Bumi langit tangan Seorang prajurit harus siap
langit kanan mati syahid, dunia sebagai

media ke akhirat.

Iringan Obyog Panaragan

1. Lawung 2x8  Ukel kedua tangan ke Prajurit siap menerima pe-
samping kanan dan kiri. rintah dari raja dengan baik
agar tidak terjadi kesalahan.
2. Pen- 2x8 Tangan kanan lurus ke ~ Dalam menempubh perja-
thangan samping kanan, tangan lanan yang jauh diperlukan
tangan kiri nekuk di samping di istirahat, namun dalam
depan pinggang kemu-  peristirahatan tidak boleh
dian dan sebaliknya. lengah.
3. Trisik 3x8 Kebyok sampur kanan ~ Dalam suatu perjalanan,
kanan kiri putar ke kiri. Kebyok gaman harus selalu dibawa
kanan putar kiri putar dan tanggap terhadap
ke kanan. keadaan sekitar.
4. Keplok 4x8  Menggerakkan kedua Antara prajurit satu dengan
dara tangan ke kiri, kanan, lainnya harus terjalin

ke pundak mentheng
disertai olah jonggo.

persatuan dan kesatuan,
keadaan susah senang
dijalani dengan riang.

154

Kearifan Lokal dalam Seni ...



Nama

No. Irama Rincian Gerak Makna Simbolik
Gerakan
5.  Trisik 3x8 Sama dengan nomor 3  Dalam suatu perjalanan,
trisik gaman harus selalu dibawa
dan tanggap terhadap

keadaan sekitar.

6. Pegangan 6x8 Tangan kiri memegang  Dalam medan perang,
tangan kuda, tangan kanan harus mengenal kawan dan
ditempukan saling lawan. Persatuan menjadi
mengenggam. Diakhiri  kunci keberhasilan.
trecet, kebyok sampur,

trisik.
7. Trisik 3x8 Sama dengan nomor 3  Dalam suatu perjalanan,
trisik gaman harus selalu dibawa
dan tanggap terhadap
keadaan sekitar.

8. Pegangan 6x8 Kedua tangan Dalam medan perang,
kedua berpegang saling harus mengenal kawan dan
tangan mengenggam, saling lawan. Persatuan menjadi

mendorong. kunci keberhasilan.

Ragam tari jathil menggambarkan nilai-nilai kearifan yang
terkandung di dalamnya. Setidaknya, ada dua pesan yang dapat
ditangkap berdasarkan dua versi Wengker dan Bantarangin. Pesan
ragam tarian versi Wengker merupakan sebuah pesan komunikasi
sindiran (satire) Prabu Brawijaya V tentang hegemoni permaisuri
terhadap kekuasaannya sehingga tarian versi Wengker ini gerakannya
terkesan “genit’, sedangkan versi Bantarangin cenderung patriotistik
yang menggambarkan prajurit berkuda sedang bersiap melakukan
peperangan.

Gerakan tari jathil menggambarkan pasukan berkuda sebagai
seorang kesatria yang memiliki jiwa patriotisme untuk mengabdi
totalitas untuk bangsa dan negara. Hal ini tecermin dari alur cerita
dan gerak tarinya yang energik. Setidaknya, secara garis besar tari
jathil ini memiliki dua versi sesuai kepercayaan penari terkait asal
usul kesenian reyog. Versi pertama adalah Bantarangin yang banyak

Kemilau Mutiara Lokal ... 155



divisualisasikan dalam pentas pertunjukan festival. Versi kedua adalah
Ki Ageng Kutu dengan Wengker yang terkenal dengan jathil reyog
obyog.

Terkait versi obyog dapat disampaikan beberapa informasi:

1) Penari jathil obyog cenderung membawakan karakteristik
yang individual. Motif gerak antara penari yang satu dengan
yang lain berbeda, sekalipun dalam satu pentas yang sama.

2) Tata busana penari jathil juga sangat bebas yang berarti
warna tidak harus sama dalam satu paguyuban.

3) Tata rias juga tergantung permintaan sesuai dengan
keinginan masing-masing agar sesuai penampilan yang
cantik berdasarkan keinginannya.

4) Sering tidak menggunakan ebleg atau ‘jaran kepang’
Berdasarkan ciri khas tersebut, dapat disimpulkan bahwa
gerakan tari jathil obyog memiliki kesan “genit” sebagai
bentuk representasi sindiran kepada Prabu Brawijaya V.
Sebaliknya, versi Bantarangin terkesan lebih seragam seba-
gaimana prajurit berkuda.

Tarian jathil secara substantif mengandung kearifan lokal yang
mengajarkan kepada manusia agar memiliki sifat heroisme dan
patriotisme dalam kehidupan. Sifat heroisme harus diwujudkan dalam
bentuk tolong-menolong dan gotong-royong sesama manusia maupun
alam semesta. Sementara itu, sifat patriotisme harus diwujudkan
dengan selalu membela kebenaran yang sering terungkap dengan
ungkapan sing salah bakale seleh ’siapa yang salah akhirnya kalah’

F. Kearifan Lokal dalam Gendhing Lagu Tradisional

Gendhing adalah komposisi musik yang proses composing-nya
seringkali merupakan aktivitas rekombinasi kreatif dari varian-varian
vokabuler konvensional pada musik gamelan. Oleh sebab itu, dapat
dipahami bahwa gendhing dalam konteks sebuah pentas pertunjukan

156 Kearifan Lokal dalam Seni ...



memiliki peran sangat penting sebagai pengiring adegan, sebagai
puncak dari citra estetika. Gendhing sebagai salah satu jenis foklor
bukan material, melainkan merupakan media komunikasi, instruksi,
dan petunjuk bagi pemain dalam menyesuaikan nada, irama dan
gerakan sehingga berjalan sesuai dengan koridor dalam sebuah tarian
(Rabimin, 1979).

Gendhing tradisional etnik Panaragan berfungsi sebagai pengiring
dalam kesenian reyog Ponorogo. Berdasarkan hasil musyawarah yang
dilakukan beberapa tokoh yang terdiri dari para seniman reyog seperti
warok, ahli komposer, ahli koreografi, seni busana, dan pemangku
kebijakan pada tanggal 24 November 1992, gendhing Panaragan
ditetapkan dan dibukukan dari hasil musyawarah tersebut dalam buku
Pedoman Dasar Kesenian Reyog dalam Pentas Budaya Bangsa yang
diterbitkan oleh Pemerintah Kabupaten Ponorogo pada tahun 1993.
Gendhingan reyog terdiri dari empat ragam, tetapi ada perkemban-
gan menjadi lima ragam (Soemarto, 2011). Meski demikian, seiring
perkembangannya, terkadang terdapat variasi atau gendhingan baru
yang memungkinkan terjadi seiring improvisasi para seniman, tetapi
menurut versi resmi pemerintah yang dibakukan dalam pentas per-
lombaan sebagai berikut.

1. Gendhing “Panaragan”

Pertunjukan kesenian reyog tidak terlepas dari alunan nada gendhing
yang muncul dari perpaduan alat musik tradisional sebagai penye-
mangat dalam sebuah pertunjukan. Salah satunya adalah gendhing
Panaragan yang memiliki fungsi sebagai iringan joget atau tari iring-
iring dan tetabuhan biasa yang dapat diikuti dengan lagu-lagu sesuai
keinginan. Biasanya pembukaan gendhing Panaragan menampilkan
peran warok dalam pementasan yang mengambarkan sosok sakti
mandraguna dengan mengunakan andalan kolor sakti untuk meng-
iringi tari iring-iringan (arak-arakan). Gendhing ini juga dapat untuk
mengiringi suatu formula lagu tertentu yang diperdengarkan lewat
selompret. Gendhing Panaragan dapat dijelaskan dalam iringan titi
nada sebagai berikut.

Kemilau Mutiara Lokal ... 157



Buka :1) Ada ngiyah selompret
2) Kendang (...... nd dt dt dg/p)

:P P P P
A. tntNtntN tntNtntN tntNtntN tntNtntN
KkKkk kkKkk kkKkk kkKkk
Suwuk :nNnN nNnN nNnN nNnN
: Tk Tk Tk Tk TgTgdgTgTk dgTkTndg TgTg
Keterangan:
t : Tipung A : Awit
n : Kenong kecil nd :ndang
N : Kenong besar dt : det
P : Kempul dg : deng
k : Angklung kecil T : Tak
K : Angklung besar d :dang
dl :dlang
ndg :ndang
Tg : Tung
tl : Tlung

2. Gendhing “"Kebo Giro"

Gendhingan “Kebo Giro” berfungsi sebagai iringan tari pujangganong
dan kiprah Klanasewandana (Pemerintah Kabupaten Ponorogo,
1993). Pada saat gendingan ini ditampilkan, peran tari pujangganong
adalah sebagai sosok seorang patih yang lincah, jenaka, dan sakti
mandraguna dan diiringi pula Raja Klanasewandana dari Bantarangin
yang gagah perkasa sekaligus bijaksana dengan membawa senjata
andalan pecut samandiman. Keduanya seringkali tampil seiring
seirama dalam pentas saling bekerja sama. Dalam iringan gendhing
“Kebo Giro” terkandung nilai-nilai kearifan lokal yakni menjaga
gotong-royong dalam mengurus pemerintahan untuk menuju cita-cita
bersama. Gendhing “Kebo Giro” dapat dijelaskan dalam iringan titi
nada sebagai berikut ini.

158 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Buka :1) Adangiyah slompret
:2) Kendang (Tg Tg Tgd dl P)

:P P P P
tntNtntN tntNtntN tntNtntN tntNtntN
kKkk kKkk kKkk kKkk
Suwuk: nNnN nNnN nNnN nNnN
dl Tk dl Tk dg dg Tg Tg
Keterangan:
t : Tipung A : Awit
n : Kenong kecil nd :ndang
N : Kenong besar dt : det
P : Kempul dg :deng
k : Angklung kecil T : Tak
K : Angklung besar d : dang
dl :dlang
ndg :ndang
Tg : Tung
tl : Tlung

3. Gendhing “Sampak”

Gendhing “Sampak” dalam kesenian reyog memiliki fungsi sebagai
tanda bahwa kesenian reyog akan berjalan diarak keliling kampung
yang diikuti oleh masyarakat luas. Iring-iringan dalam gendingan
menandakan bahwa di dalam perjalanan harus ada yang mengiringi.
Mengiringi dalam sebuah perjalanan pada hakikatnya harus memiliki
bekal yang cukup. Bekal ini sebagai modal menuju perjalanan ke-
abadian. Oleh karena itu, seseorang harus mampu memahami bahwa
kehidupan di dunia ini bersifat sementara dan akhirat kekal sela-
mannya. Untuk menuju keabadian, seseorang harus berbuat kebajikan
dalam kehidupan agar selamat dunia akhirat. Gendhing “Sampak” ini
memiliki nilai esensi yang sangat mendalam sebagai bentuk kearifan
religius (religius wisdom) para warok dalam mengaktualisasikan
berseni dengan nilai tinggi. Gendhing ini dapat dijelaskan dalam
iringan titi nada sebagai berikut.

Kemilau Mutiara Lokal ... 159



Buka :1) Ada ngiyah selompret
2) Kendang (Tk dt Ti Tk ndg ndg Tk Tk)

:tPtP tPtP tPtP
A NNNN NNNN NNNN
kKkk kKkk kKkk
Suwuk :NNNN NNNN NNNN
:nd dt nd dt tg Tg Tg Tg Tk
Keterangan: A : Awit
t : Tipung nd :ndang
n : Kenong kecil dt : det
N : Kenong besar dg : deng
P : Kempul T : Tak
k : Angklung kecil d :dang
K : Angklung besar dl :dlang
ndg : ndang
Tg : Tung
tl : Tlung

4. Gendhing “Potrojayan”

tPtP
NNNN
kKkk

dg

Gendhing “Potrojayan” adalah gendhing Panaragan dalam tabuhan
tempo lambat pada tari iring-iringan rombongan reyog Ponorogo
ketika berjalan diarak pada seuatu tempat yang luas atau lapangan
guna menarik perhatian masa yang lebih banyak dan lebih leluasa,
khususnya bagi para seniman reyog dalam mengekspresikan tarian
kesenian reyog, yang kadang diselingi gerakan di tempat dengan
mengambil seting di perempatan jalan, atau pertigaan jalan bila reyog

ini dalam tarian jenis obyog dan pada sebuah panggung dalam reyog

berjenis garapan. Gendhing “Potrojayan” ini dapat dijelaskan dalam

iringan titi nada sebagai berikut.

160 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Buka :1) Ada ngiyah selompret
2) Kendang (nd nd Tk
A. tntNtntN tntNtntN

kKkk kKkk
Ungah-unggahan:

P P
nNnN nNnN
P P
nNnN nNnN
Keterangan:
t : Tipung A
n : Kenong kecil nd
N : Kenong besar dt
P : Kempul dg
k : Angklung kecil T
K : Angklung besar d
dl
ndg
Tg

tl

5. Gendhing “Obyog"”

nd nd
tntNtntN
kKkk

nNnN

nNnN

: Awit
:ndang
:det
:deng
: Tak

: dang
:dlang
:ndang
: Tung
:Tlung

Tg)
tntNtntN
kKkk

nNnN

nNnN

Gendhing “Obyog” ini berfungsi untuk mengiringi tari barong atau
menjelang dimulainya pentas reyog. Dalam memainkan gamelan
untuk mengiringi tari reyog, dapat dipastikan dan selalu diawali dari
suara selompret (Pemerintah Kabupaten Ponorogo, 1993). Gendhing
ini memunculkan aura semangat bagi pembarong saat beratraksi. Atau
dengan kata lain, gendhing ini memberi suplemen motivasi kepada
pembarong dalam mengangkat dhadak merak yang memiliki berat
40 kg sehingga dapat dipahami secara langsung sebagai tanda saat
tampil dengan harapan gerakannya selalu memikat para penonton
saat pentas. Gendhing “Obyog” dapat dijelaskan dalam iringan titi

nada sebagai berikut.

Kemilau Mutiara Lokal ...

161



Buka: 1) Ada ngiyah selompret
2) Kendang (dl Tk Tg
A. tntNtntN tntNtntN
kKkk kKkk
Suwuk: nNnN nNnN
nd dt nd dt Tg Tg Tg Tk
Keterangan:
t : Tipung
n : Kenong kecil
N : Kenong besar
P : Kempul
k : Angklung kecil
K : Angklung besar

162

Kearifan Lokal dalam Seni ...

nd
dt
dg

dl
ndg
Tg
tl

Tg Tg
tntNtntN
kKkk
nNnN
dg

: Awit
:ndang
: det

. deng
: Tak
:dang
:dlang
:ndang
: Tung

: Tlung

Tg/p)
tntNtntN
kKkk



BAB IlI
Fungsi dan Nilai Kearifan
Lokal Seni Reyog Ponorogo

A. Fungsi Budaya

Menurut Bascom (1965,3), guru besar Emiratus dalam ilmu folklor
di Universitas Berkeley, terdapat empat makna budaya atau fungsi
budaya dalam tradisi lisan, seperti kesenian reyog: (1) sebagai sistem
proyeksi, yakni sebagai alat pencerminan angan-angan suatu kolektif;
(2) sebagai pengesahan pranata dan lembaga kebudayaan; (3) sebagai
alat pendidikan anak; dan (4) sebagai alat pemaksa norma-norma
sosial dapat dipatuhi. Berdasarkan temuan dalam kesenian reyog,
peneliti menambahkan dengan alat ekonomi, alat politik, alat hiburan,
dan alat dakwah.

1. Sistem Proyeksi

Kesenian reyog Ponorogo ditinjau sebagai sistem proyeksi berfungsi
sebagai alat pencerminan angan-angan suatu kelompok masyarakat.
Hal ini tidak bisa dipungkiri bahwa lahirnya kesenian ini sebagai ben-
tuk cita-cita kesejahteraan masyarakat adil dan makmur. Pada waktu
itu, masyarakat di Wengker (Ponorogo) mendambakan pemimpin

163



yang adil dan menyejahterakan masyarakat. Namun, cita-cita itu
nampaknya tidak sejalan dengan kebijakan Kerajaan Majapahit yang
berpihak kepada rakyat asing dan dirasa pemerintahan sarat dengan
korupsi. Raja Wengker pada waktu itu melihat kebijakan Majapahit
sudah tidak sesuai pada jalan yang tepat untuk menyejahterakan
masyarakat. Oleh karena itu, Raja Wengker sering melakukan kritik
tajam, tetapi dirasa masih sangat lemah sehingga muncul ide kreatif
perlawanan kultural dengan membangun kekuatan di masyarakat.
Salah satu media itu dengan menggunakan sebuah seni reyog yang
mencerminkan simbol budaya yang mengakomodasi dari dua ke-
kuatan kontras antara keperkasaan raja hutan harimau dengan
kecantikan burung merak.

Meski perlawanan belum membuahkan hasil yang maksimal,
dambaan mengenai kehidupan yang sejahtera menjadi latar belakang
perlawanan kepada pemerintah sebagai upaya amar makruf nahi
munkar ‘mengajak kebaikan dan mencegah keburukan. untuk mewu-
judkan pemerintahan yang adil dan sejahtera. Pelajaran yang dapat
diambil dari sikap Pemerintah Wengker kepada Majapahit itu bahwa
kehancuran sebuah pemerintahan bisa terjadi jika pemerintah sudah
tidak memperhatikan kesejahteraan rakyat. Sikap itu sampai saat ini
membuat atmosfer masyarakat Ponorogo dalam kancah perpolitikan
selalu dikenal dengan sikap berani. Banyak lahir tokoh-tokoh politik
dari Ponorogo sekaliber nasional, bahkan internasional yang memiliki
sikap kritis. Masyarakatnya pun bersikap demikian. Masyarakat
Ponorogo dikenal dengan sikap yang keras, tetapi tata lahirnya baik.

“Akah akehe wong Ponorogo omonge kaku, srogal-srogol, kandha apa
anane. Ora duwe pariasi kandha lelamisan. Tata lahire kasar, nanging
satemene atine mulus lan tulus (Purwowidjoyo, 1985).”

‘Kebanyak orang Ponorogo bicaranya kaku, nyerocos, apa adanya. Tidak
punya variasi basa basi. Tata lahirnya kasar, tetapi sejatinya hatinya
mulus dan tulus.

164 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Masyarakat Ponorogo memiliki keberanian dalam mengingatkan
pemimpin yang ingkar janji, dan ndolim ‘tidak adil’ terhadap rakyat
dengan perlawanan-perlawanan yang bersifat satire maupun simbolis
di hadapan pemimpin yang tidak menjalankan amanah dengan baik.
Sifat pemberani tersebut dikarenakan secara genetik masyarakat
Ponorogo mewarisi darah para kesatria masyarakat yang disebut
dengan warok Ponorogo. Peran warok sejak zaman Majapahit sampai
sekarang tidak berubah, yakni selalu berjuang dalam rangka menye-
jahterakan masyarakat dengan kehidupan yang adil dan sejahtera
sehingga terwujud pemerintahan yang baik.

2. Pengesahan Pranata Kebudayaan

Seni reyog Ponorogo sebagai pengesahan pranata dan lembaga
kebudayaan disebabkan telah menjadi bagian tradisi yang hidup
dan berkembang di tengah masyarakat Ponorogo. Pranata dalam
masyarakat Ponorogo berpedoman pada nilai kebudayaan. Kesenian
reyog memiliki pranata dan lembaga kebudayaan yang mengatur segala
aktivitas berseni yang menjadi bagian dari denyut nadi masyarakat
Ponorogo. Pranata dalam kesenian reyog terdapat beberapa aturan
tertulis maupun tidak tertulis, namun tanpa dijelaskan masyarakat
sudah memahami adat tradisi yang berlangsung secara turun-temurun
dari generasi ke generasi.

Bentuk dari pranata yang tidak tertulis, misalnya, terekspresi dari
ungkapan wul yang memiliki makna leksikal iuran dalam menyeleng-
garakan kesenian reyog. Wul ini memiliki nilai kearifan ekonomis
karena setiap anggota gotong royong mengeluarkan dana untuk
kegiatan reyog. Setiap anggota unit reyog tergabung dalam wadah
paguyuban reyog sebagai lembaga kebudayaan yang mencerminkan
identitas kelompok reyog atau disebut juga dengan kanca reyog atau
bala reyog.

Ketika reyog pentas, sesepuh warok biasanya mengundang
tokoh warok dari desa lain untuk bergabung menyukseskan acara.
Jika undangan tersebut tidak dipenuhi, biasanya ada perasaan yang
tidak enak maka kewajibannya adalah sambang atau ‘datang’ dalam

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 165



pentas. Acara sambang reyog ini merupakan media silaturahim
antartokoh-tokoh reyog antardesa untuk meningkatkan solidaritas
sesama seniman reyog. Jika mereka semua berkumpul, akan terbentuk
semacam ikatan batin dan rasa kekeluargaan yang erat. Untuk itu,
jika ada orang yang ingin berbuat macam-macam dalam pertunjukan
reyog, mereka akan berurusan dengan tokoh-tokoh tersebut.

Dengan banyaknya paguyuban seni reyog di Ponorogo, pada
tanggal 7 Juni 1994 Pemerintah Kabupaten Ponorogo mendirikan
Yayasan Reyog Ponorogo guna menghimpun, memperlancar, serta
mempermudah pengurusan kesenian reyog Ponorogo. Yayasan Reyog
Ponorogo memiliki tugas organisasi sebagai yang termaktub dalam
AD/ART: (1) memelihara, melestarikan, dan memajukan kesenian
Reyog Ponorogo sebagai kekayaan budaya daerah dalam menunjang
kebudayaan nasional; (2) sebagai wahana pengembangan kesenian
reyog Ponorogo untuk memenuhi tuntunan pembangunan budaya
nasional dalam era modernisasi, tanpa meninggalkan ciri-ciri
khas tradisional yang sakral; (3) penataan kembali organisasi reyog
Ponorogo yang bersumber pada rasa persatuan dan kesatuan di
kalangan seniman reyog Ponorogo; dan (4) mengangkat kesenian
Reyog Ponorogo sebagai daya tarik objek wisata yang berdampak luas,
khususnya pada pendapatan masyarakat.

Yayasan Reyog Ponorogo sebagai wujud penerapan atas maksud
dan tujuan melakukan beberapa usaha: (1) mendirikan pusat pen-
didikan dan latihan kesenian reyog Ponorogo serta mendirikan
cabang-cabang bila dipandang perlu; (2) pembinaan industri kecil,
khususnya para perajin reyog, gamelan, pakaian, dan kain batik;
(3) membuat paket wisata; (4) mendirikan museum, laboratorium,
dan perpustakaan kesenian reyog; (5) membudidayakan burung
merak dan harimau, sebagai bahan baku pembuatan reyog (barongan
dan dhadak merak); dan (6) membuat usaha lain yang sah dan halal.

Untuk mewujudkan tujuan tersebut, tim Yayasan Reyog Ponorogo
dilengkapi dengan struktur pengurus yang terdiri dari berbagai kom-
ponen masyarakat, mulai dari akademisi, birokrasi, perajin, seniman,

166 Kearifan Lokal dalam Seni ...



dan ekonom. Yayasan Reyog Ponorogo sebagai organisasi bersama
Paguyuban Reyog seluruh Indonesia mewadahi segala pranata-
pranata kebudayaan. Pranata itu memiliki fungsi sebagai berikut.
Pertama, memberikan pedoman kepada anggota masyarakat dengan
membuat pranata tertulis mengenai Pedoman Kesenian Reyog dalam
Pentas Budaya Bangsa terhitung pada tanggal 24 November 1992.
Pedoman itu berfungsi sebagai ciri khas seni reyog Ponorogo dari
aspek peralatan musik, pakaian adat, sejarah, dan tokoh-tokoh dalam
seni reyog. Pedoman ini mengikat bagi seluruh anggota agar kesenian
reyog tidak terkesan liar dari jati diri warga Ponorogo. Kedua, menjaga
keutuhan masyarakat dalam bingkai kerukunan, keteraturan, dan
keharmonisan. Hal itu tidak bisa dipungkiri karena kesenian reyog
ini dapat menyatukan berbagai elemen masyarakat. Hal ini sejalan
dengan nilai Pancasila, yakni sila ketiga yang berbunyi “Persatuan
Indonesia”. Persatuan dalam kesenian ini didasarkan atas kebersamaan
sebagaimana makna leksikal pada objog yang disematkan kepada
salah satu varian reyog yang memiliki makna nyambut gawe bareng
bareng ‘bekerja bersama sama’ Ketiga, pranata atau aturan dalam kes-
enian reyog berfungsi sebagai sistem pengendalian sosial pengawasan
masyarakat terhadap tingkah laku anggota agar sesuai dengan koridor
yang berlaku dalam masyarakat. Fungsi ini lebih efektif karena me-
miliki dampak sosial tertentu jika terjadi sesuatu yang bertentangan
dengan pranata-pranata masyarakat sebagai pemilik kebudayaan.

Fungsi tersebut membuat ikatan-ikatan yang kuat bersifat primo-
dial dan etnosetris dalam masyarakat sebagai upaya menjaga warisan
adiluhung tersebut tetap memiliki marwah dan jati diri sebagai orang
Ponorogo. Pranata itu jika dilanggar oleh orang lain atau pihak-pihak
tertentu yang berusaha mendelegitimasi kesenian reyog tidak sesuai
dengan jati diri Ponorogo biasanya memperoleh pertentangan dengan
masyarakat pemilik kebudayaan sebagaimana beberapa kasus yang
pernah terjadi, seperti klaim sepihak kesenian reyog yang diakui oleh
negara lain sebagai warisan asli milik Malaysia ataupun pembakaran
seperangkat seni reyog di KJRI Davao, Filipina karena dianggap
sebagai berhala yang mengandung kesyirikan (Gambar 3.1)

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 167



Sumber: Koran Sindo (2015)

Gambar 3.1 Koran yang menampilkan etnisitas.

3. Pemaksaan Norma

Dalam kesenian reyog, terdapat seperangkat pranata atau peraturan
yang bersifat lisan maupun tulisan yang harus ditaati oleh konca
reyog dan seluruh elemen masyarakat. Peraturan dalam pranata
mengandung sebuah norma yang bersifat mengikat bagi sebuah
komponen masyarakat yang terlibat dan mengetahui seluk-beluk
kebudayaan yang melingkupinya. Norma dalam kesenian reyog
terdapat dalam larangan. Larangan itu disertai ancaman, berita,
dan perintah yang harus ditaati oleh masyarakat. Pemaksaan norma
ditunjukkan pada contoh dalam ungkapan yang bersifat larangan
aja dumeh yang digunakan untuk menasihati seseorang yang sedang
di atas angin agar bersikap tidak sombong yang merupakan muara
kehancuran seseorang. Biasanya orang yang memiliki sikap dumeh ini
tidak akan bertahan lama. Jurang kehancuran bisa saja datang begitu
saja sehingga orang yang berperilaku demikian senantiasa mawas diri
agar harga diri dan jati diri tidak sirna ditelan kesombongan yang
menghancurkan orang yang terjangkit sifat ini.

168 Kearifan Lokal dalam Seni ...

Buku ini tidak diperjualbelikan.



Pemaksaan norma lainnya adalah larangan disertai ancaman
kepada para pelakunya sebagaimana ungkapan aja congkrah agawe
bubrah. Maksud dari ungkapan itu adalah agar seseorang agar tidak
berbuat congkrah. Congkrah memiliki makna leksikal ‘cerai’ yang
membuat seseorang menjadi rusak. Peribahasa itu mengajarkan ke-
pada siapa pun agar menjaga persatuan dan kesatuan yang merupakan
simpul kekuatan. Pemaksaan norma yang memiliki kategori sebuah
berita yang mengandung norma yang berlaku di dalam kehidupan
masyarakat adalah rukun agawe santosa. Peribahasa itu mengajarkan
norma-norma hidup bermasyarakat guna selalu menjaga kerukunan
agar kelak menjadi sentosa. Hidup sentosa tentu menjadi dambaan
semua orang. Oleh karena itu, untuk menuju sentosa harus menjaga
kerukunan.

Norma lain yang bernada perintah adalah ngabekti marang wong
tua ‘berbakti kepada orang tua. Dalam konteks seni reyog, berbakti
kepada orang tua memiliki peran sangat penting hal ini sebagai bentuk
penghormatan kepada orang tua yang telah banyak berjasa kepada
kita. Jika orang tua masih hidup, jalan itu ditempuh dengan berbakti
yang merupakan senjata utama manusia di dunia. Jika orang tua sudah
tiada, manusia wajib mendoakannya. Hal ini sejalan dengan ritual
nyadran para pengurus paguyuban reyog sebelum tampil di suatu
tempat. Mereka tidak lupa berdoa di tempat yang dianggap keramat.
Norma-norma di atas sebagai wujud aturan-aturan yang mengikat
manusia dengan tuhan, manusia dan alam agar menjaga keseimban-
gan hidup dengan ajaran-ajaran yang mulia melalui seni budaya yang
kini mulai banyak ditinggalkan karena generasi sekarang sudah jarang
mengenal dan justru semakin meninggalkan. Oleh karena itu, media
seni tradisional reyog yang masih memiliki kultur budaya Jawa yang
kental perlu melakukan eksternalisasi ajaran sehingga generasi muda
memiliki norma-norma kepribadian yang mulia.

4. Alat Pendidikan

Kesenian reyog mengandung nilai budaya yang dapat dimanfaatkan
sebagai sumber pendidikan. Nilai budaya yang terkandung dalam

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 169



kesenian reyog merupakan pesan-pesan sebagai sumber pengetahuan
dan pendidikan bagi generasi pewaris kesenian adiluhung ini.
Pada hakikatnya, kesenian reyog merupakan bentuk fontonan yang
membawa kepada tuntunan yang dapat diteladani bagi generasi
penerus. Sistem nilai yang terdapat dalam seni reyog Ponorogo
merupakan posisi sentral dari struktur budaya suatu masyarakat.
Menurut Danandjaja (1984), nilai merupakan konsep abstrak
mengenai sifat kepribadian suatu kolektif dalam menghadapi masalah
kehidupan. Nilai yang dimaksud adalah sesuatu yang berharga,
bermutu, menunjukkan kualitas dan berguna bagi manusia. Sesuatu
yang bernilai itu berarti berharga dan berguna bagi kehidupan
manusia. Nilai budaya yang terdapat dalam kesenian reyog Ponorogo
dapat menjadi sumber yang berguna dan bernilai dalam meningkatkan
atau menambahkan pengetahuan siswa. Banyak pelajaran yang bisa
diambil dari nilai-nilai yang terkandung dalam kesenian reyog dan
bisa dijadikan bahan pembelajaran dalam pranata sekolah, keluarga,
maupun kehidupan sehari-hari. Kesenian reyog mengandung pesan
yang hendak disampaikan kepada masyarakat luas mengenai hakikat
bentuk, makna, fungsi, serta nilai kearifan lokal yang sarat kaya
mutiara hikmah yang mencerahkan umat.

Sibarani (2013) dalam teori lapisan mengatakan bahwa makna
dan fungsi merupakan lapisan luar (the outer layer), nilai dan norma
merupakan lapisan tengah (the middle layer), dan kearifan lokal meru-
pakan lapisan inti (the core layer). Kesenian reyog Ponorogo sebagai
bagian dari kebudayaan memiliki sistem makna yang dikonsepsikan
tersusun secara berlapis-lapis seperti lapisan kulit bawang. The outer
layer mengacu pada konsep tersebut maka signifikansi bentuk dan
makna bersama dengan fungsinya. Ketika melihat kesenian reyog
sebagai bagian dari kesenian tradisional Ponorogo (makna) yang
biasanya digunakan sebagai hiburan rakyat (fungsi) di balik lapisan
luar tersebut terdapat lapisan tengah (the middle layer), yaitu berupa
nilai dan norma. Nilai lainnya menunjukkan mana yang dianggap
baik dan buruk, sedangkan norma menunjukkan mana yang dianggap
benar dan mana yang dianggap salah meskipun juga disebut “nilai’,
terutama nilai budaya yang mengacu keduanya, baik tentang benar-

170 Kearifan Lokal dalam Seni ...



salah maupun tentang baik-buruk. Di balik lapisan tengah (the middle
layer) terdapat lapisan inti (the core layer) berupa nilai yang diyakini
suatu komunitas yang dapat diterapkan dalam mengatasi persoalan-
persoalan hidup mereka.

Nilai yang terkandung dalam kesenian reyog tersebut mengandung
kearifan lokal yang dapat dimanfaatkan sebagai sumber dan media
pendidikan yang menarik. Atas dasar itu, Pemerintah Kabupaten
Ponorogo memanfaatkan kesenian reyog sebagai pendidikan intra-
kulikuler dan ekstrakulikuler di sekolah sebagai upaya pelestarian
kebudayaan daerah dan penanaman pesan nilai luhur dalam upaya
pembentukan karakter melalui seni reyog. Fakta itu muncul karena
paling tidak dilatari oleh dua alasan. Pertama, maraknya kerusakan
moral yang melanda masyarakat secara luas, termasuk di kalangan
anak-anak usia sekolah sehingga seni reyog ini menjadi pilihan sebagai
media menangkal degradasi moral melalui aktualisasi potensi pesan-
pesan luhur pada seni budayanya. Kedua, saratnya pesan moral dan
nilai pendidikan yang terdapat di dalam instrumen dan tari reyog
Ponorogo hingga meniscayakan perlunya mengelola aspek ini secara
baik guna penanaman karakter mulia pada kanca reyog (para siswa)
sehingga sangat dimungkinkan kecenderungan berseni reyog seperti
ini akan berkembang menjadi pilihan pelestarian dan pengembangan
seni reyog Ponorogo (Kurnianto & Lestarini, 2016).

Sekolah di Ponorogo banyak memanfaatkan kesenian ini sebagai
media pendidikan karakter dan penanaman rasa cinta terhadap budaya
lokal sejak sekolah dasar (SD) sampai perguruan tinggi, seperti Singa
Wijaya Mudha (SDN 3 Bangunsari), Taruna Wibawa (SD Immersion
Kecamatan Babadan), Gembong Jaya Mudha (SDN 1 Plalangan),
Pandam Sumirat (SDN 1 Wonokerto Jetis), Sima Wicaksana (SDN
Mangkujayan), Kridha Taruna Budhaya (SDN Jingglong), dan Ki
Buyut Palang (SDN Carangrejo Sampung). Sementara itu, di tingkat
tingkat Sekolah Menengah Pertama (SMP) diterapkan pada Singa
Taruna Budaya (SMP 1 Ponorogo), Jaya Menggala (SMP 2 Ponorogo),
Singa Bayi Djaya Menggala (SMP 3 Ponorogo), Singa Mulang Jaya
(SMP 4 Ponorogo), Sekar Mas (SMP 5 Ponorogo), Sardula Pratama

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 171



(SMPN 6 Ponorogo), Taruna Mudha (SMP 1 Jetis), Singa Sumawicitro
(SMPN 2 Kauman), Gedhang Menggala (SMP N 2 Bungkal), Sardula
Siswa Winasis (SMPN 2 Badegan), Singa Digdaya (SMPN 1 Sambit),
Bhayangkaki Djaya Dwija (SMPN1 Sooko), Taruna Budaya (SMPN1
Sukorejo), dan Secangga Saloka (SMPN 1 Siman).

Untuk sekolah tingkat atas (SMA) yang memanfaatkan seni reyog
sebagai media pendidikan adalah Gajah Manggala (SMA Negeri 1
Ponorogo), Krida Taruna (SMA Negeri 2 Ponorogo), Manggala Wiyasa
(SMA Negeri 3 Ponorogo), Krida Tamtama (SMK PGRI 2), Taruna
Adi Luhung (SMA Negeri 1 Babadan), Ki Ageng Punuk (SMA Negeri
Badegan), Taruna Jayengrana (SMA Negeri 1 Pulung), Sima Taruna
Mudha (SMA Negeri 1 Ngrayun), Singa Taruna Negara (SMA Negeri
1 Slahung), Niken Gandini (SMK Negeri 1 Ponorogo), Taruna Surya
(SMA 1 Muhammadiyah), Surya Taruna (SMK Muhammadiyah),
dan Sima Purba Bawana (SMA Immersion). Hal serupa dilakukan
di perguruan tinggi, misalnya Reyog Sima Budi Utama Universitas
Muhammadiyah Ponorogo (Gambar 3.2).

Para siswa dalam pembelajaran kesenian reyog tersebut secara
langsung dan tidak langsung akan mempelajari pengetahuan, kete-
rampilan dan sikap yang terdapat dalam kesenian reyog. Model
pendidikan melalui permainan sambil belajar dapat membuat para
siswa merasa senang dan tidak membosankan yang dapat berimplikasi
terhadap kecerdasan spiritual, emosional, dan inteligensi mereka. Hal
ini sebagaimana yang dilakukan oleh SMA Muhammadiyah Ponorogo
yang menerapkan sistem pembelajaran yang didesain melalui silabus
dan kurikulum dengan teoretis maupun praktik. Dalam pembelajaran
teoritik, Sugeng Riyadi, Pembina Paguyuban Reyog Taruna Surya,
SMA Muhammadiyah, mengenalkan terlebih dahulu mengenai
asal-usul agar siswa dapat mengambil ibrah dari unsur cerita, makna
yang terkandung dalam instrumen, nilai-nilai yang terdapat dalam
penokohan sebelum mereka praktik di lapangan. Dengan demikian,
para siswa harus menjiwai kesenian reyog terlebih dahulu sebelum
memerankan. Siswa memiliki karakter dahulu sebelum memainkan
kesenian reyog sehingga diharapakan siswa memiliki karakter baik

172 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Foto: Alip Sugianto (2019)

Gambar 3.2 Reyog Unmuh

dan mulia. Penanaman nilai karakter yang dilakukan oleh SMA
Muhammadiyah Ponorogo tersebut sebagai upaya meminimalisasi
sifat-sifat yang tidak baik, seperti adigang, adigung, dan adiguna
yang dikhawatirkan muncul jika siswa tidak memahami nilai terlebih
dahulu, tetapi langsung kepada penguasaan praktik. Keseimbangan
antara teori dan praktik ini menumbuhkan jiwa yang baik (mantap)
pada siswa yang terbangun melalui kultur sekolah.

5. Alat Hiburan

Pertunjukan kesenian reyog juga sebagai sarana alat hiburan bagi
masyarakat. Selama pertunjukan berlangsung, para penonton bebas
menyaksikan pertunjukan kesenian reyog sampai selesai atau sampai
beberapa episode saja. Bahkan, dalam pertunjukan kesenian reyog

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 173



saat acara grebeg sura, penonton tidak hanya rela mengeluarkan uang
untuk menyaksikan kesenian reyog, tetapi juga rela berdesakan untuk
antri tiket guna mendukung paguyuban reyog tertentu agar tampil
lebih memukau.

Seni reyog Ponorogo yang memiliki fungsi hiburan seperti itu
biasanya ditujukan kepada orang-orang yang berpartisipasi atau
yang khusus menjadi penonton. Menurut Finnegan (2005), dalam
karyanya berjudul The How of Literature, mengklasifikasi penonton
menjadi empat kelompok: (1) primary audience, yaitu orang yang
berkepentingan dengan pelaksanaan pertunjukan; (2) secondary audi-
ence, yaitu orang yang tidak hanya hadir untuk sekadar menikmati
penyajian, tetapi juga merekam dan mengambil gambar dokumentasi;
(3) integral audience, yaitu orang yang memang wajib untuk datang
karena penyajian adalah satu bagian tertentu yang sudah melekat
dalam diri dan kesehariannya; dan (4) accidental audience, yaitu orang
(kelompok) yang mendapatkan informasi dari pemberitaan lisan atau
media massa.

Berdasarkan pengklasifikasian tersebut, yang dimasukkan dalam
kategori pertama adalah pemerintah selaku penyelenggara festival seni
reyog dengan tagline “Grebeg Sura” sebagai wadah hiburan masyarakat
yang dikenal dengan sebutan pesta rakyat. Pemerintah selaku penang-
gung jawab program tentu memiliki berbagai kepentingan, seperti
menggerakkan roda ekonomi masyarakat dan pelestarian budaya
adiluhung. Kedua, penonton yang memiliki visi misi tertentu, seperti
peliputan berita dan pendokumentasian kegiatan serta masyarakat
yang ingin mengabadikan kesenian reyog sebagai bentuk kecintaan
mereka terhadap budaya daerah. Penonton ini biasanya membawa
kamera, ponsel, dan sebagainya untuk dibagikan ke berbagai media,
yang turut andil mengenalkan kesenian reyog melalui media-media
nonformal seperti media sosial. Ketiga, pada bagian ini terdapat dalam
kategori pelaku dan penikmat. Mereka hadir dalam rangka untuk
melihat, menikmati, dan turut serta memeriahkan sebagai bentuk
penghormatan kepada yang mengundang. Keempat, kategori ini
biasanya tergolong jenis wisatawan yang sengaja ingin menikmati

174 Kearifan Lokal dalam Seni ...



hiburan kesenian Reyog pada waktu-waktu tertentu. Mereka berkun-
jung dalam mencari kesenangan batin melalui program paket wisata.
Biasanya mereka bekerja sama dengan pihak penyedia layanan biro
wisata dengan Kementerian Pariwisara atau dinas terkait yang be-
rada di berbagai daerah, baik itu lokal, regional, nasional, maupun
internasional.

6. Alat Ekonomi

Undang-Undang Republik Indonesia No. 10 Tahun 2009 tentang
Kepariwisataan, mengamanatkan bahwa sumber daya dan modal
kepariwisataan dapat dimanfaatkan secara optimal melalui penye-
lenggara kepariwisataan yang ditujukan untuk meningkatkan
pendapatan nasional, memperluas, dan memeratakan kesempatan
berusaha dan lapangan kerja, mendorong pembangunan daerah,
mengenalkan dan mendayagunakan daya tarik wisata dan destinasi
di Indonesia, serta memupuk rasa cinta tanah air, dan mempererat
persahabatan antarbangsa. Lebih jauh, Peraturan Daerah Ponorogo
Nomor 63 jucto 10 Tahun 1987 tentang Kepariwisataan, menjadi
sektor yang sangat diperhatikan secara khusus karena sektor ini
banyak menyumbang dalam perekonomian di daerah maupun se-
cara nasional. Berangkat dari perhatian khusus di sektor pariwisata,
pemerintah harus berupaya secara berkesinambungan untuk secara
terus-menerus memberdayakan seluruh potensi dan sumber-sumber
penunjang kegiatan pariwisata supaya dapat memberi dampak terha-
dap peningkatan devisa negara melalui wisata daerah.

Salah satu objek wisata minat khusus yang dapat meningkatkan
perekonomian adalah kesenian reyog. Penampilan seni reyog obyog
pasti diikuti oleh para pedagang asongan yang bersifat mobile, seperti
penjual jajanan pentol, es, dan mainan anak-anak. Berbeda dengan
pertunjukan reyog festival yang dilaksanakan setiap bulan Sura, para
pedagang bersifat permanen yang menetap berdasarkan waktu tert-
entu dan harus membayar cost ‘biaya’ kepada panitia penyelenggara.
Mereka umumnya menjual oleh-oleh khas tradisional Ponorogo,
souvenir, dan makanan tradisional.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 175



Foto: Alip Sugianto (2019)

Gambar 3.3 Para pedagang mencari rezeki saat pentas reyog.

Pertunjukan kesenian reyog ini dapat diibaratkan seperti pepatah
ada gula ada semut yang berarti di mana ada keramaian atau berkum-
pulnya massa maka di situlah akan dimanfaatkan banyak orang untuk
mencari rezeki (Gambar 3.3). Pertunjukan kesenian reyog pada setiap
bulan Sura ini memang sangat luar biasa karena yang datang tidak
hanya dari penjuru Indonesia, tetapi juga masyarakat internasional
untuk menyaksikan perhelatan akbar festival reyog nasional sehingga
secara otomatis membawa dampak perekonomian pada masyarakat
Ponorogo. Kesenian reyog tidak bisa dipungkiri memiliki korelasi kuat
terhadap perekonomian dalam masyarakat yang muncul karena faktor
kesadaran dan adanya peluang dari efek samping (side effect) rasa
kepemilikan dalam masyarakat. Kesenian reyog yang memadukan
kecerdasan bahasa dan budaya menjadi kekayaan yang tidak ternilai
karena rasa tidak mengenal harga. Oleh karena itu, sebagai upaya

176 Kearifan Lokal dalam Seni ...



kepedulian masyarakat dalam melestarikan kekayaan yang tidak
ternilai tersebut lahirlah industri kreatif di bidang ekonomi yang juga
sekaligus upaya menjaga kekayaan kearifan lokal dalam bahasa dan
budaya dalam bentuk pelestarian dengan pendokumentasian dalam
berbagai bentuk dan cara yang beragam.

7. Alat Politik

Seni reyog sebagai alat satire politis atau sindiran politik kepada Raja
Kerthabumi dan istananya. Metode sindiran ini dikarenakan dalam
tradisi Jawa terdapat istilah ewuh pakewuh ‘sungkan atau segan’ Niels
Mulder juga menyatakan dengan tegas bahwa budaya Jawa adalah
budaya yang menjauhi kritik dan konflik secara terbuka (Mulder,
1984). Metode sindiran ini dianggap sebagai metode yang efektif.
Untuk itu, Ki Ageng Kutu membuat sebuah seni pertunjukan berupa
topeng harimau sebagai representasi Raja Kertabhumi, sedangkan
burung merak yang bertengger di atas kepala harimau sebagai
representasi permaisurinya yang mengendalikan kekuasaan Istana
Majapahit. Para penari jathilan diperankan oleh gemblak sebagai
gambaran pasukan berkuda dan bergaya seperti perempuan dengan
gerakan lemah gemulai yang menyindir kelemahan pasukan Majapahit
yang secara kontradiktif dengan warok sebagai seorang yang memiliki
kekuatan linuwih mampu menahan topeng dhadak merak dengan
berat kurang lebih 50 kg yang diangkat menggunakan kekuatan
rahang giginya. Sementara itu, Bujang Ganong menggambarkan Ki
Ageng Kutu dengan gerakan akrobatik mengejek kehalusan palsu
Kerajaan Majapabhit.

Majapahit merasa terganggu dengan perkembangan dan popu-
laritas seni reyog Ki Ageng Kutu. Untuk meredam gejolak yang lebih
luas, Prabu Brawijaya V berusaha melakukan upaya dialogis dengan
mengutus putranya yang bernama Lembu Kanigoro atau lebih dikenal
dengan sebutan Raden Batara Katong. Ia merupakan adik dari Raden
Fatah yang mendirikan Kesultanan Demak Bintoro (Pramono, 2006).
Raden Batara Katong berkunjung ke Wengker dengan ditemani oleh
Seloadji bersama 40 Santri. Pada saat ke Wengker, ia bersama rom-

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 177



bongan melakukan perjalanan melalui arah barat. Saat berada di timur
Gunung Lawu, beliau sempatkan istirahat di daerah yang terdapat
banyak pohon suko. Pohon tersebut digunakan sebagai tempat mengi-
kat kuda-kuda yang digunakan oleh santri-santri dalam melakukan
perjalanan Demak-Ponorogo. Tempat di mana Raden Batara Katong
istirahat di kemudian hari dinamakan Suko Sewu yang termasuk pada
wilayah Kecamatan Sukorejo, Ponorogo. Setelah beristirahat, Raden
Batoro Katong melanjutkan perjalanannya ke arah utara dan bertemu
dengan seorang ulama yang bernama Kiai Muslim yang akrab dikenal
dengan Ki Ageng Mirah. Kemudian, tempat Ki Ageng Mirah tinggal
dinamakan Desa Mirah. Dari perkenalan antara Ki Ageng Mirah
dengan Raden Batara Katong inilah, dapat diketahui peta politik
Wengker yang dipimpin oleh Ki Ageng Kutu.

Pertemuan tersebut diketahui oleh kekuatan Wengker yang
didapat dari para pendekar jagoan dan tokoh sakti yang disebut
sebagai warok yang dipimpin oleh Ki Ageng Kutu. Mereka mendiami
berbagai wilayah Wengker, seperti Warok Hanggalana yang berada
di Desa Golan, Warok Gunaseca di Siman, Warok Sura Gentho di
Gunung Pegat, Warok Honggojaya di Sukosewu, Warok Setrajaya di
Slahung. Melihat situasi masyarakat Wengker demikian, Raden Batoro
Katong menjalin silaturahim di Wengker yang berada di Surukubeng
(sekarang daerah ini dinamakan Desa Kutu Etan dan Kutu Kulon yang
termasuk wilayah Kecamatan Jetis) dengan ditemani oleh Kiai Ageng
Mirah. Dari silaturahim inilah, kemudian ia bertemu dengan Putri
Kiai Ageng Kutu yang bernama Niken Gandini. Atas jasa Nawangsari
dan Singosari inilah terjadi media pernikahan Raden Batara Katong
dengan Putri Ki Ageng Kutu yang bernama Niken Gandini. Prinsip
perjuangan Raden Batara Katong adalah kenoa iwake aja buthek
banyune ‘dapat ikannya tanpa membuat air keruh’ (Poerwowidjoyo,
1986).

Jalur pernikahan ini sebagai proses masuk Islam dan perpindahan
kekuasan Ki Ageng Kutu kepada menantunya, yakni Raden Batoro
Katong. Ketika menjadi penguasa Wengker, Raden Batara Katong pada
tahun 1496 membuat tempat Kadipaten Baru bersama para prajurit

178 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Wengker dan para warok sebutan untuk murid-murid Ki Ageng Kutu
di daerah lereng Wilis hingga berdiri sebuah Kadipaten baru yang
dinamakan Pramanaraga yang berasal dari kata prana artinya ‘wasis’
dan raga artinya ‘jasmani. Nama itu hingga sekarang dikenal dengan
Ponorogo. Raden Batara Katong kemudian memboyong istrinya,
Niken Gandini, ke tempat yang baru. Adapun adik iparnya yang
bernama Suryalana mendapat kedudukan sebagai Bayangkaranya
Ponorogo yang dikenal dengan nama Warok Suramenggala. Seloadji
menjadi patih pertamanya. Sementara itu, Kyai Ageng Mirah menjadi
penasihat agama dan kesenian reyog yang dirintis oleh mertuanya
yang dijadikannya media dakwah Islam kepada masyarakat Ponorogo.
Pada masa Raden Batara Katong menjadi Adipati Ponorogo yang
menandai kehidupan masyarakat Ponorogo yang aman dan tenteram
setidaknya terjadi dua keberhasilan misi utama Raden Batara Katong,
yaitu sebagai upaya dakwah Islam melalui seni reyog sehingga mudah
diterima masyarakat Ponorogo dan berdirinya pemerintahan Islam
di Kadipaten Ponorogo. Berdirinya Kadipaten Ponorogo ditandai
dengan batu gilang yang terdapat di depan gapura kelima di Kompleks
Makam Raden Batara Katong yang menunjukkan Candrasengkala
Memet berupa gambar manusia, pohon, burung, dan gajah yang
melambangkan angka 1418 saka atau tahun 1496 M. Batu Gilang yang
terdapat di depan gapura kelima di kompleks makam Raden Batara
Katong adalah sebuah prasasti yang menggambarkan Candrasengkala
Memet, Penobatan Raden Batara Katong sebagai Adipati Kadipaten
Ponorogo pada hari Ahad Pon tanggal 1 bulan Besar, tahun 1418
Saka bertepatan dengan tanggal 11 Agustus 1496 M atau 1 Zulhijah
901 H (Toebari, 1996).

Pada masa era penjajahan Belanda, kesenian reyog dilarang
pentas dalam bentuk iring-iringan di jalan dan lapangan karena
dikhawatirkan akan berkembang menjadi mobilisasi massa yang akan
merugikan pihak Belanda. Model pentas iring-iringan atau diarak
di jalan ini pada gilirannya direspons negatif oleh penjajah Belanda,
bahkan dicurigai sebagai gerakan melawan Belanda. Oleh karena
itu, penjajah Belanda kemudian melarang model pentas reyog iring-

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 179



iringan tersebut. Konsekuensinya adalah pentas reyog Ponorogo harus
dilakukan di tempat tertutup, yakni di rumah atau pada acara khusus
Pemerintahan, seperti hiburan pada acara jamuan kepada para tamu
sehingga tidak memungkinkan untuk melakukan mobilisasi massa.

Pada era penjajahan Belanda, para warok banyak disibukkan
dengan perjuangan melawan penjajah. Mereka pada umumnya
ditakuti para penjajah karena kesaktian yang dimiliki. Menurut
banyak literatur, pihak Belanda selalu mengalami kesulitan mengha-
dapi masyarakat ketika menerapkan tanam paksa sehingga banyak
warok yang diasingkan ke daerah lain, seperti Warok Sumanegara
(Sumoroto), Warok Bratadiningrat (Sumoroto), Warok Mertapura
(Bungkal), Warok Bratanegara (Polorejo), dan Warok Jliteng
(Mangunsuman). Kebandelan warok tersebut ditandai dengan
mempertanyakan hierarki, ketaatan yang dangkal dan pandangan
yang mudah berubah tentang kehormatan. Semuanya itu menganggu
tatanan negara kolonial. Karena keterkaitannya dengan warok yang
pembuat onar, pemerintah Belanda melarang pertunjukan reyog
mulai dari 1912 sampai 1932. Hal itu diungkapkan pejabat Belanda,
“Reyog menarik sejumlah besar orang yang menarik kekuatan supra-
natural, yang secara pasti menghadirkan ancaman bagi keamanan
(Hardjomartono, 1962).

Penjajahan Belanda berakhir pada tahun 1942, Indonesia kembali
dijajah oleh Jepang. Pada era ini, kesenian reyog vakum. Penguasa
penjajahan Jepang di Indonesia, khususnya Ponorogo, jauh lebih
kejam dari penjajahan Belanda. Kesenian reyog Ponorogo nyaris
mati karena kesenian reyog Ponorogo dilarang pentas, baik dalam
acara jamuan pemerintahan dalam menyambut suatu acara tertentu,
maupun melakukan pementasan dengan arak-arakan di jalan umum.
Kalau pun ada, kegiatan itu tersembunyi dari jangkauan Jepang.
Selain itu, masyarakat pada waktu itu banyak yang tidak melakukan
pentas karena sebagian dari mereka harus mengikuti tanam paksa
di bawah organisasi bentukan Jepang seperti, Fu jin Kai, Sainen Tai,
Koto Gakko Tai, Seninedan Kei Bo Dan, Hei Ho, Peta sehingga tena-
ganya banyak terkuras untuk menjalani tanam paksa. Dampak dari

180 Kearifan Lokal dalam Seni ...



pelarangan penjajah Jepang terhadap pentas reyog Ponorogo dalam
bentuk iring-iringan di jalan itu lalu melahirkan model pentas reyog
kucingan (Gambar 3.3). Dinamika demikian terjadi karena reyog
yang semula terdiri dari paduan kepala harimau dan dhadak merak
pada pentas model kucingan ini hanya tinggal kepala harimau saja.
Sementara itu, bagian dhadak meraknya dilepas karena tidak mungkin
lagi dipentaskan di ruang sempit (di dalam rumah/ruang tertutup)
mengingat instrument seni reyog Ponorogo ini dalam bentuk utuh
(paduan kepala harimau dan dhadak merak) memiliki ketinggian
sekitar 2,5 meter sehingga model rumah yang saat itu beratap rendah,
tidak memungkinkan untuk pentas reyog dalam bentuknya yang
lengkap dengan dhadak merak.

Pada perkembangan berikutnya, pentas reyog model kucingan
ini menjadi varian tari reyog tersendiri dan melahirkan seni reyog
Ponorogo yang disebut dengan reyog tempo dulu. Reyog kucingan

Foto: Dheva Yulian Agustin (2019)
Gambar 3.3 Reyog Model Kucingan

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 181



dalam pentas pertunjukannya dikembangkan dengan kreasi tikusan
yang dipentaskan oleh penari pujangganong, yakni pentas tari yang
menggambarkan kehidupan seekor kucing dan tikus. Tidak banyak
sumber tutur yang dapat mengungkap makna dari tari ini. Akan
tetapi, dari jenis tari yang dipentaskan berikut, konteks zaman yang
mengitari adalah zaman penjajahan, sangat dimungkinkan hal terse-
but untuk menggambarkan posisi rakyat pribumi yang harus waspada
dan berhati-hati terhadap bahaya yang mengintai setiap waktu, yakni
dari penjajah. Dengan demikian, ilustrasi tikus menggambarkan
rakyat pribumi yang harus pandai memainkan peran sebagai seorang
gerilyawan yang cerdas, kapan ia harus muncul dan kapan ia harus
bersembunyi, seperti seekor tikus yang tengah menghadapi musuh
bebuyutan, yakni seekor kucing.

Perkembangan kesenian reyog pascakemerdekaan Indonesia
mengalami pertumbuhan yang cukup signifikan. Hampir setiap di
desa di wilayah Ponorogo memiliki paguyuban kesenian reyog. Secara
kuantitas, organisasi perkumpulan reyog meningkat cukup baik, tetapi
kualitasnya belum menunjukkan kemajuan. Namun sangat disayang-
kan, perkembangan kesenian reyog digunakan untuk kepentingan
politik. Hal ini berakibat pada kualitas kesenian reyog yang tidak lagi
digunakan untuk meningkatkan kesenian reyog menjadi lebih baik,
tetapi dijadikan sebagai alat perjuangan politik.

Pada tahun 1950-an, partai komunis dan nasionalis menggunakan
warok dan reyog secara luas sebagai bagian dari kampanyenya. Re-
torika dan penentangan populis gaya Partai Komunis Indonesia (PKI)
kepada Islam ortodoks merupakan daya tarik bagi sebagian besar
warok. Begitu juga dengan tujuan PKI untuk merangkul orang-orang
kuat lokal berarti warok menemukan tempat yang tepat dalam struktur
hierarki kepartaian. Kemampuan reyog untuk menarik sejumlah besar
orang menjadikannya sebagai sarana kampanye yang efektif. Disiplin
dan kerahasiaan yang dituntun bagi anggota partai juga menjadi daya
tarik yang kuat bagi warok dan jagoan karena memiliki kesamaan
dengan struktur perguruan dan padepokan (Anderson, 1990).

182 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Pada masa itu, hampir semua partai politik di Ponorogo meng-
gunakan kesenian reyog sebagai media meraih simpati massa dalam
mendulang suara dan unjuk kekuatan di tengah-tengah massa yang
lebih luas. Untuk menunjukkan keseriusan tersebut, setiap partai
bahkan mendirikan perkumpulan seni budaya sebagai bagian sayap
organisasi partai dalam mewadahi dan mengapresiasi para seniman
reyog Ponorogo. PKI mempunyai Lembaga Kebudayaan Rakyat
(Lekra); NU memiliki Lembaga Seni Budaya Muslimin Indonesia
(Lesbumi); Partai Nasional Indonesia (PNI) memiliki Lembaga Kebu-
dayaan Nasional (LKN); Masyumi mempunyai Himpunan Seniman
Budayawan Islam (HSBI); Perkindo dengan Lembaga Seni Budaya
Indonesia (LESBI). Sebagai lembaga sayap organisasi politik yang
beroperasi dalam skala tingkat lokal sampai nasional, lembaga terse-
but bergerak secara masif sampai akar rumput ke sejumlah daerah
termasuk di Ponorogo. “Lekra, Lesbumi, LKN, dan HSBI jutru lebih
terkenal di Masyarakat daripada Partainya sendiri,” kisah K.H. Mujab
Tohir, Ketua Lesbumi yang juga tokoh warok dari kalangan santri. Pe-
nuturan K.H. Mujab Tohir yang juga Pengasuh Pesantren Al Idris saat
acara dialog interaktif Kebudayaan Desantara bersama Radio Gong
FM tersebut tentu sangat beralasan karena lembaga-lembaga tersebut
berada pada garis depan yang bersentuhan dengan masyarakat guna
mendulang massa pada akar rumput.

Pada waktu itu, hampir tidak dijumpai partai politik di Ponorogo
yang tidak menggandeng reyog sebagai alat untuk meraih simpati
dan dukungan rakyat. Di antara lembaga sayap partai tersebut, domi-
nasi PKI dalam membawa reyog merebut massa di Ponorogo sangat
besar dan sulit digoyahkan. Barisan reyog PKI semakin berada di
puncak kejayaan ketika doktrin kerakyatan memperoleh sambutan
yang hangat di kalangan konco reyog. Kepopuleran reyog di kalangan
masyarakat pada saat itu membuat partai politik, terutama PKI meng-
gunakan reyog sebagai alat untuk mengumpulkan massa. PKI juga
memanfaatkan reyog untuk mengalihkan perhatian masyarakat, yaitu
ketika pengangkatan jenazah korban pembunuhan PKI di lubang-
lubang PKI. Perhatian masyarakat dialihkan melalui kesenian reyog

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 183



(Jawa Pos 26 September 1989 dalam Mukarromah & Shinta, 2012).
Hal ini dilakukan PKI agar terlihat baik dan mendapat simpati dari
masyarakat seiring dengan adanya persaingan antara golongan na-
sionalis, komunis, dan agama

Pada Pemilu 1955, dominasi PKI menunjukkan eksistensinya
dengan mendapat simpati besar dari masyarakat Ponorogo. Hal itu
terlihat dari pemerolehan pemilu pada tahun 1955. PKI memperoleh
suara terbanyak, sedangkan di Jawa Timur PKI mendapat jumlah
suara 2.266.801 atau 20% lebih dari jumlah pemilih 10.961.181 (Suluh
Indonesia 22 November 1955 dalam Mukarromah & Shinta, 2012).
Di Ponorogo, PKI juga mendominasi pada urutan pertama dengan
perolehan 13.7816 suara yang disusul NU dengan perolehan 9.609 su-
ara kemudian PNI memperoleh 79.008 suara, Masyumi 34.198 suara,
Partai Buruh mendulang 6.023 suara, dan Partai Kristen Indonesia
(Perkindo) mendapat raupan 361 suara (Terompet Masyarakat 10
Januari 1956 dalam Mukarromah & Shinta, 2012).

Pada tahun 1957, di Ponorogo berdiri perkumpulan Reyog ber-
nama Barisan Reyog Ponorogo (BRP) yang dimotori para warok dari
berbagai perkumpulan reyog, Pemerhati Kesenian dan Kebudayaan
di Ponorogo. Organisasi ini sebagai upaya menjalin komunikasi dan
silaturahim seluruh perkumpulan reyog di Ponorogo terlepas dari
lembaga kesenian dan kebudayaan milik sayap partai politik dan tidak
ada sangkut pautnya dengan partai politik meski banyak aktivis dari
organisasi kesenian dan kebudayaan milik sayap partai politik yang
juga sebagai motor berdirinya organisasi ini sehingga sering terjadi
conflict of interest di antara banyak anggota perwakilan dan pengurus
dari BRP.

Pada awal tahun 1960-an, perkembangan BRP semakin pesat
yang ditandai dengan jumlah anggota BRP yang mencapai 200 kelom-
pok reyog dan condong ke PKI. Pada saat inilah, terjadi perpecahan di
tubuh BRP yang mengakibatkan munculnya organisasi reyog saingan.
BRP terus berkembang dan semakin kuat dan akhirnya berhasil
mengadakan musyawarah reyog Ponorogo se-Indonesia. Musyawarah

184 Kearifan Lokal dalam Seni ...



yang dilangsungkan pada 25-28 Februari 1965 ini dihadiri perwakilan
dari Sumatera Selatan, Jawa Barat, dan Jawa Timur, khususnya daerah
Ponorogo (Harian Rakjat 7 Maret 1965 dalam Mukarromah & Shinta,
2012).

Dalam hasil kongres tersebut, keunggulan dominasi Lekra dalam
tubuh BRP makin kuat pada pemilihan pengurus untuk periode
berikutnya. Warok Paimin Purnawirawan, tentara dan aktivis Lekra
yang saat itu menjadi Kepala Desa Purbosuman, menang atas Warok
Marta Jleng dari LKN (Lembaga Kebudayaan Nasional) dan warok
K.H Mujab Tohir dari LESBUMI (Lembaga Seni Budaya Muslimin
Indonesia). Upaya menyusun pengurus kolektif yang terdiri dari
lembaga-lembaga kebudayaan yang ada kandas karena Warok Paimin
memaksakan hampir seluruh pengurus BRP dari kalangan Lekra.
Akibatnya, jadilah BRP kemudian dikuasai sepenuhnya oleh organ
PKI di Bidang Kebudayaan ini. Oleh karena itu, lawan-lawan Lekra
tidak mengakui lagi BRP sebagai satu-satunya wadah kesenian reyog
Ponorogo. Secara jujur, berapa tokoh warok yang mengalami masa itu
dengan menjadi pelaku sejarah dalam percaturan politik mengakui
bahwa Lekra memang paling banyak diikuti perkumpulan reyog
meski mereka tidak sepaham secara ideologis. “Banyak teman-teman
warok dari perkumpulan reyog yang saya tahu tidak menganut paham
komunisme bergabung dengan Lekra. Mereka tidak tahu menahu,
karena hanya faktor profesionalisme sebagai seorang seniman,’
ungkap Mbah H. Ahmad Tobroni, salah satu tokoh warok Ponorogo
asal Bantarangin Sumoroto

Akhirnya, keunggulan Lekra dalam percaturan itu, BRP dianggap
sebagai milik PKI dan didominasi pengurus dari Lekra. Beberapa
tokoh penting dari BRP yang merasa tidak nyaman dan sepaham
dengan mereka kemudian mendirikan organisasi yang secara khusus
mengelola reyog (Warto, 2009). Warok Marto Jleng yang sebelumnya
getol merebut BRP dan gagal kemudian mendirikan Barisan Reyog
Nasional (BREN) pada tahun 1965 yang secara khusus mewadahi per-
kumpulan reyog nasionalis. Sementara itu, Warok H. Ahmad Tobroni
Turedjo untuk mengimbangi kekuatan tersebut mendirikan Kesenian

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 185



Reyog Islami (KRIS) dan Warok K.H. Mujab Tohir mendirikan Cabang
Kesenian Reyog Agama (CAKRA) di bawah Lembaga Seniman dan
Budayawan Muslim Indonesia (Lesbumi), sayap gerakan Partai
Nahdlatul Ulama. Perkembangan reyog pada masa ini mengalami
masa keemasan yang dibuktikan dengan 364 unit kesenian reyog yang
tersebar di seluruh wilayah Ponorogo (Fauzannafi, 2005).

Pada masa ini, kesenian reyog terbagi menjadi tiga arus main-
stream dalam masyarakat Ponorogo dengan klasifikasi pelestari reyog
(baca: warok) dari kalangan Tyang Hoe, Tyang Sae, dan Tyang Masjid.
Pertama, pelestari kesenian reyog dari kalangan Tyang Hoe adalah
mereka dari perkumpulan reyog yang masih memegang unsur ritual,
mistis, magis, dan klenik (dukun). Kedua, pelestari kesenian reyog dari
Tyang Sae yang terdiri dari unsur birokrasi pemerintahan desa (kepala
desa/lurah). Ketiga, pelestari kesenian reyog dari perkumpulan Tyang
Masjid yang terdiri dari kalangan santri yang menjadikan kesenian
reyog sebagai media dakwah kultural.

Mayoritas pelestari kesenian reyog dari kalangan Tyang Hoe
tergabung dalam Barisan Reyog Ponorogo (BRP) milik Lekra yang
berafiliasi pada Partai Komunis Indonesia (PKI). Pelestari kesenian
reyog dari unsur Tyang Sae yang terdiri dari unsur birokrasi desa
banyak tergabung dalam Barisan Reyog Nasional (BREN) yang aspirasi
politiknya adalah Partai Nasional Indonesia (PNI). Sementara itu,
pelestari seni reyog Tyang Masjid yang terdiri dari kaum santri banyak
tergabung dalam Kesenian Reyog Islam (KRIS) atau Cabang Kesenian
Reyog Agama (CAKRA) yang memiliki arah politik melalui Masyumi
dan Nahdlatul Ulama (NU).

Pembagian tiga unsur pelestari seni Rryog tersebut mempunyai
kemiripan dengan klasifikasi masyarakat Jawa menurut Clifford
Geertz dengan trikotomi abangan, santri, dan priyayi dalam bukunya
The Religion of Java.

“Abangan representing a stress on the animistic aspects of the over all
Javanese syncretism and broadly related to the peasant element in the
population; santri representing a stress on the Islamic aspects of the syncre-
tism and generally related to the trading element (and to certain element

186 Kearifan Lokal dalam Seni ...



in the peasantry as well); and priyayi, stressing the hinduist aspects and
related to the bureauratic element (Geertz, 1964).”

Klasifikasi masyarakat Jawa dari Clifford Geertz tersebut menu-
rut pendapat peneliti dilatarbelakangi oleh kondisi faktor politik di
Indonesia mengingat penelitian Clifford Geertz dilakukan pada era
Orde Lama. Hal ini sejalan dengan pendapat Ahmad Najib Burhani
yang mengatakan bahwa perbedaan antara abangan, santri, dan
priyayi sering digunakan untuk mengidentifikasi perilaku pemilih
dan kecenderungan partai. Dalam Orde Lama Indonesia (1945-1965),
priyayi dikaitkan dengan PNI, santri modern dengan Partai Masyumi,
santri tradisional dengan partai NU, sedangkan abangan dengan PKI.
Muhammadiyah adalah “anggota khusus” Masyumi dan pendukung
utama partai ini. Partai NU mewakili kaum Muslim tradisional yang
kebanyakan tinggal di pedesaan. Dalam wacana politik, afiliasi partai
pemilih Indonesia dengan struktur sosial mereka umumnya disebut
sebagai politik aliran (stream politics) (Burhani, 2017). Untuk itu, dapat
disimpulkan bahwa terpecahnya kesenian reyog Ponorogo menjadi
tiga pelestari dari kalangan Tyang Hoe, Tyang Sae dan Tyang Masjid
karena faktor agitasi politik untuk kepentingan menanamkan ideologi
partai sehingga memberikan doktrin kepada konca reyog Ponorogo
untuk memberikan pengaruh secara sosial politik sesuai dengan
tujuan organisasi, bukan hanya sebagai sarana hiburan masyarakat.
Mengingat tugas yang cukup berat itu, diperlukan sosok yang mengerti
situasi dan kondisi daerah setempat. Biasanya mereka merupakan
tokoh daerah setempat yang dipandang memiliki keahlian dalam hal
propagandis. Mereka dipilih karena memiliki beberapa kriteria, yaitu
ahli propaganda secara umum dan terutama memegang perencanaan,
juga spesialis dalam bidang kesenian reyog (Budi, t.t.). Tokoh-tokoh
yang dipilih biasanya para warok yang terkenal di daerah masing-
masing sehingga memudahkan untuk memengaruhi masyarakat se-
cara luas. Hal ini mengingat bahwa warok bagi masyarakat Ponorogo
merupakan figur sentral berpengaruh dan sangat dihormati.

Pada era puncak kejayaan kesenian reyog pada tahun 1965,
utamanya organisasi Lekra dengan BRP-nya, terjadi sebuah peristiwa

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 187



meletusnya G 30 S PKI yang menjadikan komunisme sebagai ideologi
harus berakhir. PKI dinyatakan sebagai partai terlarang di seluruh
wilayah Negara Kesatuan Republik Indonesia berdasarkan Keputusan
Presiden Nomor: 1/3/1996 dan Ketetapan MPRS No.V/MPRS/1966
(Subroto H., 2008). Hal tersebut berakibat pada banyaknya orang-
orang terbunuh. Bahkan, ada pemilik yang membakar semua reyog
(Tempo No. 37 10 November 1979 dalam Mukarromah & Shinta,
2012). Saat itu, pembantaian besar-besaran terhadap perkumpulan
reyog terjadi di Desa Sumoroto dan selama dua tahun masyarakat
takut untuk memainkan reyog karena takut jika dikira simpatisan
PKI (Mukarromah & Shinta, 2012). Secara otomatis berdasarkan
peraturan pemerintah di atas, organisasi reyog Ponorogo BRP yang
saat itu menduduki puncak kejayaan sebagai underbow PKI, eksistensi
BRP jatuh karena pada akhir tahun 1965 BRP dinyatakan dibubarkan
seiring dengan bubarnya PKI.

Pasca peristiwa G30 S PKI, kesenian reyog sempat vakum selama
3 tahun. Banyak perangkat reyog dibakar karena sebagian dari mereka
merasa takut dituduh sebagai pengikut PKI. Para warok yang terbebas
dan tidak terafiliasi dari peristiwa G 30 S PKI berani tampil kembali
menabuh kendang reyog pada tahun 1969. Mbah Wo Kucing yang
memiliki nama asli Kasni Gunopati ini sebagai orang yang pertama
kali menabuh kendang reyog di saat para warok lainnya mulai pensiun
dari pentas kesenian reyog. Bangkitnya kesenian ini juga ditandai saat
tampil pada acara pembukaan Pekan Olahraga Nasional (PON) ke-VII
pada tanggal 26 Agustus 1969 di Surabaya dengan menampilkan 60
reyog di bawah Koordinasi Pemerintah Daerah Kabupaten Ponorogo.
Tampilnya kesenian reyog dalam kancah nasional ini dimanfaatkan
sebagai media promosi Kabupaten Ponorogo sebagai salah satu Kota
Budaya di Jawa Timur dan menandai bangkitnya kesenian reyog di
Ponorogo. Menurut catatan yang dirilis oleh Bupati Sudana Sukirdja,
terdapat 61 grup kesenian reyog Ponorogo yang terdiri dari 1.206
anggota setelah berakhirnya pemberontakan PKI (Margaret, 1976).
Jumlah tersebut menurun drastis karena agitasi politik terhadap
kesenian reyog yang terpecah-pecah yang berafiliasi kepada organisasi

188 Kearifan Lokal dalam Seni ...



politik, termasuk dalam hal ini PKI. Setelah BRP yang berafiliasi
pada PKI dinyatakan dibubarkan oleh Pemerintah, nasib BREN,
KRIS dan CAKRA, lebih beruntung karena masih diperbolehkan
menabuh kendang reyog. Ketiga organisasi itu dibebaskan meski
sempat vakum untuk mengurangi tensi panas politik. Pada tahun
1971, tokoh CAKRA, Warok K.H. Mujab Tohir dan tokoh KRIS H.
Ahmad Tobroni Turedjo merintis kembali kesenian reyog Ponorogo
dalam sebuah wadah yang disebut dengan Insan Taqwa Illahi (INTI),
yaitu organisasi massa yang menghimpun para warok dan ulama di
Ponorogo. Berdirinya INTT ini melibatkan tokoh-tokoh warok ternama
di Ponorogo, antara lain Warok Sumardi (Josari), Warok Tobroni
Turedjo (Cokromenggalan), Warok Jolego (Karang Lo Lor), Warok
Imam Sukadi (Mangunsuman), Warok Mulyadi (Gegeran), Warok
Ngainan (Brotonegaran), Warok Kubin (Kauman), Warok Welut (Bulu
Kipik), Warok Rukinan (Badegan), Warok Tuploh (Balong), Warok
Juki (Purbosuman), Warok Muhni Kamplok (Pakunden), dan Warok
K.H Mujab Tohir (Banyudono).

Pada tahun 1977, Bupati Ponorogo, Warok Soemadi memanggil
para tokoh BREN, KRIS, dan CAKRA (Jusuf Harsono dan Slamet
Santosa, 2016). Bupati Soemadi meminta agar para tokoh dan anggo-
tanya berkenan untuk membantu keamanan daerah Ponorogo dengan
mengaktifkan dan melestarikan reyog- reyog yang ada, baik dari KRIS,
CAKRA, maupun dari BREN. Mereka dikumpulkan oleh Bupati
Soemadi di rumah salah satu warok, Imam Sukadi (Mbah Lurah
Kancil), yang sekaligus menjabat sebagai Kepala Desa Mangunsuman.
Pertemuan tersebut dihadiri oleh 70 orang untuk diberi penjelasan
mengenai usulan bupati. Hadirin yang hadir dalam pertemuan itu
menyetujuinya. Kemudian, untuk mewadahi para warok tersebut INTI
diresmikan secara simbolis oleh Bupati pada tanggal 19 Februari 1977
dengan diketuai oleh K.H. Mujab Tohir. INTI menjadi sebuah organ-
isasi yang tidak berpihak pada partai politik dan berfungsi sebagai
wadah silaturahim para warok dalam membina kesenian reyog yang
ada di seluruh Kabupaten Ponorogo.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 189



Para warok tersebut kemudian membina masyarakat di desa
masing-masing dengan kesenian reyog sebagai sarana tontonan
yang membawa tuntunan sehingga banyak warok pada era Bupati
Soemadi ini dipercaya oleh masyarakat menjadi Kepala Desa maupun
Kepala Kelurahan, seperti Warok H. Ahmad Tobroni Turedja men-
jadi Lurah di Kelurahan Cokromenggalan; warok Sumardi menjadi
Kepala Desa di Josari; Warok Bikan Gondowijana menjadi Kepala
Desa di Plunturan Pulung; warok Komari Lurah Pakunden; Warok
Jolego Kepala Desa di Karang Lo Lor; Warok Tarom Kepala Desa di
Tanjungsari; dan Warok Kasni Gunapati sebagai Kamituwa, dan lain-
lain. Fenomena pergeseran peran warok yang semula sebagai tokoh
informal masyarakat menjadi tokoh formal dengan menduduki kursi
jabatan tersebut menurut kacamata Keller sebagai bentuk sirkulasi
elit di mana para warok yang sebelumnya hanya sebagai elit strategis
karena diuntungkan oleh situasi tertentu telah bergerak ke pusat
kekuasaan dengan menjadi Kepala Desa atau Kelurahan (Keller, 1984).
Bahkan, di antara para warok tersebut, terjadi fenomena keagamaan
para warok yang tidak bisa dilewatkan begitu saja dalam sejarah dan
dinamika masyarakat Ponorogo secara keseluruhan. Sejarah Ponorogo
perlu mencatat bahwa terdapat beberapa warok telah menunaikan
ibadah haji, seperti Warok Sumardi, Warok Jolego, Warok Imam
Supadjar, dan Warok Ahmad Tobroni Turedjo. Kepergian mereka
ke Tanah Suci perlu dicatat dalam sejarah lokal Ponorogo karena
kepergian mereka bukanlah peristiwa biasa bagi seorang warok.
Kepergian mereka dalam rangka menunaikan rukun Islam yang ke
lima tersebut sebagai bentuk peristiwa perubahan sosial budaya.
Secara sederhana hal ini bisa menjadi pemahaman bahwa para warok
tersebut sedang menempuh perjalanan sosial budaya dari seorang
priyayi yang menempuh menjadi seorang santri. Sorokin menganggap
hal ini sebagai sebuah fenomena mobilitas sosial horizontal (Soekanto,
1990, 276). Sorokin mengartikan gerak sosial horizontal sebagai per-
alihan individu dari suatu kelompok ke kelompok lainnya. Namun
demikian, fenomena ini tidak sama persis dengan yang digambarkan
oleh Sorokin karena para warok yang menunaikan ibadah Haji ter-
sebut tidak pernah meninggalkan kelompoknya. Bahkan, dengan

190 Kearifan Lokal dalam Seni ...



status ganda sebagai seorang priyayi sekaligus sebagai seorang santri
tersebut, mereka lebih leluasa berinteraksi dengan kedua kelompok
tersebut (Santoso J. H., 2016). Hal tersebut merupakan sesuatu yang
selama ini jarang terjadi karena adanya perbedaan kebiasaan hidup
dan sistem nilai di antara kedua kelompok tersebut. Perubahan status
tersebut secara tidak langsung diikuti oleh banyak murid-murid warok
yang menjadi seorang religius. Hal ini mengingat kedudukan warok
sebagai symbolic leader ‘simbol pemimpin’ yang selalu menjadi anutan
masyarakat. Peran warok dalam masyarakat kian moncer ‘bersinar’. Di
antara mereka ada yang membangun masjid di lingkungannya serta
mendakwahkan laku utama.

Eksistensi kesenian reyog Ponorogo cukup membanggakan.
perjuangan para warok cukup berhasil seiring terbentuknya INTI
sebagai wadah bertukar pikiran sesama warok dengan melakukan
kegiatan, seperti pengajian. Kontribusi pemikiran warok lainnya
dalam mendakwahkan nilai-nilai keislaman adalah dengan mengada-
kan acara Grebeg Sura dalam rangka memperingati Tahun Baru
Islam yang salah satu agendanya adalah Festival Reyog Ponorogo
pada tahun 1989. Pada saat itu, pesertanya masih dalam skala lokal,
yakni perwakilan dari desa-desa di Ponorogo. Dalam reyog festival
ini, visualisasi nilai-nilai religiusitas yang dikemas dalam kearifan
lokal yang dibangun akan kelihatan saat penampilan melalui alur
cerita yang dibangun.

Seiring perkembangan reyog Ponorogo yang mulai membuahkan
hasil, Pemerintah Daerah mulai menaruh perhatian serius dengan
mengelar sarasehan di Gedung Korpri Ponorogo pada tanggal 24
November 1992. Pemerintah mengundang tokoh-tokoh warok, seperti
Mbah Gani, Mbah K.H. Mujab Tohir, Mbah Bikan Gandawijana,
Mbah Wo Kucing, Mbah Samandikun, dan para pengamat seni
budaya dari lintas pakar, seperti musik, koreografi, dan tata busana.
Salah satu agenda dalam pertemuan ini adalah mendengarkan arahan
dari para elite politik yang memang sudah didesain yang pada intinya
kesenian reyog harus dilestarikan, dibina, dan dikemas dalam rangka
kebutuhan pariwisata serta disesuaikan dengan kebudayaan nasional.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 191



Realitanya ada dua hal penting yang dihasilkan dari pertemuan
sarasehan tersebut. Pertama adalah memasukan unsur warok ke dalam
pentas tari yang semula warok berperan sebagai tokoh masyarakat.
Masuknya warok sebagai salah satu penari reyog ini mendapat perten-
tangan dari berbagai kalangan warok Ponorogo, seperti Mbah Bikan
Gondowijono dari Plunturan Pulung.

“Warok iku ora tampil neng pentas, ngono kuwi jenenge nyalahi pakem.
Warok iku neng seni reyog dadi pager betis, dadi pelindung, nek enek
warok ora wani gawe onar (Wawancara, 2014).”

‘Warok itu tidak tampil di pentas, seperti itu menyalahi pakem. Warok
diseni reyogjadi pagar betis, menjadi pelindung, kalau ada warok tidak
ada yang berani berbuat onar’

Saran, usul, dan kritik dari para tokoh warok terhadap perubahan
peran warok dalam pentas seni reyog tersebut ternyata tidak digubris.
Hal itu akhirnya menjadi grundelan ‘uneg-uneg’ di warung kopi dan
obrolan di kampung-kampung serta umpatan jalanan karena peru-
bahan tersebut dinilai oleh para sesepuh warok Ponorogo sebagai
perubahan aturan (pakem) atau tradisi reyog Ponorogo. Reyog berbasis
pakem ini dikenal secara turun-temurun sebagai reyog model obyog
yang memiliki muatan ideologis yang sangat kuat dan mengakar.
Sehubungan dengan model tersebut, Lewis menjelaskan bahwa
strategi pelestarian budaya lokal juga mempunyai muatan ideologis,
yaitu sebagai gerakan untuk mengukuhkan kebudayaan, sejarah, dan
identitas. (Lewis, 1983).

8. Alat Dakwah Islam

Raden Batara Katong Adipati Ponorogo yang pertama memanfaatkan
kesenian reyog sebagai media dakwah di masyarakat. Bentuk kesenian
reyog disempurnakan olehnya. Kepala harimau ditambah bulu merak
yang ditata seperti merak ngigel lembut’, sedangkan burung meraknya
mematuk kalung mote biji tasbih sebagai bentuk tanda kepatuhan
dan ketudukan kepada Allah. Beberapa komponen yang terdapat

192 Kearifan Lokal dalam Seni ...



dalam kesenian reyog dijadikan simbolisasi nilai Islam, seperti reyog
berasal dari kata riyoqun yang bermakna ‘husnul khatimah), kendang
berasal dari bahasa arab godau yang bermakna ‘rem’ Artinya, segala
sesuatu angkara murka harus terkendali. Ketipung dimaknai dengan
katifun yang bermakna ‘balasan. Artinya, setiap perbuatan yang
dilakukan oleh manusia akan memperoleh balasan sesuai dengan apa
yang diperbuatnya. Kemudian, kenong sebagai salah satu instrumen
musik dimaknai dengan qonaa dalam bahasa arab yang bermakna
‘menerima takdir’ Kempul dari bahasa arab kafulun yang memiliki
arti ‘imbalan’ Trompet dimaknai shuwurun yang berarti ‘peringatan’
Angklung dimaknai anqul yang berarti ‘peralihan’

Sementara itu, dari unsur pakaian adat reyog Ponorogo, seperti
udeng yang berfungsi sebagai ikat kepala dimaknai dengan bahasa
Arab ud’u yang artinya ‘mengajak melalui doa dan dakwah sebagai
wujud kecintaan saudara kepada saudara yang lain’ Penadon sebagai
pakaian adat dimaknai dari bahasa Arab yang bermakna fanadun
yang artinya ‘lemah’ Manusia harus sadar bahwa setiap manusia
memiliki kelemahan, yakni salah. Oleh karena itu, ia tidak layak
berbuat sombong, apalagi kesombongan itu ditunjukkan kepada
Allah. Selain itu, senjata andalan warok, yakni kolor usus dimaknai
dari bahasa Arab ushusun yang memiliki arti ‘tali’ atau ‘ikatan’ yang
mengisyaratkan manusia harus berpegang teguh kepada tali Allah
dan menjaga hubungan baik kepada sesama manusia.

Strategi atau minhaj dakwah ‘metode dakwah. yang tidak kon-
frontal tersebut akhirnya dapat mudah diterima dalam masyarakat.
Strategi bi al hikmah ‘secara hikmah’ sebagaimana disebutkan, pada
gilirannya melahirkan strategi alkulturasi dan inkulturasi budaya.
Strategi inilah yang mungkin disebut Anderson dengan istilah toler-
ansi yang dikatakannya sebagai watak orang Jawa yang paling utama
(Anderson, 1996). Dalam dasawarsa terdahulu, istilah toleransi lebih
populer dengan istilah sinkretisme Jawa atau relativisme Jawa. Bagi
kebanyakan orang Jawa, hampir tidak ada keraguan bahwa gagasan
toleransi pasti ada hubungannya dengan sifat-sifat khas dari agama
yang terdapat di Jawa, terutama mengenai hubungannya dengan Islam.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 193



Integrasi antara nilai-nilai agama dengan budaya Jawa yang
terdapat dalam kesenian reyog tersebut dijadikan media dakwah
kepada masyarakat. Kesenian reyog dalam pentasnya selalu mengun-
dang banyak perhatian masyarakat yang menjadikan kesenian ini
sangat strategis dan dakwahnya mudah diterima oleh masyarakat
Ponorogo. Sementara itu, warok-warok yang dahulu sebagai murid
Ki Ageng Kutu oleh Raden Batara Katong diangkat menjadi demang
untuk mendukung Pemerintahan Ponorogo yang baru dibangun
agar menjadi lebih kuat dalam masyarakat, seperti Warok Gunaseca
sebagai demang di Siman, Warok Suramenggala Demang Kertosari,
Warok Singabawa demang di Singosaren, Surohandoko demang Kutu,
dan Warok Hanggalana sebagai demang Golan.

Sementara itu, 40 santri dari Demak oleh Raden Batara Katong
memperoleh amanah dakwah dibagi menjadi empat penjuru Ponorogo.
Pada bagian timur, sepuluh santri mendakwahkan agama Islam di
Dusun Pondok, Mrican, Jenangan. Pada bagian utara, sepuluh santri
mendakwahkan di Dusun Asemgrowong, Japan, Babadan. Bagian
Barat, sepuluh santri berdakwah di dusun Durisawo dan sepuluh
santri berdakwah di wilayah selatan di Dusun Setono, Jetis. Dipilihnya
tempat tersebut sebagai upaya memperkuat keislaman masyarakat
setempat yang sebagian besar masih menganut kepercayaan lama.
Selain itu, putri Raden Batara Katong yang keenam menikah dengan
Warok Singakubro atau nama lainnya adalah Pangeran Sumende Putra
dari Sunan Tembayat (Purwowidjoyo, 1985).

Warok Singakubra ini mendirikan sebuah pesantren dengan
nama Pesantren Setono Jetis dengan diasuh bersama saudaranya, yaitu
Kiai Danapura, Kiai Nayapura dan Kiai Wangsapura. Pesantren Setana
ini memiliki santri dari berbagai daerah salah satunya dari Caruban
yang bernama Muhammad Besari yang kemudian menikah dengan
Putri Kiai Nur Sodik.®

¢ Kyai Nur Sodik merupakan Putra dari Kiai Bugel Kesambi, Kiai Bugel Kesambi
adalah Putra dari Jayanegara, Jayanegara adalah Putra dari Kyai Ageng Pemana-
han.

194 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Setelah menikah, mereka mendirikan Pondok Pesantren
Tegalsari. Menurut F. Fokkens dalam De Priesterschool te Tegalsari
yang diterbitkan tahun 1877, Pesantren Tegalsari sudah berdiri pada
tahun 1742, Kyai Ageng Muhammad Besari, pendiri sekaligus
pengasuh pertama pesantren ini dikenal Fokkens sebagai seorang
pertapa yang mengasingkan diri di sebuah gubug yang dibangun di
dalam hutan. Hidupnya hanya diabdikan untuk beribadah kepada
Allah. Setiap hari Kyai Ageng Muhammad Besari hanya makan dari
sayur dan umbi-umbian. Banyak orang yang berdatangan ke sana
untuk belajar Al-Qur’an, semakin lama pengikutnya semakin banyak
dan kemudian menetap di desa yang dikenal dengan nama Tegalsari
(taman bunga/surga).

Berdasarkan sejarahnya, Pondok Tegalsari pernah mengalami
zaman keemasan berkat kealiman, karisma, dan kepiawaian para kyai
yang mengasuhnya. Ribuan santri berduyun-duyun menuntut ilmu
di Pondok Tegalsari. Mereka berasal dari hampir seluruh tanah Jawa
dan sekitarnya. Karena besarnya jumlah santri, seluruh desa menjadi
pondok, bahkan pondokan para santri juga didirikan di desa-desa
sekitar, misalnya Desa Jabung (Nglawu), Bantengan, dan lain-lain.
Jumlah santri yang begitu besar dan berasal dari berbagai daerah
dan berbagai latar belakang itu menunjukkan kebesaran lembaga
pendidikan ini.

Alumni pondok ini banyak yang menjadi orang besar dan berjasa
kepada bangsa Indonesia. Di antara mereka ada yang menjadi kyai,
ulama, tokoh masyarakat, pejabat pemerintah, negarawan, pengusaha,
dan sebagainya. Sebagai contoh adalah Susuhunan Paku Buwana II
atau Sunan Kumbul, penguasa Kerajaan Kartasura; Raden Ngabehi
Ronggowarsita’ (wafat 1803), seorang pujangga Jawa yang masyhur;
dan tokoh Pergerakan Nasional H.O.S. Tjakraaminata (wafat 17
Desember 1934) (Purwowidjoyo, 1990).

7 Raden Rangga Warsita semasa di Pesantren Tegalsari, Ia juga belajar dan banyak
bergaul dengan warok-warok Ponorogo dalam mempelajari ilmu kebatinan
(Poerwadi, 2012).

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 195



Buku Babad Perdikan Tegalsari mengisahkan tentang latar bela-
kang Paku Buwana II nyantri di Pondok Gerbang Tinatar Tegalsari.
Pada suatu hari, tepatnya tanggal 30 Juni 1742, di Kerajaan Kartasura
terjadi pemberontakan Cina yang dipimpin oleh Raden Mas Garendi
(Sunan Kuning). Peristiwa ini dikenal dengan nama Geger Pecinan.
Serbuan yang dilakukan oleh para pemberontak itu terjadi begitu
cepat dan hebat sehingga Kartasura tidak siap menghadapinya. Karena
itu, Paku Buwana II bersama pengikutnya mengungsi meninggalkan
keraton menuju ke timur Gunung Lawu. Akhirnya, sampai di daerah
Ponorogo dan singgah di Desa Tegalsari dalam pelariannya tersebut.
Di Desa Tegalsari, Paku Buwana II sempat pula menjadi santri di
Ponpes Tegalsari di bawah bimbingan Kyai Muhammad Besari. Pen-
guasa Kartasura tersebut selanjutnya menjadi santri dari Kyai Wara.
Paku Buwana II ditempa dan dibimbing untuk selalu bertafakur dan
bermunajat kepada Allah, Penguasa dari segala penguasa di semesta
alam (Haji, 2006).

Berkat keuletan dan kesungguhannya dalam beribadah dan
berdoa serta berkat keikhlasan bimbingan dan doa Kyai Besari, Allah
Swt. mengabulkan doa Paku Buwana II. Api pemberontakan akhirnya
dapat dipadamkan. Paku Buwono II kembali menduduki tahtanya.®
Sebagai balas budi, Desa Tegalsari menjadi desa merdeka atau perdi-
kan, yaitu desa istimewa yang bebas dari segala kewajiban membayar
pajak kepada kerajaan. Setelah Kiai Ageng Muhammad Besari wafat,
beliau digantikan oleh putra ketujuh beliau yang bernama Kyai Kasan
Yahya. Seterusnya, Kyai Kasan Yahya digantikan oleh Kyai Bagus
Kasan Besari II yang kemudian digantikan oleh Kyai Kasan Anom.
Setelah itu, diteruskan oleh Kyai Kholifah. Pada saat kepemimpinan
Kyai Kholifah (Kalipah), beliau menugasi menantunya yang bernama
Sulaiman Jamaluddin (menantunya) membuka Pesantren di Gontor.

Pondok Pesantren Gontor merupakan kelanjutan dari Pondok
Pesantren Tegalsari, Jetis. Ponpes Gontor ini (sebut saja Gontor lama)

8 Paku Buwana II pada tanggal 20 Desember 1742 Masehi, pukul 09.15 diangkat
menjadi Sunan Kembali di Istana Kartasura oleh Belanda. Pengangkatan itu
terjadi di Surabaya oleh Reinier De Klerk, William Remmelink 2002.

196 Kearifan Lokal dalam Seni ...



usianya tidak terlalu lama. Pondok Pesantren Gontor Lama dipimpin
(berturut-turut): Kyiai Sulaiman Jamaludddin (menantu Kiai Kholifah,
Tegalsari), terus Kyai Archam Anom Besari, Kyai Santosa Anom
Besari (istri Kyai Santosa AB), setelah itu Ponpes Gontor Lama surut
(Soemarto, 2011). Pada kurun waktu tertentu, abad ke 18-19, tepatnya
pada keturunan keempat dari Kyai Sulaiman Jamal menurunkan kyai-
kyai besar dan kemudian lebih dikenal sebutan Trimurti, yaitu Kyai
Ahmad Sahal, Kyai Imam Zarkasi, dan Kyai Zainudin Fanani dengan
Pondok Pesantren Gontor (Gontor Baru) yang kita kenal sekarang
ini. Jadi, sepanjang abad 15-19 terjadi pergeseran pusat pembinaan
dan pengembangan (punjer) Islam di Ponorogo, yaitu abad 15 di
Kadipaten Ponorogo, abad 16-17 di Setono, Tegalsari, Jetis, Ponorogo
dan kemudian abad 18-19 berada di Gontor Mlarak (Pramono, 2006).

Pada pondok pesantren di Ponorogo, pada gilirannya mereka
mengembangkan seni reyog Ponorogo dengan model reyog santri.
Reyog santri adalah seni pertunjukan reyog Ponorogo yang tata
pertunjukannya diwarnai dengan simbol dan nilai-nilai Islami.
Perbedaan reyog santri dengan yang lainnya, terletak pada kaidah-
kaidah kepesantrenan, seperti dari aspek tata busana. Reyog santri
memegang prinsip menjaga aurat sehingga dari aspek ini penari
jathil harus menutup seluruh anggota tubuh dan berilbab. Bahkan,
dalam aspek ini, Pesantren Darusalam Gontor tidak memasukkan
penari jathil dalam seni reyog dengan alasan muhrim. Artinya, pentas
reyog dikhawatirkan menuai risiko ketika memasukkan penari jathil,
terutama riskan terjadi pembauran laki-laki dan perempuan yang
akan menimbulkan banyak masalah yang bersumber dari penari jathil
ini (Iman dkk., 2018).

Misi reyog santri ini adalah sebagai media dakwah dalam masya-
rakat. Pentas Reyog Santri ini biasanya dipentaskan pada acara khusus
melalui kegiatan konsulat, yakni kegiatan karnaval yang diseleng-
garakan oleh pesantren berkaitan dengan tahun ajaran baru untuk
memberikan motivasi dan semangat belajar kepada utamanya santri
baru sekaligus untuk promosi bagi masyarakat dengan jalan kaki dan
berkelompok atau berbaris berdasarkan asal daerah santri. Melalui

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 197



kegiatan ini, tiap-tiap kelompok santri yang populer disebut konsulat
menunjukkan identitas diri berdasarkan kekhasan masing masing,
terutama dari sudut pakaian atau simbol keunikan daerah mereka.
Kegiatan ini sekaligus menguatkan rasa persatuan dan kesatuan
sebagai bangsa Indonesia yang plural dan beragam sebagai cermin
terapan dari Bineka Tunggal Ika (Kurnianto, 2017).

B. Nilai Budaya

Nilai budaya ini merupakan seperangkat nilai dari sebuah konsepsi
dan aksi dalam komponen kesenian reyog Ponorogo yang menjadi
dasar perjuangan, pelestarian dan pengembangan kesenian reyog yang
merupakan hasil kristalisasi pemikiran para pemilik seni ini. Nilai
sebagai mutiara kompas yang mengarahkan pada arus kebajikan dan
kebaikan yang dijadikan landasan dalam berkesenian, adapun temuan
dalam seni reyog dapat penulis jabarkan sebagai berikut.

1. Kearifan Kultural

Kearifan kultural merupakan berbagai upaya yang ditempuh untuk
menyikapi persoalan kehidupan melalui cara-cara yang bersifat
kultural sesuai petunjuk tradisi leluhur. Kearifan tersebut terangkum
dalam berbagai jenis kearifan yang lain seperti berikut.

a. Kearifan Religius (Religius Wisdom)

Kearifan religius yaitu berbagai upaya yang ditempuh oleh seniman
reyog Ponorogo untuk menyikapi persoalan hidup yang bersifat lahir
dan batin dengan melalui cara-cara religius. Kearifan ini tecermin
dalam aktivitas seniman reyog dengan menggelar doa bersama
sebelum tampil menghibur masyarakat. Warok memimpin doa
atau mantra yang ditujukan kepada Tuhan Yang Maha uasa dengan
harapan pagelaran kesenian reyog berjalan lancar. Praktik verbal
dari wujud kearifan spiritual berupa rapal dan rajah. Rapalan adalah
amalan doa tertentu sesuai dengan tujuan dalam pagelaran reyog,
sedangkan rajah merupakan cara yang dilakukan untuk memperkuat

198 Kearifan Lokal dalam Seni ...



rasa percaya diri, misalnya tubuh pemain ditulis dengan kunir atau
kunyit membentuk suatu tulisan tertentu agar tubuh pemain menjadi
kuat. Praktik religius lainnya biasanya sebelum reyog tampil digelar
sadranan di tempat leluhur yang telah berjuang dalam melestarikan
reyog. Tempat ini juga terekspresi verbal dengan istilah tuwean atau
jika tidak ada maka berkunjung ke tempat caplokan tertua dengan
memberi sajen berupa rokok grendo dan suruh yang diletakkan di
suping atau telingan harimau.

b. Kearifan Simbolis (Simbolis Wisdom)

Kearifan moral adalah berbagai upaya yang ditempuh dengan mengeks-
presikan secara simbolis, sebagai representasi perwakilan kata-kata.
Kearifan simbolis tecermin dalam uborampe atau perangkat sesaji
yang mengandung makna kultural tertentu seperti yang terekspresi
dalam aspek nonverbal takir yang merupakan akronim nata pikir
dengan maksud ketika bermain kesenian reyog juga harus nata pikiran
agar tetap tenang sehingga menjaga konsentrasi. Takir sebagai wadah
berbagai unsur nonverbal lainnya yang berisi seperti bunga kantil,
mawar, dan daun jeruk yang telah diparut yang memiliki makna agar
penonton kesenian reyog kanthil merasa senang dan mawar sebagai
simbol daya pikat sehingga penonton merasa ikut senang dan puas
mengikuti jalannya pertunjukan reyog Ponorogo. Sementara itu, daun
jeruk merupakan simbol kesegaran yang mengeluarkan bau harum.
Maksudnya, keindahan kesenian reyog ini membawa dampak pada
sekitarnya. Kearifan simbolis lainnya juga tecermin dari alat musik
tradisional, seperti gong yang memiliki makna hendaknya manusia
menyembah kepada Tuhan Yang Maha Agung. Pakaian adat seperti
stangen yang memiliki makna simbol sebagai pengikat perut yang
memiliki nilai filosofis agar manusia senantiasa berpuasa dan tidak
mengumbar hawa nafsu.

c. Kearifan Historis (Historical Wisdom)

Kearifan historis dengan mengambil hikmah dari peristiwa yang telah
berlalu untuk antisipasi pada waktu atau masa yang akan datang agar

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 199



lebih baik dalam menghadapi kenyataan. Kearifan tersebut terangkum
ke dalam beberapa cara untuk mengingatkan pentingnya sejarah bagi
generasi yang akan datang melalui folklor rakyat mengenai legenda
Reyog Bantarangin dan legenda Ki Ageng Kutu yang mengajarkan
tentang pengorbanan, kejujuran, cinta rakyat, dan berbuat adil.

Kearifan historis lainnya juga terdapat dalam kisah para warok-
warok sakti yang membela kebenaran dan kebajikan serta beberapa
pantangan agar tidak dilakukan oleh generasi selanjutnya. Beberapa
folklor yang masih dipercayai memiliki daya magisnya adalah folklor
Warok Suromenggala, Warok Gunoseca, Warok Honggolono, Warok
Singabawa. Kearifan historis lainnya berupa pantangan seperti lar-
angan yang dilakukan oleh generasi muda penerus warok Ponorogo
terekspresi dalam bentuk verbal aja kemlinthi yang merupakan sifat
takabur yang akan merusak jati diri seorang warok.

d. Kearifan Sosial (Social Wisdom)

Kearifan sosial merupakan cara yang ditempuh oleh masyarakat dalam
mengatasi persoalan hidup dengan cara melibatkan berbagai elemen
yang bersifat sosial atau kerja sama. Kearifan sosial ini terekspresi
melalui bahasa verbal sambatan atau gotong royong. Kesenian reyog
dalam pentasnya melibatkan banyak komponen. Untuk mempermu-
dah pekerjaan tersebut, dilakukan secara sambatan. Biasanya yang
memiliki gawe ‘hajatan’ akan merasa sangat terbantu dan sebagai
balas jasa pemilik hajatan harus ngingoni ... dengan memberi makan
dan minum. Kearifan sosial yang tecermin dari ekspresi verbal wul
yang memiliki makna leksikal iuran. Wulini berdimensi sosial dalam
berbagai perspektif bentuk kegiatan masyarakat untuk kepentingan
masyarakat. Untuk itu, masyarakat harus wul sehingga berbagai
bentuk untuk kepentingan rakyat dengan wul menjadi lebih ringan
dan mudah terealisasi.

e. Kearifan Pendidikan (Education Wisdom)

Kearifan pendidikan adalah cara yang ditempuh masyarakat dengan
cara belajar untuk memperoleh wawasan baru dalam kesenian Reyog.
Kearifan pendidikan ini terekspresi dalam bentuk pagemblak, yaitu

200 Kearifan Lokal dalam Seni ...



suatu cara yang dilakukan oleh siswa warok dengan magang kepada
tokoh warok yang telah memiliki banyak pengalaman. Istilah lainnya
adalah kader intil, yakni proses pembelajaran dengan melibatkan siswa
warok ke dalam berbagai event mereka selalu ikut serta para senior
untuk menimba ilmu yang pada gilirannya akan mewarisi tradisi seni
luhur ini agar tetap lestari. Istilah lainnya terekspresi dari ungkapan
ondolan yang memiliki makna leksikal ‘mengikuti’ Jadi, ondolan
aktivitasnya mengikuti sang guru untuk belajar berbagai rangkaian
kegiatan, tata perilaku kehidupan sosial, dan religius. Ondolan ini oleh
sang guru diajari berbagai hal. Biasanya outputnya akan mengikuti
hasil keahlian sang guru.

2. Kearifan Ekonomi

Kearifan ekonomis masyarakat Jawa Ponorogo merupakan berbagai
upaya yang dilakukan masyarakat untuk menyiasati berbagai per-
masalahan yang berkaitan dengan ekonomi agar lebih ekonomis dan
terjangkau sehingga dapat menghasilkan sesuatu yang murah, hemat,
dan berdaya bagi seluruh elemen masyarakat. Kearifan tersebut seperti
yang tecermin dalam berbagai aktivitas masyarakat dalam kesenian
reyog sebagai berikut.

a. Kearifan Teknis (Technical Wisdom)

Kearifan teknis adalah berbagai upaya yang ditempuh oleh seniman
reyog terkait hal-hal yang bersifat teknis untuk memudahkan mereka
dalam mengembangkan kesenian reyog. Kearifan teknis diwujud-
kan oleh seniman reyog salah satunya terekspresi dalam bahasa
verbal clorengan atau lulang semiran yang memiliki maksud untuk
mengejawantahkan kulit harimau berbahan imitasi dari kulit lembu,
sapi atau kambing. Secara teknik pembuatannya hampir sama, tetapi
kulit berbahan imitasi harus disemir sedemikian rupa agar menyerupai
harimau asli. Lulang model clorengan ini sekarang banyak dijumpai
di berbagai perajin reyog Ponorogo selain harga yang relatif murah
juga sebagai upaya mempertahankan satwa yang hampir punah agar
tetap lestari.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 201



b. Kearifan Konsumtif (Consumtive Wisdom)

Kearifan konsumtif adalah upaya yang ditempuh oleh seniman
reyog untuk memilih produk masyarakat setempat untuk memenuhi
kebutuhan mereka dalam beraktivitas kesenian reyog. Hal ini sebagai
upaya untuk menggerakkan roda perekonomian setempat, tetapi ada
pengecualian jika di desa setempat tidak ada maka baru mencari
alternatif lain. Hal ini seperti yang dilakukan oleh tokoh warok Desa
Karangpatihan, Bapak Eko Mulyadi, yang menerapkan aturan serupa.
Sebagai contoh, jika reyog sedang pentas, kebutuhan terkait parkir lalu
lintas, terop, kursi, dan snack dengan membeli produk desa.

c. Kearifan Astronomis Ekonomis (Astronomic Economic
Wisdom)

Kearifan astronomis ekonomis adalah cara yang ditempuh masyarakat
Ponorogo dalam mengatasi permasalahan astronomis untuk kepen-
tingan ekonomis. Kearifan tersebut sebagaimana terekspresi dari
bahasa verbal, pepe, yakni berjemur di atas terik matahari. Strategi
memanfaatkan kondisi alam untuk kepentingan ekonomis untuk
menjaga dan merawat kesenian reyog agar tetap awet. Perangkat
kesenian reyog seperti barongan dan dhadak merak tentu memiliki
durasi waktu tertentu pemakaian, semakin sering dipakai semakin
cepat rusak. Oleh karena itu, untuk menghindari kerusakan perangkat
tersebut, harus sering di-pepe. Hal serupa dilakukan pada kepala
harimau yang terbuat dari kulit, jika tidak sering di-pepe, akan banyak
kutu yang akan merusak kulit harimau sebagai cara tradisional, meski
kini ada penawar obat anti kutu dengan biaya relatif mahal. Kearifan
astronomiis ini sebagai upaya penghematan dan tanpa mengeluarkan
biaya sepeser pun.

d. Kearifan Produktif (Productive Wisdom)

Kearifan produktif adalah sebuah upaya yang dilakukan oleh masya-
rakat Ponorogo agar tidak terjebak kepada sesuatu hal yang dapat
merugi dalam aktivitas kehidupan berseni. Kearifan produktif ini
tecermin dalam pemanfaatan jenjang waktu dan usia yang mereka
miliki agar tetap produktif berkarya di berbagai level usia. Hal ini

202 Kearifan Lokal dalam Seni ...



seperti terekspresi dari ungkapan verbal gemblak, yaitu seorang re-
maja yang belajar kepada warok mengenai berbagai hal seluk beluk
kesenian reyog. Mereka di bawah pembinaan warok dilatih menjadi
pribadi yang kuat dan terampil karena pada gilirannya ketika usia
dewasa mereka akan menggantikan peran warok, baik sebagai
seniman maupun pelatih. Istilah gemblak semacam kader warok yang
dipersiapkan sebagai penerus. Seorang warok yang kondang biasanya
memiliki banyak murid. Produktivitas dalam mencetak banyak kader
merupakan kunci keberhasilan dalam mencetak seniman.

3. Kearifan Ekologis

Kearifan ekologi (ecologi wisdom) merupakan berbagai cara yang
ditempuh masyarakat Ponorogo, khususnya seniman reyog dalam
mengatasi persoalan kehidupan berseni yang berkaitan tentang
lingkungan ekologis mereka agar tetap nyaman dan aman. Kearifan
tersebut terwujud dalam aktivitas mereka berseni sebagai berikut.

a. Kearifan Lokasi (Location Wisdom)

Kesenian reyog tidak bisa dipungkiri merupakan sendratari yang
melibatkan orang dalam jumlah yang banyak, baik itu penari mau-
pun penonton. Sebelum pentas dalam panggung seperti sekarang
ini, dalam konteks zaman dulu kesenian reyog diarak mengelilingi
perkampungan sehingga menjadi daya tarik animo masyarakat yang
lebih luas. Karena banyaknya masyarakat yang terlibat dalam kesenian
reyog, ruang gerak seniman menjadi lebih sempit. Oleh karena itu,
seniman reyog menentukan lokasi sebagai ajang berekspresi unjuk
kebolehan saat penampilan. Lokasi yang dipilih tentu memiliki
tempat yang sangat luas seperti di lapangan maupun perempatan
jalan. Kearifan lokasi ini sangat penting. Tanpa ruang gerak yang
leluasa kesenian ini menjadi kurang menarik masyarakat luas. reyog
dalam kontes zaman dahulu dengan model seperti ini pernah dilarang
oleh Pemerintah Jepang karena kesenian reyog dapat memobilisasi
masyarakat dalam jumlah yang sangat banyak sehingga Pemerintah
Jepang ketika menjajah Indonesia melarang kesenian ini tampil di
muka umum yang dikhawatirkan dapat menentang pihak Jepang.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 203



Untuk mengatasi hal tersebut dan agar kesenian reyog tidak punah,
seniman reyog Ponorogo menggelar kesenian reyog dalam ruangan
yang tertutup karena keterbatasan ruang selanjutnya dhadak
meraknya dilepas sehingga hanya tinggal kepala barongan. Kesenian
ini kemudian melahirkan kesenian reyog dengan istilah kucingan,
yakni reyog yang hanya menggunakan kepala harimau saja.

b. Kearifan Lingkungan (Environment Wisdom)

Kearifan lingkungan (environment wisdom) merupakan berbagai
upaya untuk memanfaatkan lingkungan dengan cara menjaga,
melestarikan, dan membudidayakan berbagai potensi alam agar
eksistensinya tetap terjaga. Kearifan tersebut dipraktikkan oleh
seniman reyog dengan melakukan penangkaran burung merak sebagai
upaya menjaga habitat burung ini tetap lestari. Penangkaran burung
merak menjadi hal yang sangat penting karena bulu merak sebagai
bahan utama perangkat dhadak reyog. Burung ini pada masa-masa
tertentu melepaskan bulunya secara otomatis sehingga tidak menyakiti
burung ini dengan paksa untuk melepaskan bulunya. Penangkaran
yang dilakukan oleh seniman tentu sudah memperoleh izin secara
resmi, tetapi perawatannya yang cukup mahal kini seniman lebih
banyak memilih mengimpor dari India. Sementara itu, untuk bahan
kulit harimau, para seniman reyog memanfaatkan kulit lembu yang
dimodifikasi sedemikian rupa sehingga mirip dengan kulit harimau.
Selain untuk menjaga kelestarian hewan yang dilindungi, hal itu juga
untuk menjaga kelestarian habitat lingkungan harimau yang terancam
punah.

Kearifan lingkungan juga tecermin melalui ungkapan pager-pager
‘...pagar-pagar’ di mana kesenian reyog saat iker keliling kampung
sebagai upaya pager-pager yang berfungsi sebagai harapan dan doa
agar kampung terlindungi dari berbagai mara bahaya sehingga kes-
enian ini juga memiliki fungsi sebagai media tolak bala dari musibah
yang tidak diinginkan oleh setiap manusia. Tolak bala dilakukan oleh
sebagian desa di Ponorogo dengan sebutan ritual bersih desa.

204 Kearifan Lokal dalam Seni ...



c. Kearifan Strategi (Strategic Wisdom)

Kearifan strategi (strategic wisdom) merupakan sebuah upaya yang
dilakukan oleh seniman reyog dalam rangka menyelaraskan suatu
keadaan atau kondisi dengan bijaksana. Praktik kearifan strategi ini
diwujudkan oleh seniman dengan cara merawat perangkat reyog
agar tetap awet. Untuk itu, reyog setiap satu bulan sekali di-pepe atau
dijemur di atas terik matahari sehingga kulit lembu atau harimau agar
tetap awet tidak mudah dimakan oleh kutu atau cepat membusuk.
Adapun bulu merak di-pepe di atas terik matahari agar juga terhindar
dari kutu dan dapat menyimpan energi panas matahari itu sehingga
ketika dhadak merak digunakan saat malam hari, bulu merak seperti
mengeluarkan kemilaunya sehingga dhadak merak menjadi lebih
menarik.

d. Kearifan Astronomi (Astronomic Wisdom)

Kearifan astronomi adalah cara masyarakat Ponorogo untuk me-
nentukan waktu terbaik dan kondisi cuaca berdasarkan ilmu per-
bintangan. Praktik dari kearifan astronomi ini diterapkan ketika
kesenian reyog tampil di malam hari dan waktu terbaiknya adalah
pada bulan purnama. Hal ini dikarenakan suasana dan gemerlap
bulan menjadi lebih terang dan memantulkan sinar ke bumi sehingga
kesenian reyog lebih menarik karena gemerlap bulu merak menjadi
lebih berkilau ketika malam hari serta menggunakan pencahayaan
secara alami dan menghemat biaya penerangan listrik.

e. Kearifan Kesehatan

Kearifan kesehatan adalah cara yang dilakukan oleh masyarakat
Ponorogo dalam mengatasi permasalahan mengenai gangguan ke-
sehatan, baik yang bersifat lahir maupun batin. Kearifan kesehatan
tersebut terangkum ke dalam beberapa jenis kearifan yang dapat
peneliti klasifikasikan sebagai berikut.

Pertama, kearifan profesi kesehatan (medical profecion wisdom).
Kearifan profesi kesehatan ini terkait keahlian yang dimiliki oleh
masyarakat subetnik Jawa Ponoragan dalam mengatasi permasalahan

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 205



berbagai jenis penyakit. Profesi ini didasarkan jenis kepakaran yang
dimiliki oleh seseorang warok dalam menangani permasalahan terkait
kesehatan. Kepakaran ini dinisbahkan kepada masyarakat karena
kepiawaiannya mengatasi jenis penyakit tertentu. Misalnya, ada
warok yang ahli di bidang pengobatan yang disebut juga dukun secara
general. Dukun ini biasanya menyembuhkan penyakit yang bersifat
umum, baik itu fisik maupun nonfisik. Namun, ada pula dukun yang
memiliki spesialisasi khusus seperti di bidang urat yang menangani
masalah kesehatan, seperti keseleo, terplintir, hingga patah tulang.
Masyarakat menyebutnya dengan sebagai dukun pijat sebagaimana
yang dilakukan oleh Mbah M dan Pak IR. Mbah M ini dahulu terkenal
sebagai seorang dukun yang menyembuhkan penyakit gila, tapi kepa-
karannya mulai bergeser menjadi ahli pijet. Meski demikian, keahlian
menyembuhkan orang gila masih ia lakukan. Ada pula seorang warok
yang ahli di bidang dukun anak. Orang menyebutnya sebagai dukun
bayi yang biasa menangani masalah penyakit yang diderita oleh se-
orang bayi sebagaimana yang dilakukan oleh Mbah S dan Mbah M.
Penyakit yang sering ditangani adalah sawanen, urut bayi, dan segala
sesuatu mengenai sakit yang diderita sang bayi.

Kedua, kearifan obat (medicine wisdom) Kearifan obat adalah
cara mengatasi jenis penyakit dengan memanfaatkan obat-obat
herbal tradisional. Obat-obat tradisional memanfaatkan tanaman
toga seperti jahe, kencur, kunir, dan laos. Pemanfaatan obat herbal
tergantung jenis penyakit karena setiap obat herbal memiliki khasiat
dan fungsi masing-masing. Selain obat herbal, juga digunakan obat
tradisional lain, seperti air dan uyah ‘garam’ yang dipercaya dapat
menetralkan aura-aura negatif dalam tubuh manusia. Kearifan obat
ini disesuaikan jenis penyakit maka jenis obatnya menyesuaikan
penyakitnya. Misalnya, jenis obat yang digunakan warok dalam
kesenian reyog Ponorogo sebagai berikut ini.

Ramuan mengatasi pegal linu terdiri dari berambang, jahe, dan
minyak cengkeh dan air dijadikan satu kemudian haluskan dengan
cara ditumbuk lalu oleskan hasil ramuan ini ke anggota badan yang

206 Kearifan Lokal dalam Seni ...



sakit. Berambang dan jahe dipercaya memiliki fungsi sebagai peng-
hangat tubuh yang dapat memperlancar aliran darah. Pegal linu ini
sering menimpa pemain reyog dengan cara tradisional itu biasanya
sembubh.

Ramuan mengatasi sakit kepala terdiri dari kopi pahit atau daun
kayu putih. Kopi pahit dipercaya dapat menenangkan sistem saraf
yang tegang selain itu menumbuh daun kayu putih lalu menghirup
di hidung yang dipercaya dapat membuat saraf yang tegang menjadi
rileks dan juga menenangkan pikiran. Biasanya dalam paguyuban
reyog ada orang yang tidak kuat menahan aroma sesaji sehingga
sedikit pusing. Cara sederhana adalah dengan minum kopi atau
mengoleskan daun kayu putih.

Ramuan mengatasi demam terdiri dari Kunyit ini salah satu
unsur yang ada dalam sesaji reyog bersama air putih dan kopi. Filosofi
kunyit atau kunir adalah nirajim, air putih kejernihan berpikir dan
kopi memberikan keharuman. Ketiganya memiliki filosofi masing-
masing. Selain memiliki filosofi, kunyit ini memiliki manfaat dalam
mengatasi demam dengan cara diminum istilah lainnya adalah jamu
kunir apu.

Ramuan mengatasi sawanen obatnya adalah daun dlingo adalah
jenis tumbuhan terna (berbatang lunak). Daun dlingo ini memiliki
aroma seperti bawang. Daun ini menurut sebagian masyarakat
memiliki mitos daun yang dapat mengusir jin karena baunya tidak
disukai oleh golongan setan.

Ramuan mengatasi kesurupan terdiri dari air dan garam diper-
caya dapat menyembuhkan orang yang terkena penyakit kesurupan.
Penyakit bersifat gaib yang datang dari gangguan jin ini bisa dis-
embuhkan dengan air dan garam. Air dipercaya dapat menetralisir
gangguan setan. Setan terbuat dari api. Api dapat diredamkan dengan
air. Garam berasal dari air laut yang memiliki filosofi lautan tidak
akan pernah menerima kotoran, setiap kotoran yang datang di laut
maka akan terhempas ketepian.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 207



Ketiga, kearifan pengobatan (treatment wisdom). Kearifan pengo-
batan adalah cara yang ditempuh untuk mengatasi pengobatan terha-
dap penyakit yang dialami oleh seseorang agar sehat seperti sediakala.
Para pemain seni reyog sebagai seni tari yang identik dengan gerakan
tubuh seringkali dalam olah tubuh mengalami gangguan persendian,
otot maupun pegal linu seperti jarem. Jenis sakit tersebut akibat kurang
pemanasan, jarang latihan, maupun kecelakaan yang tidak terduga.
Jenis sakit itu biasanya dilakukan dengan cara pengobatan seperti
terungkap dalam bahasa verbal urut, yaitu memiliki makna leksikal
‘memijit’ bagian-bagian tertentu dari tubuh yang mengalami sakit
seperti keseleo, keplintir, nyeri, njarem, dan kecethit. Warok sebelum
memijit bagian-bagian tubuh yang sakit merapalkan mantra terlebih
dahulu seperti berikut.

Assalamualaikum kakang kawah, adi ari ari, kiki kipu nini kipu, bahu
tengen bahu kiwa, awalane srina sewengini sedulure putuku nek ngem-
bani panjang umur rejekine anteng, eyang eyang singngungkuli bapa
biyong, sing ngayomi anak putuku paringi sehat, lara encok loro ayu lara
dengen, oleho sak njobone sumsum aja sak njerane belung sri tolah ada
tolah wasalamualaikum (Mbah M, 10 Februari 2018).”

Warok setelah berdoa akan memijit bagian tubuh yang sakit
dengan mengoleskan berambang dan minyak ke bagian tubuh tertentu
sambil dioles-oles sehingga tubuh terasa hangat. Biasanya dalam be-
berapa jam anggota tubuh yang keseleo atau keplintir akan sembuh atas
izin dari Allah. Sakit jenis lain yang muncul di sekitaran pertunjukan
reyog adalah sawanen. Biasanya penyakit ini menyerang anak kecil
setelah melihat ritual seni reyog. Jika ada anak kecil yang sawanen,
sang warok berdoa sebagai berikut.

“Kakang kawah adi ari ari sedulure batur aja mincok ning manungsa
panggonamu ning.....ning ara ara asal balik neng ara ara, asale ning
duwur balik neng duwur, asale ngisor balika ngisor aja mincok ning
drema manungsa (Mbah M, 14 Februai 2018).”

208 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Warok berdoa dengan cara suwuk sambil meniup ubun-ubun
kepala anak kecil yang terkena sawanen. Biasanya gejala anak terkena
sawanen memiliki indikasi anak sering rewel dan menangis. Dalam
pertunjukan reyog seringkali juga terdapat penonton yang mengalami
gangguan dari alam gaib sehingga penonton menjadi kesurupan.
Penyakit gaib ini biasanya memiliki gejala karena pikiran kosong,
sering melamun dan meronta-ronta sambil tidak sadarkan diri. Cara
mengobati kesurupan dengan membaca mantra sebagai berikut.

“Dhedhemit podo morat marit, Jin setan mawut ra karu-karuan, Kaya
watu bledug dadi awu, kun faya kun kersaning Allah, Laillahaillaallah
Muhamadar Rosullullah (Mbah B, 10 Februari 2018).”

Warok setelah membaca mantra sambil mengoleskan air garam
ke muka atau kening orang yang kesurupan. Air putih atau toyo
petak yang diberi mantra tersebut dapat menerima energi positif
dari mantra sehingga dapat membantu menetralisasi sesuatu hal yang
negatif dalam diri seseorang. Garam atau uyah yang berasal dari laut
merupakan pengejawantahan sifat lautan yang selalu menolak sesuatu
hal yang tidak baik seperti sampah dan lain-lain yang selalu terhempas
oleh ombak ke tepian.

f.  Kearifan Komunikasi

Kearifan komunikasi merupakan cara yang ditempuh oleh masyarakat
Ponorogo dalam mengatasi hambatan komunikasi guna memudahkan
mereka dalam menyampaikan pesan terhadap orang lain sehingga
mudah dipahami dan dimengerti maksud yang disampaikan. Kearifan
tersebut terangkum ke dalam beberapa cara sebagai berikut.

Pertama, Kearifan gethok tular yakni kearifan komunikasi sa-
lah satunya dilakukan oleh masyarakat Ponorogo menyampaikan
informasi dari mulut ke mulut. Gethok tular ini metode yang sangat
efektif dan sangat murah tanpa mengeluarkan biaya sepeser pun
apalagi kuota internet dan pulsa. Kearifan ini dipraktikkan oleh
masyarakat Ponorogo setiap menggelar hajatan ataupun sesuatu ke-

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 209



giatan masyarakat seperti reyog. Biasanya sebelum hari pelaksanaan,
informasi tersebut beredar di kalangan masyarakat melalui berbagai
forum seperti arisan RT, pertemuan warga di pos kamling, ibu-ibu
yang sedang ngerumpi atau dilihat dari berbagai aktivitas pedagang
asongan yang sedang mondar mandir.

Kedua, kearifan sindiran (satire). Kearifan satire ini adalah cara
mengatasi hambatan komunikasi dengan menyampaikan pesan ko-
munikasi tanpa menyakiti pihak yang diajak berkomunikasi. Satire
ini dipraktikkan dalam lakon cerita Kisah Reyog Ponorogo yang
menyindir kekuasaan Prabu Brawijaya V karena pemerintahannya
lebih dikendalikan oleh permaisurinya. Kisah tersebut kemudian
mengilhami penguasa Wengker dengan membuat kesenian reyog
yang terdiri dari dua binatang kontradiktif, yaitu seekor harimau
sebagai simbol raja dan burung merak sebagai simbol permaisuri
yang bertengger di kepala harimau sebagai wujud kendali permaisuri
terhadap sang raja. Sindiran pada zaman dahulu sebagai media efektif
karena masyarakat Ponorogo sangat menjunjung budaya ewuh pa-
kewuh.

Ketiga, kearifan polah bawa (gesture). Kearifan gesture atau sikap
merupakan cara mengatasi hambatan komunikasi dengan tindakan,
gerakan, sikap, maupun raut wajah (mimik) yang mengandung pesan
kepada mitra tutur. Kearifan ini tecermin dari ungkapan edrek, yaitu
sebuah gerakan egolan ke kanan kepada pemain reyog dan penonton.
Gerakan edrek kepada pemain reyog sebagai apresiasi unjuk kebolehan
para pemain yang mampu menghibur penonton dengan atraktif,
sedangkan gerakan edrek untuk penonton dipersembahkan sebagai
hadiah atas apresiasi mereka terhadap seni Reyog Ponorogo yang telah
antusias menyaksikan pagelaran reyog dengan tertib. Apabila dilihat
secara cermat, gerakan edrek selalu ke arah kanan. Hal ini menunjuk-
kan beberapa kemungkinan di antaranya: (1) tuntunan pakem atau
pedoman baku tari yang harus diperagakan; dan (2) tuntunan moral
orang Jawa, yakni budaya unggah-ungguh berperilaku positif berbasis
sopan-santun yang di dalam budaya atau tradisi Jawa salah satunya

210 Kearifan Lokal dalam Seni ...



ditunjukkan dengan gerak atau arah kanan. Dengan demikian, di
dalam seni reyog ternyata juga sarat dengan muatan pesan-pesan luhur
yang penting untuk dimunculkan agar tidak hanya pesan “hiburan”
saja yang muncul seperti dipahami kebanyakan orang selama ini
(Kurnianto, 2017).

Keempat, kearifan isyarat (sandi). Kearifan sandi atau isyarat
merupakan cara mengatasi hambatan komunikasi dengan metode
isyarat, sandi, atau melalui bunyi suara tertentu yang mengandung
pesan atau kode kepada mitra tutur. Kearifan isyarat melalui kode
suara yang timbul dari sentuhan aransemen musik dalam kesenian
reyog seperti kenong dan gong menunjukkan sebuah irama tertentu
sesuai dengan kode-kode bunyi yang diikuti oleh penari. Seperti
aransemen, nong neng nong neng gong merupakan isyarat adegan
peperangan yang mengisahkan penaklukan Raja Singobarong oleh
Raja Klanasewandana saat akan melamar putri dari Kediri Dewi
Songgolangit yang cantik jelita. Kearifan sandi banyak terdapat dalam
permainan musik tradisional dalam kesenian reyog sebagai pengiring
gerak, layaknya sebuah bunyi kentongan yang menandakan sebuah
arti dan maksud tertentu.

Fungsi dan Nilai Kearifan ... 211






BAB IV

Strategi 4
Keberlangsungan Kearifan
Lokal Seni Reyog Ponorogo

Kearifan lokal dalam seni reyog Ponorogo memerlukan adanya proses
revitalisasi dan strategi pelestarian guna membangun masyarakat
Ponorogo beradab, kini, dan esok. Nilai kearifan lokal tersebut
menjadikan “roh” yang menghidupkan ghirah dan gairah masyarakat
untuk tetap berjuang melestarikan kesenian reyog di tengah himpitan
budaya global sehingga kesenian lokal ini menjadi alternatif solutif
dalam membentuk peradaban mulia yang kaya nilai warna warni nan
indah dan penuh berkah. Upaya menjaga keberlangsungan kearifan
lokal dalam seni reyog Ponorogo dengan cara sebagai berikut ini.

A. Revitalisasi

Kesenian reyog Ponorogo memiliki banyak kandungan nilai yang ter-
dapat dalam bahasa dan budaya yang berasal dari lokalitas masyarakat
yang berorientasi kepada tatanan nilai global. Proses keberlangsungan
nilai tersebut seringkali terkendala oleh perubahan nilai-nilai dalam
masyarakat. Berbagai corak dan karakter pelestari kesenian reyog ada

213



kalanya menjadi dilema. Di sisi lain, hal ini memberi dampak positif
dan sebaliknya. Kondisi yang sebaliknya jika pewaris kesenian ini
cenderung menolak terhadap nilai-nilai baru yang muncul di dalam
masyarakat yang dianggap sudah tidak sesuai dengan aslinya sehingga
dikhawatirkan seni ini bisa ditinggalkan oleh sebagian masyarakat
lain. Jika demikian, perlu adanya pandangan baru yang sangat diper-
lukan agar dapat lestari.

Pelestarian itu salah satunya dengan gerakan revitalisasi yang be-
rawal dari sebuah kondisi di mana seni ini dipandang stabil. Kesenian
reyog yang pada awalnya sebagai gerakan sindiran terhadap pember-
ontakan kemudian beralih menjadi seni mistik untuk pertunjukan
ritual tolak balak pada masa lalu. Masyarakat selalu membutuhkan
kelangsungan seni ini. Seni dalam kehidupan masyarakat merupakan
sebuah sistem budaya yang saling bergantung untuk menjaga harmo-
nisasi, keselarasan, dan keseimbangan. Namun, seiring perkembangan
waktu dari masa ke masa, kehidupan masyarakat mendorong peru-
bahan pola kehidupan setiap warga.

Perkembangan ini memiliki dua sisi. Salah satu yang menjadi
kecemasan adalah kebudayaan yang sudah tidak sesuai dengan
norma agama, seperti budaya mabok, marok, dan mistik yang sering
dijumpai dalam setiap aktivitas berseni reyog yang konon sebagai
cara agar cepat ndadi sehingga terkesan garang dan girang dalam
penampilan. Kecemasan terhadap beberapa oknum itu semakin lama
membudaya yang dikhawatirkan menjadi sebuah tradisi yang tidak
baik dalam masyarakat. Kecemasan itu berakibat beberapa generasi
muda tidak memiliki ketertarikan untuk meneruskan budaya luhur
ini. Mencermati perilaku demikian, beberapa kalangan kyai, seperti
Ustad Rido Kurnianto memiliki gagasan untuk dapat menghidupkan
dan mengenalkan seni reyog santri. Gagasan itu didasari atas rasa
keprihatinan pada kondisi kesenian reyog yang dinilai identik dengan
budaya negatif tersebut.

Gagasan Islamisasi seni reyog menurut Rido Kurnianto sebagai
terobosan agar pertunjukan seni reyog memiliki fungsi sebagai

214 Kearifan Lokal dalam Seni ...



dakwah kultural di masyarakat dan untuk mengurangi degradasi
moral generasi muda. Model reyog santri ini sebagai upaya revitalisasi
seni reyog agar memiliki peran lebih vital dalam masyarakat. Untuk
itu, Rido Kurnianto melakukan berbagai upaya untuk mengenalkan
kepada masyarakat luas. Usaha revitalisasi ini telah menggerakkan
perhatian masyarakat secara luas, seperti seniman, pengamat, dan
penikmat seni.

B. Reformulasi

Seni budaya yang hampir punah atau bahkan mati memerlukan ide
baru untuk dapat eksis kembali. Bentuk awal reformulasi biasanya
tumbuh dalam pemikiran seseorang secara individu. Seseorang
yang memiliki pemikiran tentang reformulasi ini diibaratkan seperti
pemimpi yang merindukan pembentukan sebuah negara ideal yang
stabil (Wallace, 1956). Dalam konteks revitalisasi, terdapat kearifan
lokal dalam bahasa dan budaya pada seni reyog Ponorogo. Seorang
yang memiliki pemikiran tentang reformulasi terhadap kesenian
reyog adalah Bapak Rido Kurnianto. Pemikiran beliau ini berawal
dari kegelisahan melihat kesenian reyog yang mulai ditinggalkan
oleh sebagian masyarakat karena identik dengan sisi negatif seperti
sakralisasi, ritualisasi, mabuk-mabukan, saweran, dan sebagainya.
Sebagaimana yang diungkapkan oleh Bapak Rido Kurnianto bahwa
selama ini oleh sebagian masyarakat seni reyog identik dengan itu.

“Banyak orang di luar sudah menjus melekatkan semacam stigma negatif
bahwa Reyog itu ya minum, Reyog tu ya mistik, Reyog itu juga saweran
bahkan Reyog itu kesurupan. Stigma itu kita coba ingan kita gali, kita
hilangkan terutama untuk membangkitkan apresiasi masyarakat Pono-
roogo sendiri di kalangan santri, terutama masyarakat muslim secara
keseluruhan (Kurnianto, wawancara, 16 Februari 2019).”

Secara individu Bapak Rido Kurnianto merindukan terben-
tuknya kesenian reyog di masyarakat Ponorogo yang bernuansa
Islami mengingat di Ponorogo terdapat banyak Pondok Pesantren.

Strategi Keberlangsungan Kearifan ... 215



Pemikiran Bapak Rido Kurnianto tentang reformulasi seni reyog
Ponorogo menawarkan sebuah solusi dengan seni reyog santri
untuk mengatasi desakralisasi, demitologi, dan deskonstruksi nilai
kesenian reyog. Gagasan baru ini merupakan ide dasar revitalisasi
seni reyog pada tahun 2004. Ide menjadikan seni reyog sebagai media
dakwah di masyarakat sebagai sebuah varian baru seni reyog dengan
mengusung nilai-nilai baru. Ide varian seni reyog santri ini berupaya
melepaskan ikatan kesakralan yang mengarah kepada politeisme
dan berusaha menanamkan nilai-nilai religiusitas pada konca reyog
melalui ungkapan-ungkapan yang mengandung pesan Islami yang
diambilkan dari Al-Quran maupun hadis.

“Sing sapa wonge ngerti perilaku kemungkaran, elingno ngange tangan,
yen ora isa, gaweo lisan, yen isih durung isa, geweo ati. Lan iku sak
lemah-lemahe iman Siapa orang yang mengetahui perilaku kemungkaran
, diingatkan dengan tangan, kalau tidak bisa dengan ucapan, kalau masih
belum bisa dengan hati. Itu adalah selemah lemahnya iman’.

Hadis riwayat muslim di atas disampaikan wiraswara dalam
kesenian reyog. Arti hadis itu adalah ‘Barang siapa di antara ka-
lian melihat suatu kemungkaran hendaklah ia mengubah dengan
tangannya. Jika tidak bisa, maka dengan lisannya. Jika masih tidak
mampu maka dengan hatinya, dan itu adalah selemah lemah iman
Cita-cita Bapak Rido Kurnianto adalah masyarakat Ponorogo pada
khususnya, dan Indonesia pada umumnya memiliki pandangan yang
berubah terhadap seni reyog yang identik dengan mistis dan magis.
Masyarakat harus mampu melihat kenyataan bahwa kesenian reyog
yang keberadaannya tidak selalu dihubungkan dengan ritual dan
mitos. Akan tetapi, bisa digunakan sebagai media dakwah kultural
yang menggembirakan.

C. Komunikasi

Komunikasi merupakan tahapan penyampaian ide gagasan kepada
pihak yang terkait. Dalam konteks revitalisasi, komunikasi merupakan

216 Kearifan Lokal dalam Seni ...



penggagas revitalisasi pada seni reyog, yaitu Bapak Rido Kurnianto
kepada beberapa teman sejawat serta beberapa mahasiswa untuk
memprakarsai seni reyog santri dengan mendirikan Reyog Sima
Budi Utama, Universitas Muhammadiyah Ponorogo. Usulan
tersebut kemudian disetujui oleh Rektor Universitas Muhammadiyah
Ponorogo dengan berdasarkan Surat Keputusan Nomor: 079/1.1/ N/
I11/2004 bertepatan pada tanggal 8 Maret 2004. Bapak Rido Kurnianto
kemudian diberi amanah untuk menjadi pembina seni reyog Sima Budi
Utama yang pertama kali. Seni Reyog Simo Budi Utomo menjadi salah
satu kampus pertama kali yang memiliki unit kegiatan mahasiswa
seni reyog di Indonesia.

Bapak Rido Kurnianto yang juga selaku Yayasan Reyog Ponorogo
juga mengomunikasikan kepada para sesepuh mengenai ide dasar itu,
yang kemudian ibarat gayung bersambut mendapatkan persetujuan
dari para sesepuh warok Ponorogo. Ide pertama yang disampaikan
kepada para sesepuh adalah pelestarian seni adiluhung agar dapat
mudah diterima oleh semua pihak. Pada tahun 2004, ide ini juga
cukup berkembang, bak gayung bersambut dengan diadakan festival
reyog santri yang diprakarsai oleh K.H. Maksum Yusuf pimpinan
Pondok Pesantren Arrisalah Ponorogo dan diikuti sekitar 10 peserta
yang diikuti oleh pesantren dan lembaga pendidikan berbasis Islam.
Namun, sayangnya belum diteruskan dan dikembangkan secara
matang.

Ide Islamisasi seni reyog dengan melepaskan ikatan sakralisasi
dan mitologi merupakan misi utama dalam upaya ngurip-nguripi
‘menghidupkan’ kesenian reyog dengan semangat baru cukup baik
meski belum mapan. Namun demikian, Bapak Rido Kurnianto
cukup berhasil memberikan pandangan baru kepada para sesepuh
warok Ponorogo. Komunikasi dengan bahasa yang baik dan benar
memudahkan bapak Rido Kurnianto dalam merealisasikan gagasan
revitalisasi reyog dengan varian reyog santri. Beliau pada awalnya
menyadari bahwa setiap perubahan pasti terdapat pertentangan. Akan
tetapi, dinamika perkembangan seni budaya merupakan suatu proses
cara mempertahankan dan melestarikan keberadaannya.

Strategi Keberlangsungan Kearifan ... 217



“Makin banyak apresiasi semakin banyak lembaga atau orang yang
melakukan (melestarikan) seni reyog Ponorogo dengan latar belakang
agama sosial budaya ini saya rasa semakin baik, nah yang jelek itu
ketika kelahiran sebuah kreasi melanggar pakem, senyamyang masih
dalam jalur karakter Ponoragan saya kira dibutuhkan kehadirannya.
Saya berpikir andaikan reyog santri itu tidak pernah ada maka pesantren
atau lembaga pendidikan Islam tetap akan gamang ikut melestarikan
dengan caranya. Setelah para sesepuh seperti Mbah Tobron dan Mbah
Bikan bertemu dengan saya dan saya jelaskan mindset mereka telah
berubah (Kurnianto, wawancara, 16 Februari 2019).”

Komunikasi sebagaimana yang dilakukan oleh Bapak Rido
Kurnianto tersebut merupakan hal yang sangat penting dalam
revitalisasi apalagi menyampaikan suatu kebaikan. Adakalanya suatu
kebaikan belum dapat diterima jika penyampaiannya tidak meng-
gunakan bahasa yang baik dan benar. Hal ini juga disampaikan oleh
Wallace bahwa pimpinan bertanggung jawab untuk mengomunikasi-
kan kata yang baik dan komunikasi tetap menjadi salah satu kegiatan
utama dari gerak revitalisasi (Wallace, 1956).

Gagasan baru Bapak Rido Kurnianto juga dikomunikasikan
kepada Dinas Pariwisata, Pemuda, dan Olahraga Kabupaten Ponorogo
sebagai lembaga resmi Pemerintah yang menaungi seni reyog. Tu-
juannya adalah mengenalkan reyog santri dan menjalin kerja sama
dalam mengikuti berbagai kegiatan kedinasan dalam pertunjukan
yang menjadi salah satu program seni reyog santri. Pada tahun 2005,
seni reyog santri dipercaya oleh Panitia Muktamar Pimpinan Pusat
Muhammadiyah dalam mengisi hiburan bagi muktamirin di Malang.
Pada kesempatan itu, reyog santri tampil dan memukau banyak pen-
gunjung. Sebelum pentas pertunjukan, reyog santri berkumpul dan
berdoa bersama yang kemudian mengundang rasa penasaran banyak
orang yang dikira dengan menggelar ritual seperti mantra.

Reyog santri juga diundang dalam memeriahkan hari kemer-
dekaan Indonesia di Kabupaten Trenggalek pada tahun 2006, Pentas

218 Kearifan Lokal dalam Seni ...



reyog goes to campus di IPB tahun 2007, pentas memperingati
HUT TNI di Kabupaten Tulungagung pada tahun 2012, dan ke be-
berapa tempat lain dalam rangka mengenalkan reyog santri kepada
masyarakat luas sehingga memiliki paradigma berbeda mengenai
kesenian reyog yang selama ini memiliki citra negatif karena ulah
beberapa “oknum”. Untuk mengangkat citra tersebut, sosialisasi reyog
santri sangat penting untuk mengubah image masyarakat mengenai
kesenian adiluhung ini.

Reyog santri dengan konsep kepesantrenan ini juga turut aktif
dalam rangka mengenalkan kepada masyarakat luas dengan mengikuti
ajang bergengsi festival reyog nasional pada tahun 2004-2008 berhasil
menjuaraj festival selama empat tahun berturut-turut: tahun 2004
terbaik ke-4, tahun 2005 sebagai lima besar terbaik ke-5; tahun 2006
sebagai lima besar terbaik ke-4; 2007 sebagai lima besar terbaik pada
urut ke-3, dan pada tahun 2008 bertengger pada urutan ke-2. Konsep
pentas seni reyog santri ini dengan mengusung nilai-nilai Islami
melalui pentasnya dengan syair macapat yang berasal dari Al-Quran
dan hadis yang dilantunkan oleh wirasuara dan dimodifikasi busana
Islami pada unsur penari.

Seiring perkembangannya, kini banyak murid-murid dari Bapak
Rido yang turut mengembangkan ide dan konsep reyog santri melalui
berbagai paguyuban reyog di sekolah sehingga semakin lama. Konsep
reyog santri ini memperoleh dukungan dari berbagai pihak dan diikuti
oleh banyak lembaga pendidikan Islam yang turut aktif menyeleng-
garakan reyog model santri.

D. Organisasi

Organisasi merupakan tahap manajemen serta pola yang akan di-
jadikan pembagian tugas kerja dengan melakukan koordinasi yang
dilakukan dengan mengumpulkan seniman-seniman serta mencari
kader-kader untuk membentuk tim yang solid. Di antara budayawan
yang memiliki kemampuan social enginering adalah bapak Jusuf
Harsono selaku bidang pengembangan di Yayasan Reyog Ponorogo,

Strategi Keberlangsungan Kearifan ... 219



Bapak Marji pemilik Sanggar Seni Probo Wengker yang mengasasi
beberapa teknik tarian dan gendhing-gendhing yang digunakan dalam
seni reyog.

Bapak Rido Kurnianto dalam tahap ini mencari mahasiswa-
mahasiswa untuk bergabung dalam grup Unit Kegiatan Mahasiswa
Sima Budi Utama. Berkat komunikasi yang baik, akhirnya mereka
sepakat untuk mengadakan pertemuan untuk membahas jadwal
latihan, teknik latihan, dan pembagian tugas. Bapak Rido Kurnianto
bertanggung jawab atas segala aktivitas latihan dan menjalin relasi
dengan dinas-dinas terkait agar memperoleh dukungan secara luas.
Adapun organisasi itu terdiri dari beberapa unsur, seperti pembina,
ketua, sekretaris, bendahara, yang dibantu oleh unsur-unsur pen-
dukung yang terdiri dari bidang minat dan bakat, bidang keagamaan
dan kesejahteraan, bidang humas dan dokumentasi, bidang perleng-
kapan, dan bidang penelitian dan pengembangan.

E. Adaptasi

Adaptasi dalam tahapan revitalisasi Wallace merupakan tahapan
penyesuaian ide dengan kondisi masyarakat. Ide yang telah dimiliki
oleh pelaku revitalisasi tidak dipaksakan diterapkan di masyarakat,
harus disesuaikan dan ditentukan mana yang paling sesuai (Wallace,
1956). Tahap ini dalam revitalisasi seni reyog terlihat pada usaha
Bapak Rido Kurnianto ketika ide Islamisasi seni budaya sebagai dasar
revitalisasi. Tahapan ini sebenarnya sudah disampaikan oleh Rido
Kurnianto melalui tahapan menjalin komunikasi ke berbagai pihak
sehingga pada tahapan ini sebagai upaya pemantapan dan penguatan.

Proses adaptasi ini lebih pada arah penyesuaian dengan kultur
lama yang pada awalnya terkesan aneh bagi beberapa kalangan
masyarakat. Namun, juga banyak dukungan terhadap revitalisasi ini.
Adaptasi ini memerlukan penyesuaian masuknya teks Al-Qur’an dan
hadis dalam pentas dan penggunaan pakaian muslim dalam pentasnya
yang sebelumnya tidak demikian. Untuk itu, perlu adaptasi pada pe-

220 Kearifan Lokal dalam Seni ...



nyesuaian dalam tahap transformasi budaya. Selain itu, dalam proses
adaptasi konca reyog dikenalkan terlebih dahulu nilai-nilai berbasis
Islam dalam kesenian reyog guna memahami filosofi kesenian reyog
melalui teoretis dan praktis berdasarkan simbol-simbol ke dalam
nilai-nilai Islam.

“Misalnya, kethuk dalam keretabasa kothok itu salah. Lalu coba kita
tafsirkan dalam nilai Islam adalah khathak iktiraf berarti setiap orang
itu tidak luput dari kesalahan, tapi sebaik-baik orang adalah orang
yang cepat merasa salah lalu memperbaiki kesalahan itu sehingga
konsep iktiraf masuk kedalam simbol kethuk. Ketika simbol kethuk
itu dimainkan dibalik permainan kethuk maka maknanya pertaubatan
(Kurnianto, wawancara, 19 Februari 2019)”

Nilai itu memiliki peran strategis karena membangun secara
ruhiah konca reyog agar memiliki kepribadian yang baik. Sebelum
berlatih secara praktis, mereka memahami teoretis terlebih dahulu
yang pada gilirannya mereka akan memahami dari fungsi kesenian
reyog sebagai media dakwah yang menggembirakan masyarakat secara
luas.

F. Transformasi

Transformasi budaya merupakan proses terjadinya perubahan pada
wujud, baik wujud paling kongkrit ataupun wujud paling abstrak
seperti ideologi. Perubahan budaya dalam tataran paling abstrak
terjadi pada berubahnya ideologi. Perubahan budaya juga dapat
terjadi pada tataran wujud paling nyata seperti pada produk-produk
budaya seperti karya seni (Yanuartuti, 2015)

Wallace memasukan transformasi budaya terjadi dalam tahapan
revitalisasi sebagai proses penerimaan adanya budaya baru pada
kelompok masyarakat. Revitalisasi sosial ini ditandai: (1) adanya gejala
berkurangnya kerusakan pada tingkat individu; (2) perubahan budaya
secara luas; dan (3) besarnya antusias pada beberapa program yang

Strategi Keberlangsungan Kearifan ... 221



terorganisasi oleh kelompok. Dalam proses transformasi budaya, ter-
dapati unsur yang harus dihilangkan dan disusun program yang lebih
baik yang menyebabkan reformasi sosial, politik, maupun ekonomi.

Pada konteks revitalisasi, seni reyog Ponorogo melalui proses
transformasi budaya pada pertunjukan dari bentuk yang secara khu-
sus dibuat sebagai fungsi ritual masyarakat Ponorogo menjadi media
dakwah Islam yang dapat dinikmati sebagai pertunjukan yang mem-
bawa tuntunan hidup bagi masyarakat. Proses garap pertunjukan ini
didasarkan pada ide ngurip-nguripi seni dengan strategi desakralisasi,
demitologi, dan dekonstruksi nilai.

Proses transformasi budaya berawal dari ide. Gagasan itu
menyangkut nilai-nilai moral, maupun estetis yang dimiliki oleh
penggagas. Identifikasi ini dilakukan dengan menguraikan isi dengan
menelusuri cerita reyog, penokohan, dan unsur-unsur pertunjukan
dalam seni reyog Ponorogo. Penelusuran diikuti dengan penggam-
baran ide dalam aktualisasi yang melibatkan pakar seni tari, pakaian,
yang lebih memahami artistik dan estetik. Penggarapan pertunjukan
didasarkan observasi dan penelitian yang diterjemahkan oleh pan-
dangan seniman yang menggarap. Seniman memiliki perspektif yang
jeli dan teliti dengan pertunjukan yang dapat diterima oleh berbagai
kalangan, baik itu penonton, pengamat, dan akademisi.

Transformasi budaya pada seni reyog ini memiliki tanda-tanda
keberhasilan di antaranya pemain reyog sekarang sudah mulai jarang
menggunakan susuk atau kekebalan tubuh sekarang diganti murni
dengan latihan rutin. Kedua para pemain sekarang juga banyak yang
menghindari minuman keras dan citra negatif pada pemain reyog
berangsur-angsur pulih dari konotasi negatif.

Transformasi itu berhasil secara meluas dengan ditandai banyak
sekolah-sekolah menerapkan reyog santri seperti jaringan Reyog
Muhammadiyah se-Ponorogo yang terdiri dari Paguyuban Reyog
Taruna Surya SMA Muhammadiyah Ponorogo, Reyog Suryo Taruno
milik STM Muhammadiyah Ponorogo, dan lain-lain. Perkembangan

222 Kearifan Lokal dalam Seni ...



positif itu juga ditandai besarnya antusias pada beberapa program
yang terorganisasi oleh beberapa paguyuban reyog di Ponorogo
dengan membuat kurikulum seni reyog yang diimplementasikan di
sekolah-sekolah sebagai upaya mewadahi siswa dalam bidang seni
budaya.

G. Rutinitas

Rutinitas yang merupakan tahap kestabilan kembali budaya karena
budaya baru telah menjadi kebiasaan dalam masyarakat. Selain latihan
rutin setiap seminggu sekali, kegiatan rutin pertunjukan secara formal
seni reyog santri dipentaskan pada beberapa acara seperti festival reyog
nasional yang diselenggarakan dalam memperingati tahun baru Islam,
festival reyog mini yang diselenggarakan dalam rangka memperingati
hari jadi Kabupaten Ponorogo pada bulan Agustus, festival reyog
bulan purnama di Telaga Ngebel dan di panggung utama Alun-alun
Ponorogo, dan dalam rangka Hari Bakti yang diselenggarakan oleh
Kemenag.

Pertunjukan seni reyog santri mulai memengaruhi perhatian
masyarakat luas di Ponorogo. Beberapa masyarakat tidak jarang
mengundang atau nanggap “....menanggap seni reyog Ponorogo dalam
rangka khitanan atau pernikahan. Pertunjukan seni reyog biasanya
mengambil lakon Raja Klanasewanda melamar Dewi Sanggalangit, Ki
Ageng Kutu melawan Prabu Brawijaya V atau Raden Bathara Katong
babad di tlatah Wengker. Ketiga lakon ini merupakan versi resmi
Pemerintah Kabupaten Ponorogo setelah musyawarah mufakat be-
berapa tokoh masyarakat Ponorogo pada tanggal 24 November 1992.

Pertunjukan seni reyog biasanya dilaksanakan pagi, sore, atau
malam hari. Pertunjukan malam hari biasanya bersamaan momen
bulan purnama. Jika pagi atau sore, biasanya tergantung yang nanggap
sesuai keinginan penanggap reyog. Jadwal itu bersifat kondisional,
tetapi latihan secara rutin wajib dilakukan sebagai upaya mempererat
hubungan emosional dan spiritual anggota paguyuban reyog Ponorogo.

Strategi Keberlangsungan Kearifan ... 223



Rutinitas dalam latihan biasanya menekankan pada wirama,
wiraga, dan wirasa. Wirama adalah unsur kebahasaan dalang dalam
memainkan lagon dalam alur pertunjukan. Wiraga berarti dalam
mengelola badan atau gerak tubuh dalam kelenturan, kekuatan
maupun ketangkasan. Wirasa berlatih dalam merasakan unsur estetis
dan keindahan dalam harmonisasi antara wirama dan wiraga dalam
membangun peraduan kedua unsur yang sejalan dan kesesuaian
sehingga menimbulkan efek keselarasan.

224 Kearifan Lokal dalam Seni ...



BABV

Strategi Pelestarian dan
Pewarisan Seni
Reyog Ponorogo

A. Strategi Pelestarian

Berkaitan dengan sistem pewarisan, Cavallis Forza dan Feldman
dalam mengemukakan terdapat dua jenis sistem pewarisan, yakni
vertical Transmission dan horizontal transmission (Spoza, 2012).
Vertical transmission (pewarisan tegak) ialah sitem pewarisan yang
berlangsung melalui mekanisme genetik yang diturunkan dari waktu
ke waktu secara lintas generasi, yakni melibatkan penurunan ciri-ciri
budaya dari orang tua kepada anak cucu. Dalam pewarisan tegak,
orang tua mewariskan nilai, keterampilan, keyakinan, motif budaya,
dan sebagainya kepada anak cucu mereka. Oleh karena itu, pewarisan
tegak disebut biological transmission, yakni sistem pewarisan bersifat
biologis. Horizontal transmission (pewarisan miring) ialah sitem
pewarisan yang berlangsung melalui lembaga-lembaga pendidikan,
seperti sekolah-sekolah atau sanggar-sanggar. Horizontal transmission
terjadi ketika seseorang belajar dari orang dewasa atau lembaga-
lembaga (misalnya, pendidikan formal) tanpa memandang apakah
hal itu terjadi dalam budaya sendiri atau budaya lain.

225



1. Vertikal

Pewarisan kesenian reyog secara tradisional perspektif vertikal adalah
pewarisan kesenian reyog yang berlangsung antargenerasi. Pewarisan
ini berjalan secara alamiah tanpa adanya rekayasa sosial. Pada zaman
dahulu, kesenian reyog pewarisannya melalui sistem pangemblak,
ondolan atau inthilan yang dilakukan oleh warok kepada siswa
warok. Warok biasanya mencari calon murid dari daerah asal asli
penduduk setempat. Warok memiliki insting dan naluri kuat terhadap
siswa warok yang berbakat melalui pandangan dan gerak tubuh atau
prejengan calon warok.

Seorang warok ketika ingin memiliki siswa warok atau yang ser-
ing disebut gemblak memiliki beberapa tahapan yang harus dilakukan
oleh warok. Berikut ini catatan pribadi Sdmn® seorang mantan jathil.
Pertama, nlesihne yang berarti mengutus kurir untuk mencari anak
yang menjadi gemblak. Biasanya kurir tersebut memiliki kedekatan
dengan keluarga yang akan dijadikan gemblak sehingga kemungkinan
besar keluarga mereka akan bersedia menyerahkan anaknya kepada
warok untuk diasuh.

Kedua, lamaran adalah proses yang dilakukan oleh kurir sebagai
utusan bersama dengan tokoh lingkungan calon gemblak yang akan
dipinang sebagai juru bicaranya, serta menentukan masa kontrak
dan nilai kontrak yang harus disepakati (biasanya selama dua tahun)
dengan imbalan satu ekor lembu atau berupa tanah sawah garapan
selama dua tahun sebagai pinjaman. Ketiga, penjemputan (boyongan),
yakni setelah ditentukan hari baik untuk menjemput calon gemblak
lalu diadakan selamatan (brokohan), di rumah calon gemblak dengan
mengundang beberapa tetangga. Setelah acara selesai, lalu pamitan
untuk membawa gemblak ke rumah para warok.

Proses demikian menjadikan seorang gemblak tumbuh dengan
dewasa karena belajar secara langsung, mukim di rumah sang warok,
dan menemani sang warok ke mana pun pergi sehingga banyak orang
menyebut ondolan atau mengikuti sang warok dalam berbagai aktivi-

° Nama disamarkan untuk privasi yang bersangkutan.

226 Kearifan Lokal dalam Seni ...



tas. Ketika masa kontrak habis dan dirasa gemblak sudah tumbuh
menjadi pribadi yang matang, gemblak siap untuk mengembangkan
diri sebagai pelestari kesenian reyog. Mereka pada umumnya sebagai
penari jathil, warok, atau ahli spiritual dalam kesenian reyog.

Proses pewarisan secara tradisional perspektif vertikal tersebut
sedikit berbeda dengan pendapat Cavallis Forza dan Feldman ber-
dasarkan genetika yang masih memiliki hubungan biologis, sedangkan
dalam tradisi reyog dengan mengangkat anak asuh yang dianggap
sebagai anak sendiri. Hal ini dimungkinkan seorang warok dalam
masa nglakoni ....menjalankan’ menghindari berhubungan dengan
perempuan.

“Wong lanang yen wis kasengsem asmara, kasengsem marang wong
wadon iku bisa ngempukake kulit, nggetasake balung, wetenge kaya
gedebag. Mula lumprahe para warok lan warokan iku padha ngedohi
marang wong wadon (Purwowidjoyo, 1985).”

‘Orang laki-laki kalau sudah jatuh cinta kepada perempuan itu bisa
melepuhkan kulit, perutnya seperti batang pisang. Maka umumnya,
para warok dan warokan itu semua menjauhi perempuan’

Proses nglakoni ini membuat seorang warok menghindari
berhubungan dengan perempuan semasa pencarian ilmu kesakten
sehingga belum memiliki seorang anak yang dibina. Namun ketika
sudah guntur dalam bertapa atau nglakoni, para warok menikah dan
memiliki anak, Jarang anak-anaknya menekuni kesenian reyog secara
totalitas sebagaimana anak asuhnya yang disebut dengan gemblak.
Para gemblak ini dedikasi dan totalitas berseni biasanya lebih moncer
dan mengembangkan kesenian reyog dengan militansi sangat tinggi.

Banyak orang salah persepsi mengenai konsep gemblak ini
dengan perilaku mairil atau homoseksual, padahal tidaklah demikian.
Sebagaimana yang dibantah oleh sesepuh warok Ponorogo, Bapak H.
Ahmad Tobroni Turedjo.

Strategi Pelestarian dan ... 227



“Warok dan gemblak merupakan hubungan bapak dan anak asuh. Warok
membutuhkan ketenangan dalam bermeditasi, dalam proses meditasi
salah satu pantangannya menghindari berhubungan badan. Di sinilah
peran gemblak menggantikan istri untuk menyiapkan berbagai keperluan
meditasi serta melayani warok terkait sesuatu hal yang dibutuhkan.
Jadi, orientasinya bukan hubungan homoseksual, tetapi lebih kepada
sebuah pengabdian gemblak kepada warok (Mbah H Ahmad Tobroni,
wawancara, 8 Oktober 2018)”

Pernyataan itu juga dipertegas oleh Bapak Sodiq Priswanto yang
juga pemain jathil yang mengatakan hubungan warok dan gemblak
adalah semacam kebutuhan aktualisasi diri atau orang sekarang
mengenal dengan prestise. Ketika budaya ini menjadi simbol prestise,
para warok-warok memiliki kekayaan, pengaruh, pemuka masyarakat
dan mereka mempunyai aktivitas sosial yang tinggi maka gemblak
dimanfaatkan untuk melayani seperti menari jathil.

“Eksploitasinya itu menurut saya bukan sodomi, atau mungkin dioral
itu kan homo, warok bukan seperti itu (Sodiq Priswanto, wawancara,
8 Oktober 2018)”

Jadi, persepsi mengenai warok homoseksual adalah keliru, tetapi
hubungan warok dan gemblak layaknya anak asuh yang pada giliran-
nya mereka akan mewarisi kesenian reyog. Sejauh pengamatan penulis
di lapangan pewarisan vertikal secara biologis lebih banyak dilakukan
oleh perajin reyog kepada anaknya, tetapi mengenai tradisi dan seni
pertunjukan reyog meski banyak anak seniman reyog juga pelestari
reyog. Sementara itu, dari segi penguasaan lebih mendalam gemblak
karena mereka mengalami proses tirakat.

2. Horisontal

Pewarisan kesenian reyog secara horizontal merupakan proses
pewarisan dalam satu generasi. Proses demikian disebabkan oleh
terputusnya mata rantai pewarisan dari generasi ke generasi seiring
perkembangan zaman. Pewarisan secara horizontal ditandai dengan

228 Kearifan Lokal dalam Seni ...



pendidikan formal, informal, dan nonformal. Pendidikan formal
dilakukan, misalnya melalui ekstrakulikuler sekolah, sanggar seni,
padepokan seni, dan nonformal ditandai dengan banyaknya sanggar
seni yang tersedia di Ponorogo.

Pewarisan sistem horizontal ini sebagai strategi yang sangat
efektif dalam mengembangkan kesenian reyog karena secara sumber
daya manusia tersedia dengan jumlah yang cukup banyak. Hal ini
sebagaimana yang diungkapkan oleh Kepala Seksi (Kasi) Kebudayaan
Dinas Pariwisata Ponorogo, Sugeng Prayitno, S.5n., yang mengungka-
pkan bahwa Ponorogo merupakan salah satu kabupaten di Indonesia
dengan jumlah penari yang cukup banyak dan produktif.

“Terkait Pewarisan Horiontal sampai saat ini belum ada sistem
pewarisan yang baik seperti Ponorogo. Misalnya, kemarin kita men-
gadakan gebyar tari jathil massal dalam rangka memecahkan rekor
Muri dengan jumlah penari 2.063 penari dengan gerak tarian mobile,
pakaian lengkap, salah satunya didukung dari sekolah-sekolah tingkat
SMP dan SMA se-Ponorogo. Kalau mencari kuantitas jauh lebih banyak,
Mas, tapi keterbatasan seragam dengan jumlah 10.000 penari dan harga
seragam jathil itu mahal jadi kita menarget kualitas (Sugeng Prayitno,
wawancara, 8 Maret 2019)”

Sugeng Prayitno mengatakan dalam rangka menyambut tahun
wisata Ponorogo memecahkan rekor Muri dengan didukung penari-
penari di sekolah. Mereka semua sudah memiliki dasar tari karena
mengikuti ekstrakulikuler seni reyog di masing-masing sekolah belum
lagi dengan keberadaan sanggar tari yang melimpah karena setiap
waktu selalu ada pertunjukan kesenian reyog yang difasilitasi oleh
pemerintah maupun permintaan masyarakat umum.

“Untuk pelestarian dalam rangka regenerasi seniman, Pemerintah
Ponorogo memfasilitasi festival reyog bulan purnama yang diseleng-
garakan setiap bulan. Pesertanya adalah perwakilan dari tiap kecamatan
di Ponorogo secara bergilir. Tujuannya adalah untuk pembinaan dan

Strategi Pelestarian dan ... 229



regenerasi seniman reyog khususnya para pemula untuk memberi
pengalaman. Maka dari itu, reyog yang tampil pemainnya dilarang
ngebon dari reyog lain karena tujuannya pembinaan (Sugeng Prayitno,
wawancara, 8 Maret 2019)”

Sugeng Prayitno lebih lanjut mengatakan bahwa selain reyog
bulan purnama juga terdapat reyog awal bulan di Telaga Ngebel
yang dikelola oleh Kepala Seksi (Kasi) Pengembangan dalam rangka
meningkatkan jumlah wisatawan yang berkunjung di Telaga Ngebel
yang bertempat di Panggung Utama. Selain itu, ada juga ada festival
reyog mini dan festival reyog nasional yang diselenggarakan setiap
tahun menjadi agenda rutin tingkat nasional, tetapi juga diikuti dari
paguyuban reyog mancanegara, seperti Malaysia, Jepang, dan Korea
yang dibawa oleh masyarakat Ponorogo tinggal di sana dalam kurun
waktu yang lama.

“Festival reyog mini dalam rangka hari jadi Kabupaten Ponorogo dan
festival reyog nasional pada saat grebeg sura. Jadi, jenjang kaderisasi
seniman yang saya amati selama ini, belum ada selengkap di Ponorogo.
Pelestarian itu juga mengandung unsur bahasa dan budaya, misalnya
ada perbedaan nama paguyaban reyog mini dan reyog nasional. Reyog
mini nama-namanya identik dengan usia dan masa, seperti paguyuban
Reyog Gogor Wicaksana. Gogor itu anak macan karena peserta atau
anggotanya berusia anak-anak kecil setingkat SD, sedangkan reyog
nasional didominasi dengan nama Singa, Sima, Gembong (Sugeng
Prayitno, wawancara, 8 Maret 2019)”

Banyaknya event budaya di Ponorogo tersebut, tidak heran bahwa
Ponorogo merupakan gudang seniman di Jawa Timur yang sangat
produktif. Hal ini karena didukung dengan kegiatan ekstrakulikuler,
intrakulikuler serta sanggar tari yang keberadaannya cukup prospektif.
Belum lagi, pewarisan secara tradisional berupa paguyuban melalui
budaya pagemblak yang masih dilestarikan oleh sebagian masyarakat
Ponorogo dalam rangka menjaga warisan leluhur yang sarat dengan
adiluhung.

230 Kearifan Lokal dalam Seni ...



B. Pemanfaatan

Pemanfaatan kearifan lokal yang terdapat dalam kesenian reyog
Ponorogo ini memiliki dua pola. Pola pertama oleh pemerintah
dan pola kedua oleh masyarakat dalam rangka mengembangkan
dan melestarikan kesenian reyog adiluhung ini. Kedua hal tersebut
bersinergi dan berkolaborasi untuk merawat warisan nenek moyang
agar eksistensinya terus berkembang dan menjadi denyut nadi ke-
budayaan Ponorogo yang menghasilkan banyak manfaat dan faedah
bagi seluruh elemen. Upaya itu di antaranya melalui beberapa strategi
sebagai berikut ini.

1. Top Down

Top down adalah upaya pelestarian seni reyog Ponorogo dengan
pemanfaatan yang dilakukan oleh pemerintah kepada masyarakat,
atau dari atas ke bawah melalui kebijakan yang diperuntukkan kepada
masyarakat. Pemerintah memiliki andil besar dalam menjaga kelestar-
ian seni reyog sehingga perlu membuat berbagai program di berbagai
ranah kehidupan seperti bidang pariwisata, pendidikan ekonomi,
politik sebagai upaya untuk penguatan, penyebaran, pelestarian dan
pembinaan. Ranah-ranah tersebut sebagaimana berikut.

a. Ranah Pariwisata

Dalam rangka melestarikan kesenian reyog Ponorogo, Pemerintah
Kabupaten Ponorogo mengadakan festival reyog nasional yang dii-
kuti oleh kontestan dari berbagai daerah di Indonesia. Acara yang
diselenggarakan setiap tahun menyambut bulan Sura ini masuk
dalam agenda Pariwisata Jawa Timur event budaya yang bernama
Grebeg Suro. Grebeg Suro ini menjadi ikon Kota Ponorogo dengan
menampilkan berbagai kegiatan budaya masyarakat, seperti kirab
pusaka, ziarah makam pendiri Kabupaten Ponorogo, Istigasah Kubra,
pameran pusaka, dan festival reyog nasional. Pada pagelaran festival
reyog, juga diselenggarakan berbagai acara yang bertajuk jagongan

Strategi Pelestarian dan ... 231



reyog yang diikuti oleh seluruh peserta festival sebagai ajang si-
laturahmi di antara sesama seniman reyog seluruh Nusantara dan
mancanegara yang dikoordinasikan oleh Yayasan Reyog Ponorogo.
Pemerintah Ponorogo sebagai upaya menyiapkan regenerasi seniman
reyog Ponorogo menginstruksikan pertama kali melalui Surat Kasi
III Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Kabupaten Ponorogo
Nomor: 623/11.04.19/]-78 tanggal 22 Juni 1978 tentang Penggandaan
Rreyog Mini di sekolah-sekolah sebagai usaha pelestarian kesenian
reyog.

Surat tersebut didasari pada aspek regenerasi menyiapkan
pewaris kesenian adiluhung ini kepada generasi muda. Mengingat
pada waktu itu, para seniman reyog banyak yang berusia lanjut dan
mereka sadar akan pentingnya pewarisan seni reyog. Para seniman
ini kemudian mendorong agar pemerintah turut mengeluarkan ga-
gasan reyog di sekolah-sekolah supaya kesenian ini dapat dipelajari
dan dikembangkan pada dunia pendidikan secara formal. Selain itu,
kondisi pada waktu itu banyak seniman yang sudah lanjut usia dan
saatnya mereka sebagai pandito dalam mencari jalan kesucian dengan
mempertajam mata batin sebagai sesepuh dalam kesenian reyog yang
terus mengawal transformasi pengkaderan reyog agar tetap lestari
dan dinikmati oleh generasi selanjutnya. Usaha para seniman pada
waktu itu belum menemukan hasil yang maksimal karena masih
keterbatasan dana pada sekolah-sekolah sehingga ada sebagian
besar sekolah yang belum memiliki kesenian reyog. Namun, bukan
menjadi sebuah alasan, keterbatasan tersebut ditunjukkan dengan
terus melatih olah kanuragan dengan terus menggelar latihan-latihan
rutin. Seiring perjalanan waktu, generasi remaja yang tertarik dalam
kesenian ini semakin lama semakin banyak dan dimintai. Puncaknya,
untuk mewadahi kreativitas generasi muda dalam mengembangkan
kesenian reyog, pemerintah Kabupaten Ponorogo pada era Bupati Dr.
Markoem Singodimedjo menyelenggarakan festival reyog mini yang
pertama kali pada tahun 1997.

232 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Acara festival reyog mini ini diikuti oleh sekolah-sekolah seting-
kat SD dan SMP di Kabupaten Ponorogo yang diselenggarakan di
panggung utama alun-alun. Festival reyog mini ini kemudian menjadi
agenda tahunan Pemerintah Kabupaten Ponorogo sekaligus memper-
ingati hari jadi Kabupaten Ponorogo setiap bulan Agustus. Festival
reyog bulan purnama diselenggarakan setiap tanggal 15 Masehi
yang dilaksanakan secara bergiliran dari perwakilan kecamatan
se-Ponorogo maupun paguyuban reyog di Ponorogo yang dikoordi-
nasikan oleh Dinas Pariwisata Kabupaten Ponorogo. Festival reyog
bulan purnama dilaksanakan di panggung utama Alun-alun Ponorogo
serta di Kecamatan Ngebel dengan tujuan menarik wisatawan yang
berkunjung di Telaga Ngebel.

b. Ranah Pendidikan

Pendidikan formal adalah pendidikan yang sifat sistem kerjanya
berlandaskan hukum dari pemerintah, seperti SD, SMP, SMA, per-
guruan tinggi. Pendidikan formal memiliki peran penting dalam
pengembangan suatu pendidikan tertentu. Dalam konteks pelestarian
bahasa dan budaya etnik Jawa Panaragan, secara khusus Pemerintah
Kabupaten Ponorogo belum memiliki sekolah secara formal yang
mengkhususkan di bidang seni tari atau kajian budaya. Melihat
kondisi Ponorogo yang memiliki berbagai kesenian yang tumbuh
dan berkembang dalam masyarakat, serta didukung dengan dua
event besar skala nasional, seperti festival nasional reyog Ponorogo
dan festival nasional reyog mini, hal ini menjadi peluang besar bagi
pemerintah Kabupaten Ponorogo atau lembaga lain yang ingin
mendirikan lembaga formal dan mengkhususkan pada bidang ini.

Pendidikan informal adalah pendidikan yang termasuk dalam
pendidikan formal, namun kegiatannya diatur oleh bagian tertentu.
Konsep pendidikan informal ini tecermin dalam kegiatan intrakuli-
kuler ataupun ekstrakulikuler yang terdapat dalam satuan pendidikan
tertentu. Pada masyarakat Ponorogo, pendidikan informal dalam
pelestarian bahasa dan budaya Jawa etnik Panaragan dalam hal ini
melalui kesenian Reyog sudah diinstruksikan melalui Surat Kasi III

Strategi Pelestarian dan ... 233



Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Kabupaten Ponorogo No-
mor: 623/11.04.19/]-78 tanggal 22 Juni 1978 tentang Pengadaan Reyog
Mini di sekolah-sekolah sebagai usaha pelestarian kesenian reyog.

Merujuk dari surat edaran di atas, sekolah-sekolah di Ponorogo
mulai merintis ekstrakulikuler. Reyog masuk dalam satuan pendidikan
di sekolah. Meski tidak berlangsung ujug-ujug, perkembangannya
berlangsung secara bertahap karena terkait kemampuan sekolah yang
berbeda-beda. Setelah pada era dekade tahun 1995 seiring kebijakan
Bupati dengan mewadahi festival reyog mini yang diperuntukkan bagi
anak-anak sekolah tingkat SD dan SMP, sekolah mulai banyak mendi-
rikan ekstrakulikuler kesenian reyog di Ponorogo. Strategi pelestarian
ini ternyata cukup efektif sebagai wadah mencari bibit-bibit unggul
di bidang seni tari dan dalam mempersiapkan regenerasi seniman
reyog Ponorogo.

C. Ranah Humas

Peran humas dalam pelestarian bahasa dan budaya etnik Jawa
Panaragan memiliki peran yang sangat penting sebagai salah satu
ujung tombak dalam syiar kepada masyarakat luas mengenai potensi
pariwisata Ponorogo dalam hal ini seni reyog sebagai ikon unggulan
pemerintah Kabupaten Ponorogo. Peran humas ini dalam bentuk
branding di berbagai media milik pemerintah di antaranya pemasan-
gan baliho di berbagai tempat dan posisi strategis di seluruh wilayah
hukum Ponorogo. Selain itu, pemanfaatan web resmi kabupaten
Ponorogo dengan meliput setiap kegiatan Pemerintah Ponorogo
digunakan untuk menginformasikan kepada masyarakat luas yang
aktif dalam dunia digital. Peran humas lainnya adalah membuat city
branding dari program pemerintahan, yakni Ponorogo Art Ethnic of
Java sebagai representasi bahwa Kota Ponorogo adalah gudangnya
seni di Pulau Jawa. Humas merupakan salah satu ujung tombak dalam
pelestarian bahasa dan budaya pada seni reyog yang menjadi tumpuan
keberhasilan dalam memupuk cinta dan cita.

234 Kearifan Lokal dalam Seni ...



d. Ranah Ekonomi Usaha Masyarakat Kecil Menengah
(UMKM)

Pada ranah ekonomi yang dilakukan oleh pemerintah dalam rangka
melestarikan bahasa dan budaya Ponorogo yang berkaitan dengan
kesenian reyog adalah mendirikan kampung reyog dan museum reyog
di Kelurahan Eks-Tambakbayan dengan luas lahan 6 hektare di bawah
koordinasi Dinas Perindustrian dan UMKM Kabupaten Ponorogo
serta Dinas Pariwisata. Untuk merealisasikan itu, pemerintah meng-
anggarkan dana sebesar 60 miliar. Kampung reyog sekaligus museum
ini sedang mengalami proses pembangunan mulai tahun 2017. Konsep
pembangunan ini dilengkapi dengan berbagai fasilitas pendukung,
seperti tempat pertunjukan, perajin reyog, dan penjual aksesori.

Konsep museum akan menampilkan sejarah reyog dari masa ke
masa. Dimulai dari awal sejarah reyog dari masa Majapahit, masuknya
Islam di Ponorogo, era penjajahan Belanda, era penjajahan Jepang,
era kemerdekaan, era Orde Lama, era Orde Baru, dan era sekarang.
Untuk melengkapi itu, juga ditampilkan visualisasi kesenian reyog
semacam studio film untuk melihat proses sejarah. Konsep tersebut
sangat menarik apalagi ditunjang dari lokasi yang strategis yang
menghubungkan dua Provinsi Jawa Timur dan Jawa Tengah sehingga
harapannya meningkatkan hubungan pariwisata kedua daerah terse-
but yang berimplikasi terhadap kesejahteraan ekonomi masyarakat.

e. Ranah Politik

Kebijakan politik memiliki kekuatan hukum dan bersifat resmi yang
ditujukan kepada suatu wilayah kekuasaan di mana kebijakan tersebut
dilakukan. Kebijakan politik memiliki implikasi yang sangat kuat bagi
masyarakat karena harus diikuti dan memberikan pengaruh yang luas
ke dalam sendi-sendi kehidupan. Kebijakan yang baik lahir berasal
dari tangan yang baik. Itulah pentingnya umat Islam terus di dalam
politik untuk menentukan kebijakan yang sesuai dengan asas negara,
Pancasila. Dalam hubungannya pelestarian bahasa dan budaya, etnik
Panaragan memiliki peran penting dalam masyarakat. Kebijakan

Strategi Pelestarian dan ... 235



itu untuk merawat kekayaan bahasa dan budaya daerah agar tidak
punah tergerus arus perubahan zaman yang semakin mengglobal. Jika
tidak ada suatu kebijakan, niscaya kekayaan yang terkandung dalam
bahasa dan budaya ibarat mutiara yang berkilau di dalam kearifan
lokal bisa hilang. Pemerintah wajib melindungi kekayaan tersebut
dalam rangka menjaga aset kekayaan untuk generasi masa depan
agar tidak kehilangan jati diri bangsa yang berbudaya. Kesenian reyog
sebagai salah satu aset budaya pernah hilang ditelan zaman pada era
Jepang karena dilarang dalam gelanggang. Beruntung para seniman
masih hidup meski kesenian reyog banyak yang dibakar sehingga jiwa
mengembangkan masih tetap berkobar agar tidak hilang di peredaran.

Berdasarkan pengalaman itu, Pemerintah Ponorogo melakukan
berbagai upaya dan membuat kebijakan politik di antaranya melalui
Surat Keputusan Bupati Nomor: 188.70/34/1986 tanggal 31 Desem-
ber 1986 tentang Grebeg Sura. Grebeg sura merupakan pesta rakyat
masyarakat Ponorogo dalam melestarikan kebudayaan yang ada,
seperti reyog, larungan risalah doa, dan kirab pusaka. Salah satunya
adalah festival reyog Ponorogo yang pada saat itu masih bersifat lokal.
Seiring perkembangan zaman, reyog mengalami kemajuan yang sangat
pesat.

Salah satu kebijakan pemerintah yang dipandang masyarakat
cukup kontroversi adalah perubahan nama reyog menjadi reog untuk
slogan pembangunan. Kebijakan ini berdasarkan SK Bupati Nomor:
452/1995 tentang Penetapan Semboyan Daerah Kabupaten Tk. IT Po-
norogo maka reog ditetapkan sebagai semboyan kota, sebagai identitas
supralokal. Reog dimaknai sebagai Resik, Endah, Omber, dan Girang-
Gumirang (Bersih, Indah, Lapang, dan Menyenangkan). Akibat dari
kebijakan tersebut, banyak perubahan dalam nama reyog menjadi
reog di berbagai event resmi pemerintahan sampai-sampai orang yang
lahir pada era 90-an banyak yang tidak mengetahui terkait sejarah itu.
Apalagi pada tahun yang sama, kesenian reog mendapatkan sertifikat
hak cipta dan paten dari Departemen Kehakiman RI Nomor 0131895

236 Kearifan Lokal dalam Seni ...



pada tanggal 12 April 1995. Politik kebahasaan dipandang penting
sebagai legalitas yang sah dalam upaya pelestarian bahasa dan budaya.

2. Bottom Up

Masyarakat memiliki andil besar terhadap pelestarian bahasa dan
budaya etnik Panaragan dalam paguyuban Reyog Ponorogo. Peran ini
cukup besar dalam denyut nadi kehidupan bahasa dan budaya. Tanpa
peran masyarakat, kepunahan, kemerosotan, dan keterpinggiran
merupakan sebuah keniscayaan. Oleh karena itu, sebagai kesenian
yang lahir dan tumbuh kembang di masyarakat peran rakyat sangat
dominan dalam melestarikan warisan nenek moyang agar tetap lestari.
Peran itu antara lain melalui berbagai bidang berikut ini.

a. Ranah Pendidikan

Konsep belajar sepanjang hayat (longlife education) sebagai landasan
pendidikan nonformal telah menjadi suatu kehidupan vital untuk
kelangsungan hidup setiap individu, masyarakat, bahkan bangsa.
Pendidikan merupakan upaya manusia untuk mengubah dirinya
maupun orang lain selama dia hidup dan merupakan proses berke-
lanjutan. Konsep pendidikan secara umum terdiri dari pendidikan
formal, nonformal, dan informal.

Pendidikan nonformal adalah pendidikan yang terlembaga atau
bukan di bawah amanat pemerintah. Hasil pendidikan nonformal
dapat dihargai setara dengan hasil program pendidikan formal
setelah melalui proses dan mekanisme penilaian serta penyetaraan
oleh pemerintah dengan mengacu standar yang telah ditetapkan oleh
pemerintah (Arista, 2015).

Pendidikan nonformal sebagai model of learning memberikan
akses pendidikan dan belajar lebih luas kepada warga belajar. Dengan
pendidikan nonformal, warga belajar didorong belajar menguasai
kompetensi tertentu agar dapat hidup dalam situasi yang berubah-
ubah dan belajar untuk hidup lebih mandiri dan bertanggung jawab,
baik kepada diri pribadi maupun kepada masyarakatnya (Kamil, 2009).

Strategi Pelestarian dan ... 237



Lebih lanjut, Kamil (2009) mengatakan bahwa masyarakat merupakan
sumber belajar dan sarana pendidikan nonformal. Masyarakat sebagai
sumber pengembangan dan pembangunan pendidikan nonformal,
khususnya dalam pengembangan kurikulum dan implementasi pro-
gram. Sejauh mana kurikulum dan program pendidikan nonformal
dapat menyentuh kehidupan bermasyarakat serta bagaimana tingkat
partisipasi masyarakat dalam berbagai program yang berhubungan
dengan program peningkatan kemampuan, keterampilan, dan kualitas
diri.

Pendidikan nonformal dalam konteks pelestarian bahasa dan
budaya masyarakat Jawa etnik Panaragan terdapat berbagai jenis yang
meliputi sanggar tari, paguyuban seni, maupun padepokan seni serta
satuan pendidikan sejenis. Konsep pendidikan ini dalam masyarakat
Ponorogo banyak digemari karena jenis pendidikan tersebut memiliki
beberapa kelebihan di antaranya program lebih luwes, biaya relatif
terjangkau, serta berdasarkan minat pengembangan diri yang sama se-
hingga lebih memudahkan dalam akselerasi peningkatan potensi diri.
Hal ini terbukti bahwa Ponorogo sebagai kabupaten yang memberi
sumbangsih terbesar di Jawa Timur dalam melahirkan seniman tari
tidak terlepas dari pembinaan sejak usia dini. Berbagai wadah kreasi
yang disediakan oleh Pemerintah Kabupaten Ponorogo membuat
kabupaten yang terkenal dengan ragam kesenian tari ini memiliki
banyak sanggar tari maupun padepokan seni yang tumbuh dan
berkembang dalam masyarakat.

b. Ranah Ekonomi

Ranah ekonomi dalam masyarakat muncul karena faktor kesadaran
dan adanya peluang dari efek samping (side effect) rasa kepemilikan
bahasa dan budaya masyarakat. Kesenian reyog yang memadukan
kecerdasan bahasa dan budaya menjadi kekayaan yang tidak ternilai
karena rasa tidak mengenal harga. Oleh karena itu, sebagai upaya
kepedulian masyarakat dalam melestarikan kekayaan yang tidak
ternilai tersebut lahirlah industri kreatif di bidang ekonomi yang juga

238 Kearifan Lokal dalam Seni ...



sekaligus upaya menjaga kekayaan bahasa dan budaya dalam bentuk
pelestarian dengan mendokumentasi dalam berbagai bentuk dan cara
yang beragam sebagai berikut ini.

Pelestarian bahasa dan budaya melalui ranah ekonomi ditandai
dengan munculnya banyak industri kreatif kaos etnik Ponaragan yang
melahirkan banyak pengusaha di bidang desainer, drawer, dan kon-
veksi kaos (Gambar 5.1). Berdasarkan jejak pendapat yang dilakukan
pada arsip reyog Ponorogo tahun 2017, produksi kaos etnik Panaragan
menempati posisi tertinggi di Indonesia terkait jumlah produksi kaos
etnik yang paling banyak digemari masyarakat luas.

Kaos etnik selain memiliki gambar mengenai tokoh dalam kese-
nian reyog seperti warok, pembarong, jathil, klanasewandana, patih,
dan pujanggaanom juga menggunakan bahasa Jawa Panaragan, seperti

Foto: Anas Arrosyid Hanafi (2013)
Gambar 5.1 Kaos Reyog

Strategi Pelestarian dan ... 239



Jegeg Luur, Iki Lho Dlondonge Wong Ponorogo, Ponorogo Gumregah,
atau juga menceritakan asal usul cerita dan penokohan dalam karakter
pemain reyog. Selain sebagai media ekonomi kreatif masyarakat, kaos
ini juga sebagai media melestarikan bahasa dan budaya Ponorogo ke
berbagai daerah sehingga mudah dikenal secara luas, baik domestik
maupun mancanegara.

Selain melalui kaos dan pakaian adat, pelestarian bahasa dan
budaya etnik Jawa Panaragan di bidang ekonomi juga merambah pada
suvenir. Ada beberapa media yang unik dan menarik yang digunakan
untuk promosi makanan khas adat Ponorogo berbalut pelestarian
identitas lokal kesenian reyog. Makanan tradisional yang menggu-
nakan kesenian reyog sebagai media pengenalan kepada masyarakat
luas adalah jenang dan sate ayam Ponorogo.

Industri pariwisata dalam kaidahnya memiliki istilah sapta
pesona yang terdiri dari tujuh unsur, meliputi keamanan, ketertiban,
kebersihan, kesejukan, keindahan, keramahan, dan kenangan. Sapta
pesona tersebut harus diwujudkan dalam rangka menarik minat
wisatawan berkunjung ke suatu daerah. Dengan kondisi demikian,
diharapkan para wisatawan yang berkunjung akan merasa nyaman
dan memberikan informasi kepada orang lain terkait suatu daerah
yang dikunjungi.

Salah satu unsur yang memiliki peran penting adalah kenangan
atau kesan yang melekat kuat pada ingatan dan perasaan seseorang
yang disebabkan oleh pengalaman yang diperoleh. Kenangan ini
dapat diciptakan melalui berbagai hal, seperti akomodasi, atraksi seni
budaya, makanan dan minuman khas daerah, serta cendera mata
yang mencerminkan khas daerah bermutu tinggi, mudah dibawa dan
dengan harga terjangkau, Souvenir tersebut bisa menjadi bukti atau
kenangan dari kunjungan seseorang ke suatu daerah.

Souvenir tersebut oleh masyarakat Ponorogo dijadikan media
untuk melestarikan bahasa dan budaya Ponorogo, seperti temuan pe-
neliti dalam kalender, tiket masuk wisata, gantungan kunci, miniatur
reyog. Di antara itu yang paling dominan dalam hal pelestarian bahasa

240 Kearifan Lokal dalam Seni ...



adalah kalender (lihat Gambar 5.2) karena di dalamnya terdapat
muatan nilai moral bahasa yang digunakan dalam kalender mengingat
ruang yang tersedia begitu luas untuk menyampaikan pesan informasi
dan promosi.

Peran industri rekaman dan musik dalam mengembangkan
bahasa dan budaya dalam kesenian reyog juga memiliki andil yang
sangat besar dalam upaya pelestarian di masyarakat. Banyak penjual
VCD dan DVD pertunjukan seni reyog yang dipasarkan di Alun-alun
Ponorogo maupun pusat oleh-oleh sebagai media untuk belajar melalui
rekaman yang telah disajikan secara mudah dengan biaya terjangkau,
tidak jarang banyak masyarakat yang belajar secara otodidak melalui
kaset VCD dan DVD karena selain menampilkan gambar yang relatif
jelas juga disertai running teks yang mudah dipelajari siapa pun dan di
manapun penggemar kesenian reyog dari berbagai daerah di Indonesia
maupun mancanegara.

Foto: Manggala Mudha (2016)

Gambar 5.2 Kalender Seni Reyog

Strategi Pelestarian dan ... 241



Alat transportasi bus merupakan moda kendaraan yang diguna-
kan oleh masyarakat umum untuk keperluan berkunjung dari satu
tempat ke tempat lain, baik itu dalam provinsi atau antarprovinsi satu
dengan yang lain. Mobilitas yang terus bergerak melewati berbagai
tempat dan daerah menjadikan bus selain sebagai moda transportasi
juga dimanfaatkan media promosi dan identitas asal bus berada. Ban-
yak perusahaan otomotif yang mengunakan reyog sebagai identitas
daerah. Moda bus Jaya, salah satu nama perusahaan otomotif asli
milik warga Ponorogo, menggunakan branding reyog Ponorogo pada
badan bus untuk mengenalkan kebudayaan Ponorogo dari daerah ke
daerah di Indonesia (Gambar 5.3).

Foto: Anas Arrosyid Hanafi (2013)
Gambar 5.3 Bus sebagai Sarana Identitas

Selain terdapat gambar Reyog, dalam bus biasanya diikuti dengan
penggunaan bahasa daerah untuk menyampaikan suatu pesan ke-
pada pembaca, seperti alon-alon waton kelakon yang memiliki arti
‘pelan-pelan yang penting sampai tujuan dengan selamat’ Sebagai

242 Kearifan Lokal dalam Seni ...



alat transportasi darat yang rawan kecelakaan, sikap hati-hati di jalan
untuk keselamatan penumpang lebih diprioritaskan. Selain itu, dahulu
terdapat slogan pembangunan Reog (Resik, Endah, Omber, Girang
Gemirang) yang menggambarkan kondisi masyarakat Ponorogo ber-
sih, indah, luas, dan menyenangkan. Slogan itu digunakan sebagai
daya tarik masyarakat untuk berkunjung ke Ponorogo.

Ekspresi kebahasaan lain yang disampaikan kepada khalayak
masyarakat adalah sluman, slumun, slamet yang memiliki makna
leksikal ‘keluar masuk selamat. Ungkapan tersebut mengandung ke-
arifan lokal dalam melaksanakan tugas pekerjaan mulia yang mengan-
tarkan banyak orang yang sedang melakukan safari, digambarkan
sebagai suatu gerak perpindahan dari satu tempat ke tempat lain atau
sluman slumun dengan harapan slamet, yakni selamat sampai tujuan
tanpa halangan dan rintangan suatu apa pun di perjalanan.

c. Ranah Teknologi Informasi

Teknologi dan informasi di dunia digital seperti sekarang ini memiliki
peran penting dalam melestarikan bahasa dan budaya Ponorogo.
Hampir setiap generasi melenial sudah tidak asing dengan perkem-
bangan teknologi yang begitu dahsyat dan cepat. Teknologi dan
informasi sebagai sebuah media yang paling populer dalam pelestarian
bahasa dan budaya pada kesenian reyog Ponorogo. Adapun media
tersebut antara lain sebagai berikut.

Kemajuan sebuah peradaban tidak bisa dipisahkan dengan tek-
nologi. Pada abad ke-21 ini, perkembangan dunia teknologi informasi
begitu cepat. Ibarat dua mata pisau, perkembangan teknologi dapat
bermanfaat bagi masyarakat, tetapi di sisi lain juga bisa membawa
keburukan. Baik atau buruk dampak teknologi tergantung kepada
manusia mampu menggunakan dengan baik atau tidak. Kegunaan
teknologi informasi memiliki banyak manfaat yang salah satunya
sebagai media mengenalkan berbagai kebaikan kepada masyarakat
luas. Hal ini juga dimanfaatkan oleh Pemerintah Ponorogo sebagai
media promosi wisata budaya kesenian reyog agar lebih dikenal
lebih luas dan semakin dicintai oleh berbagai kalangan masyarakat.

Strategi Pelestarian dan ... 243



Media promosi ini memanfaatkan media sosial, seperti Instagram,
televisi, web, WA, dan Facebook. Media tersebut sebagai solusi dalam
melestarikan bahasa dan budaya reyog Ponorogo di era digital dan
memudahkan dokumentasi serta memiliki pengaruh kuat dalam
benak masyarakat.

Papan informasi atau media luar ruang juga dimanfaatkan oleh
Pemerintah Ponorogo dalam melestarikan bahasa dan budaya pada
kesenian reyog. Pemerintah Ponorogo bekerja sama dengan media
lokal, seperti Ponorogo Pos untuk menginformasikan berbagai hal
kegiatan pemerintah, termasuk seni budaya. Selain itu, juga didukung
baliho serta spanduk yang telah dipasang pada setiap tempat strategis,
seperti di jalur protokol, perempatan jalan, dan pusat perbelanjaan
untuk menambah animo masyarakat dalam handarbeni kesenian reyog
sebagai produk budaya yang dicintai oleh masyarakat.

d. Ranah Politik Adat

Ranah politik adat dilakukan oleh masyarakat dengan kebijakan yang
bersifat adat tradisi yang harus dipatuhi oleh segenap masyarakat
dan dilaksanakan penuh kesadaran tanpa adanya sebuah paksaan.
Politik adat yang berkaitan pelestarian bahasa dan budaya antara
lain tecermin dari ungkapan gebyakan, yaitu tasyakuran pemberian
nama paguyuban reyog Ponorogo. Setiap pemberian nama reyog, reyog
diarak keliling kampung untuk diperkenalkan kepada masyarakat luas
dengan mengundang bolo reyog dari tetangga desa. Para tetangga desa
wajib untuk hadir. Jika tidak hadir, mereka akan merasa tidak enak
karena ada ikatan politik balas budi. Tkatan primodialis di antara
paguyuban reyog sangat kuat untuk menjaga kebersamaan dan gotong
royong sesama seniman reyog Ponorogo.

C. Pentingnya Keberlangsungan Kearifan Lokal
pada Seni Reyog Ponorogo

Fenomena mulai memudarnya nilai-nilai kearifan lokal yang terdapat
dalam suatu bahasa dan budaya di masyarakat Indonesia menjadi

244 Kearifan Lokal dalam Seni ...



persoalan yang menarik perhatian dari banyak kalangan, terutama
para linguis-antropologis. Oleh karena itu, keberlangsungan kearifan
lokal dalam bahasa dan budaya menjadi penting dilakukan sebagai
upaya mempertahankan dan menjaga eksistensinya agar tidak tergerus
arus globalisasi yang kiat cepat dan pesat.

Bagi Indonesia, masuknya nilai-nilai barat yang menumpang arus
globalisasi ke kalangan masyarakat Indonesia merupakan ancaman
bagi budaya asli yang mencitrakan lokalitas khas daerah-daerah
di negeri ini. Kesenian-kesenian daerah, seperti ludruk, ketoprak,
wayang, gamelan, dan tari menghadapi tantangan serius atas berkem-
bangnya budaya pop khas barat yang semakin diminati masyarakat
karena dianggap lebih modern. Budaya konvensional menempatkan
tepa slira, toleransi, keramahtamahan, penghormatan pada yang lebih
tua juga digempur oleh pergaulan bebas dan sikap individualistik
yang dibawa arus globalisasi. Dalam situasi demikian, kesalahan
dalam merespons globalisasi bisa berakibat pada lenyapnya bahasa
dan budaya lokal. Kesalahan dalam merumuskan strategi memperta-
hankan eksistensi bahasa dan budaya lokal juga bisa mengakibatkan
bahasa dan budaya lokal semakin ditinggalkan masyarakat yang kini
kian gandrung pada bahasa dan budaya yang dibawa arus globalisasi
(Mubah, 2011).

Dampak negatif dari itu adalah hilangnya jati diri suatu bangsa
yang bisa berakibat pada degradasi moral yang memprihatinkan. Nilai-
nilai kesopanan, kesusilaan, penggunaan bahasa pada masyarakat
semakin memburuk menjadi indikator hilangnya jati diri suatu
masyarakat. Thomas Lincona menyebutkan dalam penelitiannya
bahwa ada 10 ciri zaman yang mengarah kepada kehancuran dan
kehilangan jati diri sebuah bangsa (Hodijah, 2013):

1) meningkatkan kekerasan di kalangan remaja dan masyarakat;

2) penggunaan kata-kata yang memburuk dan tidak baku;

3) pengaruh peer group dalam tindak kekerasan menguat;

4) meningkatnya perilaku yang merusak diri seperti mengkonsumsi
alkohol;

Strategi Pelestarian dan ... 245



5) makin kaburnya pedoman moral, baik dan buruk;

6) menurunnya etos kerja;

7) makin rendahnya rasa hormat kepada orang tua dan guru;
8) rendahnya rasa tanggung jawab individu dan kelompok;

9) membudayanya kebohongan dan tidak jujur; dan
10) adanya saling curiga dan rasa kebencian.

Lincona mengatakan salah satu ciri kehilangan jati diri dapat di
indentifikasi melalui penggunaan kata-kata yang memburuk. Peng-
gunaan kata-kata yang memburuk menunjukkan pergeseran atau
tanda-tanda pergeseran karakter suatu kelompok atau etnik tertentu.
Dengan demikian, penggunaan bahasa juga mencerminkan jati diri
suatu kelompok atau etnis masyarakat. Benjamin Lee Whorf seorang
antropolog linguis dalam hipotesis relativitas bahasa beranggapan
bahwa bahasa hanya refleksi dari pikiran yang memunculkan makna.
Bahasa memengaruhi pikiran sehingga muncul ungkapan bahwa
bahasa memengaruhi cara berpikir penuturnya (Gunawan, 2014).

Bahasa yang digunakan suatu masyarakat juga mencerminkan
identitas penuturnya, bahkan budayanya. Dalam konteks seni reyog
yang mengandung kearifan lokal dalam bahasa dan budayanya, reyog
merupakan bagian ikon dan lambang kebanggaan dan jati diri bagi
masyarakat Ponorogo. Untuk itu, keberlangsungan melalui beberapa
ranah kehidupan perlu diterapkan dalam aktivitas keseharian guna
mempertahankan eksistensinya pada masa kini dan esok. Reyog
Ponorogo sebagai warisan budaya fisik (tangible) yang mengandung
nilai budaya (intangible) perlu dijaga keberlangsungan agar tidak
berkurang atau bahkan hilang dari peredaran masyarakat.

Keberlangsungan tersebut perlu memerhatikan pakem kearifan
lokal dalam bahasa dan budayanya dengan menjaga eksistensinya agar
tidak tergerus arus perubahan yang dapat menghilangkan jati diri.
Oleh karena itu, diperlukan adanya pemertahanan karakter Ponoragan
sebagai basis pengembangan seni reyog Ponorogo. Karakter itu diwu-
judkan melalui berbagai hal, misalnya dengan mempertahankan segala

246 Kearifan Lokal dalam Seni ...



aspek perangkat tradisional, pakaian tradisional, gerakan tradisional,
gendhing tradisional, maupun cerita rakyat yang mendasari seni reyog.

Pertama, alat musik tradisional yang mengandung kearifan lokal
tidak boleh digantikan perannya dengan piano sehingga nilai-nilai
luhur dalam unsur musik tradisional tidak menjadi luntur. Kedua,
pakaian adat tradisional perlu dilestarikan melalui event resmi pemer-
intah dengan mewajibkan penggunaan pakaian tradisional sesuai
dengan pakem sehingga ada keseragaman model dan bentuk. Ketiga,
gendhing atau lagu tradisional tidak bisa digantikan dengan campur
sari. Keempat, wiraswara tidak boleh digantikan dengan kaset atau
tape recorder kecuali untuk latihan. Keenam dalam pemberian nama
reyog hendaknya masih mempertahankan bahasa asli Jawa Panaragan
dan tidak mengadopsi bahasa lain sehingga eksistensi karakter tetap
terpelihara.

Terpeliharanya kearifan lokal dalam seni reyog ini dapat memper-
kuat ikatan primodialisme masyarakat dengan perasaan bangga
terhadap budaya sendiri. Hal ini terbukti bahwa masyarakat Ponorogo
memiliki sensitivitas tinggi jika kesenian reyog ini diusik seperti yang
terjadi beberapa waktu silam dengan adanya pengklaiman seni ini
oleh negara lain yang kemudian membangkitkan ikatan emosional
masyarakat untuk mempertahankan warisan adiluhung ini sampai
memperoleh hak dan pengakuan dunia internasional.

Kasus pengklaiman seni reyog sempat heboh pada bulan
November 2007 saat Kementrian Pariwisata Malaysia meluncurkan
program Visit Malaysia 2007, Malaysia Truly Asia yang menampilkan
dadhak merak reyog Ponorogo tanpa tulisan Ponorogo pada reyog,
tetapi ditulis reyog Malaysia. Hilangnya identitas kata Ponorogo dalam
reyog itu memicu kemarahan sebagian masyarakat Ponorogo dengan
melakukan unjuk rasa di Kedutaan Malaysia dengan menggunakan
beragam sindiran seperti Malingsia.

Protes serupa juga terjadi pada tanggal 20 Oktober 2015 yang
lalu ketika terjadi peristiwa pembakaran seperangkat seni reyog di

Strategi Pelestarian dan ... 247



Davao Filipina. Alasan pembakaran barong reyog Ponorogo dan
hiasan naga pada gamelan karena dianggap ada setan dan merupakan
berhala (Bitungnews, 2015). Pembakaran itu mengakibatkan kemara-
han masyarakat Indonesia, khususnya masyarakat Ponorogo dengan
menggelar protes di Kedutaan Besar Filipina. Aksi-aksi demonstrasi
terkait pengklaiman maupun pemusnahan tersebut menunjukkan
bahwa pentingnya menjaga kearifan lokal bahasa dan budaya suatu
daerah, khususnya seni Reyog Ponorogo sebagai upaya menjaga jati
diri dan identitas bangsa Indonesia dengan keragaman bahasa dan
budaya yang kaya akan nilai-nilai positif yang dipandang penting
sebagai roh kehidupan berbudaya agar tidak hilang pada tataran lokal
maupun global.

Berdasarkan pembahasan sebagaimana yang telah dipaparkan
di atas, dapat ditemukan kearifan lokal dalam bahasa dan budaya
Jawa dalam paguyuban reyog Ponorogo. Hal ini terdapat pada aspek
kebahasaan dan kebudayaan dalam kesenian reyog Ponorogo yang
terdiri dari beberapa unsur kebahasaan dan kebudayaan sebagaimana
berikut.

1) Teks yang terdiri atas: (a) prosa rakyat, seperti mitos dan legenda,
(b) bahasa rakyat yang meliputi julukan, gelar tradisional, dan
pemberian nama tradisional reyog, (c) ungkapan tradisional
terdiri dari perintah, larangan (wewaler, pamali atau pantangan),
ancaman (larangan yang disertai ancaman), dan berita (ramalan
atau primbon) yang mengandung nilai-nilai kearifan mutiara yang
terpendam di dalamnya.

2) Konteks terdiri atas: (a) unsur material seperti pelaku atau aktor,
pakaian adat, musik tradisional, (b) gesture berupa gerakan tari
reyog, (c) paralinguistik seperti intonasi dan aksen, gendingan
tradisional.

3) Konteks yang meliputi konteks budaya, situasi, sosial, dan ideologi.

Temuan dalam buku ini sebagai pengembangan, perluasan, serta
pendalaman penelitian sebelumnya mengenai kearifan lokal dalam

248 Kearifan Lokal dalam Seni ...



bahasa dan budaya. Jika ditinjau dari penelitian terdahulu sebagaimana
yang yang dilakukan oleh (Subroto dkk., 2003), dalam penelitian itu
mengambil salah satu objek saja dalam kajian etnolinguistik berupa
ungkapan tradisional seperti peribahasan, bebasan, saloka, pepindhan,
dan senepa yang dianalisis dengan pendekatan semantik idiom dan
pragmatik yang menghasilkan kearifan lokal berupa ajaran moral
menasihati (pitutur luhur), nilai ajaran normatif yang mengandung
(piwulang becik), dan komisif, yakni berjanji untuk tidak berbuat
sesuatu (sepata).

Perbedaan dari kajian sebelumnya dapat diketahui bahwa
buku ini lebih lengkap dan mendalam. Pertama, dalam objek kajian
penelitian ini tidak hanya mengkaji ungkapan tradisional saja atau
legenda saja, tetapi lebih luas dari itu. Hal tersebut merujuk dari data
penelitian yang terdiri atas unsur bahasa, antara lain melalui cerita
rakyat yang terdapat dalam kesenian reyog yang terdiri dari dua versi
yang kuat. Versi cerita Bantarangin dan Wengker. Kedua cerita itu
dianalisis yang mengandung kearifan lokal sesuai karakter dan cerita
masing-masing. Versi Bantarangin mengandung kearifan lokal spir-
itual (spiritual wisdom) karena dalam terdapat cerita ingin melamar
Dewi Songgolangit yang merupakan bentuk penyempurnaan hidup
di dunia. Sementara itu, di balik cerita versi Wengker terkandung
kearifan simbolis (symbolic wisdom), yakni kesenian reyog sebagai
bentuk sindiran politik dengan menggunakan simbol antara harimau
yang merepresentasikan sebagai seorang Raja Brawijaya yang lebih
dikuasai oleh permaisurinya yang disimbolkan dengan burung merak
yang menjadi asal-muasal kesenian reyog Ponorogo.

Unsur bahasa yang juga terdapat dalam seni reyog adalah bahasa
rakyat yang meliputi julukan, gelar tradisional, dan nama-nama
paguyuban reyog Ponorogo. Bahasa penamaan julukan menurut
(Chaer, 2009) adalah proses pelambangan suatu konsep untuk
mengacu kepada referen yang berada di luar bahasa. Penamaan
termasuk ilmu bahasa cabang semantik. Lebih lanjut, Chaer menyata-
kan bahwa dalam semantik penamaan terbagi menjadi 9 jenis:

Strategi Pelestarian dan ... 249



(1) penamaan berdasarkan bunyi, (2) penamaan berdasarkan
penyebutan bagian, (3) penamaan berdasarkan penyebutan sifat,
(4) penamaan berdasarkan penemu, pembuat, merek, dan sejarah,
(5) penamaan berdasarkan tempat asal, (6) penamaan berdasarkan
bahan, (7) penamaan berdasarkan unsur keserupaan, (8) penamaan
berdasarkan unsur pemendekan, dan (9) penamaan berdasarkan
penamaan baru atau penggatian.

Sementara itu, bahasa julukan terkandung beberapa keunikan;
(1) berdasarkan tempat terdapat tiga jenis meliputi nama kecamatan,
desa, dan kelurahan seperti Megog Slahung, Bikan Plunturan, dan
Komari (Pa)Kunden; (2) berdasarkan keahlian seperti Molok Slom-
pret, Yadi Klana, Dedi Koreo; (3) berdasarkan pembuat atau merek
dapat penulis klasifikasikan terdiri dari pengrajin musik tradisional
reyog, seperti Mukri kendang, dan perajin aksesoris reyog seperti
Warsi gayor; (4) berdasarkan nama binatang yang terdapat dua jenis,
yaitu aves dan mamalia seperti Dedi'® Merak dan Wo Kucing; (5)
berdasarkan unsur bagian seperti Misdi doweh; (6) berdasarkan
perilaku atau dalam Chaer menyebutnya dengan sifat seperti Mbah
Pur Gendheng, dan Senen Kaku(k); (7) berdasarkan profesi seperti
julukan Lurah Tobron, dan Budi Yayasan. Berdasarkan temuan pada
paguyuban reyog Ponorogo, terdapat perbedaan dengan teori Chaer
pada julukan berdasarkan profesi dan keahlian yang melekat pada
orang-orang tertentu yang dianggap pakar di bidang tertentu. Hal ini
mengingat banyak sekali orang mengaitkan nama julukan berdasarkan
keahliannya.

Bahasa rakyat lainnya adalah gelar tradisional yang terdapat
dalam masyarakat Ponorogo, yakni warok. Warok secara etimologi
bahasa berasal dari bahasa Arab waro’i yang memiliki arti ‘orang yang
menjauhi segala syubhat” sehingga dirinya terhindar dari perbuatan
yang tidak baik. Gelar tersebut diberikan kepada orang-orang yang

10 Ada dua nama Dedi yang satu adalah Dedi Koreo dan yang satu Dedi “Merak”
putra dari perajin reyog Bapak Kenthut. Panggilan Dedi “Merak” selain untuk
membedakan dengan Dedi yang lain juga karena beliau perajin reyog yang ahli
khusus sebagai penyulam bulu merak.

250 Kearifan Lokal dalam Seni ...



telah berjasa terhadap masyarakat Ponorogo, khususnya dalam me-
lestarikan seni reyog Ponorogo.

Seni reyog Ponorogo memiliki nama-nama paguyuban reyog se-
bagai identitas kelompok seni. Berdasarkan temuan, terdapat berbagai
unsur penamaan dalam paguyuban seni reyog Ponorogo:

1) berdasarkan unsur flora yang terdiri dari tiga jenis, yaitu tanaman
hias seperti Sekar Mas, tanaman keras seperti Marga Jati Jala Sutra,
tanaman buah seperti Singa Maja Mustika;

2) mengandung unsur fauna terdapat dua jenis, yaitu mamalia
seperti Gogor Jaya, Sardula Anuraga, Sima Budi Utama, Singa
Agung, Gadjah Manggala dan Aves terdiri dari Singa Alap-alap;

3) unsur alam seperti bumi Singa Bawana, Langit Singa Dirgantara,
Gunung Singa Wilis, Logam Mulia Singa Purba Kencana, dan Air
Singa Tirta Seta;

4) unsur harapan seperti kekuatan Singa Ulung, keberanian Satria
Bela Yudha, kepandaian Sima Wasesa, kebahagiaan Darma Sam-
purna, dan kesejahteraan Singa Mulya,serta Singa Nglembara;

5) unsur pangkat atau kedudukan seperti Adipati Kembang Jaya dan
Kyai Ageng Tembayat;

6) nama tokoh terdapat dua bentuk, yaitu tokoh penyebar agama dan
budaya seperti Batara Katong sebagai penyebar agama Islam di
Ponorogo dan tokoh budaya Gunaseca, seorang warok ternama
di Kecamatan Siman; serta

7) mengandung unsur keunikan seperti unsur tempat Singa Tajug,
unsur agama Reyog Pondok Gontor dan unsur unik Singa Nippon
Jaya.

Unsur unik tersebut dimungkinkan sebagai indikasi sudah mulai
terjadinya pergeseran budaya, khususnya penggunaan nama asing
seperti Nippon yang identik dengan negeri sakura Jepang. Hal tersebut
dimungkinkan memang karena Paguyuban Reyog Nippon Joyo meru-
pakan paguyuban reyog masyarakat Indonesia yang berada di Jepang

Strategi Pelestarian dan ... 251



dalam rangka melestarikan dan internasionalisasi budaya. Oleh sebab
itu, nama Nippon terdapat di dalamnya sebagai sebuah strategic view
dalam upaya persuasif dan mencari perhatian masyarakat Jepang agar
mudah diterima dengan baik.

Sementara itu, dalam ungkapan tradisional, banyak peneliti
belum mengklasifikasikan jenis-jenis kearifan lokal (Sartini, 2009;
Murdikantoro, 2016; Kurniawan, 2016; Harahap, 2017). Pada buku
ini, ungkapan tradisional dapat penulis kategorikan menjadi empat
bagian penting yang terdiri dari bentuk perintah, larangan (wewaler),
larangan disertai ancaman, dan ramalan. Ungkapan berupa perintah,
seperti nyandran, slametan, dan tirakatan yang merupakan bentuk
spiritualisme masyarakat Jawa dalam paguyuban reyog Ponorogo yang
berkaitan dengan kepercayaan religius. Ungkapan berupa larangan
terungkap dari kata aja dumeh, aja maido, dan sebagainya. Larangan
itu merupakan suatu pantangan yang tidak boleh dilakukan karena
dianggap sesuatu hal yang tidak baik. Bentuk ungkapan larangan
yang disertai ancaman seperti kendang ora oleh diglundongne kudu
ngadeg, nek diglundungne nabuh kendang marai aboh. Contoh itu
merupakan sebuah larangan yang disertai dengan akibat sehingga
orang mendengar larangan itu tentu akan berpikir dua kali sebelum
melakukan tindakan yang tidak sesuai dengan aturan masyarakat.
Larangan disertai ancaman ini berusaha untuk menekankan kepada
semua orang agar berhati-hati dan berpikir terlebih dahulu sebelum
bertindak. Salah satu ungkapan tradisional lain yang bersifat futuristik
adalah ramalan melalui perhitungan angka primbon atau gathuk
mathuk yang bersifat prediktif, seperti temuan dalam penelitian
melalui permainan angka. Misalnya, dalam kesenian reyog sering kali
digunakan angka ganjil sebagai contoh angka pitulas ‘tujuh belas’ sep-
erti terdapat dalam jumlah perangkat kesenian reyog yang memiliki
arti jumlah rakaat salat wajib dalam sehari. Dengan mengikuti hal
itu, manusia akan bahagia di akhirat nanti.

Selain bahasa verbal, juga terdapat bahasa nonverbal yang
mengandung kearifan lokal dalam kesenian reyog Ponorogo. Bahasa

252 Kearifan Lokal dalam Seni ...



nonverbal ini memiliki makna simbolik seperti yang terdapat dalam
properti kesenian reyog yang berupa peranti topeng barongan,
klanasewandana, pujangganong, eblek, patrajaya, patratholo, pecut
samandiman yang memiliki arti, maksud, tujuan, peran, dan fungsi.
Unsur bahasa nonverbal lainnya adalah pakaian tradisional reyog
Ponorogo. Pakaian memiliki makna filosofi ajine diri sangka ing lati,
ajine raga ana ing busona. Maksud dari peribahasa itu adalah harga
diri seseorang dilihat dari ucapan. Orang akan menilai diri kita baik
atau buruk dilihat dari tutur kata yang diucapkan. Penilaian awal
tersebut karena ucapan merupakan cerminan dari apa yang ada di
dalam pikiran seseorang, sedangkan ajining rogo soko busana ‘nilai
penampilan seseorang tergantung dari pakaian. Misalnya, dalam
kesenian reyog didominasi pakaian berwarna hitam, putih, merah,
dan kuning. Warna hitam melambangkan sifat berwibawa tenang
dan berisi dan menyimbolkan nafsu alwamah. Warna putih berarti
keberanian yang dilandasi dengan niat suci atau menyimbolkan nafsu
muth'mainah. Warna merah berarti sesuai dengan karakter tari heroik
yang menyimbolkan nafsu amarah. Warna kuning berarti mempunyai
cita-cita untuk memperoleh kebahagiaan dan kejayaan yang meny-
imbolkan nafsu supiyah.

Sementara itu, kearifan lokal lain di balik bahasa nonverbal
terdapat dalam peranti musik tradisional yang digunakan dalam
kesenian Reyog Ponorogo. Musik tradisional tersebut terdiri atas
kethuk, kenong, kempul atau gong, slompret, kendang, ketipung dan
angklung. Alat musik itu mengeluarkan bunyi sebagaimana nama
alat musik (anomatope), seperti kethuk yang mengeluarkan bunyi
thuk, kenong dengan bunyi nong, gong dengan bunyi gong, slompret
dengan bunyi tret, kendang dengan bunyi dang, ketipung dengan bunyi
pung, dan angklung berbunyi klung. Bunyi itu mengandung kearifan
lokal di balik makna simbolis. Alat musik kethuk berbunyi thuk yang
memiliki arti ‘manthuk’ yang berarti ‘setuju, kenong berbunyi nung
yang berarti ‘dumunung’ atau ‘paham; alat musik gong memiliki arti
‘agong’ atau ‘besar’, alat musik kendang memiliki arti dang atau ‘segera

Strategi Pelestarian dan ... 253



melakukan kebajikan, ketipung berbunyi pung yang memiliki arti ‘aja
aji mumpung’, angklung berbunyi klung yang memiliki arti ‘pasrah’

Kearifan lokal dalam bahasa nonverbal juga terdapat dalam
gerakan (polah bowo) seni reyog yang terdiri dari pembarong, warok,
klanasewandana, pujangganong, dan jathil. Dari makna gerakan pem-
barong, terwujud dalam barongan lepas dan merak tarung. Barongan
lepas mengandung makna kearifan filosofi bahwa seseorang harus
memiliki sifat pemberani dan berjuang. Sementara itu, merak tarung
mengandung kearifan lokal gerakan yang menggoda lemah gemulai
yang memiliki maksud agar seseorang memiliki sifat yang lentur tidak
kaku dalam menyikapi setiap tantangan hidup yang penuh dengan
lika-liku.

Gerakan klanasewandana mengandung makna kearifan tentang
kepemimpinan yang adil dan bijaksana. Tari ini mengambarkan
bagaimana seharusnya seorang pemimpin itu menjalankan kepemim-
pinannya. Di samping harus memiliki integritas keilmuan, ia juga
harus memiliki integritas kepribadian. Integritas keilmuan yang
dipentaskan melalui tari ini terwujud pada figur Klanasewandana
sebagai raja yang sakti mandraguna sehingga layak menjadi seorang
pemimpin.

Gerakan pujangganong mengandung filosofi yang mencerminkan
kearifan rela berkorban, semangat pengabdian yang tinggi dalam
sanubari, serta penuh tanggung jawab terhadap amanah walaupun
penuh dengan tantangan, sampai berjungkir balik, berputar-putar dan
bergelimangan dihadapinya dengan semangat juang yang bergelora
dengan canda ria. Gerakan tari pujangga anom secara substansi
mengandung nilai luhur sebagai seorang patih yang penuh dedikasi
dan tanggung jawab dalam mengatur strategi manajemen kerajaan.
Untuk itu, gerakan tari ini mencerminkan sikap cekatan nan penuh
akrobatik yang mengundang banyak perhatian masyarakat. Sementara
itu, gerakan tari warok di dalam seni reyog Ponorogo menggambarkan
seorang tokoh karismatik yang menjadi anutan bagi masyarakat
Ponorogo. Oleh sebab itu, dalam pentas kesenian reyog, tari warok

254 Kearifan Lokal dalam Seni ...



tampil dalam bagian awal pentas pertunjukan yang mengisahkan ten-
tang jagoan sakti mandraguna. Lazimnya terdiri dari warok sepuh dan
warok muda. Warok sepuh menggambarkan sosok berwibawa dengan
membawa teken ‘tongkat’ sambil mengamati dan mengarahkan warok
muda yang sedang berlatih ilmu kanuragan.

Wujud ekspresi “pendadaran” warok sepuh kepada warok muda
yang tecermin dari polah bowo ‘tingkah laku. terungkap dari gerakan
warok muda seperti sesembahan sebagai bentuk penghormatan murid
kepada guru. Hal ini merupakan bentuk adab mulia siswa warok
dalam mencari rida seorang guru. Dari substansi makna gerakan tari
ini, dapat diambil simpulan, yakni seorang warok sepuh mengajarkan
ilmu keutamaan hidup dan kehidupan yang hakiki sebagai bentuk
kaderisasi atau pewarisan nilai-nilai adiluhung, serta adab menuntut
ilmu seorang warok muda dengan menghormati guru (warok sepuh)
merupakan kunci keberhasilan seorang murid dalam menuntut ilmu.
Dalam polah bowo, tarian warok ini mengajarkan kepada masyarakat
luas tentang kearifan pendidikan (education wisdom), bagaimana cara
etika menuntut ilmu harus disertai dengan sikap, semangat, kerja
keras, dan cerdas. Nilai ini sangat penting diterapkan oleh peserta
didik. Hal ini mengingat pada era sekarang ini banyak siswa yang
berani dengan guru dengan melakukan berbagai kekerasan yang
berujung pada penistaan dan penderitaan.

Ragam tari jathil menggambarkan nilai-nilai kearifan yang
terkandung di dalamnya. Setidaknya, ada dua pesan yang dapat
ditangkap berdasarkan dua versi Wengker dan Bantarangin. Pesan
ragam tarian versi Wengker sebagai sebuah pesan komunikasi
sindiran (satire) Prabu Brawijaya V tentang hegemoni permaisuri
terhadap kekuasaannya sehingga tarian versi Wengker ini gerakannya
terkesan “genit’, sedangkan versi Bantarangin cenderung patriotistik
yang menggambarkan prajurit berkuda sedang bersiap melakukan
peperangan. Secara garis besar, bentuk kearifan lokal dalam bahasa
dan budaya di atas terdiri daru dua bentuk, yaitu bahasa verbal dan
nonverbal. Bahasa verbal terdiri dari satuan lingual (leksikon), frasa,

Strategi Pelestarian dan ... 255



dan kalimat. Sementara itu, nonverbal terdiri dari satire atau sindiran
secara halus, isyarat melalui sandi suara musik tradisional dalam
kesenian reyog Ponorogo yang mengalunkan makna dan arti tertentu,
dan polah bowo melalui gerakan tari tradisional yang mencerminkan
karakter penokohan dalam cerita reyog Ponorogo. Sementara itu dari
segi fungsi tradisi lisan dalam hal ini kesenian reyog meminjam teori
William Bascom yang diterbitkan dalam The Journal of American
Folklore. Vol.78 No 307 dengan judul The Form of Folklore, ada empat
fungsi tradisi lisan:

1) sebagai sebuah bentuk hiburan (as a form of amusement);

2) sebagai pengesahan pranata dan lembaga-lembaga kebudayaan (it
plays in validating culture, in justifying its rituals and institutions
to those who perform and observe them);

3) sebagai alat pendidikan anak-anak (it plays in education, as
pedagogical device);

4) sebagai alat pemaksa norma-norma sosial yang dapat dipatuhi
anggota kolektifnya (maintaining conformity to the accepted patters
of behaviour, as means of applying social pressure and exercising
social control).

Berdasarkan pemaparan tersebut kesenian reyog, penulis tambahi
dengan fungsi alat hiburan, alat ekonomi, alat politik, dan alat dakwah
dalam masyarakat. Dikatakan sebagai alat hiburan karena kesenian
reyog menyajikan atraksi yang menarik dan menghibur masyarakat
secara luas dan mengandung unsur kesenangan. Dikatakan sebagai
alat ekonomi karena kesenian reyog dapat menggerakkan roda
perekonomian melalui program pariwisata yang dilakukan oleh
pemerintah melalui program Grebeg Sura sebagai wadah penggerak
roda ekonomi masyarakat melalui pedagang, perajin pemain, hotel,
dan lain-lain. Dikatakan sebagai alat politik karena kesenian reyog
digunakan sebagai media kampanye untuk menggait massa dukungan.
Dikatakan untuk kepentingan dakwah karena dalam kesenian reyog
terkandung tuntunan yang baik (piwulang becik).

256 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Bandingkan dengan teori Bascom (1965) tersebut yang jauh lebih
banyak, hal ini mengingat fungsi kesenian itu terus berkembang sesuai
dengan zamannya. Selain fungsi, juga terkandung nilai kearifan lokal
dalam bahasa dan budaya yang terangkum dalam dua bentuk, yaitu
bahasa verbal dan nonverbal yang terdiri dari beberapa jenis yang
mengandung nilai-nilai adiluhung sebagai berikut.

1) Kearifan ekologis yang meliputi kearifan lokasi (location wisdom),
kearifan lingkungan (environment wisdom), dan kearifan strategi
(strategy wisdom).

2) Kearifan kultural (cultural wisdom) yang meliputi kearifan religius
(religius wisdom), kearifan simbolis (symbolis wisdom), kearifan
sejarah (historis wisdom), kearifan sosial (social wisdom), dan
kearifan pendidikan (education wisdom).

3) Kearifan ekonomis (economis wisdom) kearifan teknis (techniq
wisdom), kearifan konsumtif (consumtive wisdom) dan kearifan
astronomis ekonomis (economis astronomis wisdom).

4) Kearifan kesehatan (healthy wisdom) terdiri dari tiga, yakni kea-
rifan pengobatan (treatment wisdom), kearifan profesi kesehatan
(medical profecion wisdom) dan kearifan obat (medicine wisdom).

5) Kearifan komunikasi (communication wisdom) terdiri dari gethok
tular wisdom, kearifan sindiran (satire wisdom), kearifan gerak
tubuh (polah bowo wisdom), dan kearifan isyarat. Dalam buku ini,
mengembangkan teori kearifan lokal yang ditemukan oleh Abdul-
lah (2013) yang belum mengkaji tentang kearifan komunikasi
(communication wisdom).

Kearifan lokal dalam bahasa dan budaya pada seni reyog Ponorogo
tersebut dapat penulis klasifikasikan secara garis besar menjadi
tiga bentuk, yaitu kearifan lokal yang berhubungan dengan Tuhan.
Kearifan lokal yang berhubungan dengan sesama manusia baik orang
tua, kerabat maupun orang lain. Kearifan lokal yang berhubungan
dengan alam, baik itu binatang maupun tumbuhan. Untuk menjaga

Strategi Pelestarian dan ... 257



nilai kearifan lokal dalam bahasa dan budaya masyarakat Jawa etnik
Panaragan pada paguyuban reyog Ponorogo agar tetap lestari, diper-
lukan adanya keberlangsungan. Strategi keberlangsungan dilakukan
dengan menggunakan revitalisasi dan strategi pelestarian. Langkah
revitalisasi meminjam teori Anthony Wallace F.C dalam artikelnya
yang berjudul Revitalization Movement yang diterbitkan dalam jurnal
American Antropologist dengan melalui beberapa tahapan, yaitu refor-
mulasi, komunikasi organisasi, adaptasi, transformasi, dan rutinitas
(Wallace, 1956). Adapun pelestarian dilakukan dengan dua cara, yaitu
pewarisan dan pemanfaatan. Pewarisan meminjam teori (Spoza, 2012)
dilakukan melalui dua jenis pelestarian, yaitu vertikal dan horizontal.

Spoza (2012) menyatakan terdapat dua jenis sistem pewarisan,
yaitu vertical transmission dan horizontal transmission. Vertikal trans-
misi adalah sistem pewarisan yang berlangsung melalui mekanisme
genetik yang diturunkan dari waktu ke waktu secara lintas generasi,
yakni melibatkan penurunan ciri-ciri budaya dari orang tua kepada
anak-cucu. Dalam pewarisan ini, disebut juga biological transmission,
yakni sistem pewarisan bersifat biologis.

Pewarisan biological transmission dalam kesenian reyog seba-
gaimana yang digambarkan oleh Cavalli Spoza agak sedikit berbeda
dengan penulis peroleh di lapangan ketika melihat kaderisasi pada
paguyuban reyog Ponorogo. Dalam konteks kesenian reyog, terdapat
pewarisan idiological transmission dengan cara gemblak atau mengasuh
anak usia 12 tahun yang diperlakukan seperti anak sendiri sampai usia
dewasa atau saatnya menikah maka anak tersebut akan dikembalikan
kepada orang tua. Pewarisan tradisional dengan istilah gemblak ini,
anak-anak dalam asuhan warok, pada gilirannya akan lebih militan
dalam melestarikan seni reyog Ponorogo dibandingkan dengan anak
biologis warok. Perbedaan ini dimungkinkan karena banyak anak para
warok justru enggan mendalami ilmu kesakten dengan berbagai ritual
nglakoni yang dirasa sangat berat. Oleh sebab itu, jarang sekali ditemui
seorang warok memiliki anak juga berperan sebagai seorang warok,
tetapi banyak ditemui seorang warok akan diteruskan oleh gemblak

258 Kearifan Lokal dalam Seni ...



yang akan menjadi warok di kemudian hari. Kondisi inilah yang agak
sedikit berbeda dengan teori Cavalli Spoza di atas mengenai biological
transmission sehingga dapat disimpulkan dalam sistem pewarisan seni
reyog Ponorogo terdapat idiological transmission.

Sementara itu, horisontal transmisi adalah sistem pewarisan
yang berlangsung dari seseorang yang belajar kepada orang lain
melalui lembaga-lembaga pendidikan yang terdapat dalam sanggar
seni reyog. Horizontal transmisi ini cenderung bersifat formal yang
memiliki keterbatasan waktu dan tempat. Biasanya bersifat profe-
sional melalui sanggar seni atau lembaga ekstrakulikuler sekolah.
Pelestarian kearifan lokal dalam bahasa dan budaya juga diperlukan
adanya pemanfaatan oleh masyarakat sebagai upaya menjaga tetap
eksistensi di tengah budaya global. Berdasarkan temuan penelitian,
terdapat dua jenis pemanfaatan, yaitu top down dan bottom up. Bot-
tom up berasal dari masyarakat yang memberi sumbangsih kepada
pemerintah, sedangkan top down yang dilakukan oleh pemerintah
yang diperuntukan kepada masyarakat. Pelestarian yang bersifat top
down dilakukan pemerintah melalui berbagai ranah, seperti Dinas
Pariwisata Kabupaten Ponorogo, meliputi event grebeg sura, festival
reyog nasional, festival reyog mini, dan reyog bulan purnama. Ranah
pariwisata itu merupakan media pelestarian bahasa dan budaya pada
seni reyog Ponorogo dengan mengenalkan warisan adiluhung kepada
dunia internasional. Penggunaan bahasa dan budaya yang merupakan
bagian integral dalam kesenian reyog menjadi media sangat efektif
dalam masyarakat.

Pelestarian dalam ranah pendidikan yang dilakukan oleh peme-
rintah adalah dengan mewajibkan sekolah memiliki kegiatan ekstra-
kulikuler kesenian reyog di setiap sekolah. Strategi ini sangat efektif
karena ketersediaan sumber daya manusia yang tersedia melimpah
menjadi modal utama dalam melestarikan kesenian reyog sekolah.
Strategi ini cukup berhasil dengan ditandai banyaknya sekolahan
yang sudah memiliki kesenian reyog sebagai ektrakulikuler bidang
seni budaya.

Strategi Pelestarian dan ... 259



Pelestarian melalui ranah ekonomi yang dilakukan oleh pemerin-
tah adalah pembinaan dan pengenalan bazar dalam rangka hari jadi
suatu daerah tertentu yang selalu mengirimkan delegasi perajin dengan
membuka stand-stand pada saat acara resmi pemerintahan. Selain
itu, pada bidang ekonomi pemerintah memfasilitasi kampung reyog
sebagai tempat pemasaran produk-produk seni reyog. Pada ranah
kebijakan politik, pelestarian yang cukup berhasil adalah penggunaan
pakaian adat warok Ponorogo saat hari jadi Kabupaten Ponorogo serta
sosialisasi yang dilakukan oleh humas pemerintah melalui web resmi
kabupaten adalah langkah strategis dalam mengenalkan reyog kepada
masyarakat luas sebagai budaya warisan leluhur agar tetap lestari.

Pada tataran bottom up, pelestarian yang dilakukan masyarakat
melalui ranah pendidikan dengan menggelar kegiatan pembinaan
melalui sanggar seni reyog dan paguyuban reyog yang secara langsung
pendidikan nonformal di masyarakat sangat membantu banyak
dalam pelestarian bahasa dan budaya pada seni reyog Ponorogo.
Pelestarian dalam ranah ekonomi yang dilakukan oleh masyarakat
melalui industri ekonomi kreatif, seperti pembuatan souvenir, kaos,
alat transportasi, dan kaset VCD dan DVD. Terbukti, melalui ranah
ini menjadikan media sangat efektif dalam mengenalkan kesenian
reyog ke berbagai belahan dunia. Selain itu, juga terdapat pelestarian
pada ranah teknologi informasi melalui media sosial yang banyak
dilakukan masyarakat dengan Facebook, WhatsApp, Instagram, dan
media lainnya yang sangat berhasil dalam publikasi seni reyog dari
tangan ke tangan sehingga informasi mudah didapat dan sangat cepat.

Berdasarkan konteks tersebut, pelestarian kearifan lokal dalam
bahasa dan budaya pada kesenian reyog Ponorogo dapat dilakukan
secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, sebagai sumbangsih
pemikiran dan konsep-konsep penanaman nilai adiluhung yang
terkandung di dalamnya kepada semua pihak yang tertarik terhadap
dunia bahasa dan budaya. Secara praktis, konsep tersebut dapat ditera-
pkan kepada siapa pun dalam rangka membangun generasi beradab
dan bermartabat dengan membangun masyarakat yang hebat melalui
bahasa dan budaya dalam seni reyog yang memancarkan mutiara
kearifan lokal di tengah gerusan ancaman budaya global.

260 Kearifan Lokal dalam Seni ...



BAB VI

Meneropong Reyog
Ponorogo
di Masa Depan

A. Menakar Keberlangsungan Mutiara Lokal Reyog
Ponorogo

Seni reyog Ponorogo mengandung banyak nilai-nilai mutiara kearifan
lokal yang bisa menjadikan “kompas” kehidupan dalam masyarakat
dalam membangun peradaban bangsa dan negara. Tentu, di tengah
gempuran budaya lokal kondisi masyarakat saat ini generasi muda
mulai tercerabut akar budaya lokal sehingga mengalami pergeseran
budaya. Budaya luar dianggap lebih baik, maju dan modern sehingga
banyak budaya lokal yang mulai tersingkirkan di era global nampak
mulai menjamur di negara kita. Oleh karena itu, perlu adanya
penguatan kearifan lokal dalam seni budaya bangsa seperti reyog
Ponorogo sebagai identitas jati diri bangsa, maka ke depan kesenian
reyog ini perlu dilestarikan dan diaktualisasikan nilai-nilai yang
terkandung dalam kehidupan agar tidak hilang. Nilai-nilai tersebut
terdapat dalam berbagai aspek berikut.

261



Pertama, kearifan lokal dalam seni reyog Ponorogo tecermin dari
cerita reyog Ponorogo berdasarkan prosa rakyat berupa legenda cerita
versi Bantarangin dan Wengker. Selain itu, terdapat temuan bahasa
rakyat yang terdiri dari nama julukan berdasarkan tempat, keahlian,
penemu, nama binatang, bentuk fisik, perilaku, dan kedudukan. Nama-
nama paguyuban reyog Ponorogo terdiri dari beberapa unsur: unsur
tumbuhan, binatang, unsur alam, harapan, pangkat, sejarah, dan nama
unik gelar tradisional berupa warok sebagai bentuk penghormatan
tokoh lokal adat. Ungkapan tradisional berupa pitutur luhur yang
terdiri dari perintah, larangan, larangan disertai ancaman dan ramalan
serta puisi rakyat berwujud mantra. Sementara itu, dalam sisi bahasa
nonverbal terdapat unsur material berupa aktor seniman, pakaian
tradisional, properti tradisional, alat musik tradisional, gerakan tari
tradisional, serta gendhing tradisional.

Kedua, fungsi dan nilai kearifan lokal dalam seni reyog Ponorogo
memiliki beberapa fungsi budaya antara lain pengesahan budaya,
pemaksaan norma, alat pendidikan, alat hiburan, alat ekonomi, alat
politik, dan alat dakwah. Nilai budaya yang terdapat dalam seni reyog
Ponorogo terdiri dari nilai budaya, ekonomi, ekologi, kesehatan,
dan temuan peneliti dengan nilai komunikasi. Nilai budaya terdiri
dari kearifan religius (religius wisdom), kearifan simbolis (simbolic
wisdom), kearifan historis (historical wisdom), kearifan sosial (social
wisdom), kearifan pendidikan (education wisdom). Nilai ekonomi
terdiri dari kearifan teknis (technical wisdom), kearifan konsumtif
(consumtive wisdom), kearifan astronomis ekonomis (astronomic
economic wisdom), dan kearifan produktif (productive wisdom).
Nilai ekologi (ecology wisdom) terdiri dari kearifan lokasi (location
wisdom), kearifan lingkungan (environment wisdom), kearifan strategi
(strategic wisdom), dan kearifan astronomi (astronomic wisdom). Nilai
kesehatan (medical wisdom) terdiri dari kearifan profesi kesehatan
(medical profession wisdom), kearifan obat (medicine wisdom), dan
kearifan pengobatan (treatment wisdom). Selain itu, ditambahi kea-
rifan komunikasi sebagai temuan dalam penelitian ini yang terdiri
dari kearifan gethok tular, kearifan sindiran, kearifan polah bawa, dan
kearifan isyarat (sandi).

262 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Terkait strategi keberlangsungan kearifan lokal pada seni reyog
Ponorogo guna membangun masyarakat Ponorogo lebih beradab,
kini, dan esok meliputi revitalisasi dan pelestarian. Strategi revitalisasi
meliputi reformulasi, komunikasi, organisasi, adaptasi, transformasi,
dan rutinitas. Strategi pelestarian terdiri dari pewarisan yang meliputi
horizontal (horizontal transmission) melalui sanggar seni, paguyuban
reyog, dan sekolahan. Sementara itu, pewarisan secara vertikal (verti-
cal transmission) diwarisi secara turun-temurun yang masih memiliki
hubungan kekerabatan, tetapi dalam buku ini terdapat pewarisan
ideological transmission dengan sistem gemblak, yakni sistem anak
asuh. Pemanfaatan terdiri dari bottom up yang dilakukan oleh pihak
masyarakat kepada pemerintah seperti perajin, seniman, dan industri
terkait yang turut membantu pemerintah dalam melestarikan seni
reyog dan menyediakan lapangan kerja bagi masyarakat luas dan top
down yang dilakukan oleh pemerintah kepada masyarakat seperti pe-
nyelenggaraan event pesta rakyat Grebeg Sura, kebijakan pemerintah,
dan pembinaan dalam rangka melestarikan reyog Ponorogo.

Seniman reyog Ponorogo menjaga keberlangsungan kearifan lokal
agar tetap eksis. Sikap tersebut sebagaimana yang terjadi beberapa
waktu silam dengan adanya pengklaiman dan pembakaran seni
reyog Ponorogo oleh negara lain yang kemudian membangkitkan
ikatan etnisitas, primodialis, dan emosional masyarakat untuk
mempertahankan warisan adiluhung ini sampai memperoleh hak dan
pengakuan dunia internasional. Oleh karena itu, pengakuan kesenian
reyog sebagai warisan budaya tak benda UNESCO ini menjadi hara-
pan seluruh masyarakat agar kesenian ini bisa berkembang lebih luas
dan memberi kebermanfaatan bagi seluruh aspek kehidupan baik itu
dunia pendidikan, ekonomi, pariwisata dan lainnya.

B. Harapan Reyog Ponorogo ke Depan.

Seni reyog Ponorogo ini tentu menjadi aset budaya bangsa, tanggung
jawab bersama tidak hanya milik masyarakat Ponorogo tapi juga milik
kita semua. Maka, kesenian ini harus terus lestari sepanjang zaman.

Meneropong Reyog Ponorogo ... 263



Oleh karena itu, ke depan agar kesenian tersebut terus berkembang
ada beberapa hal yang harus dilakukan. Pertama, pemerintah bisa
menjadikan buku ini sebagai bahan pertimbangan untuk mengambil
kebijakan dalam rangka pelestarian kearifan lokal dalam bahasa dan
budaya pada seni reyog Ponorogo guna membangun masyarakat
Ponorogo lebih beradab kini dan esok. Pelestarian budaya lokal ini
sangat penting sebagai upaya menghadapi tatanan global yang semakin
hari semakin menggerus budaya lokal sehingga banyak manusia yang
sudah tidak menggunakan akal. Kedua, untuk masyarakat umum,
buku ini dapat dimanfaatkan sebagai roadmap strategi pengembangan,
pemberdayaan, dan membumikan nilai-nilai yang terkandung pada
seni reyog dalam implementasi kehidupan sehari-hari berlandaskan
adat tradisi yang sesuai dengan nilai religius tidak hanya seni reyog
saja, tetapi bisa diadaptasi bagaimana pengembangan seni yang
lain untuk terus menjaga kearifan lokal bertahan. Kearifan tersebut
penting sebagai pedoman dalam menjalankan kehidupan sehari-hari
yang membawa tatanan hidup menjadi lebih berarti. Hal tersebut
sebagaimana tersurat dalam pemaparan buku ini yang banyak
mengandung kearifan lokal yang dapat bermanfaat untuk membangun
peradaban global. Ketiga, bagi penulis selanjutnya, buku ini terbatasi
oleh jangkauan ruang dan waktu. Untuk melengkapinya, perlu
dilakukan penelusuran selanjutnya dalam tema sejenis, khususnya
pandangan hidup, pola pikir, dan pandangan terhadap dunia yang
dijalani oleh para seniman reyog Ponorogo

264 Kearifan Lokal dalam Seni ...



Glosarium

Adiluhung [adiluhun]
Aji [aji]

Angklung [anklun]
Amang [amon]
Ammarah

Alawamah

Baureksa [baurakso]
Bala [bolo]

Bawono [bawono]
Binggel [bin gOl]
Brangkangan [branknan]
Caplokan [Calpo?an]
Carik [Carl?]

Dlondong [dlon don]

: budi pekerti.

: kesaktian.

: alat musik terbuat dari bambu.

: memelihara.

: nafsu yang mengajak kejelekan

: nafsu yang senantiasa menyadari
: lelembut penunggu desa.

: sahabat dalam pertunjukan reyog.
: bumi.

: gelang tangan.

: berjalan seperti bayi.

: kepala harimau.

: orang yang mengurusi

adminitrasi desa.

: putu atau sebutan cucu bagi

warok.

265



Dwijo [dwijo]

Dlomok [ndlomo?]
Eblek [eble?]

Edrek [edre?]

Gati [gati]

Gayor [gayor]
Gebyakan [gObya?an]
Gembong[gOMmbon]
Gemblak [gOm_bl?]
Gendhing[gOn dln]
Gogor [gogor]

Iker [ikeOr]
Jagobaya [jogoboya]

Jagawaluya[jogowaluyo]

Jegeg [jegeg]
Kabayan [kabayan]

Kace [kace]

Kanuragan
Kendang [kOn dan]

Kempul [kOmpOUl]
Konthol[kontol]

Krakab [krakab]
Kridha [krido]

266

Kearifan Lokal dalam Seni ...

: guru dalam penggemblengan

reyog

: ekspresi kekaguman.
: kuda kepang dari anyaman

bambu.

: egolan tarian jathilan.

: tindakan atau perbuatan.

: tempat meletakan kempul.

: menampilkan reyog pertama kali.
: jenis harimau.

: penari jathil laki-laki

: lagu iringan pertunjukan reyog.

: anak harimau.

: keliling kampung.

: orang yang mengurusi masalah

keamanan.

: orang yang mengurusi masalah

kesehatan.

: ekspresi pujian kekaguman.
: orang yang mengurusi masalah

pendidikan.

: kalung perhiasan

klanasewandana.

: ilmu bela diri
: alat musik terbuat dari kayu dan

kulit.

: alat musik tradisional berbunyi

gung.

: kemaluan laki-laki.
: kain penutup barongan.
: tindakan atau perbuatan.



Lelekan [le?le?an]
Lulang [lulan]
Manggolo [rnaqqolo]
Modin [mOdin]

Muthmainah
Nothol [notol]
burung merak.
Nyadran|nadran]
Objog [obyog]
Ondolan [on dolan]

Sajen [sajen]
Sampur [sampOr]

Sardula [sardulo]
Sambong [sam_bon]

Sawer [sawer]

Secangga [s@car]qao]
Senggak [s@rlna?]

Sekar [sOkar]
Slompret [slompret]
Simo [simo]

Singo [sino]
Sufiyah

Pandam [pan dam]

: begadang semalam suntuk.
: kulit binatang.

: panglima atau pemimpin.

: orang yang mengurusi

keagamaan.

: Nafsu tenang
: mematuk salah satu gerakan

: ziarah makam.
: kerja bebarengan.
: seorang anak yang mengikuti

warok.

: sesaji berupa makanan atau

minuman.

: selendang yang digunakan untuk

menari.

: harimau.
: sebutan masyarakat mengurusi

perairan.

: pemberian uang kepada penari

Jathil.

: berpegang teguh.
: sorak sorak dalam pertunjukan

reyog.

: bunga sejenis tanaman berbunga.
: alat musik tradisional.

: harimau.

: singa.

: nafsu yang mengajak kepada

kemegahan

: cahaya atau sinar yang terang.

Glosarium 267



Pepe [pepe]
Perguron[pOguron]
Praja [projo]
Pratama [pratama)
Purba [pOrbo]
Tamtama [tamtomo]
Taruna [taruno]

Teken [tOkOn]
Uborampe[uborampe]

Udheng[udOn]
Warok [waro?]

Watu [watu]
Winasis [winasls]

Wirama [wiromo]
Wul [wOl]

268 Kearifan Lokal dalam Seni ...

: menjemur diterik matahari.

: padepokan tempat pendadaran.
: kota atau pusat pemerintahan.

: paling unggul atau keutamaan.
: perintah.

: prajurit.

: murid yang sedang belajar.

: tongkat alat bantu berjalan.

: perlengkapan makanan dan

minuman.

: ikat kepala.
: tokoh Ponorogo yang memiliki

linuwih.

: batu.
: sifat pintar yang dimiliki

seseorang.

: irama dalam pertunjukan.
: iuran untuk menggumpulkan

dana.



Daftar Pustaka

Abdullah, A. S. (2018). Bombongan ekspresive speech act ethnic Java of
Panaragan in the reyog art (An ethno pragmatic study). Advance
in social science, education and humanities research, 4th PRASASTI
international conference. Atlantis Press.

Abdullah, W. (2010.). Kearifan lokal komunitas petani di pesisir selatan
Kebumen di balik bahasa dan adat istiadatnya (Kajian etnolinguistik).
Jurnal Nuansa Indonesia, XI1(2), 109—200. https://library.brin.go.id/
index.php?p=show_detail&id=426183

Abdullah, W. (2011). Kategori dan ckspresi bahasa Jawa komunitas nelayan
di pesisir selatan Kebumen (Kajian etnolinguistik). Jurnal Penelitian
Budaya Etnik, XI (2), 20-30 https://unsla.uns.ac.id/neounsla/index.
php?p=show_detail&id=218908.

Abdullah, W. (2013). Kearifan lokal dalam bahasa dan budaya Jawa
masyarakat nelayan di pesisir selatan Kebumen (Sebuah kajian
etnolinguistik) [Tesis]. Pascasarjana Universitas Sebelas Maret.

Abdullah, W. (2014). Kearifan lokal dalam peribahasa Jawa studi kearifan
hidup dalam berbangsa dan bernegara. Jurnal Etnografi, IV(2), 29-39.
https://unsla.uns.ac.id/neounsla/index.php?p=show_detail&id=78804

269



Abdullah, W. (2015). Local wisdom of the fishermen’s language and
livelihood traditions in the southern coast of Kebumen, Central
Java, Indonesia (An ethnolinguistic study). International Journal of
Humanities and Social Science, 5(10), 50-62. https://www.atlantis-
press.com/proceedings/basa-18/25906079

Abdullah, W. (2016). Javanese language and culture in the ekspresion of
Kebo Bule in Surakarta: An ethnolinguistic. International Journal
of Indonesian Society and Culture, 8 (2), 286-294. DOI: 10.15294/
komunitas.v8i2.7195

Abdullah, W. (2017). The local wisdom summarized in the Javanese
proverbs: A case study of the Javanese community in e-resident
on Surakarta (An etnhollinguistic study). Journal Advance Science
Letters, 4519-4523 https://doi.org/10.1166/as1.2016.8208.

Achmadi, A. (2012). Reog Ponorogo dalam tinjauan aksiologi relevansinya
dengan pembangunan karakter bangsa [Disertasi]. Fakultas Filsafat
Pascasarjana Universitas Gadjah Mada. https://www.academia.
edu/80655716/Reog Ponorogo Dalam Tinjauan Aksiologi
Relevansinya Dengan Pembangunan Karakter Bangsa

Achmadi, A. (2013). Pasang surut dominasi Islam terhadap kesenian
reog Ponorogo. Jurnal Analisis, XIII(1), 4-15. DOI: http://dx.doi.
org/10.24042/ajsk.v13i1.644

Achmadi, A. (2014). Aksiologi reog Ponorogo relevansinya dengan
pembangunan karakter bangsa. Jurnal Teologia, 25(1), 3-27.
DOI: 10.21580/te0.2014.25.1.336

Adam, L. (1938). Geschiedkundige aanteeckeningen omtrent de Residentie
Madioen. II. Bergheiligdommen op Lawoe en Wilis (Historical notes
about the Madiun residency. II. Sacred Mountain Domains of Lawu
and Wilis). Djawa, 18(6), 97-120.

Adiwimarta, S. S.. (1983). Kamus bahasa Indonesia 1. Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa

Ahearn, M. L. (2012). Living language an introduction to linguistic
anthropology. Wiley-Blackwell.

Ahimsa-Putra, H. S. (1997). Ethnolinguisik: Beberapa bentuk kKajian. Balai
Penelitian Bahasa Widya Purwa, 1-18.

270 Kearifan Lokal dalam Seni ...


https://dx.doi.org/10.15294/komunitas.v8i2.7195
https://dx.doi.org/10.15294/komunitas.v8i2.7195
https://doi.org/10.1166/asl.2016.8208
http://dx.doi.org/10.24042/ajsk.v13i1.644
http://dx.doi.org/10.24042/ajsk.v13i1.644
https://doi.org/10.21580/teo.2014.25.1.336

Anderson, B. R. (1990). The idea of power in Javanese culture, Dalam
language and power: Esploring political cultures in Indonesia. Cornell
University Press.

Anderson, B. R. (1996). Mitologi dan toleransi orang Jawa [Ruslani, penerj.].
Penerbit Qolam.

Anggoro, A. D. (2017). Studi dramaturgi perilaku komunikasi para aktor
seni dalam group reyog obyok onggolono Ponorogo. Jurnal Wacana,
16(1), 148-156. DOI: https://doi.org/10.32509/wacana.v16i1.5

Arista, A. (2015). Pemberdayaan bahasa Osing melalui pendidikan non
formal di kabupaten Banyuwangi. Jurnal Tutur, 91-98. https://adoc.
pub/pemberdayaan-bahasa-osing-melalui-pendidikan-nonformal-di-ka.
html

Asteja, M. (2021). Sejarah DPRD kabupaten Ponorogo. Ponorogo
Bascom, W. R. (1965). Four function of foklore. Prentice-Hall.

Bitungnews. (November 2015, 2). Kesaksian WNI di Davao: Reog dan
naga dalam kondisi terawat. Bitungnews.com. https://bitungnews.
wordpress.com/2015/11/02/kesaksian-wni-di-davao-reog-dan-naga-
dalam-kondisi-terawat/

Budi, L. (tt). Kesenian reyog Ponorogo di era demokrasi terpimpin
(Sejarah politik kesenian di Ponorogo). FIB Universitas Sebelas
Maret.

Burhani, A. N. (2017). Geertz’s trichotomy of Abangan, santri and priyayi
controversy and continuity. Journal of Indonesia Islam, 329-350.
DOI: 10.15642/J11S.2017.11.2.329-350

Chaer, A. (2009). Pengantar semantik. Rineka Cipta.

Corbin, A. S. (2003). Dasar-dasar penelitian kualitatif: Tatalangkah dan
tehnik-tehnik teoretisasi data. Pustaka Pelajar.

Danandjaya, J. (1984). Foklor Indonesia: Ilmu gosip, dongeng dan lain-lain.
Grafiti.

Dharsono. (2012). Seni lukis wayang. ISI Surakarta.
Dundes, A. (1965). The study of fokllore. Prentice-Hall.
Duranti, A. (1997). Linguistic antropologi. Cambridge University Press.

Daftar Pustaka 271


https://doi.org/10.32509/wacana.v16i1.5
https://bitungnews.wordpress.com/2015/11/02/kesaksian-wni-di-davao-reog-dan-naga-dalam-kondisi-terawat/
https://bitungnews.wordpress.com/2015/11/02/kesaksian-wni-di-davao-reog-dan-naga-dalam-kondisi-terawat/
https://bitungnews.wordpress.com/2015/11/02/kesaksian-wni-di-davao-reog-dan-naga-dalam-kondisi-terawat/
http://dx.doi.org/10.15642/JIIS.2017.11.2.329-350

Emelia, T. H. (2017). Kearifan lokal dalam syair bordah masyarakat
Melayu Panai Labuhan Batu [Laporan penelitian]. Universitas
Muhammadiyah Sumatera Utara.

Fauzannafi, M. Z. (2005). Reyog Ponorogo, menari di antara dominasi
dan keragaman. Kapel Press.

Fernandez, 1. Y. (2008). Kategori dan ekspresi dalam bahasa Jawa
sebagai cermin kearifan lokal penuturnya: Kajian etnolinguistik pada
masyarakat petani dan nelayan. Kajian Linguistik dan Sastra, 20(2),
166-177. https://doi.org/10.23917/kls.v20i2.4966

Finnegan, R. (2005). The how of literature. Oral Tradition, 20(2), 164-187.
DOI: https://doi.org/10.1353/0rt.2006.0004

Fokkens, F. (1877). De priesterschool te Tegalsari. TBG Vol XXIV

Foley, A. W. (2001). Anthropological linguistic: An introduction . Blackweel
Publisher Ltd.

Galzaba, S. (1962). Mesdjid pusat ibadat dan kebudajaan Islam. Pustaka
Antara.

Geertz, C. (1964). The religion of Java. Free Press.

Gribich, C. (2007). Qualitative data analysis: An introduction. Sage
Pubication.

Grunden, A. (1999). Reyog: More than art identity construction in an East
Javanese regency Ponorogo. University of Illnois at Urbana-Champaign.

Guba, L. d. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publication.

Gunawan, E (2014). Pendidikan karakter, hipothesis Sapir Whorf dan
bahasa intelek di media sosial. Jurnal Al-Tadib, 1-18. DOIL: http://
dx.doi.org/10.31332/atdb.v7i1.240

Hadijah, C. (2013) Uapaya pengelolaan lembaga PAUD yang berkarakter
[Skripsi]. Universitas Pendidikan Indonesia

Haji, H. D. (2006). Dari Majapahit menuju pondok pesantren. Surya Alam
Mandiri.

272 Kearifan Lokal dalam Seni ...


https://doi.org/10.23917/kls.v20i2.4966
https://doi.org/10.1353/ort.2006.0004
https://dx.doi.org/10.31332/atdb.v7i1.240
https://dx.doi.org/10.31332/atdb.v7i1.240

Hakim, A. (2014). Kearifan lokal dalam ekonomi: Studi atas aplikasi al
urf sebagai dasar adops. Akademika, 8(1), 67-77. DOI:10.30736/
akademika.v8il1.119

Harahap, N. (2017). Social functions ethnic Angkola Mandailing proverbs
(Umpama) of North Sumatra. Asian Journal of Social Sciences and
Humanities, 13-19. http://www.ajssh.leena-luna.co.jp/AJSSHPDFs/
Vol.6(3)/AJSSH2017(6.3-02).pdf

Hardjomartono, S. (1962). Rejog, warok dan gemblakan di Ponorogo:
Tritunggal jang tak dapat dipisahpisahkan dalam brosur adat istiadat
dan tjerita rakat. Depertemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Hardjowirogo, M. (1989). Manusia Jawa. CV Haji Masagung.

Harsono, J., & Santosa, S. (2015). Mitos di sekitaran reyog Ponorogo dan
tantangan pedidikan lingkungan hidup. Seminar nasional pendidikan,
inovasi pembelajaran untuk pendidikan berkemajuan 155-121). FKIP
Universitas Muhammadiyah Ponorogo.

Hartini, M. (2010). Bahasa Jawa dan hubungannya dengan perilaku orang
Jawa di Surakarta (Kajian etnolinguistik) [Laporan penelitian]. Hibah
Fundamental Dikti Surakarta Universitas Sebelas Maret.

Hartini, M. (2014). Kategori dan ekspresi linguistik sebagai cermin kearifan
lokal etnik Jawa di kabupaten Kebumen kajian etnolinguistik komunitas
petani [Disertasi]. Pascasarjana Universitas Sebelas Maret.

Hartini, M. (2017). Javanese ethnic local wisdom in farmer community
foklor in south coastal area of Kebumen Central Java. Jurnal JIBS,
4(1), 72-86. https://doi.org/10.21067/jibs.v4i1.2038

Hasanah, U. (2012). Bathara Katong, reyog Ponorogo dan penyebaran
Islam di Jawa. Jurnal Kebudayaan Islam, 10(2), 231-241. https://doi.
org/10.24090/ibda.v10i2.60

Hutagalung, M. (1997). Djalan tak ada ujung Muchtar Lubis. Pusaka Jaya.

Iman, N., Kurnianto, R., Harsono, J., & Santoso, S. (2018). Obyog, garapan,
pelajar, santri 4 varian pelestari seni reyog Ponorogo. Buku Litera.

Kamil, M. (2009). Pendidikan nonformal pengembangan melalui pusat
kegiatan belajar di Indonesia. Alfabeta.

Daftar Pustaka 273



Kanzunnudin, M. (2017). Peran cerita prosa rakyat dalam pendidikan
karakter siswa. Seminar Nasional Pembelajaran Bahasa dan Saastra
Indonesia Berbasis Kearifan Lokal (25-34). Universitas Muria Kudus.
https://www.researchgate.net/publication/320987637_PERAN_
CERITA_PROSA_RAKYAT_DALAM_PENDIDIKAN_KARAKTER_
SISWA

Kodiran. (1971). Kebudayaan Jawa. Penerbit Jembatan.

Komothip. (2007). Local wisdom environtmental protection and
community development : The clam farmers in Tambon Bangkhusai,
Phitchamburi Province Thailang. Journal of Humanity, 10(1), 20-27.
DOI:10.1163/26659077-01001001

Koran Sindo. (2015, 12 November). Seniman reyog Ponorogo kecam aksi
pembakaran di KJRI Filipina. Koran Sindo.

Kreidler. (1998). Introducing english semantics. Routledge.
Kridalaksana, H. (2009). Kamus umum linguistik. Gramedia.
Krisyantono. (2007). Teknik praktis riset komunikasi. Kencana.

Kumorohadi, T. (2004). Reyog obyogan; perubahan dan keberlanjutan cara
penyajian dalam pertunjukan reyog Ponorogo. PPS STSL

Kurnianto, R. (2008). Marginalisasi perempuan dalam tradisi warok
Ponorogo. Jurnal Fenomena, 5(1), 24-37. https://library.brin.go.id/
index.php?p=show_detail&id=216356

Kurnianto, R., & Lestarini, N. (2016). Pendidikan karakter konco reyog
Ponorogo berbasis pendidikan Islam. LPPM Universitas Muhammadiyah
Ponorogo.

Kurnianto, R. (2017). Seni reyog Ponorogo sejarah, nilai dan dinamika dari
waktu ke waktu. Buku Litera.

Levisen, C. (2014). Scandinavian semantics and the tuman body: An
ethnolinguistic study in diversity and change . Language sciences xxx,
1-16.

Lewis. M. (1983). “Conservation: A regional point of view”. Dalam M
Bourke, M Miles dan B. Saini (eds.), Protecting the past for the future.
Australian Goverment Publising Service.

Lyons, J. (1977). Semantics volume 1. Cambridge University Press.

274 Kearifan Lokal dalam Seni ...


https://doi.org/10.1163/26659077-01001001

Manaf, A. N. (2010). Semantik bahasa Indonesia. UNP Press

Margaret, K. J. (1976). Performance, music, and meaning of reyog Ponorogo.
Journal Southeast Asia Program Publication at Cornell University, 22,
85-130. https://ecommons.cornell.edu/items/331fe562-e177-4606-affa-
842917990c62/full

Mubah, A. S. (2011). Strategi meningkatkan daya tahan budaya lokal dalam
menghadapi arus globalisasi. Masyarakat, Budaya dan Politik, 24(4),
302-308.

Mukarromah, S., & Shinta, D. I. S. R. (2012). Mobilisasi massa partai
melalui seni pertunjukan reog di Ponorogo tahun 1950-1980. Verleden,
I(1), 66. https://journal.unair.ac.id/downloadfull/ VERLEDEN4259-
810f9a2e3dfullabstract.pdf

Mulder, N. (1984). Kebatinan dan hidup sehari-hari orang Jawa (A. A.
Nugroho, penerj.). Gramedia.

Murdikantoro, H. B. (2016). Satuan lingual pengungkap kearifan lokal
dalam pelestarian lingkungan. Jurnal Bahasa dan Seni, 44(1), 47-59.
https://doi.org/10.15294/komunitas.v5i2.2738

Onghokham. (1975). The residency of Madiun: Prijaji and peasant in the
nineteenth century. [Disertasi].Universitas Yale.

Palmer, F. (1981). Semantics. Cambridge University Press.
Patton, M. (1980). Qualitative evaluation methode. Sage Publication.

Peeters, B. (2009). Language and cultural values: The ethnolinguistic
pathways model. Flinders University Languages Group Online Review,
4(1), 60-73. https://www.researchgate.net/publication/44199633_
Language_and_cultural_values_The_ethnolinguistic_pathways_model

Peeters, B. (2015). Language cultural and values toward an ethnolinguistics
based on abduction and salience. Etnolingwistyka, 27-47. DOI:10.17951/
ET.2015.27.47

Peeters, B. (2016). Applied ethnolinguistics is cultural linguistics, but is it
cultural linguistics? International Journal of Language and Cultural,
3(2), 1--38. DOL: 10.1007/978-981-10-4056-6_23

Peraturan Daerah Ponorogo Nomor 63 jucto 10 Tahun 1987 tentang
Kepariwisataan.

Daftar Pustaka 275


https://doi.org/10.15294/komunitas.v5i2.2738
https://doi.org/10.17951/ET.2015.27.47
https://doi.org/10.17951/ET.2015.27.47
http://dx.doi.org/10.1007/978-981-10-4056-6_23

Pierce, C. S. (1982). Logis as semiotics: The theory of sign. Indiana University
Press.

Poesponegoro, P, & Susanto, S. (1984). Sejarah nasional Indonesia jilid IV.

Ponorogo, P. K. (1993). Pedoman dasar kesenian reyog Ponorogo dalam
pentas budaya bangsa. Pemerintah Kabupaten Ponorogo.

Pradopo, R. D. (1985). Pengkajian puisi analisis strata norma dan analisis
struktural dan semiotik. Gadjah Mada University Press.

Pramono, F. (2006). Raden Bathoro Katong bapak-e wong Ponorogo.
Lembaga Penelitian, Pemberdayaan Birokrasi dan Masyarakat.

Purnanto, W. A. (2015). Kearifan lokal petani dan persepsinya terhadap
pekerjaan nonpetani di kabupaten Ngawi (Kajian etnolinguistik).
Jurnal Ilmiah Haluan Sastra Budaya, 67, 39-53. DOI:10.20961/hsb.
v33i2.4256

Purwowidjoyo. (1965). Suromenggolao warok Ponorogo jilid II. Indomedia.

Purwowidjoyo. (1985). Babad Ponorogo jilid 1. Depdikbud Kantor
Kabupaten Ponorogo.

Purwowidjoyo (1986). Babad Ponorogo jilid II. Depdikbud Kantor
Kabupaten Ponorogo

Purwowidjoyo. (1990). Babad Ponorogo jilid VII: Ponorogo zaman Belanda.
Depertemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Rabimin. (1979). Shalawat jamjaneng di kabupaten Kebumen. ASKI .

Repro Dinas Pariwisata Ponorogo. (1993). [Foto topeng potrojaya dan
potrohala]. Ponorogo, Jawa Timur.

Samingin, F. (2016). Eksplorasi fungsi dan nilai kearifan lokal dalam tindak
tutur melarang di kalangan penutur bahasa Jawa dialek standar.
Transformatika, 12(1), 28-43. DOI 10.31002/transformatika.v12i1.198

Santosa, I. B. (2013). Kitab nasihat hidup orang Jawa. Dipta.
Santosa, R. (2017). Metode penelitian kualitatif kebahasaan. UNS Press.
Santoso, J. H. (2016). Sosiologi masyarakat Ponorogo. UMP Press.

Santoso, R. (2003). Semiotika sosial pandangan terhadap bahasa. Pustaka
Uereka dan JP Press.

276 Kearifan Lokal dalam Seni ...


http://dx.doi.org/10.20961/hsb.v33i2.4256
http://dx.doi.org/10.20961/hsb.v33i2.4256
http://dx.doi.org/10.31002/transformatika.v12i1.198

Saragih, A. (2011). Semiotika bahasa. USU Press.

Sartini, N. W. (2009). Menggali nilai kearifan lokal budaya Jawa lewat
ungkapan (Bebasan, seloka dan peribahasa). Logat, 5(1), 28-36. https://
fib.unair.ac.id/fib/2022/07/12/menggali-nilai-kearifan-lokal-budaya-
jawa-lewat-ungkapan-bebasan-saloka-dan-peribahasa/

Saussure, E D. (1988). A course in generale linguistics. McGraw Hill.

Setiyadi, P. (2012). Pemahaman kembali local wisdom etnik Jawa dalam
tembang macapat dan pemanfaatannya sebagai media pendidikan
budi pekerti bangsa. Jurnal Magistra, 79, 71-86. https://www.europub.
co.uk/articles/-A-162320

Setiyadi, P. (2013). Discourse analysis of serat Kalatidha: Javaneses cognition
system and local wisdom. Journal of Social Sciences ¢ Humanties,
2(4) , 292-300.

Sibarani, R. (2004). Antropolinguistik: Antropologi linguistik dan linguistik
antropologi. Poda.

Sibarani, R. (2013). Pendekatan antropolinguistik dalam menggali kearifan
lokal sebagai identitas bangsa. Prosiding The 5th International
Conference on Indonesian Studies: Ethnicity and Globalization (274-
290). FIB UL

Sibarani, R. (2015). Pendekatan antropolinguistik terhadap kajian tradisi
lisan. Retorika: Jurnal Ilmu Bahasa, 1-17. DOI:10.22225/jr.1.1.9.1-17

Simatupang, L. (2004). Play and display: An ethnographic study of reyog
Ponorogo, in East Java Indonesia. University of Sidney.

Soemarto. (2011). Melihat Ponorogo lebih dekat. Apix Offset.

Spoza, C. (2012). Psikologi lintas budaya: Riset dan aplikasi. Gramedia
Pustaka.

Spradly, J. P. (1997). Metode etnografi (M. Z. Elizabet, penerj.). Tiara
Wacana.

Subroto, D. E. (2011). Pengantar studi semantik dan pragmatik. Cakrawala
Media.

Subroto, E., Sumarlam, D., Sumarno, T., & Raharjo, M. D. (2003). Kajian
ethnolinguistik terhadap paribasan, bebasan, saloka, pepindahan dan
senepa [Laporan penelitian]. Program Pascasarjana Universitas Sebelas
Maret.

Daftar Pustaka 277


https://www.europub.co.uk/articles/discourse-analysis-of-serat-kalatidha-javanese-cognition-system-and-local-wisdom-A-162320
https://www.europub.co.uk/articles/discourse-analysis-of-serat-kalatidha-javanese-cognition-system-and-local-wisdom-A-162320
http://dx.doi.org/10.22225/jr.1.1.9.1-17

Subroto, H. (2008). Dewan revolusi PKI menguak kegagalan mengkomu-
nikasikan Indonesia. Pustaka Sinar Harapan.

Sugianto, A. (2014). Gaya bahasa dan budaya mantra warok Ponorogo:
Suatu kajian etnolinguistik [Tesis]. Pascasarjana Universitas Sebelas
Maret.

Sugianto, A. (2016). Kajian stilistika mantra warok etnik Jawa Panaragan.
Jurnal Leksema IAIN Surakarta, 1(2), 81-88. DOI: 10.22515/ljbs.
v1i2.179

Sugianto, A., & Sumarlan, S. (2018). Analisis semantik nama paguyuban
reyog di sekolahan kabupaten Ponorogo. Dalam I. N. Azhar, Misnadin,
Sriyono, Z. Mufidah, Masduki, I. W. Harits, E. C. S. Hartanto, & M.
Halili, Seminar Nasional Bahasa dan Sastra (SENABASTRA) X 2018:
Multilingualism Perspective on Language, Literature and Culture (1-
11). Universitas Trunojoyo Madura. https://sasing.trunojoyo.ac.id/wp-
content/uploads/2019/08/10.-PROSIDING-SENABASTRA-X-JADI.pdf

Sungkowati, Y. (2000). Makna cerpen-cerpen Jawa dalam penjabar semangat
tahun 1999 (Analisis semiotika). Balai Bahasa Surabaya.

Soekanto (1990). Sosiologi suatu pengantar. Jakarta Raja Grafindo
Susanto, B. (2007). Sisi senyap politik bising. Kanisius.

Sutarja, I. (2000). Berfikir untuk berbuat: Dimanakah posisi anda dalam
perjalanan sejarah. Majalah Haluan Sastra Budaya, 133.

Suwandi, S. (2011). Semantik pengantar kajian makna. Media Perkasa.

Tarigan, K. S. (2015, 2 November). Komunitas reog ke kemlu minta
klarifikasi pembakaran reog rusak di Davao. detikNews. https://
news.detik.com/berita/d-3059506/komunitas-reog-ke-kemlu-minta-
Kklarifikasi-pembakaran-reog-rusak-di-davao

Taufig, A. (2013). Perilaku ritual warok Ponorogo dalam perspektif teori
tindakan Max Weber. Jurnal Sosiologi Islam, 3(2), 112-122. DOLhttps://
doi.org/10.15642/jsi.2013.3.2.%25p

Toebari. (1996). Hari jadi kabupaten Ponorogo. Pemerintah Kabupaten
Ponorogo Daerah Tingkat II.

Vesink-Slamet. (1994). Traditional leadership in rural Java. Routledge

278 Kearifan Lokal dalam Seni ...


https://dx.doi.org/10.22515/ljbs.v1i2.179
https://dx.doi.org/10.22515/ljbs.v1i2.179

Undang-Undang Republik Indonesia No. 10 Tahun 2009 tentang
Kepariwisataan

Umaya, A. A. (2012). Semiotika teori dan aplikasi pada karya sastra.
UPGRIS Press.

Wallace, A. E (1956). Revitalization movement. American Anthropoligist,
G 8(2).

Warto, R. S. (2014). Revitalisasi kesenian kethek ogleng untuk mendukung
pengembangan pariwisata di kabupaten Wonogiri. Paramita, 24(2), 48.
DOIL: https://doi.org/10.15294/paramita.v24i1.2863

Warto, R. S. (2009). Revitalisasi seni pertunjukan tradisional reyog Ponorogo
sebagai identitas nasional melalui pengembangan pariwisata. LPPM
UNS.

Widodo, S. T. (2005). Wawasan jagad sistem nama diri masyarakat Jawa.
Linguistika Jawa, 1(1) .

Widodo, S. T. (2010). Nama orang Jawa kepelbagian unsur dan maknanya.
Sari-Journal of the Malay World and Civilisation, 28(2), 259-277.
https://www.academia.edu/990054/Nama_orang Jawa_Kepelbagaian_
unsur_dan_maknanya

Widodo, S. T. (2012). Petangan tradition in Javanese personal naming
practice: An etnolinguistik study. Gema Online Journal of language
Studies, 12(4), 1165-1177. DOI: http://dx.doi.org/10.17576/gema-2023-
2304-01

Widodo, S. T. (2013). The linguistic characteristics of Javanese names, a
case study in Surakarta Central Java. Asian Journal of Social Sciences
and Humanities, 156-163.

Wijayanto, H., Kurniawan, E., & Harmanto, B. (2018). Philosophy of the
reyog Ponorogo equipment. Trames-journal of The Humanities and
Social Sciences, 22, 289-297.

Wilson, L. (1999). Reyog Ponorogo: Spirituality, sexuality and power in
a Javanese performence tradition. Journal Intersection: Gender and
Sexuality in Asia and the Pasific, 2. http://intersections.anu.edu.au/
issue2/Warok.html

Woodward, M. R. (2001). Islam Jawa: Kesalehan normatif versus kebatinan.
LKis.

Daftar Pustaka 279


https://doi.org/10.15294/paramita.v24i1.2863
http://dx.doi.org/10.17576/gema-2023-2304-01
http://dx.doi.org/10.17576/gema-2023-2304-01

Yayasan Reyog Ponorogo. (2017). [Foto: Wisuda warok kehormatan].
Ponorogo, Jawa Timur.

Yanuartuti, S. (2015). Revitalisasi Pertunjukan Wayang Topeng Jati Duwur
Jombang Lakon Patah Kuda Narawangsa. Surakarta: Program
Pascasarjana ISL.

Yuwono, A. S. (2008). Studi Pemetaan Kebudayaan Jawa Timur Studi
Deskriptif Pembagian 10 Sub Kebudayaan Jawa Timur. Jember: Fisip
Universitas Jembe.

Zaimar, O. K. (1991). Menelusuri Makna Ziarah Karya Iwan Simatupang.
Jakarta: Intermasa.

Zukefli, N. N. (2018). Paralinguistik dalam Pemerolehan Bahasa Kanak-
Kanak. International Journal of Language Education and Applied
Linguistics (ITLEAL), 1-13. DOLI: https://doi.org/10.15282/ijleal.v8.526

280 Kearifan Lokal dalam Seni ...


https://doi.org/10.15282/ijleal.v8.526

Indeks

burung merak, 18, 19, 26, 28, 34,
38,81,113,115,116, 120,
125, 164, 166, 177, 204, 210,
249, 267

Cahya, 39

Dhadak merak, 113, 115, 116, 118,
120, 121, 123, 124

Dirgantara, 39, 251

eblek, 24, 61, 91, 253
Eblek, 91, 92, 266
Endah, 8, 236, 243

fauna, 34, 37, 251
flora, 37, 251

gajah, 5, 6,172, 179

Gemblak, 9, 266

Gendhing, 146, 148, 156, 157, 158,
159, 160, 161, 266

Gong, 33, 183

Hanggalana, 178, 194

Harimau, 26, 81, 87, 115, 117, 120
Horizontal, 225, 259

jaran, 22, 83, 156

Jathil, 22, 26, 32, 83, 104, 150, 151

Jawa, 5,6, 7, 8,11, 17, 20, 22, 25, 37,
47,48, 51, 54, 57, 59, 62, 63,
68,72,73,78,79, 80,87, 93,
107,110, 111, 169, 177, 184,
185, 186, 187, 188, 193, 194,
195, 201, 205, 210, 230, 231,

281



282

233,234, 235, 238, 239, 240,
247,248, 252, 258, 269, 271,
272,273,274, 275, 276, 277
278,279, 280

jiwa, 9, 24, 28, 43, 49, 55, 57, 58, 83,
101, 155, 173, 236

Kebo, 127, 142, 158, 270

Kempul, 32, 108, 158, 159, 160, 161,
162, 193, 266

Kenong, 32, 106, 107, 158, 159, 160,
161, 162, 283

lakon, 74, 210, 223, 280
laku, 10, 43, 51, 52, 56, 84, 98, 167,
191, 255

Bdanggda,39,40,4l,172,241,251
Ondolan, 201, 267

Ponorogo, 1, 2, 3,4, 5,6, 7, 8, 11,
12,13, 14, 15, 16, 17, 18, 19,
20, 21, 22, 23, 25, 26, 27, 28,
29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 37
38, 39, 41, 42, 43, 44, 45, 46,
47, 49, 50, 52, 53, 54, 55, 56,
57,58, 59, 60, 62, 64, 66, 67
70,72,73,75,76,77,78, 80,
84, 85,93,94, 112,113, 114,
126, 127, 140, 141, 145, 146,
147, 149, 150, 151, 157, 158
160, 161, 163, 164, 165, 166,
167,170,171, 172,173, 174,
175,176, 178, 179, 180, 181,
182, 183, 184, 185, 186, 187
188, 189, 190, 191, 192, 193

Kearifan Lokal dalam Seni ...

194, 195, 196, 197, 198, 199,
200, 201, 202, 203, 204, 205,
206, 209, 210, 213, 215, 216,
217,218, 219, 222, 223, 225,
227,229, 230, 231, 232, 233,
234, 235, 236, 237, 238, 239,
240, 241, 242, 243, 244, 246,
247, 248, 249, 250, 251, 252,
253, 254, 256, 257, 258, 259,
260, 261, 262, 263, 264, 268,
270, 271, 272, 273, 274, 275,
276,277, 278, 279, 280, 283

Quran, 71, 73, 195, 216, 219, 220

santri, 2, 46, 68, 177, 178, 183, 186,
187,190, 191, 194, 195, 196,
197, 198, 214, 215, 216, 217
218,219, 222, 223, 271, 273

udeng, 193

Universitas Muhammadiyah Po-
norogo, xviii, 172, 217, 273,
274,283

Warok, 9, 10, 17, 26, 43, 44, 46, 47,
52, 56, 74,75, 76, 80, 84, 85,
96, 98, 126, 145, 146, 147,
150, 178, 179, 180, 185, 189,
190, 192, 194, 198, 200, 208
209, 226, 228, 250, 255, 268
279

zaman, 9, 26, 44, 61, 66, 69, 75, 93,
113,119, 147, 149, 151, 165
182, 195, 203, 210, 226, 228
236, 245, 263, 276



Tentang Penulis

Alip Sugianto merupakan staf pengajar
di Universitas Muhammadiyah Ponorogo.
Ayah dari 4 anak, yaitu Sayyidah Al
Mumtaza, Zainab Al Kamila, Amira Al
Mafaza, dan Alima Al Mazaya. Memiliki
beberapa aktivitas, di antaranya mengelola
Taman Baca Masyarakat Padepokan
Singajaya, Ketua Bidang Litbang Gerakan
Pemasyarakatan Minat Baca (GPMB) PD
Ponorogo 2020-2024, Ketua Lembaga
Seni Budaya PDM Ponorogo 2022-2027.
Beberapa karya yang telah di terbitkan dalam bentuk buku, antara
lain Eksotika Pariwisata Ponorogo tahun 2015, Bahasa dan Budaya
Etnik Panaragan tahun 2016, Sejarah Adipati dan Bupati Ponorogo
tahun 2020, Sejarah Desa Era Adipati Batara Katong tahun 2021, dan
Sejarah Adipati Sumoroto, Polorejo, dan Ardjowinangoen tahun 2022.
Penulis dapat dihubungi melalui sugiantoalip@gmail.com

283


mailto:sugiantoalip@gmail.com




Reyog Ponorogo adalah salah satu kesenian tradisional berupa tari yang
berasal dari Jawa Timur. Reyog merupakan seni yang memadukan banyak
unsur, mulai dari tari, musik, pencak silat, busana tradisional, hingga seni
rias. Sebagai seni topeng terbesar di dunia, reyog beberapa kali mencuri
perhatian masyarakat dunia, bahkan ada beberapa negara yang turut
mengembangkan kesenian ini secara intens, seperti Malaysia, Suriname,
Belanda, dan beberapa negara lainnya.

Buku Kearifan Lokal dalam Seni Reyog Ponorogo ini mengungkap secara
komprehensif seluruh aspek yang ada di dalam kesenian Reyog Ponorogo,
baik itu sejarah, versi, pakaian, gerak tari, strategi pelestarian, dan
keberlangsungan. Buku ini berupaya menghadirkan ruang yang
bermanfaat bagi penguatan kearifan lokal yang terdapat dalam

tontonan seni Reyog Ponorogo yang memiliki banyak tuntunan dan

perlu disajikan kepada masyarakat luas.

10y

A

N

Wi \ " ‘ \
SR \ o
B B \ | IR

i)
-
=
DOI: 10.55981/brin.802 =
=
=
5]
-
1]
N
-

Enerbgkagnﬁlﬁh’ oo E i E ISBN 978-623-8372-90-4
it , t:
BRIN Publishing | Settmeed rebioeits™ o P,
The Legacyw@e Kota Jakart pusat 10340 -
7 813729

04H

E-mail: penerbit@brin.go.id
Website: penerbit.brin.go.id

9‘ 86238137



	Tabel 2.1 Struktur pada Legenda Reyog Ponorogo
	Tabel 2.2 Nama Julukan Berdasarkan Tempat
	Tabel 2.3 Nama Julukan Berdasarkan Keahlian
	Tabel 2.4 Nama Julukan Berdasarkan Pembuatnya
	Tabel 2.6 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fisik
	Tabel 2.5 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fauna
	Tabel 2.7 Nama Julukan Berdasarkan Perilaku
	Tabel 2.8 Nama Julukan Berdasarkan Kedudukan
	Tabel 2.10 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Binatang
	Tabel 2.11 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Alam
	Tabel 2.12 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Harapan
	Tabel 2.13 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Kedudukan
	Tabel 2.14 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Nama Tokoh
	Tabel 2.15 Nama Paguyuban Berdasarkan Keunikan
	Tabel 2.16 Mantra Warok Ponorogo
	Tabel 2.17 Perlengkapan Pakaian Tradisional
	Tabel 2.18 Tari Barongan Lepas
	Tabel 2.19 Gerakan Tari Merak Tarung
	Tabel 2.20 Gerakan Tari Klanasewandana
	Tabel 2.21 Gerakan Tari Klanasewandana Kiprahan
	Tabel 2.22 Gerakan Tari Pujangganong.
	Tabel 2.23 Gerakan Tari Warok
	Tabel 2.24 Gerakan Tari Jathil
	Kata Pengantar Ketua DPRD
	Kabupaten Ponorogo

	Bupati Ponorogo
	Kata Pengantar 
	Pengantar Penerbit
	Daftar Tabel
	Daftar Gambar
	BAB I
	Selayang Pandang Kota Ponorogo
	A.	Sejarah Kabupaten Ponorogo
	B.	Ponorogo Kota Reyog



	BAB II
	Kemilau Mutiara Lokal 
	Dalam Seni Reyog Ponorogo 
	A. 	Kearifan Lokal dalam Cerita Rakyat Reyog Ponorogo
	B.	Kearifan Lokal dalam Pitutur Luhur Warok Ponorogo
	C.	Kearifan Lokal dalam Mantra Warok Ponorogo
	D.	Kearifan Lokal pada Unsur Material
	E.	Kearifan Lokal dalam Gerakan Tari Reyog (Gestur)
	F.	Kearifan Lokal dalam Gendhing Lagu Tradisional



	BAB III 
	Fungsi dan Nilai Kearifan 
	Lokal Seni Reyog Ponorogo
	A. 	Fungsi Budaya
	B.	Nilai Budaya



	BAB IV
	Strategi 
Keberlangsungan Kearifan
	 Lokal Seni Reyog Ponorogo
	A.	Revitalisasi
	B.	Reformulasi
	C.	Komunikasi
	D.	Organisasi
	E.	Adaptasi
	F.	Transformasi
	G.	Rutinitas



	BAB V
	Strategi Pelestarian dan
	Pewarisan Seni Reyog Ponorogo
	A.	Strategi Pelestarian
	B.	Pemanfaatan
	C.	Pentingnya Keberlangsungan Kearifan Lokal pada Seni Reyog Ponorogo



	BAB VI
	Meneropong Reyog Ponorogo
	di Masa Depan
	A.	Menakar Keberlangsungan Mutiara Lokal Reyog Ponorogo
	B.	Harapan Reyog Ponorogo ke Depan.


	Glosarium
	Daftar Pustaka
	Indeks
	Tentang Penulis

	Gambar 2.1 Wisuda Warok Kehormatan 
	Gambar 2.2 Kaos etnik bertuliskan memayu hayuning bawono.
	Gambar 2.3 Menjemur Barongan
	Gambar 2.4 Warok Cilik 
	Gambar 2.5 Topeng Barongan 
	Gambar 2.6 Topeng Klanasewandana
	Gambar 2.7 Topeng Bujangganong 
	Gambar 2.8 Topeng Potrojaya dan Potrothala 
	Gambar 2.9 Eblek atau Kuda Kepang 
	Gambar 2.10 Pecut samandiman dibawa oleh Klanasewandana. 
	Gambar 2.11 Kethuk dan Kenong
	Gambar 2.12 Kempul
	Gambar 2.13 Selompret 
	Gambar 2.14 Kendang 
	Gambar 2.15 Ketipung
	Gambar 2.16 Angklung
	Gambar 2.17 Reyog Formasi Jangkep ‘Lengkap’
	Gambar 2.18 Formasi Pagelaran 
	Gambar 2.19 Tari Warok
	Gambar 3.1 Koran yang menampilkan etnisitas. 
	Gambar 3.2 Reyog Unmuh 
	Gambar 3.3 Para pedagang mencari rezeki saat pentas reyog. 
	Gambar 3.3 Reyog Model Kucingan
	Gambar 5.1 Kaos Reyog 
	Gambar 5.2 Kalender Seni Reyog 
	Gambar 5.3 Bus sebagai Sarana Identitas
	layout KEARIFAN LOKAL DALAM SENI REYOG PONOROGO_terbit.pdf
	Tabel 2.1 Struktur pada Legenda Reyog Ponorogo
	Tabel 2.2 Nama Julukan Berdasarkan Tempat
	Tabel 2.3 Nama Julukan Berdasarkan Keahlian
	Tabel 2.4 Nama Julukan Berdasarkan Pembuatnya
	Tabel 2.6 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fisik
	Tabel 2.5 Nama Julukan Berdasarkan Unsur Fauna
	Tabel 2.7 Nama Julukan Berdasarkan Perilaku
	Tabel 2.8 Nama Julukan Berdasarkan Kedudukan
	Tabel 2.10 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Binatang
	Tabel 2.11 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Alam
	Tabel 2.12 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Harapan
	Tabel 2.13 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Kedudukan
	Tabel 2.14 Nama Paguyuban Berdasarkan Unsur Nama Tokoh
	Tabel 2.15 Nama Paguyuban Berdasarkan Keunikan
	Tabel 2.16 Mantra Warok Ponorogo
	Tabel 2.17 Perlengkapan Pakaian Tradisional
	Tabel 2.18 Tari Barongan Lepas
	Tabel 2.19 Gerakan Tari Merak Tarung
	Tabel 2.20 Gerakan Tari Klanasewandana
	Tabel 2.21 Gerakan Tari Klanasewandana Kiprahan
	Tabel 2.22 Gerakan Tari Pujangganong.
	Tabel 2.23 Gerakan Tari Warok
	Tabel 2.24 Gerakan Tari Jathil
	Kata Pengantar Ketua DPRD
	Kabupaten Ponorogo

	Bupati Ponorogo
	Kata Pengantar 
	Pengantar Penerbit
	Daftar Tabel
	Daftar Gambar
	BAB I
	Selayang Pandang Kota Ponorogo
	A.	Sejarah Kabupaten Ponorogo
	B.	Ponorogo Kota Reyog



	BAB II
	Kemilau Mutiara Lokal 
	Dalam Seni Reyog Ponorogo 
	A. 	Kearifan Lokal dalam Cerita Rakyat Reyog Ponorogo
	B.	Kearifan Lokal dalam Pitutur Luhur Warok Ponorogo
	C.	Kearifan Lokal dalam Mantra Warok Ponorogo
	D.	Kearifan Lokal pada Unsur Material
	E.	Kearifan Lokal dalam Gerakan Tari Reyog (Gestur)
	F.	Kearifan Lokal dalam Gendhing Lagu Tradisional



	BAB III 
	Fungsi dan Nilai Kearifan 
	Lokal Seni Reyog Ponorogo
	A. 	Fungsi Budaya
	B.	Nilai Budaya



	BAB IV
	Strategi 
Keberlangsungan Kearifan
	 Lokal Seni Reyog Ponorogo
	A.	Revitalisasi
	B.	Reformulasi
	C.	Komunikasi
	D.	Organisasi
	E.	Adaptasi
	F.	Transformasi
	G.	Rutinitas



	BAB V
	Strategi Pelestarian dan
	Pewarisan Seni Reyog Ponorogo
	A.	Strategi Pelestarian
	B.	Pemanfaatan
	C.	Pentingnya Keberlangsungan Kearifan Lokal pada Seni Reyog Ponorogo



	BAB VI
	Meneropong Reyog Ponorogo
	di Masa Depan
	A.	Menakar Keberlangsungan Mutiara Lokal Reyog Ponorogo
	B.	Harapan Reyog Ponorogo ke Depan.


	Glosarium
	Daftar Pustaka
	Indeks
	Tentang Penulis

	Gambar 2.1 Wisuda Warok Kehormatan 
	Gambar 2.2 Kaos etnik bertuliskan memayu hayuning bawono.
	Gambar 2.3 Menjemur Barongan
	Gambar 2.4 Warok Cilik 
	Gambar 2.5 Topeng Barongan 
	Gambar 2.6 Topeng Klanasewandana
	Gambar 2.7 Topeng Bujangganong 
	Gambar 2.8 Topeng Potrojaya dan Potrothala 
	Gambar 2.9 Eblek atau Kuda Kepang 
	Gambar 2.10 Pecut samandiman dibawa oleh Klanasewandana. 
	Gambar 2.11 Kethuk dan Kenong
	Gambar 2.12 Kempul
	Gambar 2.13 Selompret 
	Gambar 2.14 Kendang 
	Gambar 2.15 Ketipung
	Gambar 2.16 Angklung
	Gambar 2.17 Reyog Formasi Jangkep ‘Lengkap’
	Gambar 2.18 Formasi Pagelaran 
	Gambar 2.19 Tari Warok
	Gambar 3.1 Koran yang menampilkan etnisitas. 
	Gambar 3.2 Reyog Unmuh 
	Gambar 3.3 Para pedagang mencari rezeki saat pentas reyog. 
	Gambar 3.3 Reyog Model Kucingan
	Gambar 5.1 Kaos Reyog 
	Gambar 5.2 Kalender Seni Reyog 
	Gambar 5.3 Bus sebagai Sarana Identitas




